
Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid

EGOLOGÍA, GENERATIVIDAD Y LA 
COMPLEMENTACIÓN BIOLÓGICA DE LA 
FENOMENOLOGÍA TRASCENDENTAL DE 

HUSSERL 

EGOLOGY, GENERATIVITY, AND THE 
BIOLOGICAL COMPLEMENTARITY OF HUSSERL’S 

TRANSCENDENTAL PHENOMENOLOGY

Cristián Martínez Bravo

Universidad Diego Portales
cristian.martinez1@mail.udp.cl

Resumen: En el presente artículo, señalaremos que la determinación husserliana 
de lo vivo incluye tanto momentos genéticos como generativos, los cuales funcionan 
en paralelo y que no pueden ser ignorados. A partir del análisis de las propuestas de 
Steinbock y de Walton sobre la tensión que existe entre el método generativo y el 
genético, mostraremos que la determinación del mundo humano contiene elementos 
biológicos que son indispensables de considerar y que, por lo tanto, la generatividad 
debe incluirlos. De este modo, sostendremos que el ser humano pertenece a un doble 
contexto biogenerativo que lo pone en relación con otros seres vivientes. Finalmente, 
tomando en consideración las reflexiones tardías de Husserl, concluiremos señalando 
que el mundo de la vida no puede ser el mundo puramente humano, pues los seres vivos 
también están incluidos en él de manera constitutiva.  

Palabras clave: génesis, generatividad, biología, mundo de la vida

Abstract: In the present article, we will point out that the Husserlian determina-
tion of the living includes genetic and generative moments, which function in parallel 
and cannot be ignored. From the analysis of Steinbock’s and Walton’s proposals on the 
tension between the generative and the genetic method, we will show that the deter-
mination of the human world contains biological elements that are indispensable to 
be considered and that, therefore, generativity must include them. In this way, we will 
argue that human beings belong to a double bio-generational context that puts them 
in relation to other living beings. Finally, considering Husserl’s late reflections, we will 
conclude by pointing out that the world of life cannot be purely human since living 
beings are also constitutively included in it.  

Keywords: Genesis, Generativity, Biology, Life-world



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid

Cristián Martínez Bravo252

Introducción

Se ha sostenido comúnmente que, para Husserl, los seres vivos no son seres 
generativos, pues carecen de la historia y la cultura como sus momentos esen-
ciales (Steinbock, 2003, 2017, 2022; Walton, 2015). Esto quiere decir que se 
los ha caracterizado como habitando un tipo de temporalidad esencialmente 
diferente a la que identificamos en el ser humano, quien se apropia de su historia 
en un contexto generativo intersubjetivo cuya estructura adopta las formas de un 
mundo familiar y un mundo ajeno. Teniendo en mente que los seres humanos 
exhiben diferencias específicas en frente de los otros seres vivos, sostenemos que, 
en los escritos tardíos de Husserl, esta diferenciación radical se matiza, argumen-
tando que ellos pertenecen a un tipo de generatividad de carácter biológico y que 
son parte integral del mundo de la vida. La tesis se despliega en dos partes. En 
primer lugar, desarrollamos la tensión que existe entre los enfoques generativo 
y genético en los trabajos de Steinbock y Walton. Mostraremos que, en último 
término, ellos refieren a momentos diferentes de la investigación fenomenológica, 
pero que no están completamente desconectados (Secciones I y II). En segundo 
lugar, elaboramos una interpretación acerca de la inclusión del aspecto biológico 
dentro de la generatividad1, como medio para sostener que el ser humano posee 
un vínculo indisociable con los demás seres vivos, lo que permite pensar en una 
ampliación del mundo de la vida, entendido – hasta ahora – como un ámbito 
puramente humano2.

1   El contenido objetivo de la investigación genética, cuya tarea previa Husserl la concibe 
como la explicitación de los horizontes de la ontogénesis y la filogénesis  (Husserl, 1992, 96; 
2006, 160.70)  es una cuestión que excede los límites del trabajo que aquí nos planteamos. 
Sin embargo, para un tratamiento exploratorio del asunto en términos biológicos, recomen-
damos Gaitsch (2018, 2019).
2   La tarea de pensar el problema del mundo de la vida como una totalidad que se manifiesta 
en la forma de diferentes mundos de la vida animal y humanos excede los límites de nuestro 
trabajo. No obstante, cabe sñealar que, para Husserl, el mundo siempre se entiende como “el 
único mundo” (die einzige Welt) (1973b, 177), cuyas diferencias dependen de alteraciones o 
modificaciones (Abwandlung o Modifikation) (Ibidem, 154; Husserl, 2014, 251) intencio-
nales, exhibidas dentro de la teoría de la normalidad. 



Egología, generatividad y la complementación biológica...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid

253

1. La propuesta steinbockeana de la generatividad 

En los últimos años, la fenomenología de Husserl ha experimentado una 
ampliación metodológica en lo que Steinbock ha denominado la generatividad 
(1997, 2003, 2017, 2022). Según el autor, se identifican en Husserl enfoques 
estáticos y genéticos, los cuales describen estructuras constitutivas atemporales 
(esenciales) y luego temporales (genéticas) en un devenir que va desde lo abs-
tracto a lo concreto dependiendo del punto de vista que se adopte en su estudio 
(2017, 2022)3. En un tercer nivel, las estructuras descritas en esos términos 
ceden ante lo más concreto, es decir, se manifiestan para una fenomenología 
que toma como punto de partida un análisis de la comunidad intersubjetiva 
que se despliega en la figura del mundo de la vida que nos es más cercano y que 
corresponde a la co-determinación del mundo familiar y mundo ajeno. De tal 
manera, la fenomenología generativa trata la estructura antropológica del mundo 
de la vida, entendida como incluyendo fenómenos que son desde ya “históricos, 
geológicos, culturales, intersubjetivos y normativos” sin apelar al fundacionalismo 
husserliano (2022, 267). 

La propuesta de Steinbock surge a partir de una consideración del concep-
to de hilo conductor (leading clue), el cual está presente en la obra husserliana 
y que tiene que ver con “una vía de acceso que guía la reflexión” y que, por 
consiguiente, surge desde un ámbito “concreto” (1994, 207). Dado que en la 
reflexión y exposición fenomenológicas existen temas o motivos que solamente 
se manifiestan indirectamente, es posible regresivamente tomarlos como puntos 
de partida para investigaciones nuevas. Así, pese a que Husserl sigue análisis que 
son primeramente estáticos y después genético-psicológicos – lo que supone 
una fundación egológica de la comunidad intersubjetiva –, una vez que el autor 
comienza a hablar del mundo de la vida humano como el ámbito más concreto 
de investigación, la fenomenología se relaciona con la antropología, en el sentido 
de que esta puede clarificarse siguiendo el modelo riguroso de aquella:

3   En esta primera parte nos centramos únicamente en el enfoque generativo, pero no en la 
detrerminación del contenido concreto de los otros dos. En la última parte del trabajo, abor-
damos una exploración de los componentes genéticos que se relacionan con los generativos 
en la figura de la ontogénesis y la filogénesis, aunque solo a modo de indicación. 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid

Cristián Martínez Bravo254

[…] podríamos disponer de una ciencia de la antropología fenome-
nológicamente esclarecida, que contemplaría las relaciones interculturales 
en términos de mundos familiares y mundos ajenos co-constituyentes y 
axiológicamente asimétricos; esto daría lugar a un esclarecimiento fenome-
nológico generativo de la coexistencia geo-histórica y normativa tal y como 
se reconstituye a lo largo de las generaciones (Steinbock, 1997, 129). 

Tal como se desprende de esta cita, la fenomenología generativa esclarecería 
los componentes esenciales, fenomenológicamente considerados, de la comuni-
dad intersubjetiva en su historicidad y normatividad. Es por esto que, en otro 
lugar, plantea que la generatividad

no toma como pista ontológica principal a la psicología, sino la antro-
pología, y examina constitutiva o fenomenológicamente no sólo el sentido-
dado en relación con el cuerpo vivido o incluso la mónada concreta, sino la 
generación del sentido principalmente a través de los modos constitutivos 
de apropiación y desapropiación (Steinbock, 2003, 307-8).

Mientras que la génesis investiga la mónada concreta en su autotempora-
lidad, lo que visto generativamente implica un sujeto solipsista o un proceder 
egológico, la generatividad enfatiza la generación del sentido y los modos como 
la intersubjetividad – y no el sujeto – se apropia o desapropia de ellos, en el trans-
curso histórico de la comunidad a través de las generaciones. Así, en función de 
este tema concreto de la fenomenología, a saber, el mundo humano, ella estaría 
más cerca de la antropología, pues esta es la ciencia que investiga las relaciones 
interculturales del mundo y su historicidad.  

El objetivo que persigue el autor aludiendo a la estructura antropológica del 
mundo de la vida en su función más concreta permite desconectar el fundacio-
nalismo husserliano, el cual surge por un excesivo interés en considerar la feno-
menología como un tipo de egología (Steinbock, 1997, 128; 2022, 66, 1264). 
Así, Steinbock caracteriza su enfoque de la siguiente manera:

Una fenomenología no fundacional del mundo social […] describe y 
participa en las estructuras de la existencia y la coexistencia que tienen un 

4   Tal como veremos a continuación, esta egología esconde un problema fundacional que no 
permite identificar la co-constitución del mundo familiar y el mundo ajeno, especialmente a 
partir de lo que Husserl establece en la Quinta Meditación Cartesiana. 



Egología, generatividad y la complementación biológica...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid

255

desarrollo geológico e histórico, así como en sus respectivos modos de cons-
titución. Y lo hace sin necesidad de reducir esos modos de constitución o 
esas estructuras a la conciencia o la subjetividad egológica, como sí ocurre 
con una descripción fundacional (Steinbock, 2022, 39).

Ya que el fenómeno más concreto de la fenomenología es el mundo de la 
vida, es decir, el mundo humano cultural (Husserl, 2008a, 288), se plantea que 
la fenomenología generativa se ocupa del “devenir histórico e intersubjetivo del 
marco del mundo familiar y el mundo ajeno” (Steinbock, 2022, 54), lo cual 
implica integrar en la investigación el proceso de generación, entendido “[…] 
como el proceso que tiene lugar por encima de las ‘generaciones’, y por ende el 
proceso específico del devenir ‘histórico’ y social circunscrito geológicamente (en 
donde por ‘geológico’ quiero decir el papel constitutivo de la ‘Tierra’ y de los 
‘paisajes’ culturales)” (Ibidem., 38). En función de esta caracterización del tema 
de la generatividad, la cual no coincide ni con lo estático de la descripción de 
estructuras constitutivas ni con la génesis de la subjetividad egológico-monádica, 
Steinbock establece un ámbito exploratorio de la fenomenología que permite 
caracterizar el mundo antropológico en sus estructuras trascendentales propias, es 
decir, como una comunidad humana intersubjetiva que, desde el inicio, incluye 
un devenir histórico de generación y de transmisión de los significados de esa 
comunidad. Dicho con otras palabras, la fenomenología generativa explicita las 
estructuras fenomenológicas más concretas del mundo que nos es más cercano 
como mundo de la vida. 

El problema que subyace a una fenomenología egológica radica en que no 
permite comprender la riqueza fenomenológica de la relatividad del mundo, la 
cual se exhibe para la generatividad en la figura de la co-constitución de la estruc-
tura mundo familiar y mundo ajeno. Tal como señala Steinbock, la egología 
implica recaer “en la afirmación unilateral del ser absoluto de la conciencia frente 
a la existencia relativa del mundo” (2022, 66). El concepto de unilateralidad 
(one-sidedness) es fundamental en la obra del autor, porque encarna la presunción 
fundamental a la que se opone, es decir, que la fenomenología deba ser un tipo 
de egología que parte del sujeto para, de esa manera, constituir al otro de manera 
fundante (Ibidem., 46-7, 66). Dado que, en la experiencia directa más concreta, 
el mundo se manifiesta a partir de esa doble estructura de familiaridad y ajeni-
dad, dentro del análisis generativo no podemos hablar más de fundación, sino 
de co-constitución generativa: “La estructura de esta co-constitución es tal que 
el mundo familiar y el mundo ajeno son co-generativos y no mantienen una rela-
ción unilateral de fundación constitutiva” (Ibidem., 362). Siendo el ámbito más 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid

Cristián Martínez Bravo256

concreto de la fenomenología, la estructura mundo familiar y mundo ajeno alude 
al habitar y a la transgresión de la experiencia que se da en el contexto de una 
comunidad humana que puebla un territorio y que se desplaza temporalmente 
como histórica, teniendo siempre como contraparte normativa una comunidad 
extraña o ajena que le permite autoidentificarse a través del encuentro. Dado 
que son dimensiones co-constitutivas, generativamente no tiene sentido hablar 
de fundación, pues son mutuamente co-definitorias. Cada comunidad en tanto 
que familiar está constituida por compaisanos, quienes son co-portadores y co-
constituyentes de ese mundo que habitan (Ibidem., 328). Así, la familiaridad y 
ajenidad que se expresan dentro de esta estructura son dos momentos normativos 
contrapuestos. Esto indica que la inclusión de los compaisanos dentro de una 
comunidad transgrede sus límites, así como los de la normatividad que desarrolla 
a lo largo de su historia.

Podría pensarse que, debido al carácter co-constitutivo o determinante del 
mundo familiar y el mundo ajeno, habría una reversibilidad desde uno a otro, 
pero inmediatamente el autor despeja esta crítica, señalando que ambos se dife-
rencian normativamente a través de una asimetría axiológica. Esto significa que la 
experiencia del mundo familiar tiene una prioridad de apropiación, pues siempre 
es primario y, además, es entendido como el sitio donde tiene lugar el aconteci-
miento de lo extraño, fenómeno que Steinbock caracteriza con el concepto de 
transgresión. Según el autor, “la transgresión expresa el carácter liminar de la 
experiencia – y, por consiguiente, los límites de la experiencia – yendo más allá 
de esos límites” (Ibidem., 364). En primera instancia, cabría preguntarse si esta 
transgresión significa una pérdida de la significatividad normativa del mundo 
familiar. Es decir, que en el encuentro con el mundo ajeno fuera posible despojar-
se de la familiaridad normativa del mundo más cercano. Ante esta interrogante, 
el autor responde que el encuentro no implica una pérdida de la familiaridad, 
sino que, más bien, constituye un ir más allá de esa estructura, pero desde sí 
misma. En otras palabras, la transgresión es un “rebasamiento desde adentro”, 
esto es, desde y a través del mundo familiar (Ibidem). La incomprensibilidad 
que plantea el mundo ajeno, en el sentido de que, tal como plantea Husserl, 
sus comunidades contienen verdades, hechos firmes, verificados y por verificar 
que “de ningún modo son los nuestros” (2008a, 180), da cuenta de que hay un 
límite que no podemos integrar de manera completa dentro de nuestro mundo 
familiar y que, por consiguiente, no hay nunca una síntesis de ambos mundos 
(Steinbock, 2022, 364). De esta manera, Steinbock sostiene que no existe un solo 
mundo, ya que la misma estructura generativa de mundo familiar y mundo ajeno 



Egología, generatividad y la complementación biológica...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid

257

no permite una síntesis de ambos momentos en una totalidad fenomenológica 
superior (Ibidem., 157-1615). 

Un tercer y último elemento importante de señalar acerca del enfoque gene-
rativo de Steinbock es sobre el concepto de participación. Según el autor, la 
fenomenología no solamente es una metodología que permite exhibir las cosas 
mismas, sino que, al mismo tiempo, es una tarea que se lleva a cabo a lo largo 
de generaciones (Ibidem., 391), las cuales participan activamente de la novedad 
que de ella se deriva. Esto significa que la fenomenología no es un patrimonio 
exclusivo de Husserl, sino que es la obra de otros que la hacen avanzar y la 
modifican. Tal como señala en otro lugar, “El fenomenólogo generativo no se 
ocupa únicamente de la estructura de la generación, sino de cómo se genera 
la estructura” (Steinbock, 2017, 90). Esto quiere decir que la fenomenología 
generativa es una que va tras de Husserl, pero que apunta más allá de él, con una 
novedad futurista (Garcés & Alonso, 2022, 226). Lo significativo de esta afirma-
ción radica en la novedad y posibilidades de expansión que Steinbock descubre 
en la fenomenología, precisamente en lo que atañe a su dimensión más concreta 
y a la vez radical: la estructura del mundo antropológico, aquel en el que la labor 
fenomenológica tiene lugar. 

En la próxima sección, abordaremos una crítica al enfoque generativo stein-
bockeano en el trabajo de Walton. Mostraremos que, pese a la radicalidad de la 
generatividad, existen motivos para considerar que ella no puede estar comple-
tamente desconectada del sujeto, en cuanto que constituyente del lugar a partir 
del cual se justifica y verifica la exposición fenomenológica. 

5   Es importante destacar que Steinbock plantea aquí que el mundo uno como totalidad es 
una imposibilidad fenomenológica que depende de la misma estructura co-constitutiva del 
mundo familiar y el mundo ajeno. El argumento señala que, si existiese la posibilidad de que 
hubiera un único mundo, esto se lograría a través de la destrucción de los mundos ajenos a 
través de una ocupación, lo que constituiría un tipo de violencia de los límites del mundo en 
su riqueza fenoménica. El argumento es relevante en la medida que el autor vincula esta for-
ma de totalización del mundo con el autoritarismo de los totalitarismos alemán y soviético 
(2022, 363-366). 
6   Se trata del “Estudio introductorio a la edición castellana”, elaborado por los traductores 
de la obra Home and beyond de Steinbock.  



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid

Cristián Martínez Bravo258

2. Egología y generación según Walton 

El enfoque steinbockeano de la generatividad tiene la virtud de iluminar las 
dinámicas del mundo familiar y el mundo ajeno a partir de una co-constitución 
que anula o suaviza las pretensiones fundacionalistas del enfoque genético-
egológico. En función de presentarse como una teoría que enfatiza el ámbito 
más concreto del mundo de la vida, es decir, la pertenencia a un mundo cerca-
no familiar rodeado por un ámbito de extrañeza que le es correlativo, permite 
comprender que los análisis egológicos son momentos abstractos del quehacer 
fenomenológico y que el punto de partida generativo es el mundo humano. 
Así, la generatividad steinbockeana parte de los hilos conductores provenientes 
de la antropología para comprender las dinámicas inherentes a la estructura del 
mundo, entendida como mundo familiar y mundo ajeno. 

Desde otra perspectiva, Walton (2002; 2004-2005) ha indicado que la gene-
ratividad se enfoca en describir problemas marginales de la fenomenología, los 
cuales exceden el ámbito de la intuición (2002, 257). Dado que al mundo fami-
liar le es inherente la apertura al mundo ajeno – lo normativamente extraño –, 
la constitución trascendental del mundo incluye un momento egológico y otro 
intersubjetivo en esa constitución que rebasa la experiencia normal (Ibidem). La 
generatividad como momento diferenciable del egológico, se manifiesta como 
“la pregunta acerca de si la esfera trascendental se extiende más allá del ámbito 
del yo, y alude, por tanto, a la posibilidad de ‘hacer saltar (sprengen) el mar-
co de la egología’, de ‘traspasar (überschreiten) los límites de la egología’ o del 
‘autotraspasamiento inmanente de la egología’” (2004-2005, 257). Tal como se 
ve, la generatividad se plantea como una posibilidad de ir más allá del enfoque 
genético, en el sentido de ampliar la esfera egológica de propiedad para, de este 
modo, adentrarnos en una esfera que la sobrepasa. Sin embargo, la cuestión 
fundamental para el autor es la de si la esfera generativa debe retrotraerse a la 
pregunta egológica como momento que le precede. 

 Aceptando la primacía del mundo antropológico en la determinación gene-
rativa (Walton, 2002, 2019), el autor se pregunta si la estrategia de poner al 
principio el mundo plenamente constituido – como mundo antropológico –, 
no olvida un componente fenomenológico esencial. Esto lo hace citando un 
manuscrito de investigación inédito de Husserl: “¿Tiene un sentido poner en 
el ‘comienzo’ ya la naturaleza y en general un mundo que es aún totalmente 
desconocido pero ya se encuentra horizónticamente en la sensibilidad?” (Ms. 



Egología, generatividad y la complementación biológica...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid

259

B III 9, 69ab. Citado de Walton, 2002, 272). Si consideramos que el mundo 
antropológico es un nivel superior y concreto de la constitución trascendental, 
Walton se pregunta acerca del carácter primitivo del horizonte del mundo, el 
cual se da en un ámbito instintivo del ego:

La explicitación del protohorizonte debe ser contemplada en conexión 
con la aprehensión de la primera hyle. Por un lado, el protohorizonte es solo 
un horizonte vacío, que no incluye ninguna remisión determinada, pero en 
el cual se encuentra latente el horizonte del mundo. Por el otro, la primera 
hyle comienza a plenificar tal horizonte vacío y por ende a construir un 
mundo (Ibidem., 274).

La constitución egológica del mundo antropológico tiene que ver con un 
desarrollo que va desde la dimensión originaria de la subjetividad – dotada de 
una protosensibilidad preyoica – hacia actos que son de orden superior, pero que 
suponen esos elementos primarios que se despliegan como habitualidades instin-
tivas y originarias (Ibidem). Según Walton, es importante recordar que es Husserl 
quien plantea que la pregunta retrospectiva egológica constituye un retroceso 
que “prosigue en la dirección de un desarrollo filogenético que incluye mónadas 
preinfantiles, a saber, mónadas animales y pre-animales” (Husserl, 1973b, 595. 
Citado de Walton, 2002, 275). Este ámbito, que Husserl llama pasivo7, es un 
nivel constitucional necesario para dar cuenta del origen trascendental del mun-
do, el cual, en clave generativa, se entiende como mundo humano. De esta mane-
ra, “la vida impulsiva instintiva puede producir el nexo intersubjetivo” (Husserl, 
1973b, 609. Ibidem., 280), lo que significa que en el ámbito más primigenio de 
la egología se presentan hallazgos que no pueden ignorarse a la hora de ejecutar 
la exposición fenomenológica sobre la constitución completa del mundo. 

Tomando esto en consideración, la egología cumple en Husserl un papel de 
justificación o legitimación inevitable que alude al modo en que, a partir de mí, 
se hace sentido del otro en la investigación intersubjetiva: “La legitimación de 
la condición trascendental del otro no reside en su propia reducción, sino que 
es mi reducción ‘en’ el otro con independencia de que él la efectúe o no. De 

7   Para el tema de la pasividad, recomendamos la obra de Andrés Osswald, La fundamenta-
ción pasiva de la experiencia, y Edmund Husserls Phänomenologie der Instinkte de Nam-in-Lee. 
Cabe también señalar que para referirse a la dimensión externa al pre-yo del instinto, Husserl 
utiliza la expresión premundo (Vor-welt), la cual corresponde a un ámbito pre-ontico (Vor-
Ontische) que precede a la constitución antropológica del mundo (2008b, 460 Hua XXXIX). 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid

Cristián Martínez Bravo260

esta manera la reducción egológica se despliega hacia la reducción intersubje-
tiva implícita en ella” (Walton, 2004-2005, 265). Dado que hay un momento 
oculto en la constitución antropológica del mundo, que contiene datos previos 
de constitución que le son apropiables y determinantes, la egología permite 
acceder a ellos en la figura de una pregunta retrospectiva que hago desde mi yo 
actual situado en el mundo constituido hacia esos componentes que funcionan 
de manera latente. Y eso, pese a que esos datos sean – como plantea Steinbock –, 
abstractos: “Que lo abstracto ceda luego su lugar a lo concreto no significa que 
deba ser olvidado como paso inicial” (Ibidem., 281). 

De esta manera, Walton plantea que podemos matizar la independencia de 
la generatividad frente a lo genético. Esto lo hace a través de dos puntos, a saber, 
que lo genético y lo generativo pueden ser dos momentos interrelacionados y 
que es identificable una asimetría más profunda que una puramente axiológica 
en el mundo familiar. Señalamos los dos puntos a continuación: 

i) En primer lugar, el autor plantea que Husserl valida tanto la concomi-
tancia de la constitución del mundo familiar y el mundo ajeno (generatividad a 
la Steinbock), como la importancia de que lo ajeno aparece siempre como una 
modificación intencional de lo propio (génesis): 

El rasgo distintivo situado en el nosotros y en cada uno es la norma-
lidad, la cual solo se pone de relieve como tal por medio de la ocurrencia 
concomitante (Mitvorkommnis) de lo anómalo. O más bien, a partir de lo 
normal como lo en sí primero se pone de relieve lo anómalo y aparece como 
modificación intencional de lo normal (Husserl, 1973b, 165-6. Ibidem., 
275). 

Tal como se desprende de esta cita, Husserl sostiene – al igual que Steinbock 
– que tanto el mundo familiar como el mundo ajeno están en una ocurrencia 
concomitante que no permite sostener la primacía de uno sobre el otro. Sin 
embargo, a renglón seguido, señala que existe otro punto a considerar, esto es, 
que lo anómalo (lo ajeno) representa una modificación intencional de lo normal, 
y por tanto se matiza la independencia de lo generativo al ponerse en relación 
con lo genético. Esto nos conduce al segundo punto. 

ii) En segundo lugar, Walton se pregunta por las implicaciones de esta asime-
tría entre el mundo familiar y el mundo ajeno. Dijimos que Steinbock sostiene 
que ella consiste en una primacía axiológica normativa de la constitución del 



Egología, generatividad y la complementación biológica...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid

261

mundo familiar como propio, pero que no esconde elementos constitutivos que 
permiten acceder o hacer sentido de lo otro sin entrar en una síntesis de ambos 
mundos. Esta co-constitución impide hablar de fundación, entendida como la 
unilateralidad constitutiva del mundo familiar sobre el mundo ajeno. Sin embar-
go, Walton recuerda que Husserl “concede una cierta primacía a lo propio que 
no puede dejar de ser reconocida por la fenomenología generativa” (Ibidem., 
278). Esto significa que, pese a que la generatividad plantea una concomitancia 
de ambos mundos, ella no puede olvidar que el lugar fundamental desde el cual 
surge el encuentro contiene elementos que son genéticamente relevantes y que 
permiten una fundación entendida en términos de acceso. 

Estas dos consideraciones nos conducen a destacar el hecho de que, desde 
la perspectiva de Walton, la generatividad no puede simplemente prescindir de 
la egología, sino que depende de ella. Por decirlo en palabras steinbockeanas, la 
génesis es constreñida por la generatividad, pero, al final, ambas son co-deter-
minantes, en el sentido de que una no puede desconocer el papel de la otra. Así, 
“el autotraspasamiento inmanente de la egología tiene su reverso en una limitación 
inmanente de la generatividad.” (Ibidem. Las cursivas son de Walton). El punto 
de partida de la generatividad es uno que contiene componentes genéticos que 
son indispensables de determinar en la exposición fenomenológica del mundo 
antropológico, porque 

En todos los niveles – y los más abstractos no dejan de reiterarse en los 
más concretos –, hay manifestaciones de un residuo egológico que no pue-
de ser superado en tanto está dotado de una esfera de propiedad y tiene el 
carácter de un ‘dativo de manifestación’, es decir, de una instancia a la que 
todo lo dado se revela […] (Ibidem., 281). 

La generación, entendida como el devenir de la comunidad humana en su 
historia en un territorio, requiere del esclarecimiento de la génesis del sentido 
que se da en la figura de una egología. De hecho, pese a que es evidente que el 
mundo antropológico es el nivel superior y más concreto, la reflexión presupone 
niveles que solamente son alcanzados a partir de una consideración egológica 
o, también, de conciencia que constituye “el lugar de aparición de todos los 
efectos de sentido en cuanto es el único medio de acceso a todo lo que es para 
nosotros.” (Ibidem., 282). En otras palabras, podemos decir que lo generativo 
es lo más concreto, lo que nos es más cercano, mientras que lo genético es lo 
que nos permite rastrear los componentes de sentido o, también, un lugar de la 
justificación de la intuitividad fenomenológica. 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid

Cristián Martínez Bravo262

En la próxima sección, exploraremos el modo en que egología y generatividad 
son necesarias para esclarecer un problema fundamental para la fenomenología, 
a saber, el problema de lo vivo. 

3. Egología y generatividad en el intento por esclarecer fenomeno-
lógicamente al ser viviente

3. A Consideraciones preliminares

Antes de exponer fenomenológicamente el tema de lo vivo, valgan algunas 
consideraciones sobre las posiciones de Steinbock y Walton. Vimos que el enfo-
que generativo propuesto por el primer autor indica algo fundamental, a saber, 
que el esclarecimiento del mundo humano no debe ser justificado exclusivamente 
en un fundacionalismo egológico. En sintonía con esta interpretación, Husserl 
sostiene que el mundo familiar se destaca cuando otros ya están presentes en 
el horizonte y, por consiguiente, es un hecho fenomenológico fundamental el 
que los mundos familiares ajenos son concomitantes, porque rodean el mundo 
familiar y, así, le otorgan su significado: 

Mi mundo familiar, mi pueblo. El universo en su forma primaria como 
mundo familiar solo destaca cuando ya hay otros mundos familiares, otros 
pueblos en el horizonte. El mundo circundante de la vida en el horizonte 
de mundos circundantes de la vida ajenos, mi pueblo rodeado por pueblos 
ajenos (Husserl, 1973b, 176).

De esta cita se desprende que, constitutivamente, no se trata de que el mundo 
familiar sea primario y el ajeno secundario, sino que, más bien, lo familiar se 
determina en el encuentro con lo extraño. Steinbock interpreta este asunto de 
la siguiente manera: 

El hogar no es un absoluto unilateral, no es independiente ni originario; 
el mundo ajeno no es relativo ni dependiente unilateralmente. Por esa misma 
razón lo ajeno no precede a la constitución del hogar. Husserl insiste en esta 
co-relatividad en el surgimiento del hogar y lo ajeno, y afirma que el hogar 
y lo ajeno se pertenecen mutuamente en una relatividad permanente […] 
(2022, 274). 



Egología, generatividad y la complementación biológica...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid

263

Lo propio y lo ajeno son co-constituvos en la medida en que se encuentran. 
El mundo humano, desde nuestras sociedades familiares se desplaza hacia el 
encuentro con lo ajeno, con lo normativamente extraño y este factum impi-
de sostener, generativamente, que uno preceda al otro. La importancia de este 
hecho radica en que permite comprender que la extrañeza es un componente de 
la experiencia que no puede ser meramente sintetizado dentro de un ámbito de 
comprensión familiar, porque en sí mismo lo extraño tiene su forma de existencia 
particular8. A partir de esta constatación, Steinbock sostiene la co-constituciona-
lidad de los mundos, haciendo hincapié en la imposibilidad de la existencia de 
un mundo único. En resumen, la posición de Steinbock permite matizar un uso 
exacerbado de la egología, esto es, cuando radicaliza su núcleo fundacionalista. 
Así, su enfoque permite comprender lo ajeno como un elemento constitucional 
relevante del esclarecimiento fenomenológico. 

Desde otro punto de vista, la postura waltoniana sobre la generatividad per-
mite integrarla y constreñirla desde el lugar de justificación egológica, compren-
diendo que los componentes genéticos del sujeto son relevantes a la hora de 
examinar la constitución fenomenológica del mundo antropológico. Tal como 
indicamos anteriormente, el comienzo de la reflexión fenomenológica es de carác-
ter pluralista y dependerá de cada estrategia metodológica el situarlo en el mundo 
completamente constituido o en su origen trascendental pasivo. Sin embargo, 
el reconocimiento del papel de la conciencia como punto de acceso al problema 
fenomenológico constituye un momento fundamental para dar cuenta de que, 
en los procesos concretos de la generación, hay elementos genéticos que son rele-
vantes. Así, nos parece que el valor de la postura de Walton es que nos permite 
asignarle un valor a la generatividad sin perder de vista la fenomenología gené-
tica como punto de acceso al problema trascendental del mundo antropológico. 
Usando una analogía de Varela, debemos considerar los enfoques genético y 
generativo en tanto que “se constriñen y modifican mutuamente como en una 
danza” (1996, 3479). Su necesidad radica en que ambos son modos de acceso 
a problemáticas que, aunque diferentes, no pueden desconectarse, sino que se 
articulan coherentemente para construir el edificio fenomenológico que Husserl 
pretende ensamblar. 

8   En paralelo con este punto, Waldenfels ha sostenido que esta extrañeza es un componente 
del mundo mismo, de nuestra experiencia cotidiana y que no puede ser meramente integrado 
dentro de un ámbito reflexivo posterior (1989, 41, 44).
9   En el contexto del autor, se refiere al modo en que la fenomenología y la ciencia se corre-
lacionan en la investigación de la experiencia subjetiva. 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid

Cristián Martínez Bravo264

Dicho esto, vamos al tema central de este artículo, a saber, el de una fenome-
nología de lo orgánico desde un punto de vista complementario genético-gene-
rativo. Tanto Steinbock como Walton ofrecen consideraciones relevantes acerca 
de los animales, pues los comprenden como compaisanos y, por consiguiente, 
son co-constituidores del mundo (Steinbock, 2003, 311; Walton, 2020, 357) 
y miembros de la comunidad del instinto (Walton, 2015, 223; 2020, 274). Sin 
embargo, ambos han comprendido la generatividad como una cuestión propia-
mente humana. Por ejemplo, siguiendo a Husserl, Steinbock plantea que los 
animales no poseen una generatividad propiamente tal: “En la medida en que 
Husserl sostiene que los animales no son generativos – o más bien, en la medida 
en que las afirmaciones de Husserl son correctas – se podría sostener que la anima-
lidad sigue siendo esencialmente un fenómeno límite, incluso cuando pasamos 
a una fenomenología generativa.” (2003, 311. Las cursivas son nuestras). Pese 
a que la afirmación contenga un condicional, a saber, que la postura de Husserl 
debe ser corroborada, el autor ofrece las razones por las cuales la generatividad 
no es una cuestión meramente animal o biológica: “[…] en primer lugar, porque 
la generatividad no es para él una mera noción biológica o una cuestión de repro-
ducción, y en segundo lugar, porque piensa que los animales no pueden generar, 
histórica o intencionadamente, nuevas estructuras renovando las estructuras normati-
vas.” (Ibidem. Las cursivas son nuestras). Estos dos puntos son relevantes, porque 
indican, en primer lugar, que la generatividad no tiene que ver con lo biológico 
del ser humano y, en segundo lugar, que la cultura es una cuestión exclusiva-
mente humana. Aunque esto no quiere decir que los animales no sean sujetos, se 
entiende que la generatividad es un nivel diferente del progreso teleológico de la 
constitución subjetiva: “Pero esta generatividad no es biológica ni vital, sino un 
proceso de espiritualización y temporalización” (Steinbock, 2017, 32). 

En el caso de Walton, los animales no son seres generativos porque su vida 
instintiva no les permite participar del progreso de la historia: 

En el ámbito humano, los valores se acumulan e incrementan, es decir, 
llevan a un progreso. Las pérdidas de valor son sobrepasadas por valores 
adquiridos más elevados, y el incremento axiológico de un presente es supe-
rado por el de un nuevo presente. En cambio, el animal vive en un estado de 
satisfacción regular de los instintos en un mundo circundante finito y dentro 
de una temporalidad limitada por el hambre y la satisfacción (2015, 242).



Egología, generatividad y la complementación biológica...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid

265

A juicio del autor, la diferencia entre la vida humana y la vida animal radica 
en el modo en que habitan el tiempo, en términos de que, en el ser humano, 
acontece una acumulación e incremento de los valores y las normas que constitu-
yen un presente que siempre puede renovarse. En este sentido, Walton da cuenta 
de una forma de historicidad que no es meramente repetitiva, fundada en los 
instintos, sino que es más bien la progresividad de la comunidad en su tradición 
y en vistas del futuro. Se trata de una diferencia fundamental, ya que daría cuenta 
que el animal vive en una forma de temporalidad que no puede ser propiamente 
histórica, pues es mera repetición. En palabras de Husserl, “El ‘simple animal’ 
actuará acaso del mismo modo una y otra vez, dadas determinadas circunstancias 
[…]” (2012, 26). Y ese mismo modo es, tal como ya señalamos, instintivo: “En 
su ingenuidad irreflexiva sería un simple animal, idealmente adaptado a unas 
circunstancias azarosamente estables gracias a un instinto ciego” (Ibidem., 36). 
Como se ve, ambos autores siguen una interpretación común sobre Husserl acer-
ca del rol de los animales dentro de la constitución del mundo10. Sin embargo, 
veremos a continuación que esta no es la única manera de comprender el asunto, 
sino que existen nuevas interpretaciones que permiten exponer el tema de los 
animales y su forma de ser de maneras que debilitan el presupuesto antropocen-
trista dentro de la fenomenología. 

Entendemos por antropocentrismo fenomenológico el extendido prejuicio de 
pensar que, dado que la fenomenología asume el rostro de una egología – la del 
ser humano como protonorma y la del animal como su modificación intencional 
–, el animal es simplemente un ser que carece de algunas capas de constitución 
y que estás son exclusivamente humanas. Es, por así decir, una caracterización 
negativa del animal, sin poner el énfasis en lo que posee de extraño. En segundo 
lugar, este antropocentrismo incluye un aspecto generativo, en el sentido de que 
refuerza la idea de que el mundo de la vida es el mundo antropológico exclusivo 
del ser humano, sin destacar la importancia que los animales y otros seres vivos 
tienen en la constitución trascendental del mundo, porque carecen de historia 
(Gaitsch, 2018, 143). Esto significa que este antropocentrismo no identifica una 
dimensión generativa en los animales, tal como lo hacen Steinbock y Walton, 

10   Para conocer el modo en que se entienden los animales y la animalidad en Husserl, reco-
mendamos revisar los siguientes trabajos: Javier San Martín “La subjetividad trascendental 
animal”; Andrés Osswald “Sobre la subjetividad animal o de la animalidad del sujeto: un 
recorrido por la reflexión husserliana sobre los animales”; Cristian Ciocan “Husserl’s Pheno-
menology of Animality and the Paradoxes of Normality”; Christian Ferencz-Flatz “Humani-
zing the Animal, Animalizing the Human: Husserl on Pets”; por último, Natalie Depraz “Y 
a-t-il une animalité transcendantale?”. 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid

Cristián Martínez Bravo266

siguiendo a Husserl. Para hacer frente a este prejuicio, utilizamos el concepto de 
antropomorfismo crítico (Gaitsch & Vörös, 2016; Gaitsch, 2018, 2019), el cual 
“establece analogías entre yo mismo y el otro a partir de ciertas congruencias en 
las relaciones y actitudes, al tiempo que insiste en la distancia (insalvable) del 
otro” (Gaitsch & Vörös, 2016, 219-20). Esto no quiere decir que la egología 
quede absolutamente desconectada de la investigación sobre los seres vivos, pues 
se sigue manteniendo el fundamento de que mi propio yo, en tanto que corpora-
lizado, es el punto de partida, la matriz que sirve como lámina de contraste entre 
el otro ajeno y yo mismo (Ibidem., 219). Al mismo tiempo, este enfoque asume 
la llamada generatividad biológica (Gaitsch, 2018, 2019), la cual en este trabajo la 
entendemos como el intento por comprendernos a nosotros mismos, habitantes 
del mundo antropológico, como viviendo en un doble contexto biogenerativo 
y como relacionándonos con seres extraños a quienes les atribuimos el carácter 
de lo viviente (Gaitsch, 2018, 149). En este sentido, se asume que los animales 
son sujetos, que poseen un mundo y que establecen relaciones significativas con 
él, tal como Husserl plantea en algunas partes de su obra11. Además, se integra 
a los animales en el interior de la comunidad generativa, cuestión que Husserl 
plantea de manera periférica a lo largo de su obra (1973b, 596, 609; 1993, 101, 
343), pero que, a nuestro juicio, esconde una relevancia que permite abrir nue-
vos ámbitos de investigación. Ambas asunciones son importantes y plantean sus 
propios problemas, aunque en este trabajo nos centraremos solo en la segunda.

Para aproximarnos a la cuestión generativa en los seres vivos, daremos cuenta 
de un problema genético, uno generativo y luego concluiremos con una reflexión 
que nos permitirá comprender que los límites entre los seres humanos y los ani-
males no son tan rígidos dentro del pensamiento de Husserl y que, incluso, es 
posible hablar de una ampliación del mundo de la vida incluyendo a todos los 
seres vivos desde sus diversos mundos circundantes propios.  

3. B El acceso genético a la alteridad del ser vivo, la comunidad 
generativa y el mundo de la vida ampliado

Como indicamos anteriormente, el enfoque genético pretende determinar 
estructuras internas de nuestra subjetividad a través de una pregunta retrospectiva 
que explora un ámbito ontogenético y filogenético que se manifiesta en la figura 

11   Ver Husserl, 1973a, 74, 123, 126, 314; 1973b, 61, 626. 



Egología, generatividad y la complementación biológica...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid

267

de mónadas animales y pre-animales. Los fundamentos de esta posibilidad radi-
can en que los animales representan un análogo (Analogon) de los seres humanos 
(Husserl, 1973b, 173) y que la vida animal (y orgánica) es accesible fenomeno-
lógicamente a partir de una consideración de las mónadas en evolución genera-
tiva (Ibidem., 596). En una afirmación enigmática, proveniente de los escritos 
tardíos del filósofo alemán, se lee lo siguiente: “Todo en uno es vida, y el mundo 
es la autoobjetivación de la vida en forma de plantas, animales y seres humanos 
que nacen y mueren” (1993, 334). Como se ve, Husserl considera que la vida es 
una unidad de desarrollo filogenético que incluye a otros seres vivos como per-
teneciendo a ella. Gaitsch (2019, 41) interpreta esta afirmación de la siguiente 
manera: “Nosotros, es decir, las plantas, los animales y yo (mismo), formamos 
una comunidad filogenética de descendencia que se manifiesta en características 
biológicas comunes de nuestros cuerpos (por ejemplo, el ADN y la estructura 
celular)”. Genéticamente, existe una comunidad corporal entre los seres vivos, 
la cual Gaitsch identifica en el concepto de Leibkörper12. Dado que el cuerpo es 
la protonorma a partir de la cual comienza la exploración genética sobre el otro 
ajeno, es necesario determinar propiamente este concepto, en la medida que lo 
extendemos a otros seres vivos (2018, 41). Esta afirmación implica un problema 
de acceso, el cual surge debido a dos cuestiones interrelacionadas, a saber, la 
reducción por desmantelamiento y la similaridad entre mi cuerpo y el del otro. 

A este respecto, se identifican dos tareas fundamentales. En primer lugar, 
determinar la existencia de un punto de conexión entre nosotros y los demás 
seres vivos, específicamente a partir de una consideración de nuestros cuerpos 
orgánicos. En segundo lugar, fijar un punto de acceso que permita llevar a cabo 
la exposición fenomenológica dentro de los límites del acceso al fenómeno. En 
relación con lo primero, la reducción por desmantelamiento permite deconstruir 
o desmantelar capas ya constituidas de nuestra subjetividad corporalizada, para de 
esta manera identificar estructuras esenciales más básicas que podríamos compartir 

12   Respectivamente, Gaos y García Baró traducen este concepto como cuerpo físico y vivo, 
mientras que Presas como cuerpo físico-orgánico. En un artículo reciente, Battán ha traducido 
como somatocorpo (2023, 46). En este trabajo, optaremos por no traducir el término alemán, 
pero indicamos desde ya que incorpora dos dimensiones de la corporalidad, una en sentido 
psicológico y otra en sentido biológico, lo que también corresponde al tema que Husserl 
explora en la determinación de la biología como una psicofísica (1976, 484) y en la somato-
logía (2000, 11ss). Cabe señalar que las características psicofísicas que incluyen el concepto 
de Leibkörper deben ser posible de ser identificadas y exhibidas en todos los seres que llama-
mos vivos. Sin embargo, la tarea de determinar el contenido concreto de esas características 
exige un trabajo que excede las posibilidades de lo que proponemos aquí.  



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid

Cristián Martínez Bravo268

con subjetividades no humanas (Gaitsch & Vörös, 2016, 213). Así, se descubre 
fenomenológicamente que existe un estrato común a todos los seres vivientes, el 
cual Husserl entiende como un hecho filogenético fundamental (1973b, 173, 179, 
609). A partir de una variación eidética de nuestros cuerpos podemos determinar 
que existen en nosotros instintos primarios, que se manifiestan en la lucha por 
la satisfacción de nuestras necesidades, tales como comer o aparearnos (Husserl, 
1976, 48213). De esta manera, se asume que la vida se articula a partir de una 
estratificación de niveles de animalidad, los cuales refieren a una ontología des-
conocida, y que se entiende como una teleología (Ibidem). Por extensión, iden-
tificamos que los demás seres vivos también poseen una vida instintiva, lo que en 
último término conlleva a lo que Husserl llama la comunidad de impulso: 

Se trata de una comunidad de impulsos universalmente constituida, a 
la que corresponde el mundo que ya es horizonte en su fluir, según el cual 
siempre lleva y ha llevado a las mónadas a una formación creciente, a un 
“desarrollo”. En esta forma, la totalidad de las mónadas llega a la autocon-
ciencia por fases, más universalmente como comunidad humana (1973b, 
596). 

La comunidad del impulso implica aceptar que el ser humano posee un estra-
to de animalidad dentro de sí mismo y que, por esta misma razón, tiene algo en 
común con el animal. En un manuscrito tardío se lee lo siguiente: “Lo único que 
se puede decir es que en el entorno humano y en el ser humano como su sujeto 
hay una capa abstractamente distinguible que tal vez se pueda diferenciar como 
el animal que hay en él, o como lo que hay en común con el animal (lo que necesita 
una investigación más profunda)” (Husserl, 1973b, 180. Las cursivas son nuestras). 
Esta afirmación permite comprender que no hay una desconexión radical del ser 
humano con otros seres vivos, sino que dentro de sí posee un componente fami-
liar, el que aquí identificamos con el instinto. Sin embargo, se reconoce al mismo 
tiempo que es una tarea inicial y que requiere de una investigación más profunda. 

En referencia al segundo punto, a saber, el acceso a lo vivo dentro de los lími-
tes del fenómeno, la fenomenología requiere del método genético porque este 
constituye un punto relevante para la cuestión del acceso. Dado que la conciencia 
representa el lugar desde el cual surge la investigación – es decir, ella es entendida 
como el punto de acceso al fenómeno –, en la exposición fenomenológica de los 

13   Corresponde al suplemento XXIII de la Crisis de las ciencias europeas y la fenomenología 
trascendental el cual, hasta donde sabemos, no ha sido traducido al español. 



Egología, generatividad y la complementación biológica...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid

269

seres vivos no humanos, se requiere comprender cómo accedemos a ellos. Sin 
embargo, tal como afirma Steinbock, es necesario reconocer también que ellos 
poseen una dimensión liminar que no puede ser integrada de manera totalizante. 
En relación con lo primero, Lohmar ha señalado que la transferencia de sentido 
de constitución corporal del otro ajeno, la cual Husserl explora en Meditaciones 
cartesianas, requiere una parificación que representa un rebasamiento intencional 
(2017, 141). Esto quiere decir que, en la experiencia con el cuerpo del otro, la 
intencionalidad se ve sobrepasada por lo extraño. De esta manera, se reconoce 
que, dependiendo de la similitud del cuerpo ajeno con el mío propio, habrá más o 
menos facilidad de realizar la transferencia de sentido, pues aquello que se parece 
más a mí posee un índice que se entiende como un fundamento motivacional 
para ejecutarla (Ibidem). Por ejemplo, en la experiencia que tengo de otro ser 
humano, llevar a cabo la parificación estará mediatizada por la familiaridad que 
detecto entre su cuerpo y el mío. Por consiguiente, el fundamento motivacional 
se ejecuta sin problemas. Sin embargo – tema que Lohmar no trata en el trabajo 
citado – ¿qué ocurre con los casos liminares que exceden con creces la similitud de 
los cuerpos? Si mi cuerpo es protonorma para llevar a cabo la parificación, ¿cómo 
entendemos los casos de cuerpos extraños, raros o inadecuados – desde el punto 
de vista de la experiencia? En palabras de Husserl, “¿Dónde termina la analo-
gía?” (1973b, 173). Esta consideración en clave genética nos lleva al problema de 
determinar la posibilidad de una ampliación del acceso al fenómeno liminar, el 
cual se identifica como un tema que excede la génesis y nos lleva a la generación. 

Para finalizar, mostraremos una alternativa para salir del problema y que se 
centra en las consideraciones marginales de Husserl y de Gaitsch acerca de la 
generatividad biológica. Siguiendo a Husserl, Gaitsch ha examinado un punto de 
acceso a la cuestión biológica dentro de la generatividad. A su juicio, los procesos 
de devenir filogenético asumen una dimensión biológica que da cuenta que la 
constitución del mundo humano no solo depende de una historia cultural, sino 
que se identifica también con una historia natural (2018, 136). Esta afirmación 
tiene su base en las exploraciones de Husserl sobre la posibilidad misma de la 
ciencia, la cual supone un reconocimiento del ser humano como corporalizado. 
Así, sostiene que la ciencia depende de “la comprensión original de uno mismo 
como ser humano y el funcionamiento de uno mismo en su corporeidad” (1993, 
22). En el ámbito de la biología, y continuando en la esfera de este presupuesto 
fenomenológico, el filósofo alemán afirma que ella depende de la posibilidad del 
ser humano que se comprenda como ser biológico (1976, 482). Por consiguiente, 
su determinación biológica es fenomenológicamente relevante. Según Gaitsch, 
“yo, que percibo lo viviente, soy en mí mismo un ser viviente que debe haber 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid

Cristián Martínez Bravo270

pasado por un devenir hacia esto, hacia el ser humano maduro – la maduración 
es el aspecto ontogenético, el proceso de hacerse humano es el aspecto filogené-
tico – para poder llevar a cabo esta percepción actual.” (2018, 138-9). Detecto 
que, dentro de mi constitución subjetiva, la cual se presenta en un desarrollo 
ontogenético y filogenético, un hecho fundamental ineludible; a saber, que estoy 
en una cadena biogenerativa de realizaciones de seres vivos dentro de la Tierra y 
que, al mismo tiempo, establezco relaciones con ellos, en una comunidad, hasta 
ahora, inexplorada. ¿Qué significa todo esto?

En la obra de Husserl, nos encontramos con momentos donde el autor explora 
elementos generativos que tienen que ver con la evolución unitaria de los seres 
vivos. Si bien la historia es el modo fundamental de la autocomprensión tem-
poral del ser humano, en el ámbito biológico se identifica un tipo de desarrollo 
que se despliega en la forma de una temporalidad que asume las formas de una 
ontogénesis y una filogénesis. De acuerdo con lo primero, el tiempo de lo vivo 
se manifiesta en la figura de un desarrollo biofísico, el cual se entiende como un 
desarrollo tendencial que configura un estilo histórico-natural: 

Visto desde fuera, tenemos lo “tendencial” del desarrollo biofísico en 
sus “grados de desarrollo”, en su estilo gradual: infancia, pubertad, madurez, 
vejez, etc. Y ahí tenemos lo tendencial biofísico del devenir típico, el estilo 
histórico-natural (Husserl, 2006, 169-70).

Además de este desarrollo tendencial, Husserl se refiere a las condiciones 
medioambientales que permiten el mantenimiento del ser vivo. A su juicio, existen 
condiciones normales favorables del mundo, que permiten al individuo biológico 
o lo físico-orgánico mantenerse a sí mismo en su desarrollo individual (1973a, 
122). Junto a este desarrollo individual, lo filogenético se refiere en un segundo 
momento al desarrollo unitario de la unidad de la vida: 

La naturaleza orgánica se desarrolla y forma como una unidad de vida, 
cerrada por “condiciones de vida” unificadoras (unidad universal de la vida 
terrestre), un sistema de formas de desarrollo que incluyen un sistema de 
ideas de desarrollo (especies) dentro de sí mismas, con un tipo de devenir de 
desarrollo asociado, relativamente permanente, que se repite en innumerables 



Egología, generatividad y la complementación biológica...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid

271

individuos, en los que esas ideas de especie se realizan ‘normalmente’ de forma 
más o menos perfecta (Husserl, 1989, 9914). 

Como se ve, esta cita contiene elementos fundamentales para señalar que la 
naturaleza viviente tiene un carácter generativo. En primer lugar, los seres vivos 
necesitan condiciones de vida adecuadas, obtenidas de la vida terrestre, para así 
multiplicarse en la figura de formas de desarrollo o especies que asumen una nor-
matividad específica. Y, este factum biológico concreto, alude incluso a la fami-
liaridad existente entre los seres vivos: “La estructura anatómica de los animales, 
sin embargo, sigue estando familiarizada con la de las plantas, y cuando pasamos 
a los organismos unicelulares, tenemos seres vivos libres que siguen siendo modi-
ficaciones lejanas de la humanidad […]” (Husserl, 1993, 326). La temporalidad 
de la vida asume la forma de un desarrollo filogenético que incluye un desarro-
llo individual ontogenético, que permite identificar un momento generativo 
en lo biológico como una expansión del problema en términos exclusivamente 
humanos, al poner en familiaridad la estructura corporal humana con la de otros 
seres vivos. Y lo relevante, es que este es un descubrimiento que depende de la 
metodología misma de la fenomenología, a saber, la reducción trascendental: 

Y sólo de ahí la posibilidad de la reducción trascendental, por la que se 
descubren las mónadas primero como mónadas humanas, luego en forma 
de coherencia generativa todas las mónadas de los grados monádicos, los 
animales superiores e inferiores, las plantas y sus subgrados, y por todos sus 
desarrollos ontogenéticos. Cada mónada esencialmente en tal desarrollo, 
todas las mónadas esencialmente en desarrollos generativos (Husserl, 1976, 
506).

Esta consideración husserliana sobre la vida muestra que la generatividad es 
un asunto que excede el ámbito puramente humano y que, por consiguiente, 
es necesario repensar el modo en que se caracteriza la vida en términos fenome-
nológicos. Según Gaitsch, esto implica descentrarlo y dar cuenta que el mundo 
de la vida que incluye a los demás seres vivos. Así, este representa “el mundo 
común de la experiencia no sólo de los seres humanos (y animales superiores), 
sino de todos los seres vivos en cuanto seres corpóreos, que por lo tanto deben ser 
reconocidos como co-sujetos (mónadas) de la experiencia del mundo de la vida” 
(2018, 143). Así, la generatividad alude a cuestiones que exceden el ámbito de 

14   Correspondiente al suplemento III, el cual no fue incluido en la traducción de Serrano de 
Haro de Husserl, 2012. 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid

Cristián Martínez Bravo272

lo propiamente humano y nos permiten develar una indicación que alude a esa 
comunidad general de la vida que se escalona en un desarrollo teleológico que 
va desde los seres vivos más simples hasta la vida humana cultural.    

Conclusión

En este trabajo, hemos mostrado que los enfoques genético y generativo en 
Husserl son esenciales para determinar el papel de seres vivos no humanos en la 
exposición fenomenológica. Para ello, mostramos que esos enfoques son comple-
mentarios, pues exploran sus propias dimensiones de la constitución del mundo. 
Esto se hace más relevante, cuando queremos explorar los desarrollos tardíos de 
la obra de Husserl, en la cual se hace evidente que la cuestión de la generatividad 
se amplía desde la esfera puramente humana hacia subjetividades animales. Esto 
quiere decir que la exposición fenomenológica de subjetividades no humanas 
requiere de la consideración de aspectos biogenerativos que pertenecen al ser 
humano y que subyacen a las subjetividades en cuanto tal. 

La tarea de una fundamentación fenomenológica del lugar del ser humano 
en el mundo de lo vivo y de lo vivo dentro de lo humano queda nada más que 
vislumbrado, mas no aclarado. Junto con ello, es necesario arrojar luz sobre el 
modo en que el mundo – que para Husserl es “único” – permite una pluralidad 
de constituciones subjetivas específicas, dependiendo de diversas formas anima-
les. Estas dos tareas, que se desprenden de los desarrollos de esta investigación, 
requieren elaboraciones que exceden el propósito de esta propuesta, pero que 
son necesarias en un mundo que clama por una reconsideración filosófica de la 
vida, en una época en que los adelantos tecnocientíficos nos han despojado de 
la comprensión que – quizá – tuvimos alguna vez de nuestra vinculación con el 
universo de los seres vivos. 

Bibliografía 

Battán, A. (2023). “Apuntes críticos a la distinción Leib-Körper en Ideas II y la cen-
tralidad del Leibkörper para la fenomenología de la corporeidad”. Investigaciones 
Fenomenológicas 20, 33 – 54. 

Gaitsch, P. (2018). „Husserls Phänomenologie biologischer Generativität“. Studia 
Phaenomenologica 18, 129 – 152.



Egología, generatividad y la complementación biológica...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid

273

Gaitsch, P. (2019). „Die biologische Generativität des Leibkörpers. Präliminarien zu 
einer phänomenologischen Analyse“, en Der Leib und seine Zeit. Temporale Prozesse 
des Körpers und deren Dysregulationen im Burnout und bei anderen Leiberfahrungen, 
39 – 71. Baden-Baden: Verlag Karl Alber.

Gaitsch, P. & Vörös, S. (2016). “Husserl’s Somatology Reconsidered: Leib as a 
Methodological Guide for the Explication of (Plant) Life”. Phainomena XXV/98-99, 
203 – 228.

Garcés, R. & Alonso, A. (2022). “Estudio introductorio a la edición castellana”, en 
Mundo familiar y mundo ajeno. Fenomenología generativa. Salamanca: Ediciones 
Sígueme.

Husserl, E. (1973a). Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass. 
Zweiter Teil. 1921-28. La Haya: Martinus Nijhoff.

Husserl, E. (1973b). Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass. 
Dritter Teil. 1929-35. La Haya: Martinus Nijhoff. 

Husserl, E. (1976) Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale 
Phänomenologie. Eine Einleitung in die phänomenologische Philosophie. La Haya: 
Martinus Nijhoff. 

Husserl, E. (1989). Aufsätze und Vorträge (1922-1937). Dordrecht: Kluwer Academic 
Publishers. 

Husserl, E. (1992) Die Krisis der europaischen Wissenschaften und die transzendentale 
Phänomenologie. Ergänzungsband. Texte aus dem Nachlass 1934-1937. La Haya: 
Kluwer Academic Publishers. 

Husserl, E. (1993). Die Krisis der europaischen Wissenschaften und die transzendentale 
Phänomenologie. Ergänzungsband. Texte aus dem Nachlass 1934-1937. La Haya: 
Kluwer Academic Publishers.

Husserl, E. (2000). Ideas relativa a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica. 
Libro tercero: La fenomenología y los fundamentos de las ciencias. México: Universi-
dad Nacional Autónoma de México. 

Husserl, E. (2006). Späte Texte über Zeitkonstitution (1929-1934). Die C-Manuskripte. 
Nueva York: Springer. 

Husserl, E. (2008a). La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología transcendental. 
Buenos Aires: Prometeo Libros. 

Husserl, E. (2008b). Die Lebenswelt. Auslegungen der vorgegebenen Welt und ihrer 
Konstitution. Texte aus dem Nachlass (1916-1937). Nueva York: Springer. 

Husserl, E. (2012). Renovación del hombre y de la cultura. Cinco ensayos. Barcelona: 
Anthropos. 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid

Cristián Martínez Bravo274

Husserl, E. (2014). Grenzprobleme der Phänomenologie. Analysen des Unbewusstseins 
und der Instinkte. Metaphysik. Späte Ethik (Texte aus dem Nachlass 1908 – 1937). 
Nueva York: Springer.  

Lohmar, D. (2017). „Eine genetische Analyse des Zugangs zum Anderen“. Gestalt 
Theory 39(2-3), 129 – 153.

Steinbock, A. (1994). “Homelessness and the homeless movement: A clue to the 
problem of intersubjectivity”. Human Studies 17, 203 – 223. 

Steinbock, A. (1997). “Back to the Things Themselves”. Human Studies 20, 127 – 135. 

Steinbock, A. (2003). “Generativity and the Scope of Generative Phenomenology”, en 
The New Husserl. A Critical Reader, 289–325. 

Steinbock, A. (2017). Limit-Phenomena and Phenomenology in Husserl. Londres: 
Rowman & Littlefield. 

Steinbock, A. (2022). Mundo familiar y mundo ajeno. Fenomenología generativa. 
Salamanca: Ediciones Sígueme.

Varela, F. (1996). “Neurophenomenology. A Methodological Remedy for the Hard 
Problem”. Journal of Consciousness Studies 3, 330 – 349.

Waldenfels, B. (1989). „Erfahrung des Fremden in Husserls Phänomenologie“. 
Phänomenologische Forschungen 22, 39 – 62. 

Walton, R. (2002). “Instintos, generatividad y tensión en la fenomenología de Husserl”. 
Naturaleza Humana 4(2), 253 – 292. 

Walton, R. (2004-2005). “Egología y generatividad”. Seminarios de Filosofía 17, 257 – 
283. 

Walton, R. (2015). Intencionalidad y horizonticidad. Bogotá: Editorial Aula de 
Humanidades.

Walton, R. (2019). Horizonticidad e historicidad. Bogotá: Editorial Aula de Humanidades.

Walton, R. (2020). Historicidad y metahistoria. Bogotá: Editorial Aula de Humanidades.

Recibido 27-05-2024

Aceptado 04-09-2024


