EGOLOGIA, GENERATIVIDAD Y LA
COMPLEMENTACION BIOLOGICA DE LA
FENOMENOLOGIA TRASCENDENTAL DE

HUSSERL

EGOLOGY, GENERATIVITY, AND THE
BIOLOGICAL COMPLEMENTARITY OF HUSSERL'S
TRANSCENDENTAL PHENOMENOLOGY

Cristian MARTINEZ BRAVO
Universidad Diego Portales
cristian.martinezl@mail.udp.cl

ResuMEN: En el presente articulo, sefialaremos que la determinacién husserliana
de lo vivo incluye tanto momentos genéticos como generativos, los cuales funcionan
en paralelo y que no pueden ser ignorados. A partir del andlisis de las propuestas de
Steinbock y de Walton sobre la tensién que existe entre el método generativo y el
genético, mostraremos que la determinacién del mundo humano contiene elementos
biolégicos que son indispensables de considerar y que, por lo tanto, la generatividad
debe incluirlos. De este modo, sostendremos que el ser humano pertenece a un doble
contexto biogenerativo que lo pone en relacién con otros seres vivientes. Finalmente,
tomando en consideracién las reflexiones tardias de Husserl, concluiremos sefalando
que el mundo de la vida no puede ser el mundo puramente humano, pues los seres vivos
también estdn incluidos en él de manera constitutiva.

PALABRAS CLAVE: génesis, generatividad, biologia, mundo de la vida

ABSTRACT: In the present article, we will point out that the Husserlian determina-
tion of the living includes genetic and generative moments, which function in parallel
and cannot be ignored. From the analysis of Steinbock’s and Walton’s proposals on the
tension between the generative and the genetic method, we will show that the deter-
mination of the human world contains biological elements that are indispensable to
be considered and that, therefore, generativity must include them. In this way, we will
argue that human beings belong to a double bio-generational context that puts them
in relation to other living beings. Finally, considering Husser!’s late reflections, we will
conclude by pointing out that the world of life cannot be purely human since living
beings are also constitutively included in it.

Keyworps: Genesis, Generativity, Biology, Life-world

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid



252 | CRISTIAN MARTINEZ BRAVO

Introduccion

Se ha sostenido comtinmente que, para Husserl, los seres vivos no son seres
generativos, pues carecen de la historia y la cultura como sus momentos esen-
ciales (Steinbock, 2003, 2017, 2022; Walton, 2015). Esto quiere decir que se
los ha caracterizado como habitando un tipo de temporalidad esencialmente
diferente a la que identificamos en el ser humano, quien se apropia de su historia
en un contexto generativo intersubjetivo cuya estructura adopta las formas de un
mundo familiar y un mundo ajeno. Teniendo en mente que los seres humanos
exhiben diferencias especificas en frente de los otros seres vivos, sostenemos que,
en los escritos tardios de Husserl, esta diferenciacion radical se matiza, argumen-
tando que ellos pertenecen a un tipo de generatividad de cardcter biolégico y que
son parte integral del mundo de la vida. La tesis se despliega en dos partes. En
primer lugar, desarrollamos la tensién que existe entre los enfoques generativo
y genético en los trabajos de Steinbock y Walton. Mostraremos que, en dltimo
término, ellos refieren a momentos diferentes de la investigacién fenomenoldgica,
pero que no estin completamente desconectados (Secciones I y II). En segundo
lugar, elaboramos una interpretacién acerca de la inclusién del aspecto biolégico
dentro de la generatividad', como medio para sostener que el ser humano posee
un vinculo indisociable con los demds seres vivos, lo que permite pensar en una
ampliacién del mundo de la vida, entendido — hasta ahora — como un dmbito
puramente humano?.

! El contenido objetivo de la investigacién genética, cuya tarea previa Husserl la concibe

como la explicitacién de los horizontes de la ontogénesis y la filogénesis (Husserl, 1992, 96;
2006, 160.70) es una cuestién que excede los limites del trabajo que aqui nos planteamos.
Sin embargo, para un tratamiento exploratorio del asunto en términos biolégicos, recomen-
damos Gaitsch (2018, 2019).

2 La tarea de pensar el problema del mundo de la vida como una totalidad que se manifiesta
en la forma de diferentes mundos de la vida animal y humanos excede los limites de nuestro
trabajo. No obstante, cabe siiealar que, para Husserl, el mundo siempre se entiende como “el
tnico mundo” (die einzige Welt) (1973b, 177), cuyas diferencias dependen de alteraciones o
modificaciones (Abwandlung o Modifikation) (Ibidem, 154; Husserl, 2014, 251) intencio-
nales, exhibidas dentro de la teoria de la normalidad.

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid



EGOLOGIA, GENERATIVIDAD Y LA COMPLEMENTACION BIOLOGICA... | 253

1. La propuesta steinbockeana de la generatividad

En los tltimos anos, la fenomenologia de Husserl ha experimentado una
ampliacién metodoldgica en lo que Steinbock ha denominado la generatividad
(1997, 2003, 2017, 2022). Segtin el autor, se identifican en Husserl enfoques
estdticos y genéticos, los cuales describen estructuras constitutivas atemporales
(esenciales) y luego temporales (genéticas) en un devenir que va desde lo abs-
tracto a lo concreto dependiendo del punto de vista que se adopte en su estudio
(2017, 2022)3. En un tercer nivel, las estructuras descritas en esos términos
ceden ante lo mds concreto, es decir, se manifiestan para una fenomenologia
que toma como punto de partida un andlisis de la comunidad intersubjetiva
que se despliega en la figura del mundo de la vida que nos es mds cercano y que
corresponde a la co-determinacién del mundo familiar y mundo ajeno. De tal
manera, la fenomenologia generativa trata la estructura antropoldgica del mundo
de la vida, entendida como incluyendo fenémenos que son desde ya “histéricos,
geoldgicos, culturales, intersubjetivos y normativos” sin apelar al fundacionalismo
husserliano (2022, 267).

La propuesta de Steinbock surge a partir de una consideracién del concep-
to de hilo conductor (leading clue), el cual estd presente en la obra husserliana
y que tiene que ver con “una via de acceso que guia la reflexién” y que, por
consiguiente, surge desde un dmbito “concreto” (1994, 207). Dado que en la
reflexién y exposicién fenomenoldgicas existen temas o motivos que solamente
se manifiestan indirectamente, es posible regresivamente tomarlos como puntos
de partida para investigaciones nuevas. Asi, pese a que Husserl sigue andlisis que
son primeramente estdticos y después genético-psicolégicos — lo que supone
una fundacién egoldgica de la comunidad intersubjetiva —, una vez que el autor
comienza a hablar del mundo de la vida humano como el 4mbito mds concreto
de investigaci6n, la fenomenologia se relaciona con la antropologia, en el sentido
de que esta puede clarificarse siguiendo el modelo riguroso de aquella:

3 En esta primera parte nos centramos Gnicamente en el enfoque generativo, pero no en la

detrerminacion del contenido concreto de los otros dos. En la tltima parte del trabajo, abor-
damos una exploracién de los componentes genéticos que se relacionan con los generativos
en la figura de la ontogénesis y la filogénesis, aunque solo a modo de indicacién.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid



254 | CRISTIAN MARTINEZ BRAVO

[...] podriamos disponer de una ciencia de la antropologia fenome-
nolégicamente esclarecida, que contemplaria las relaciones interculturales
en términos de mundos familiares y mundos ajenos co-constituyentes y
axiolégicamente asimétricos; esto darfa lugar a un esclarecimiento fenome-
noldgico generativo de la coexistencia geo-histérica y normativa tal y como
se reconstituye a lo largo de las generaciones (Steinbock, 1997, 129).

Tal como se desprende de esta cita, la fenomenologia generativa esclareceria
los componentes esenciales, fenomenolégicamente considerados, de la comuni-
dad intersubjetiva en su historicidad y normatividad. Es por esto que, en otro
lugar, plantea que la generatividad

no toma como pista ontolégica principal a la psicologia, sino la antro-
pologia, y examina constitutiva o fenomenoldgicamente no sélo el sentido-
dado en relacién con el cuerpo vivido o incluso la ménada concreta, sino la
generacion del sentido principalmente a través de los modos constitutivos
de apropiacién y desapropiacién (Steinbock, 2003, 307-8).

Mientras que la génesis investiga la ménada concreta en su autotempora-
lidad, lo que visto generativamente implica un sujeto solipsista o un proceder
egoldgico, la generatividad enfatiza la generacién del sentido y los modos como
la intersubjetividad — y no el sujeto — se apropia o desapropia de ellos, en el trans-
curso histérico de la comunidad a través de las generaciones. Asi, en funcién de
este tema concreto de la fenomenologia, a saber, el mundo humano, ella estarfa
mids cerca de la antropologia, pues esta es la ciencia que investiga las relaciones
interculturales del mundo y su historicidad.

El objetivo que persigue el autor aludiendo a la estructura antropolégica del
mundo de la vida en su funcién mds concreta permite desconectar el fundacio-
nalismo husserliano, el cual surge por un excesivo interés en considerar la feno-
menologfa como un tipo de egologia (Steinbock, 1997, 128; 2022, 66, 126%).
Asi, Steinbock caracteriza su enfoque de la siguiente manera:

Una fenomenologia no fundacional del mundo social [...] describe y
participa en las estructuras de la existencia y la coexistencia que tienen un

* Tal como veremos a continuacién, esta egologia esconde un problema fundacional que no
permite identificar la co-constitucién del mundo familiar y el mundo ajeno, especialmente a
partir de lo que Husserl establece en la Quinta Meditacion Cartesiana.

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid



EGOLOGIA, GENERATIVIDAD Y LA COMPLEMENTACION BIOLOGICA... I 255

desarrollo geoldgico e histérico, asi como en sus respectivos modos de cons-
titucién. Y lo hace sin necesidad de reducir esos modos de constitucién o
esas estructuras a la conciencia o la subjetividad egoldgica, como si ocurre
con una descripcién fundacional (Steinbock, 2022, 39).

Ya que el fenémeno mds concreto de la fenomenologia es el mundo de la
vida, es decir, el mundo humano cultural (Husserl, 2008a, 288), se plantea que
la fenomenologia generativa se ocupa del “devenir histérico e intersubjetivo del
marco del mundo familiar y el mundo ajeno” (Steinbock, 2022, 54), lo cual
implica integrar en la investigacién el proceso de generacién, entendido “[...]
como el proceso que tiene lugar por encima de las ‘generaciones’, y por ende el
proceso especifico del devenir ‘histérico’ y social circunscrito geoldgicamente (en
donde por ‘geoldgico’ quiero decir el papel constitutivo de la “Tierra’ y de los
‘paisajes’ culturales)” (Ibidem., 38). En funcién de esta caracterizacién del tema
de la generatividad, la cual no coincide ni con lo estdtico de la descripcién de
estructuras constitutivas ni con la génesis de la subjetividad egolégico-monddica,
Steinbock establece un dmbito exploratorio de la fenomenologfa que permite
caracterizar el mundo antropoldgico en sus estructuras trascendentales propias, es
decir, como una comunidad humana intersubjetiva que, desde el inicio, incluye
un devenir histérico de generacién y de transmision de los significados de esa
comunidad. Dicho con otras palabras, la fenomenologia generativa explicita las
estructuras fenomenoldgicas mds concretas del mundo que nos es més cercano
como mundo de la vida.

El problema que subyace a una fenomenologfa egolégica radica en que no
permite comprender la riqueza fenomenoldgica de la relatividad del mundo, la
cual se exhibe para la generatividad en la figura de la co-constitucién de la estruc-
tura mundo familiar y mundo ajeno. Tal como sefala Steinbock, la egologia
implica recaer “en la afirmacién unilateral del ser absoluto de la conciencia frente
a la existencia relativa del mundo” (2022, 66). El concepto de unilateralidad
(one-sidedness) es fundamental en la obra del autor, porque encarna la presuncién
fundamental a la que se opone, es decir, que la fenomenologia deba ser un tipo
de egologia que parte del sujeto para, de esa manera, constituir al otro de manera
fundante (Ibidem., 46-7, 66). Dado que, en la experiencia directa més concreta,
el mundo se manifiesta a partir de esa doble estructura de familiaridad y ajeni-
dad, dentro del andlisis generativo no podemos hablar mds de fundacién, sino
de co-constitucién generativa: “La estructura de esta co-constitucién es tal que
el mundo familiar y el mundo ajeno son co-generativos y no mantienen una rela-
cién unilateral de fundacién constitutiva” (Ibidem., 362). Siendo el dambito mds

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid



256 | CRISTIAN MARTINEZ BRAVO

concreto de la fenomenologia, la estructura mundo familiar y mundo ajeno alude
al habitar y a la transgresion de la experiencia que se da en el contexto de una
comunidad humana que puebla un territorio y que se desplaza temporalmente
como histérica, teniendo siempre como contraparte normativa una comunidad
extrafia o ajena que le permite autoidentificarse a través del encuentro. Dado
que son dimensiones co-constitutivas, generativamente no tiene sentido hablar
de fundacién, pues son mutuamente co-definitorias. Cada comunidad en tanto
que familiar estd constituida por compaisanos, quienes son co-portadores y co-
constituyentes de ese mundo que habitan (Ibidem., 328). Asi, la familiaridad y
ajenidad que se expresan dentro de esta estructura son dos momentos normativos
contrapuestos. Esto indica que la inclusién de los compaisanos dentro de una
comunidad transgrede sus limites, asi como los de la normatividad que desarrolla
a lo largo de su historia.

Podria pensarse que, debido al cardcter co-constitutivo o determinante del
mundo familiar y el mundo ajeno, habria una reversibilidad desde uno a otro,
pero inmediatamente el autor despeja esta critica, sehalando que ambos se dife-
rencian normativamente a través de una asimetria axioldgica. Esto significa que la
experiencia del mundo familiar tiene una prioridad de apropiacién, pues siempre
es primario y, ademds, es entendido como el sitio donde tiene lugar el aconteci-
miento de lo extrafo, fenémeno que Steinbock caracteriza con el concepto de
transgresion. Segan el autor, “la transgresién expresa el cardcter liminar de la
experiencia — y, por consiguiente, los limites de la experiencia — yendo mads alld
de esos limites” (Ibidem., 364). En primera instancia, cabria preguntarse si esta
transgresion significa una pérdida de la significatividad normativa del mundo
familiar. Es decir, que en el encuentro con el mundo ajeno fuera posible despojar-
se de la familiaridad normativa del mundo mds cercano. Ante esta interrogante,
el autor responde que el encuentro no implica una pérdida de la familiaridad,
sino que, mds bien, constituye un ir mds alld de esa estructura, pero desde si
misma. En otras palabras, la transgresién es un “rebasamiento desde adentro”,
esto es, desde y a través del mundo familiar (Ibidem). La incomprensibilidad
que plantea el mundo ajeno, en el sentido de que, tal como plantea Husserl,
sus comunidades contienen verdades, hechos firmes, verificados y por verificar
que “de ningin modo son los nuestros” (2008a, 180), da cuenta de que hay un
limite que no podemos integrar de manera completa dentro de nuestro mundo
familiar y que, por consiguiente, no hay nunca una sintesis de ambos mundos
(Steinbock, 2022, 364). De esta manera, Steinbock sostiene que no existe un solo
mundo, ya que la misma estructura generativa de mundo familiar y mundo ajeno

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid



EGOLOGIA, GENERATIVIDAD Y LA COMPLEMENTACION BIOLOGICA... | 257

no permite una sintesis de ambos momentos en una totalidad fenomenolégica
p g

superior (Ibidem., 157-161°).

Un tercer y tltimo elemento importante de sefialar acerca del enfoque gene-
rativo de Steinbock es sobre el concepto de participacién. Segun el autor, la
fenomenologia no solamente es una metodologia que permite exhibir las cosas
mismas, sino que, al mismo tiempo, es una tarea que se lleva a cabo a lo largo
de generaciones (Ibidem., 391), las cuales participan activamente de la novedad
que de ella se deriva. Esto significa que la fenomenologia no es un patrimonio
exclusivo de Husserl, sino que es la obra de otros que la hacen avanzar y la
modifican. Tal como sefiala en otro lugar, “El fenomendlogo generativo no se
ocupa unicamente de la estructura de la generacién, sino de cémo se genera
la estructura” (Steinbock, 2017, 90). Esto quiere decir que la fenomenologia
generativa es una que va #ras de Husserl, pero que apunta mds alld de él, con una
novedad futurista (Garcés & Alonso, 2022, 22°). Lo significativo de esta afirma-
cién radica en la novedad y posibilidades de expansién que Steinbock descubre
en la fenomenologia, precisamente en lo que atafie a su dimensién mds concreta
y a la vez radical: la estructura del mundo antropoldgico, aquel en el que la labor
fenomenoldgica tiene lugar.

En la préxima seccién, abordaremos una critica al enfoque generativo stein-
bockeano en el trabajo de Walton. Mostraremos que, pese a la radicalidad de la
generatividad, existen motivos para considerar que ella no puede estar comple-
tamente desconectada del sujeto, en cuanto que constituyente del lugar a partir
del cual se justifica y verifica la exposicién fenomenoldgica.

5> Es importante destacar que Steinbock plantea aqui que el mundo uno como totalidad es

una imposibilidad fenomenolégica que depende de la misma estructura co-constitutiva del
mundo familiar y el mundo ajeno. El argumento senala que, si existiese la posibilidad de que
hubiera un dnico mundo, esto se lograria a través de la destruccién de los mundos ajenos a
través de una ocupacidn, lo que constituirfa un tipo de violencia de los limites del mundo en
su riqueza fenoménica. El argumento es relevante en la medida que el autor vincula esta for-
ma de totalizacién del mundo con el autoritarismo de los totalitarismos alemdn y soviético
(2022, 363-366).

¢ Se trata del “Estudio introductorio a la edicién castellana”, elaborado por los traductores

de la obra Home and beyond de Steinbock.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid



258 | CRISTIAN MARTINEZ BRAVO

2. Egologia y generacion segun Walton

El enfoque steinbockeano de la generatividad tiene la virtud de iluminar las
dindmicas del mundo familiar y el mundo ajeno a partir de una co-constitucion
que anula o suaviza las pretensiones fundacionalistas del enfoque genético-
egolégico. En funcién de presentarse como una teoria que enfatiza el dmbito
mids concreto del mundo de la vida, es decir, la pertenencia a un mundo cerca-
no familiar rodeado por un dmbito de extrafieza que le es correlativo, permite
comprender que los andlisis egolégicos son momentos abstractos del quehacer
fenomenoldgico y que el punto de partida generativo es el mundo humano.
Asi, la generatividad steinbockeana parte de los hilos conductores provenientes
de la antropologia para comprender las dindmicas inherentes a la estructura del
mundo, entendida como mundo familiar y mundo ajeno.

Desde otra perspectiva, Walton (2002; 2004-2005) ha indicado que la gene-
ratividad se enfoca en describir problemas marginales de la fenomenologia, los
cuales exceden el dmbito de la intuicién (2002, 257). Dado que al mundo fami-
liar le es inherente la apertura al mundo ajeno — lo normativamente extrafio —,
la constitucién trascendental del mundo incluye un momento egolégico y otro
intersubjetivo en esa constitucién que rebasa la experiencia normal (Ibidem). La
generatividad como momento diferenciable del egolégico, se manifiesta como
“la pregunta acerca de si la esfera trascendental se extiende mds alld del dmbito
del yo, y alude, por tanto, a la posibilidad de ‘hacer saltar (sprengen) el mar-
co de la egologia’, de ‘traspasar (iiberschreiten) los limites de la egologia’ o del
autotraspasamiento inmanente de la egologia” (2004-2005, 257). Tal como se
ve, la generatividad se plantea como una posibilidad de ir mds alld del enfoque
genético, en el sentido de ampliar la esfera egolégica de propiedad para, de este
modo, adentrarnos en una esfera que la sobrepasa. Sin embargo, la cuestién
fundamental para el autor es la de si la esfera generativa debe retrotraerse a la
pregunta egolégica como momento que le precede.

Aceptando la primacia del mundo antropoldgico en la determinacion gene-
rativa (Walton, 2002, 2019), el autor se pregunta si la estrategia de poner al
principio el mundo plenamente constituido — como mundo antropolégico —,
no olvida un componente fenomenolégico esencial. Esto lo hace citando un
manuscrito de investigacién inédito de Husserl: “;Tiene un sentido poner en
el ‘comienzo’ ya la naturaleza y en general un mundo que es adn totalmente
desconocido pero ya se encuentra horizénticamente en la sensibilidad?” (Ms.

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid



EGOLOGIA, GENERATIVIDAD Y LA COMPLEMENTACION BIOLOGICA... 1 259

B III 9, 69ab. Citado de Walton, 2002, 272). Si consideramos que el mundo
antropoldgico es un nivel superior y concreto de la constitucién trascendental,
Walton se pregunta acerca del cardcter primitivo del horizonte del mundo, el
cual se da en un dmbito instintivo del ego:

La explicitacién del protohorizonte debe ser contemplada en conexién
con la aprehension de la primera Ayle. Por un lado, el protohorizonte es solo
un horizonte vacio, que no incluye ninguna remisién determinada, pero en
el cual se encuentra latente el horizonte del mundo. Por el otro, la primera
hyle comienza a plenificar tal horizonte vacio y por ende a construir un

mundo (Ibidem., 274).

La constitucién egolédgica del mundo antropolégico tiene que ver con un
desarrollo que va desde la dimensién originaria de la subjetividad — dotada de
una protosensibilidad preyoica — hacia actos que son de orden superior, pero que
suponen esos elementos primarios que se despliegan como habitualidades instin-
tivas y originarias (Ibidem). Segtin Walton, es importante recordar que es Husserl
quien plantea que la pregunta retrospectiva egolégica constituye un retroceso
que “prosigue en la direccién de un desarrollo filogenético que incluye ménadas
preinfantiles, a saber, ménadas animales y pre-animales” (Husserl, 1973b, 595.
Citado de Walton, 2002, 275). Este dmbito, que Husserl llama pasivo’, es un
nivel constitucional necesario para dar cuenta del origen trascendental del mun-
do, el cual, en clave generativa, se entiende como mundo humano. De esta mane-
ra, “la vida impulsiva instintiva puede producir el nexo intersubjetivo” (Husserl,
1973b, 609. Ibidem., 280), lo que significa que en el dmbito mds primigenio de
la egologia se presentan hallazgos que no pueden ignorarse a la hora de ejecutar
la exposicién fenomenoldgica sobre la constitucién completa del mundo.

Tomando esto en consideracion, la egologia cumple en Husserl un papel de
justificacién o legitimacién inevitable que alude al modo en que, a partir de mi,
se hace sentido del otro en la investigacién intersubjetiva: “La legitimacién de
la condicién trascendental del otro no reside en su propia reduccién, sino que
es mi reduccién ‘en’ el otro con independencia de que ¢l la efectde o no. De

7 Para el tema de la pasividad, recomendamos la obra de Andrés Osswald, La fundamenta-

cion pasiva de la experiencia, y Edmund Husserls Phinomenologie der Instinkte de Nam-in-Lee.
Cabe también sefialar que para referirse a la dimension externa al pre-yo del instinto, Husserl
utiliza la expresién premundo (Vor-welt), la cual corresponde a un dmbito pre-ontico (Vor-
Ontische) que precede a la constitucion antropolégica del mundo (2008b, 460 Hua XXXIX).

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid



260 | CRISTIAN MARTINEZ BRAVO

esta manera la reduccién egolégica se despliega hacia la reduccién intersubje-
tiva implicita en ella” (Walton, 2004-2005, 265). Dado que hay un momento
oculto en la constitucién antropoldgica del mundo, que contiene datos previos
de constitucién que le son apropiables y determinantes, la egologia permite
acceder a ellos en la figura de una pregunta retrospectiva que hago desde mi yo
actual situado en el mundo constituido hacia esos componentes que funcionan
de manera latente. Y eso, pese a que esos datos sean — como plantea Steinbock —,
abstractos: “Que lo abstracto ceda luego su lugar a lo concreto no significa que
deba ser olvidado como paso inicial” (Ibidem., 281).

De esta manera, Walton plantea que podemos matizar la independencia de
la generatividad frente a lo genético. Esto lo hace a través de dos puntos, a saber,
que lo genético y lo generativo pueden ser dos momentos interrelacionados y
que es identificable una asimetria mds profunda que una puramente axioldgica
en el mundo familiar. Sefalamos los dos puntos a continuacién:

i) En primer lugar, el autor plantea que Husserl valida tanto la concomi-
tancia de la constitucién del mundo familiar y el mundo ajeno (generatividad «
la Steinbock), como la importancia de que lo ajeno aparece siempre como una
modificacién intencional de lo propio (génesis):

El rasgo distintivo situado en el nosotros y en cada uno es la norma-
lidad, la cual solo se pone de relieve como tal por medio de la ocurrencia
concomitante (Mitvorkommnis) de lo anémalo. O mds bien, a partir de lo
normal como lo en si primero se pone de relieve lo anémalo y aparece como
modificacién intencional de lo normal (Husserl, 1973b, 165-6. Ibidem.,
275).

Tal como se desprende de esta cita, Husserl sostiene — al igual que Steinbock
— que tanto el mundo familiar como el mundo ajeno estin en una ocurrencia
concomitante que no permite sostener la primacia de uno sobre el otro. Sin
embargo, a renglén seguido, sefiala que existe otro punto a considerar, esto es,
que lo anémalo (lo ajeno) representa una modificacién intencional de lo normal,
y por tanto se matiza la independencia de lo generativo al ponerse en relacién
con lo genético. Esto nos conduce al segundo punto.

ii) En segundo lugar, Walton se pregunta por las implicaciones de esta asime-
tria entre el mundo familiar y el mundo ajeno. Dijimos que Steinbock sostiene
que ella consiste en una primacia axiolégica normativa de la constitucién del

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid



EGOLOGIA, GENERATIVIDAD Y LA COMPLEMENTACION BIOLOGICA... 1 261

mundo familiar como propio, pero que no esconde elementos constitutivos que
permiten acceder o hacer sentido de lo otro sin entrar en una sintesis de ambos
mundos. Esta co-constitucién impide hablar de fundacién, entendida como la
unilateralidad constitutiva del mundo familiar sobre el mundo ajeno. Sin embar-
go, Walton recuerda que Husser] “concede una cierta primacia a lo propio que
no puede dejar de ser reconocida por la fenomenologia generativa” (Ibidem.,
278). Esto significa que, pese a que la generatividad plantea una concomitancia
de ambos mundos, ella no puede olvidar que el lugar fundamental desde el cual
surge el encuentro contiene elementos que son genéticamente relevantes y que
permiten una fundacién entendida en términos de acceso.

Estas dos consideraciones nos conducen a destacar el hecho de que, desde
la perspectiva de Walton, la generatividad no puede simplemente prescindir de
la egologia, sino que depende de ella. Por decirlo en palabras steinbockeanas, la
génesis es constrenida por la generatividad, pero, al final, ambas son co-deter-
minantes, en el sentido de que una no puede desconocer el papel de la otra. Asi,
“el aurotraspasamiento inmanente de la egologia tiene su reverso en una limitacion
inmanente de la generatividad.” (Ibidem. Las cursivas son de Walton). El punto
de partida de la generatividad es uno que contiene componentes genéticos que
son indispensables de determinar en la exposicién fenomenolégica del mundo
antropoldgico, porque

En todos los niveles — y los mds abstractos no dejan de reiterarse en los
mds concretos —, hay manifestaciones de un residuo egoldgico que no pue-
de ser superado en tanto estd dotado de una esfera de propiedad y tiene el
cardcter de un ‘dativo de manifestacion’, es decir, de una instancia a la que

todo lo dado se revela [...] (Ibidem., 281).

La generacién, entendida como el devenir de la comunidad humana en su
historia en un territorio, requiere del esclarecimiento de la génesis del sentido
que se da en la figura de una egologfa. De hecho, pese a que es evidente que el
mundo antropoldgico es el nivel superior y mds concreto, la reflexién presupone
niveles que solamente son alcanzados a partir de una consideracién egolégica
o, también, de conciencia que constituye “el lugar de aparicién de todos los
efectos de sentido en cuanto es el tnico medio de acceso a todo lo que es para
nosotros.” (Ibidem., 282). En otras palabras, podemos decir que lo generativo
es lo més concreto, lo que nos es mds cercano, mientras que lo genético es lo
que nos permite rastrear los componentes de sentido o, también, un lugar de la
justificacién de la intuitividad fenomenolégica.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid



262 | CRISTIAN MARTINEZ BRAVO

En la préxima seccién, exploraremos el modo en que egologia y generatividad
son necesarias para esclarecer un problema fundamental para la fenomenologia,
a saber, el problema de lo vivo.

3. Egologia y generatividad en el intento por esclarecer fenomeno-
logicamente al ser viviente

3. A Consideraciones preliminares

Antes de exponer fenomenolégicamente el tema de lo vivo, valgan algunas
consideraciones sobre las posiciones de Steinbock y Walton. Vimos que el enfo-
que generativo propuesto por el primer autor indica algo fundamental, a saber,
que el esclarecimiento del mundo humano no debe ser justificado exclusivamente
en un fundacionalismo egolégico. En sintonia con esta interpretacién, Husserl
sostiene que el mundo familiar se destaca cuando otros ya estdn presentes en
el horizonte y, por consiguiente, es un hecho fenomenolégico fundamental el
que los mundos familiares ajenos son concomitantes, porque rodean el mundo
familiar y, asi, le otorgan su significado:

Mi mundo familiar, mi pueblo. El universo en su forma primaria como
mundo familiar solo destaca cuando ya hay otros mundos familiares, otros
pueblos en el horizonte. El mundo circundante de la vida en el horizonte
de mundos circundantes de la vida ajenos, mi pueblo rodeado por pueblos

ajenos (Husserl, 1973b, 176).

De esta cita se desprende que, constitutivamente, no se trata de que el mundo
familiar sea primario y el ajeno secundario, sino que, més bien, lo familiar se
determina en el encuentro con lo extrafio. Steinbock interpreta este asunto de
la siguiente manera:

El hogar no es un absoluto unilateral, no es independiente ni originario;
el mundo ajeno no es relativo ni dependiente unilateralmente. Por esa misma
razén lo ajeno no precede a la constitucion del hogar. Husserl insiste en esta
co-relatividad en el surgimiento del hogar y lo ajeno, y afirma que el hogar
y lo ajeno se pertenecen mutuamente en una relatividad permanente [...]

(2022, 274).

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid



EGOLOGIA, GENERATIVIDAD Y LA COMPLEMENTACION BIOLOGICA... | 263

Lo propio y lo ajeno son co-constituvos en la medida en que se encuentran.
El mundo humano, desde nuestras sociedades familiares se desplaza hacia el
encuentro con lo ajeno, con lo normativamente extrano y este factum impi-
de sostener, generativamente, que uno preceda al otro. La importancia de este
hecho radica en que permite comprender que la extrafeza es un componente de
la experiencia que no puede ser meramente sintetizado dentro de un dmbito de
comprensién familiar, porque en si mismo lo extrafo tiene su forma de existencia
particular®. A partir de esta constatacion, Steinbock sostiene la co-constituciona-
lidad de los mundos, haciendo hincapié en la imposibilidad de la existencia de
un mundo tnico. En resumen, la posicién de Steinbock permite matizar un uso
exacerbado de la egologia, esto es, cuando radicaliza su nicleo fundacionalista.
Asi, su enfoque permite comprender lo ajeno como un elemento constitucional
relevante del esclarecimiento fenomenolégico.

Desde otro punto de vista, la postura waltoniana sobre la generatividad per-
mite integrarla y constrenirla desde el lugar de justificacién egolégica, compren-
diendo que los componentes genéticos del sujeto son relevantes a la hora de
examinar la constitucién fenomenolégica del mundo antropolégico. Tal como
indicamos anteriormente, el comienzo de la reflexién fenomenolégica es de cardc-
ter pluralista y dependerd de cada estrategia metodolégica el situarlo en el mundo
completamente constituido o en su origen trascendental pasivo. Sin embargo,
el reconocimiento del papel de la conciencia como punto de acceso al problema
fenomenoldgico constituye un momento fundamental para dar cuenta de que,
en los procesos concretos de la generacién, hay elementos genéticos que son rele-
vantes. Asi, nos parece que el valor de la postura de Walton es que nos permite
asignarle un valor a la generatividad sin perder de vista la fenomenologia gené-
tica como punto de acceso al problema trascendental del mundo antropolégico.
Usando una analogia de Varela, debemos considerar los enfoques genético y
generativo en tanto que “se constrifien y modifican mutuamente como en una
danza” (1996, 347°). Su necesidad radica en que ambos son modos de acceso
a problemdticas que, aunque diferentes, no pueden desconectarse, sino que se
articulan coherentemente para construir el edificio fenomenolégico que Husserl
pretende ensamblar.

8 En paralelo con este punto, Waldenfels ha sostenido que esta extrafieza es un componente

del mundo mismo, de nuestra experiencia cotidiana y que no puede ser meramente integrado
dentro de un dmbito reflexivo posterior (1989, 41, 44).
? En el contexto del autor, se refiere al modo en que la fenomenologia y la ciencia se corre-
lacionan en la investigacién de la experiencia subjetiva.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid



264 | CRISTIAN MARTINEZ BRAVO

Dicho esto, vamos al tema central de este articulo, a saber, el de una fenome-
nologfa de lo orgdnico desde un punto de vista complementario genético-gene-
rativo. Tanto Steinbock como Walton ofrecen consideraciones relevantes acerca
de los animales, pues los comprenden como compaisanos y, por consiguiente,
son co-constituidores del mundo (Steinbock, 2003, 311; Walton, 2020, 357)
y miembros de la comunidad del instinto (Walton, 2015, 223; 2020, 274). Sin
embargo, ambos han comprendido la generatividad como una cuestién propia-
mente humana. Por ejemplo, siguiendo a Husserl, Steinbock plantea que los
animales no poseen una generatividad propiamente tal: “En la medida en que
Hussetl sostiene que los animales no son generativos — o mds bien, en la medida
en que las afirmaciones de Husserl son correctas — se podria sostener que la anima-
lidad sigue siendo esencialmente un fenémeno limite, incluso cuando pasamos
a una fenomenologia generativa.” (2003, 311. Las cursivas son nuestras). Pese
a que la afirmacién contenga un condicional, a saber, que la postura de Husserl
debe ser corroborada, el autor ofrece las razones por las cuales la generatividad
no es una cuestién meramente animal o biolégica: “[...] en primer lugar, porque
la generatividad 7o es para él una mera nocion bioldgica o una cuestion de repro-
duccion, y en segundo lugar, porque piensa que los animales no pueden generar,
historica o intencionadamente, nuevas estructuras renovando las estructuras normati-
vas.” (Ibidem. Las cursivas son nuestras). Estos dos puntos son relevantes, porque
indican, en primer lugar, que la generatividad no tiene que ver con lo biolégico
del ser humano y, en segundo lugar, que la cultura es una cuestién exclusiva-
mente humana. Aunque esto no quiere decir que los animales no sean sujetos, se
entiende que la generatividad es un nivel diferente del progreso teleolégico de la
constitucién subjetiva: “Pero esta generatividad no es bioldgica ni vital, sino un
proceso de espiritualizacién y temporalizacién” (Steinbock, 2017, 32).

En el caso de Walton, los animales no son seres generativos porque su vida
instintiva no les permite participar del progreso de la historia:

En el 4mbito humano, los valores se acumulan e incrementan, es decir,
llevan a un progreso. Las pérdidas de valor son sobrepasadas por valores
adquiridos mds elevados, y el incremento axiolégico de un presente es supe-
rado por el de un nuevo presente. En cambio, el animal vive en un estado de
satisfaccion regular de los instintos en un mundo circundante finito y dentro
de una temporalidad limitada por el hambre y la satisfaccién (2015, 242).

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid



EGOLOGIA, GENERATIVIDAD Y LA COMPLEMENTACION BIOLOGICA... I 265

A juicio del autor, la diferencia entre la vida humana y la vida animal radica
en el modo en que habitan el tiempo, en términos de que, en el ser humano,
acontece una acumulacién e incremento de los valores y las normas que constitu-
yen un presente que siempre puede renovarse. En este sentido, Walton da cuenta
de una forma de historicidad que no es meramente repetitiva, fundada en los
instintos, sino que es mds bien la progresividad de la comunidad en su tradicién
y en vistas del futuro. Se trata de una diferencia fundamental, ya que darfa cuenta
que el animal vive en una forma de temporalidad que no puede ser propiamente
histérica, pues es mera repeticién. En palabras de Husserl, “El ‘simple animal’
actuard acaso del mismo modo una y otra vez, dadas determinadas circunstancias
[...]7 (2012, 26). Y ese mismo modo es, tal como ya sefialamos, instintivo: “En
su ingenuidad irreflexiva serfa un simple animal, idealmente adaptado a unas
circunstancias azarosamente estables gracias a un instinto ciego” (Ibidem., 36).
Como se ve, ambos autores siguen una interpretacién comun sobre Husserl acer-
ca del rol de los animales dentro de la constitucién del mundo'®. Sin embargo,
veremos a continuacién que esta no es la inica manera de comprender el asunto,
sino que existen nuevas interpretaciones que permiten exponer el tema de los
animales y su forma de ser de maneras que debilitan el presupuesto antropocen-
trista dentro de la fenomenologia.

Entendemos por antropocentrismo fenomenoldgico el extendido prejuicio de
pensar que, dado que la fenomenologia asume el rostro de una egologia — la del
ser humano como protonorma y la del animal como su modificacién intencional
—, el animal es simplemente un ser que carece de algunas capas de constitucion
y que estds son exclusivamente humanas. Es, por asi decir, una caracterizaciéon
negativa del animal, sin poner el énfasis en lo que posee de extrafio. En segundo
lugar, este antropocentrismo incluye un aspecto generativo, en el sentido de que
refuerza la idea de que el mundo de la vida es el mundo antropolégico exclusivo
del ser humano, sin destacar la importancia que los animales y otros seres vivos
tienen en la constitucién trascendental del mundo, porque carecen de historia
(Gaitsch, 2018, 143). Esto significa que este antropocentrismo no identifica una
dimensién generativa en los animales, tal como lo hacen Steinbock y Walton,

10" Para conocer el modo en que se entienden los animales y la animalidad en Husserl, reco-

mendamos revisar los siguientes trabajos: Javier San Martin “La subjetividad trascendental
animal”; Andrés Osswald “Sobre la subjetividad animal o de la animalidad del sujeto: un
recorrido por la reflexién husserliana sobre los animales”; Cristian Ciocan “Husserl’s Pheno-
menology of Animality and the Paradoxes of Normality”; Christian Ferencz-Flatz “Humani-
zing the Animal, Animalizing the Human: Husserl on Pets”; por tltimo, Natalie Depraz “Y
a-t-il une animalité transcendantale?”.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid



266 | CRISTIAN MARTINEZ BRAVO

siguiendo a Husserl. Para hacer frente a este prejuicio, utilizamos el concepto de
antropomorfismo critico (Gaitsch & Vords, 2016; Gaitsch, 2018, 2019), el cual
“establece analogfas entre yo mismo y el otro a partir de ciertas congruencias en
las relaciones y actitudes, al tiempo que insiste en la distancia (insalvable) del
otro” (Gaitsch & Voros, 2016, 219-20). Esto no quiere decir que la egologia
quede absolutamente desconectada de la investigacién sobre los seres vivos, pues
se sigue manteniendo el fundamento de que mi propio yo, en tanto que corpora-
lizado, es el punto de partida, la matriz que sirve como ldmina de contraste entre
el otro ajeno y yo mismo (Ibidem., 219). Al mismo tiempo, este enfoque asume
la lamada generatividad biolégica (Gaitsch, 2018, 2019), la cual en este trabajo la
entendemos como el intento por comprendernos a nosotros mismos, habitantes
del mundo antropolégico, como viviendo en un doble contexto biogenerativo
y como relaciondndonos con seres extrafios a quienes les atribuimos el cardcter
de lo viviente (Gaitsch, 2018, 149). En este sentido, se asume que los animales
son sujetos, que poseen un mundo y que establecen relaciones significativas con
él, tal como Husserl plantea en algunas partes de su obra''. Ademds, se integra
a los animales en el interior de la comunidad generativa, cuestién que Husserl
plantea de manera periférica a lo largo de su obra (1973b, 596, 609; 1993, 101,
343), pero que, a nuestro juicio, esconde una relevancia que permite abrir nue-
vos dmbitos de investigacién. Ambas asunciones son importantes y plantean sus
propios problemas, aunque en este trabajo nos centraremos solo en la segunda.

Para aproximarnos a la cuestién generativa en los seres vivos, daremos cuenta
de un problema genético, uno generativo y luego concluiremos con una reflexién
que nos permitird comprender que los limites entre los seres humanos y los ani-
males no son tan rigidos dentro del pensamiento de Husserl y que, incluso, es
posible hablar de una ampliacién del mundo de la vida incluyendo a todos los
seres vivos desde sus diversos mundos circundantes propios.

3. B El acceso genético a la alteridad del ser vivo, la comunidad
generativa y el mundo de la vida ampliado

Como indicamos anteriormente, el enfoque genético pretende determinar
estructuras internas de nuestra subjetividad a través de una pregunta retrospectiva
que explora un dmbito ontogenético y filogenético que se manifiesta en la figura

" Ver Husserl, 1973a, 74, 123, 126, 314; 1973b, 61, 626.

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid



EGOLOGIA, GENERATIVIDAD Y LA COMPLEMENTACION BIOLOGICA... | 267

de ménadas animales y pre-animales. Los fundamentos de esta posibilidad radi-
can en que los animales representan un andlogo (Analogon) de los seres humanos
(Husserl, 1973b, 173) y que la vida animal (y orgdnica) es accesible fenomeno-
légicamente a partir de una consideracién de las ménadas en evolucién genera-
tiva (Ibidem., 596). En una afirmacién enigmdtica, proveniente de los escritos
tardios del filésofo alemdn, se lee lo siguiente: “Todo en uno es vida, y el mundo
es la autoobjetivacién de la vida en forma de plantas, animales y seres humanos
que nacen y mueren” (1993, 334). Como se ve, Husserl considera que la vida es
una unidad de desarrollo filogenético que incluye a otros seres vivos como per-
teneciendo a ella. Gaitsch (2019, 41) interpreta esta afirmacién de la siguiente
manera: “Nosotros, es decir, las plantas, los animales y yo (mismo), formamos
una comunidad filogenética de descendencia que se manifiesta en caracteristicas
biolégicas comunes de nuestros cuerpos (por ejemplo, el ADN y la estructura
celular)”. Genéticamente, existe una comunidad corporal entre los seres vivos,
la cual Gaitsch identifica en el concepto de Leibkirper'?. Dado que el cuerpo es
la protonorma a partir de la cual comienza la exploracién genética sobre el otro
ajeno, es necesario determinar propiamente este concepto, en la medida que lo
extendemos a otros seres vivos (2018, 41). Esta afirmacién implica un problema
de acceso, el cual surge debido a dos cuestiones interrelacionadas, a saber, la
reduccién por desmantelamiento y la similaridad entre mi cuerpo y el del otro.

A este respecto, se identifican dos tareas fundamentales. En primer lugar,
determinar la existencia de un punto de conexién entre nosotros y los demds
seres vivos, especificamente a partir de una consideracién de nuestros cuerpos
orgdnicos. En segundo lugar, fijar un punto de acceso que permita llevar a cabo
la exposicién fenomenolégica dentro de los limites del acceso al fenémeno. En
relacién con lo primero, la reduccién por desmantelamiento permite deconstruir
o desmantelar capas ya constituidas de nuestra subjetividad corporalizada, para de
esta manera identificar estructuras esenciales mds bsicas que podriamos compartir

12 Respectivamente, Gaos y Garcfa Baré traducen este concepto como cuerpo fisico y vivo,

mientras que Presas como cuerpo fisico-orgdnico. En un articulo reciente, Battdn ha traducido
como somatocorpo (2023, 46). En este trabajo, optaremos por no traducir el término alemdn,
pero indicamos desde ya que incorpora dos dimensiones de la corporalidad, una en sentido
psicoldgico y otra en sentido biolégico, lo que también corresponde al tema que Husserl
explora en la determinacién de la biologia como una psicofisica (1976, 484) y en la somato-
logfa (2000, 11ss). Cabe sehalar que las caracteristicas psicofisicas que incluyen el concepto
de Leibkirper deben ser posible de ser identificadas y exhibidas en todos los seres que llama-
mos vivos. Sin embargo, la tarea de determinar el contenido concreto de esas caracteristicas
exige un trabajo que excede las posibilidades de lo que proponemos aqui.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid



268 | CRISTIAN MARTINEZ BRAVO

con subjetividades no humanas (Gaitsch & Vorés, 2016, 213). Asi, se descubre
fenomenoldgicamente que existe un estrato comun a todos los seres vivientes, el
cual Husserl entiende como un hecho filogenético fundamental (1973b, 173, 179,
609). A partir de una variacién eidética de nuestros cuerpos podemos determinar
que existen en nosotros instintos primarios, que se manifiestan en la lucha por
la satisfaccién de nuestras necesidades, tales como comer o aparearnos (Husserl,
1976, 482"). De esta manera, se asume que la vida se articula a partir de una
estratificacion de niveles de animalidad, los cuales refieren a una ontologia des-
conocida, y que se entiende como una teleologfa (Ibidem). Por extensién, iden-
tificamos que los demds seres vivos también poseen una vida instintiva, lo que en
tltimo término conlleva a lo que Husserl llama la comunidad de impulso:

Se trata de una comunidad de impulsos universalmente constituida, a
la que corresponde el mundo que ya es horizonte en su fluir, segtin el cual
siempre lleva y ha llevado a las ménadas a una formacién creciente, a un
“desarrollo”. En esta forma, la totalidad de las ménadas llega a la autocon-
ciencia por fases, mds universalmente como comunidad humana (1973b,

596).

La comunidad del impulso implica aceptar que el ser humano posee un estra-
to de animalidad dentro de si mismo y que, por esta misma razén, tiene algo en
comun con el animal. En un manuscrito tardio se lee lo siguiente: “Lo tinico que
se puede decir es que en el entorno humano y en el ser humano como su sujeto
hay una capa abstractamente distinguible que tal vez se pueda diferenciar como
el animal que hay en él, o como lo que hay en comiin con el animal (lo que necesita
una investigacion mds profunda)” (Husserl, 1973b, 180. Las cursivas son nuestras).
Esta afirmacién permite comprender que no hay una desconexién radical del ser
humano con otros seres vivos, sino que dentro de si posee un componente fami-
liar, el que aqui identificamos con el instinto. Sin embargo, se reconoce al mismo
tiempo que es una tarea inicial y que requiere de una investigacién mds profunda.

En referencia al segundo punto, a saber, el acceso a lo vivo dentro de los limi-
tes del fenédmeno, la fenomenologia requiere del método genético porque este
constituye un punto relevante para la cuestién del acceso. Dado que la conciencia
representa el lugar desde el cual surge la investigacién — es decir, ella es entendida
como el punto de acceso al fendmeno —, en la exposicién fenomenoldgica de los

3 Corresponde al suplemento XXIII de la Crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia

trascendental el cual, hasta donde sabemos, no ha sido traducido al espanol.

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid



EGOLOGIA, GENERATIVIDAD Y LA COMPLEMENTACION BIOLOGICA... 1 269

seres vivos no humanos, se requiere comprender cémo accedemos a ellos. Sin
embargo, tal como afirma Steinbock, es necesario reconocer también que ellos
poseen una dimensién liminar que no puede ser integrada de manera totalizante.
En relacién con lo primero, Lohmar ha senalado que la transferencia de sentido
de constitucién corporal del otro ajeno, la cual Husserl explora en Meditaciones
cartesianas, requiere una parificacién que representa un rebasamiento intencional
(2017, 141). Esto quiere decir que, en la experiencia con el cuerpo del otro, la
intencionalidad se ve sobrepasada por lo extrano. De esta manera, se reconoce
que, dependiendo de la similitud del cuerpo ajeno con el mio propio, habrd mis o
menos facilidad de realizar la transferencia de sentido, pues aquello que se parece
mds a mi posee un indice que se entiende como un fundamento motivacional
para ejecutarla (Ibidem). Por ejemplo, en la experiencia que tengo de otro ser
humano, llevar a cabo la parificacién estard mediatizada por la familiaridad que
detecto entre su cuerpo y el mio. Por consiguiente, el fundamento motivacional
se ejecuta sin problemas. Sin embargo — tema que Lohmar no trata en el trabajo
citado — ;qué ocurre con los casos liminares que exceden con creces la similitud de
los cuerpos? Si mi cuerpo es protonorma para llevar a cabo la parificacién, ;cé6mo
entendemos los casos de cuerpos extranos, raros o inadecuados — desde el punto
de vista de la experiencia? En palabras de Husserl, “;sDénde termina la analo-
gia?” (1973b, 173). Esta consideracién en clave genética nos lleva al problema de
determinar la posibilidad de una ampliacién del acceso al fenémeno liminar, el
cual se identifica como un tema que excede la génesis y nos lleva a la generacién.

Para finalizar, mostraremos una alternativa para salir del problema y que se
centra en las consideraciones marginales de Husserl y de Gaitsch acerca de la
generatividad biolégica. Siguiendo a Husserl, Gaitsch ha examinado un punto de
acceso a la cuestion bioldgica dentro de la generatividad. A su juicio, los procesos
de devenir filogenético asumen una dimensién biolégica que da cuenta que la
constitucién del mundo humano no solo depende de una historia cultural, sino
que se identifica también con una historia natural (2018, 136). Esta afirmacién
tiene su base en las exploraciones de Husserl sobre la posibilidad misma de la
ciencia, la cual supone un reconocimiento del ser humano como corporalizado.
Asi, sostiene que la ciencia depende de “la comprensién original de uno mismo
como ser humano y el funcionamiento de uno mismo en su corporeidad” (1993,
22). En el 4mbito de la biologfa, y continuando en la esfera de este presupuesto
fenomenoldgico, el filésofo alemdn afirma que ella depende de la posibilidad del
ser humano que se comprenda como ser bioldgico (1976, 482). Por consiguiente,
su determinacién bioldgica es fenomenoldégicamente relevante. Segin Gaitsch,
“yo, que percibo lo viviente, soy en mi mismo un ser viviente que debe haber

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid



270 | CRISTIAN MARTINEZ BRAVO

pasado por un devenir hacia esto, hacia el ser humano maduro — la maduracién
es el aspecto ontogenético, el proceso de hacerse humano es el aspecto filogené-
tico — para poder llevar a cabo esta percepcién actual.” (2018, 138-9). Detecto
que, dentro de mi constitucién subjetiva, la cual se presenta en un desarrollo
ontogenético y filogenético, un hecho fundamental ineludible; a saber, que estoy
en una cadena biogenerativa de realizaciones de seres vivos dentro de la Tierra y
que, al mismo tiempo, establezco relaciones con ellos, en una comunidad, hasta
ahora, inexplorada. ;Qué significa todo esto?

En la obra de Hussetl, nos encontramos con momentos donde el autor explora
elementos generativos que tienen que ver con la evolucién unitaria de los seres
vivos. Si bien la historia es el modo fundamental de la autocomprensién tem-
poral del ser humano, en el 4mbito bioldgico se identifica un tipo de desarrollo
que se despliega en la forma de una temporalidad que asume las formas de una
ontogénesis y una filogénesis. De acuerdo con lo primero, el tiempo de lo vivo
se manifiesta en la figura de un desarrollo biofisico, el cual se entiende como un
desarrollo tendencial que configura un estilo histérico-natural:

Visto desde fuera, tenemos lo “tendencial” del desarrollo biofisico en
sus “grados de desarrollo”, en su estilo gradual: infancia, pubertad, madurez,
vejez, etc. Y ahi tenemos lo tendencial biofisico del devenir tipico, el estilo
histérico-natural (Husserl, 2006, 169-70).

Ademds de este desarrollo tendencial, Husserl se refiere a las condiciones
medioambientales que permiten el mantenimiento del ser vivo. A su juicio, existen
condiciones normales fzvorables del mundo, que permiten al individuo biolégico
o lo fisico-orgdnico mantenerse a si mismo en su desarrollo individual (1973a,
122). Junto a este desarrollo individual, lo filogenético se refiere en un segundo
momento al desarrollo unitario de la unidad de la vida:

La naturaleza orgdnica se desarrolla y forma como una unidad de vida,
cerrada por “condiciones de vida” unificadoras (unidad universal de la vida
terrestre), un sistema de formas de desarrollo que incluyen un sistema de
ideas de desarrollo (especies) dentro de si mismas, con un tipo de devenir de
desarrollo asociado, relativamente permanente, que se repite en innumerables

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid



EGOLOGIA, GENERATIVIDAD Y LA COMPLEMENTACION BIOLOGICA... | 271

individuos, en los que esas ideas de especie se realizan ‘normalmente’ de forma
mds o menos perfecta (Husserl, 1989, 99'4).

Como se ve, esta cita contiene elementos fundamentales para senalar que la
naturaleza viviente tiene un caracter generativo. En primer Iugar, los seres vivos
necesitan condiciones de vida adecuadas, obtenidas de la vida terrestre, para asi
multiplicarse en la figura de formas de desarrollo o especies que asumen una nor-
matividad especifica. Y, este factum bioldgico concreto, alude incluso a la fami-
liaridad existente entre los seres vivos: “La estructura anatémica de los animales,
sin embargo, sigue estando familiarizada con la de las plantas, y cuando pasamos
a los organismos unicelulares, tenemos seres vivos libres que siguen siendo modi-
ficaciones lejanas de la humanidad [...]” (Husserl, 1993, 326). La temporalidad
de la vida asume la forma de un desarrollo filogenético que incluye un desarro-
llo individual ontogenético, que permite identificar un momento generativo
en lo bioldgico como una expansién del problema en términos exclusivamente
humanos, al poner en familiaridad la estructura corporal humana con la de otros
seres vivos. Y lo relevante, es que este es un descubrimiento que depende de la
metodologfa misma de la fenomenologia, a saber, la reduccién trascendental:

Y sélo de ahi la posibilidad de la reduccién trascendental, por la que se
descubren las ménadas primero como ménadas humanas, luego en forma
de coherencia generativa todas las ménadas de los grados monddicos, los
animales superiores e inferiores, las plantas y sus subgrados, y por todos sus
desarrollos ontogenéticos. Cada ménada esencialmente en tal desarrollo,
todas las ménadas esencialmente en desarrollos generativos (Husserl, 1976,

5006).

Esta consideracién husserliana sobre la vida muestra que la generatividad es
un asunto que excede el dmbito puramente humano y que, por consiguiente,
es necesario repensar el modo en que se caracteriza la vida en términos fenome-
nolégicos. Segin Gaitsch, esto implica descentrarlo y dar cuenta que el mundo
de la vida que incluye a los demds seres vivos. Asf, este representa “el mundo
comun de la experiencia no sélo de los seres humanos (y animales superiores),
sino de todos los seres vivos en cuanto seres corpéreos, que por lo tanto deben ser
reconocidos como co-sujetos (ménadas) de la experiencia del mundo de la vida®
(2018, 143). Asi, la generatividad alude a cuestiones que exceden el dmbito de

4 Correspondiente al suplemento III, el cual no fue incluido en la traduccién de Serrano de
Haro de Husserl, 2012.

Serie monogrdfica n° 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid



272 | CRISTIAN MARTINEZ BRAVO

lo propiamente humano y nos permiten develar una indicacién que alude a esa
comunidad general de la vida que se escalona en un desarrollo teleolégico que
va desde los seres vivos mds simples hasta la vida humana cultural.

Conclusion

En este trabajo, hemos mostrado que los enfoques genético y generativo en
Husserl son esenciales para determinar el papel de seres vivos no humanos en la
exposicién fenomenoldgica. Para ello, mostramos que esos enfoques son comple-
mentarios, pues exploran sus propias dimensiones de la constitucién del mundo.
Esto se hace més relevante, cuando queremos explorar los desarrollos tardios de
la obra de Husserl, en la cual se hace evidente que la cuestién de la generatividad
se amplia desde la esfera puramente humana hacia subjetividades animales. Esto
quiere decir que la exposicién fenomenoldgica de subjetividades no humanas
requiere de la consideracién de aspectos biogenerativos que pertenecen al ser
humano y que subyacen a las subjetividades en cuanto tal.

La tarea de una fundamentacién fenomenolégica del lugar del ser humano
en el mundo de lo vivo y de lo vivo dentro de lo humano queda nada mds que
vislumbrado, mas no aclarado. Junto con ello, es necesario arrojar luz sobre el
modo en que el mundo — que para Husserl es “Gnico” — permite una pluralidad
de constituciones subjetivas especificas, dependiendo de diversas formas anima-
les. Estas dos tareas, que se desprenden de los desarrollos de esta investigacién,
requieren elaboraciones que exceden el propésito de esta propuesta, pero que
son necesarias en un mundo que clama por una reconsideracién filoséfica de la
vida, en una época en que los adelantos tecnocientificos nos han despojado de
la comprensién que — quizd — tuvimos alguna vez de nuestra vinculacién con el
universo de los seres vivos.

Bibliografia

BarTAN, A. (2023). “Apuntes criticos a la distincién Leib-Korper en Ideas I y la cen-
tralidad del Leibkirper para la fenomenologia de la corporeidad”. Investigaciones
Fenomenoldgicas 20, 33 — 54.

Garrsch, P (2018). ,Husserls Phinomenologie biologischer Generativitit“. Studia
Phaenomenologica 18, 129 — 152.

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid



EGOLOGIA, GENERATIVIDAD Y LA COMPLEMENTACION BIOLOGICA... 1 273

Garrsch, P (2019). ,Die biologische Generativitit des Leibkdrpers. Priliminarien zu
einer phinomenologischen Analyse®, en Der Leib und seine Zeit. Temporale Prozesse
des Korpers und deren Dysregulationen im Burnout und bei anderen Leiberfabrungen,

39 — 71. Baden-Baden: Verlag Karl Alber.

GarrscH, P & VOrGs, S. (2016). “Husserl’s Somatology Reconsidered: Leib as a
Methodological Guide for the Explication of (Plant) Life”. Phainomena XXV/98-99,
203 — 228.

Garcts, R. & ALonso, A. (2022). “Estudio introductorio a la edicién castellana”, en
Mundo familiar y mundo ajeno. Fenomenologia generativa. Salamanca: Ediciones
Sigueme.

Hussery, E. (1973a). Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit. Texte aus dem Nachlass.
Zweiter Teil. 1921-28. La Haya: Martinus Nijhoff.

Husskrwy, E. (1973b). Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit. Texte aus dem Nachlass.
Dritter Teil. 1929-35. La Haya: Martinus Nijhoff.

Hussere, E. (1976) Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale
Phiinomenologie. Eine Einleitung in die phinomenologische Philosophie. La Haya:
Martinus Nijhoff.

Hussere, E. (1989). Aufsitze und Vortrige (1922-1937). Dordrecht: Kluwer Academic
Publishers.

Hussery, E. (1992) Die Krisis der europaischen Wissenschaften und die transzendentale
Phiinomenologie. Erginzungsband. Texte aus dem Nachlass 1934-1937. La Haya:
Kluwer Academic Publishers.

Hussery, E. (1993). Die Krisis der europaischen Wissenschaften und die transzendentale
Phiinomenologie. Erginzungsband. lexte aus dem Nachlass 1934-1937. La Haya:
Kluwer Academic Publishers.

Hussery, E. (2000). Ideas relativa a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenoldgica.
Libro tercero: La fenomenologia y los fundamentos de las ciencias. México: Universi-
dad Nacional Auténoma de México.

Husserw, E. (2000). Spite Texte iiber Zeitkonstitution (1929-1934). Die C-Manuskripte.
Nueva York: Springer.

Hussery, E. (2008a). La crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia transcendental.
Buenos Aires: Prometeo Libros.

Hussere, E. (2008b). Die Lebenswelt. Auslegungen der vorgegebenen Welt und ihrer
Konstitution. Texte aus dem Nachlass (1916-1937). Nueva York: Springer.

Husserw, E. (2012). Renovacion del hombre y de la cultura. Cinco ensayos. Barcelona:
Anthropos.

Serie monografica n® 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid



274 | CRISTIAN MARTINEZ BRAVO

Hussery, E. (2014). Grenzprobleme der Phinomenologie. Analysen des Unbewussiseins
und der Instinkte. Metaphysik. Spite Ethik (Iexte aus dem Nachlass 1908 — 1937).
Nueva York: Springer.

Lonmar, D. (2017). ,Eine genetische Analyse des Zugangs zum Anderen®. Gestalt
Theory 39(2-3), 129 — 153.

STEINBOCK, A. (1994). “Homelessness and the homeless movement: A clue to the
problem of intersubjectivity”. Human Studies 17, 203 — 223.

STEINBOCK, A. (1997). “Back to the Things Themselves”. Human Studies 20, 127 — 135.

STEINBOCK, A. (2003). “Generativity and the Scope of Generative Phenomenology”, en
The New Husserl. A Critical Reader, 289-325.

STEINBOCK, A. (2017). Limit-Phenomena and Phenomenology in Husserl. Londres:
Rowman & Littlefield.

SteiNBOCK, A. (2022). Mundo familiar y mundo ajeno. Fenomenologia generativa.
Salamanca: Ediciones Sigueme.

VARELA, E (1996). “Neurophenomenology. A Methodological Remedy for the Hard
Problem”. Journal of Consciousness Studies 3, 330 — 349.

WALDENFELS, B. (1989). ,Erfahrung des Fremden in Husserls Phinomenologie®.
Phéinomenologische Forschungen 22, 39 — 62.

Warron, R. (2002). “Instintos, generatividad y tensién en la fenomenologfa de Husser!”.
Naturaleza Humana 4(2), 253 — 292.

Watron, R. (2004-2005). “Egologia y generatividad”. Seminarios de Filosofia 17, 257 —
283.

Warron, R. (2015). Intencionalidad y horizonticidad. Bogotd: Editorial Aula de
Humanidades.

Warron, R. (2019). Horizonticidad e bistoricidad. Bogota: Editorial Aula de Humanidades.
Wactron, R. (2020). Historicidad y metabistoria. Bogotd: Editorial Aula de Humanidades.

Recibido 27-05-2024
Aceptado 04-09-2024

Serie monogrifica n° 9, 2024, pp. 251 - 274. UNED, Madrid



