
Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid

ORIGEN FUNDACIONAL Y MEDITACIÓN 
HISTÓRICA EN EL MUNDO DE LA VIDA 

(LEBENSWELT). CONFLUENCIAS ENTRE 
EDMUND HUSSERL Y MARTIN HEIDEGGER

FOUNDATIONAL ORIGIN AND HISTORICAL 
MEDITATION ON THE  LIFE-WORLD 

(LEBENSWELT). CONFLUENCES BETWEEN 
EDMUND HUSSERL AND MARTIN HEIDEGGER

Ángel Xolocotzi Yáñez

Benemérita Universidad Autónoma de Puebla
angel.xolocotzi@correo.buap.mx

Resumen: La publicación del libro de Anthony Steinbock en 1995 sobre gene-
ratividad (Home and Beyond: Generative Phenomenology after Husserl) abrió líneas de 
investigación que en su momento no contaban con una amplia base documental. La 
aparición de gran parte de la obra tanto de Edmund Husserl (en Husserliana) como 
de Martin Heidegger (en la Gesamtausgabe) en las últimas décadas han confirmado y 
ampliado lo anticipado por Steinbock, especialmente en lo referente al lugar que ocu-
pa la tematización del “mundo de la vida” (Lebenswelt). El presente artículo despliega 
algunas de las confluencias entre ambos fenomenólogos, especialmente en la década de 
los años 30 a partir de la meditación histórica. Con ello se busca comprender, por otras 
vías, no solo la idea de fenomenología generativa, sino a su vez confirmar el hecho de 
que la empresa fenomenológica efectivamente puede ser aprehendida como un trabajo 
generacional concreto.    

Palabras clave: fenomenología generativa,  Anthony Steinbock, mundo de la vida, 
meditación histórica, pensar ontohistórico



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid

Ángel Xolocotzi Yáñez228

Abstract: The publication of Anthony Steinbock’s 1995 book on generativity 
(Home and Beyond: Generative Phenomenology after Husserl) opened lines of research 
that at the time were not well documented. The publication of much of the work of 
both Edmund Husserl (in Husserliana) and Martin Heidegger (in the Gesamtausgabe) 
in recent decades has confirmed and extended what Steinbock anticipated, especially 
with regard to the place of the thematization of the “lifeworld” (Lebenswelt). The present 
article unfolds some of the confluences between the two phenomenologists, especially in 
the 1930s, on the basis of historical meditation. The aim is not only to understand the 
idea of generative phenomenology in other ways, but also to confirm the fact that the 
phenomenological enterprise can indeed be apprehended as a concrete generational work.  

Keywords: Generative Phenomenology, Anthony Steinbock, Life-world, Historical 
Meditation, Ontohistorical Thinking

1. Introducción

A través del estudio de la dimensión generativa en la fenomenología de 
Edmund Husserl encontramos en el camino publicaciones, como la pionera 
Home and Beyond: Generative Phenomenology after Husserl1 de Anthony Stein-
bock, que resultan esclarecedoras en torno a aquello dado por sentado como 
temática propia de la fenomenología en general.

A pesar de que la fenomenología de Husserl no difundió de forma explícita 
una dimensión generativa, Steinbock ha mostrado fehacientemente la necesidad 
de tal título en la medida en que trasciende la génesis tal como sí fue desplegada; 
pues la fenomenología generativa, como aclara Steinbock, no significa “una ter-
cera dimensión metódica” frente a las ya diferenciadas fenomenología genética y 
estática. De éstas, la una aprehende las vivencias en dirección a la estructura de 
los fenómenos que aparecen, la otra se introduce en la historia de la conciencia y 
sus correlatos, mientras que el ámbito generativo —del que versa la fenomenolo-
gía desde el principio— se distingue debido a “los distintos tipos de fenómenos 
que se estudian de manera singular”2.

1   Para el presente artículo emplearemos la traducción de este libro, recientemente realizada 
por Rocío Garcés y Andrés Alonso, bajo el título: Mundo familiar y mundo ajeno. Fenomeno-
logía generativa.
2   Steinbock, A. J. Mundo familiar y mundo ajeno. Fenomenología generativa, ed. y trad. Rocío 
Garcés y Andrés Alonso, Sígueme, Salamanca, 2022, p. 394.



Origen fundacional y meditación histórica en el mundo de la vida...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid

229

 En el transcurso de las últimas décadas ha sido abonado el legado fenome-
nológico con las lecturas y diálogos multilatitudinales, tal es el caso de la aten-
ción dada3 a la relación entre Edmund Husserl y Martin Heidegger. El estado 
actual de publicaciones y acceso a las fuentes permite, a partir de los trabajos de 
Eugen Fink y Ludwig Landgrebe, pasando por Klaus Held y Friedrich-Wilhelm 
von Herrmann hasta llegar a Roberto Walton y Alejandro Vigo4, confirmar los 
intentos de diálogo propuestos al inicio de la fenomenología. Steinbock no es la 
excepción al caso, ya que en el texto, ahora accesible en español, encontramos 
indicaciones para la oportunidad de llevar a cabo renovadas revisiones a la luz 
de la presente situación bibliográfica. 

Aun cuando sea lugar común el señalar la discusión en diversos niveles, entre 
ellos el concerniente a aspectos generativos, que posibilitan los ingentes legados 
de Husserl y Heidegger; en lo ulterior referiré sólo a aquellos que pudiesen ser 
relevantes para confirmar lo que Steinbock señaló5 sobre la posible interacción 
entre los fenomenólogos de Friburgo, o sea la “temporalización socio-histórica 
o la historicidad”6. 

Destacan en lo analizado por Steinbock, por un lado, las modificaciones de 
Husserl al tratamiento del “mundo de la vida”; lo que nos remite a la problemá-
tica nuclear: su acceso mediante una ontología y una filosofía trascendental. Por 
otro lado, la coincidencia temporal, en la década de los 30, de dicho tratamiento 

3   La importancia del legado tanto en Husserl como en Heidegger no es un asunto secunda-
rio, ya que hay que recordar que Husserl publicó en vida solo el 5% de lo escrito (no más de 
2,600 páginas); mientras que Heidegger sólo publicó alrededor de una sexta parte de lo 
redactado. Tanto Husserliana como la Gesamtausgabe constituyen una fuente imprescindible 
para pensar aquello bosquejado hace décadas, como es el caso de Steinbock. 
4   En la época actual, la bibliografía en torno a la relación fenomenológica entre Husserl y 
Heidegger es inabarcable; sin embargo, los autores aquí mencionados han sido consecuentes 
en proponer puentes que enlazan desde diversos aspectos ambas filosofías. 
5   Ibíd., p. 382.
6   Debido a la ausencia de fuentes, durante décadas se transmitió la idea de una cierta ahisto-
ricidad en la fenomenología husserliana. El estado bibliográfico actual descarta esta interpre-
tación. Al respecto puede consultarse el magnífico trabajo de Jesús M. Díaz Álvarez, Husserl y 
la historia, quien desde 2003 cuestionó el mencionado prejuicio. Tal idea fue difundida ini-
cialmente por H. W. Petzet en 1983 mediante sus Encuentros y diálogos con Martin Heidegger 
1929-1976. Ahí se narra la anécdota de que en un viaje de Husserl para dictar conferencias 
en Londres, este es acompañado al andén de la estación por Heidegger, quien le pregunta 
sobre la historia, a lo cual Husserl supuestamente habría respondido que la había olvidado 
(Petzet, H. W. Encuentros y diálogos con Martin Heidegger, 1929-1976, trad. Lorenzo 
Langbehn, Katz, Argentina, 2007, p. 110). 



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid

Ángel Xolocotzi Yáñez230

con el giro del pensar heideggeriano; del que destaca además su crítica tanto al 
carácter limitado de la ontología fundamental como a su unilateral aprehensión 
de la existencia. 

Lo anterior es sostenido en razón de la comunión del llamado “pensar onto-
histórico” o “pensar histórico del ser” —en que Heidegger apela a un concepto 
metafísico de existencia que tematiza lo histórico no partiendo de la fundación 
de sentido con base en la comprensión del Dasein, sino desde una meditación 
(Besinnung)— con la meditación husserliana del carácter histórico dada al menos 
desde 1923/24 en su lección sobre filosofía primera y en la conferencia sobre 
Kant y la filosofía trascendental en 1924 (ambos en HUA VII). Sin embargo, 
no será hasta una década después cuando encontremos en ambos pensadores 
elementos de la tematización de lo histórico para destacar aspectos generativos 
de la fenomenología a partir de lo que nombran “meditación”. 

A continuación, abordaremos esto mediante el siguiente despliegue: en pri-
mer lugar, haré alusión a la crisis de las ciencias y de la época, lo cual remite de 
una u otra forma en ambos pensadores a la Modernidad. Posteriormente haré un 
breve señalamiento a la coincidencia en los respectivos despliegues filosóficos para 
luego abordar el problema de lo histórico. En ese sentido será necesario hacer una 
corta referencia a los límites del tratamiento de lo histórico por parte de Heide-
gger en Ser y tiempo. De esa manera se justificará, en su abordaje ontohistórico, 
el empleo del término ‘meditación’ (Besinnung) al que aludimos en el presente 
texto. De forma conclusiva se harán observaciones al sentido de la meditación 
histórica durante la década de los 30 en ambos pensadores, en Husserl a partir 
de La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascendental (1936) y en 
Heidegger a sus tratados del ser, especialmente Meditación (1938-39). 

2.

En invierno de 1937/38 Martin Heidegger dictó la lección Preguntas fun-
damentales de la filosofía. “Problemas” selectos de “lógica”. Al hacer referencia a la 
situación del momento, especialmente al tematizar el papel de las ciencias, Hei-
degger alude a la progresividad de lo actual y al hecho de que precisamente por 



Origen fundacional y meditación histórica en el mundo de la vida...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid

231

ello “todas las ciencias se hallan […] en una crisis”7. Dicha “crisis de la ciencia” 
no remite ni a la falta de representación de sus áreas en las cátedras universitarias 
ni al hecho de que hasta ese momento la ciencia no estuviese “suficientemente 
cercana a la vida”. Más bien, dice Heidegger, se trata de otra crisis que no pro-
viene de los acontecimientos de 1918 o 1933, ni siquiera del “vituperado siglo 
XIX”, sino “del comienzo de la modernidad”. 

Ambos filósofos, asumiendo que principia la modernidad con Descartes, 
enfatizan este parteaguas: Heidegger, en el marco de su historia del ser, y Husserl, 
en los enfoques de su fenomenología8. El motivo de este último, de acuerdo con 
Steinbock, es que el modo de proceder husserliano remite a Descartes porque ello 
demuestra en la fenomenología un primer enfoque de carácter “progresivo”, en 
contraste con uno posterior de carácter “regresivo”. En ese sentido Steinbock ana-
liza en gran parte de su libro como punto de partida al “mundo de la vida”. En 
la década de los 20 la orientación que toma el método trascendental husserliano 
deja claro que la apuesta de este no es por la indubitabilidad de corte cartesiano, 
sino por los presupuestos de la experiencia en cuanto tal. Es por ello que, como 
dice Steinbock, “el método trascendental queda definitivamente transformado”9 
pues no ocurre su proceder como una reflexión intuitiva inmanente, sino como 
un preguntar retrospectivo. El nombre que Husserl dará a este proceder es pre-
cisamente el elegido como hilo conductor en esta ocasión: Besinnung, la medita-
ción misma, una década antes de su mención por parte de Heidegger.

La vía alterna al camino cartesiano que se da en la década de los 20 y que, de 
acuerdo con Steinbock, “perfila un procedimiento que en los escritos posteriores 
de Krisis, por ejemplo, se respaldará con más convicción”10, hoy puede relacio-
narse tanto con las lecciones como con los manuscritos publicados con base en 
el legado de Husserl11.

7   Heidegger, M. Preguntas fundamentales de la filosofía. “Problemas” selectos de “lógica”, trad. 
Ángel Xolocotzi, Comares, Granada, 2008, p. 52.
8   Un trabajo pionero en este sentido es “La crisis del presente y el inicio de la filosofía. Acer-
ca de la relación Husserl-Heidegger” de Klaus Held.
9   Steinbock, A. J. Mundo familiar y mundo ajeno. Fenomenología generativa, Sígueme, Sala-
manca, 2022, p. 137.
10   Ibíd., p. 134.
11   Un trabajo reciente que actualiza lo aquí señalado es el de Javier San Martín y Jesús M. 
Díaz Álvarez, “Mundo de la vida y curso de la historia”.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid

Ángel Xolocotzi Yáñez232

Ahora bien, como ya han reconocido múltiples fenomenólogos, Heidegger 
liga su perspectiva fenomenológica a esta vía husserliana conocida por él de 
forma directa, a más tardar en 1919, cuando no sólo se convierte en asistente 
de Husserl, sino que también visita las lecciones sobre naturaleza y espíritu12 del 
Herr Professor. En esas lecciones, como sabemos, Husserl retoma la posibilidad 
de una ciencia del mundo de la vida en tanto estética trascendental, la cual, por 
sus despliegues en torno al ámbito precientífico, será importante para destacar 
la dimensión preteorética con la que Heidegger hilará poco a poco su propuesta 
que, años más tarde, caracterizará como ontología fundamental. 

Así, el sujeto constituyente de mundo que en ese periodo es visto por Husserl 
como el sujeto de la actitud natural, arrancado de su tenencia del mundo y tema-
tizado en los diversos respectos en los que esta subjetividad aporta al sentido del 
mundo13; para Heidegger se tratará más bien del Dasein en su punto de partida 
cotidiano, analizado con vistas a su carácter de ser. En ambos sentidos, tanto 
Husserl como Heidegger plantean la posible tematización en términos de una 
ciencia, ya fuese la estética trascendental como ciencia del mundo de la vida o la 
ontología fundamental en tanto ciencia del ser14. 

Esta coincidencia temática de Husserl y Heidegger durante la década de los 
20 reincide de nueva cuenta en una modificación a esa visión. El cuidadoso tra-
bajo de Steinbock de 1995, reforzado ahora por la publicación de los volúmenes 
complementarios a la problemática del mundo de la vida15, deja ver los diversos 
niveles y sentidos de esta. Lo que él ahí llama “sentidos provisionales del mundo 
de la vida” contrasta con los conceptos trascendentales que, de alguna manera, 
despliegan un desarrollo diferente al de una ontología. Así, lo señalado por Stein-
bock, apoyándose en los parágrafos 37 y 51 de la Crisis en donde se plantea el 

12   El contexto de lo sucedido alrededor de Husserl y Heidegger en esa época puede leerse en 
el artículo del autor “Mundo circundante y mundo de vida en 1919. Contexto de la confron-
tación entre Husserl y Heidegger”.
13   Ibíd., p. 138.
14   Hay que recordar que antes de la “ontología fundamental” Heidegger pretendía consoli-
dar en sus primeras lecciones una “ciencia pre-teorética originaria”. Así lo indicaba en su 
primer curso como asistente de Husserl en 1919: “Se ha de romper con esta primacía de lo 
teorético, pero no con el propósito de proclamar un primado de lo práctico o de introducir 
otro elemento que muestre los problemas desde una nueva perspectiva, sino porque lo teoré-
tico mismo y en cuanto tal remite a algo pre-teorético” (Heidegger, M. La idea de la filosofía 
y el problema de la concepción del mundo, trad. Jesús Adrián Escudero, Herder, Barcelona, 
2005, p. 70).
15   Véase Hua XXIX y XXXIX.



Origen fundacional y meditación histórica en el mundo de la vida...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid

233

paso de una ontología del mundo de la vida a una fenomenología trascendental 
del mundo de la vida16, coincide con el propio giro crítico de Heidegger, también 
en la década de los 30, a su ontología fundamental ampliamente conocido, su 
Kehre. Baste recordar que en una carta de Heidegger a Podewils, menciona el 
filósofo al año de 1930 como el “año de crisis de su pensar”17.

No es casual que en la década de los 30 encontremos no sólo una crítica a la 
ontología, sino el despliegue del análisis sobre la crisis de Occidente y, por ende, 
la necesidad de pensar su carácter histórico; pues si partimos de que la generati-
vidad es tanto el proceso de “generación” como aquel que tiene lugar por encima 
de las “generaciones”, nos vemos inevitablemente remitidos al proceso específico 
del movimiento histórico y social18. 

La remisión actual a las fuentes ha develado el desconocimiento que Heide-
gger y muchos otros tenían del tratamiento del mundo de la vida por parte de 
Husserl. Quizás, como ya anticipamos, Heidegger se quedó con la idea de una 
“ontología del mundo de la vida” sin tener conocimiento de los accesos poste-
riores a una fenomenología trascendental que más que abarcar la mencionada 
ontología, permitiera también desplegar problemas centrales de la generatividad, 
como el ámbito de lo histórico. Entre 1966 y 1974 se puede evidenciar la ausen-
cia de convencimiento en Heidegger sobre un origen propio y abarcante de lo 
histórico en la tematización de Husserl del “mundo de la vida”. Esto lo sabemos 
a partir de los diálogos del 3 de marzo de 1966 con Medard Boss en Zollikon 
y en una carta a Jean Beaufret, fechada el 30 de marzo de 1974; Heidegger 
primero cuestiona la originalidad de Husserl al señalar que “[…] después de la 
publicación de Ser y tiempo (1927) Husserl abandonó en cierta forma su posición 
cartesiana. Desde 1930 aparece en sus manuscritos el título “mundo de vida”19; 
lo que sugiere “[…] que la ‘Crisis’ no resultó orgánicamente de la propia obra 

16   Steinbock, A. J. Mundo familiar y mundo ajeno. Fenomenología generativa, Sígueme, Sala-
manca, 2022, p. 156ss.
17   Carta del 4 de julio de 1956, inédita, albergada en el Archivo de la Academia Bávara de 
las Bellas Artes, Carpeta AI. La Kehre heideggeriana ha dado mucho para escribir en las últi-
mas décadas, incluso hay un texto de J. Grondin (1987) que discute en torno a la fecha de su 
concreción. La apertura a los archivos y la publicación de casi la totalidad de la Gesamtausga-
be, incluyendo los Cuadernos negros, permite actualmente datar como posible fecha del 
“giro” el año en el que Heidegger rompe con el proyecto de Ser y tiempo, es decir, 1932, 
aunque él mismo señale en cartas como la citada, 1930 como el año del giro del camino. 
18   Ibíd., p. 258-259.
19   Heidegger, M. Seminarios de Zollikon, trad. A. Xolocotzi, Herder, Barcelona, 2013, p. 
224.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid

Ángel Xolocotzi Yáñez234

de Husserl, sino que fue forzada desde afuera mediante la publicación de Ser y 
tiempo”20. A esto súmese la aseveración realizada en un seminario en 1968, donde 
Heidegger indica que la cuestión del “mundo de la vida” y la historicidad remiten 
a “intentos de una confrontación con ‘Ser y tiempo’ que estuvo condicionada por 
el hecho de que Husserl durante largo tiempo ha negado toda intervención de la 
tradición histórica en el planteamiento de cuestiones de la filosofía”21. 

Más allá de la falta de accesos y visión documental en torno a la pluralidad 
de caminos fenomenológicos en Husserl, queda claro, por lo que ahora podemos 
constatar en los Cuadernos negros, que Heidegger cuestiona22 precisamente el 
carácter científico de la fenomenología husserliana a partir de la supuesta ausen-
cia de estructuras que alcancen a aprehender plenamente el ámbito histórico. 
Por ello, la crítica a la cientificidad de la fenomenología coincide con la crítica a 
los alcances de lo histórico en su propio planteamiento ontológico fundamental, 
puesto que la ontología misma fue considerada en la lección de 1927 Problemas 
fundamentales de la fenomenología como la “ciencia crítica y trascendental del 
ser”; donde ciencia “es un tipo de conocimiento con vista al estar-develado como 
tal”23. Si esto puede ser uno de los motivos que incitaron el giro del pensar heide-
ggeriano, entonces conviene revisar brevemente algunos aspectos de lo histórico 
desplegados en Ser y tiempo para así divisar después la tematización ontohistórica 
al respecto y su cercanía a lo planteado por Husserl en torno a lo histórico. 

20   La carta inédita, albergada en el Archivo Literario de Marbach reza: La temática del 
“mundo de la vida” (Lebenswelt) es un asunto muy enmarañado y consiste en el intento impo-
sible de encerrar a la “analítica del Dasein”, determinada a partir de la pregunta por el ser en 
Ser y tiempo, dentro de la ciencia absoluta del ego trascendental, [bajo] el título “mundo de la 
vida”. Él requiere un tratamiento especial porque estoy convencido de que la “Crisis” no 
resultó orgánicamente de la propia obra de Husserl, sino que fue forzada desde afuera 
mediante la publicación de Ser y tiempo. Yo creo que Fink estuvo inmiscuido de modo esen-
cial en este “desarrollo” de Husserl (traducción propia).
21   GA 14, pp. 148-ss.
22   De ese modo se entiende la referencia que Heidegger inscribe en Reflexiones II en torno a 
las tres “tentaciones” que circundaron Ser y tiempo, donde la “cientificidad” de la fenomeno-
logía es una de ellas, a saber: “1) la postura de ‘fundamentación’ a partir del neokantianismo; 
2) lo ‘existencial’: Kierkegaard, Dilthey; 3) la ‘cientificidad’: fenomenología. A partir de aquí 
se define también la ‘idea de destrucción’”. (Heidegger, M. Cuadernos negros (1931-1938. 
Reflexiones II-VI), trad. Alberto Ciria, Trotta, Madrid, 2015, p. 67).
23  Heidegger, M. Problemas fundamentales de la fenomenología, trad. Juan José García Norro, 
Trotta, Madrid, 2000, p. 381.



Origen fundacional y meditación histórica en el mundo de la vida...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid

235

3. 

La historicidad en tanto “elaboración más concreta de la temporalidad” es 
tematizada por Heidegger, así lo deja ver la introducción a Ser y tiempo, como 
una preparación para la segunda mitad no publicada del libro, que como sabe-
mos correspondía a una visión histórica24. Para ello se requería justificar la rela-
ción entre la historiografía y la historia.

En la búsqueda del carácter integral del Dasein se hace necesaria la tema-
tización de la historicidad; sin embargo, tratándose de una elaboración de la 
temporalidad, ésta debe ser el punto de partida para el análisis. Es decir, el nexo 
de vida a partir del cual se piensa la integridad del Dasein, abarcante de la trama 
de la vida en su duración entre el nacimiento y la muerte, no puede ser aprehen-
dido a partir de un carácter ajeno a la existencia. Por esta razón, en el parágrafo 
72 es mencionada “la movilidad específica de la existencia” como acontecer del 
Dasein (Geschehen). Tal acontecer posibilitará pensar el carácter histórico del 
Dasein mismo. Sin embargo, ya desde las primeras versiones de Ser y tiempo en 
lo expuesto al respecto, a decir del manuscrito de 1924 sobre el concepto del 
tiempo y la lección de 1925 sobre los prolegómenos para la historia del concep-
to del tiempo, Heidegger enfatizará la diferencia entre historia (Geschichte) y la 
ciencia histórica o la narración de esta en tanto historiografía (Historie)25. Lo que 
a la postre en Ser y tiempo se indica con claridad —y en coherencia con el hilo 
conductor de su ontología fundamental— que la historiografía se fundamenta 
en la historia: “La historiografía […] sólo es posible, en cuanto modo de ser del 
Dasein cuestionante, porque este último está determinado, en el fondo de su 
ser, por la historicidad”26. 

24   Por lo menos eso deja ver el parágrafo 8 de Ser y tiempo en donde el libro está planeado en 
una parte sistemática y una histórica. Como sabemos y como bien narra von Herrmann 
(1997), el único escrito que se publicó contiene la primera y segunda secciones de la parte 
sistemática. La tercera sección y la parte histórica fueron destruidas, de acuerdo con lo que el 
propio Heidegger apunta en una inscripción en sus Cuadernos negros:  “Desde luego que el 
tercer apartado de la primera parte, acerca de ‘Tiempo y ser’, que en la primera versión es 
insuficiente, habría que destruirlo” (Heidegger, M. Cuadernos negros (1931-1938. Reflexiones 
II-VI), Trotta, Madrid, 2015, p. 213).
25   El tratado El concepto de tiempo (1924) y la lección Prolegómenos para una historia del 
concepto de tiempo (1925) constituyen la primera y segunda versión, respectivamente, del 
tratado final redactado en 1926 y publicado en 1927 como Ser y tiempo. La historia de estas 
versiones puede leerse en el texto de von Herrmann La segunda mitad de Ser y tiempo (1997).
26  Heidegger, M. Ser y tiempo, trad. Jorge Eduardo Rivera, Trotta, Madrid, 2003, p. 41.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid

Ángel Xolocotzi Yáñez236

Si se pregunta por el origen mismo de la historicidad del Dasein, Heidegger 
remite al carácter propio del Dasein. Tal como señala en los parágrafos 27 y 64 
de Ser y tiempo, lo impropio (uneigentlich) no es otra cosa que una modificación 
existencial de lo propio (eigentlich)27. Lo que sea el Dasein en sentido estricto es 
aquello marcado por la propiedad, es decir, aquello desplegado como la resolu-
ción precursora en que el Dasein se comprende arrojado por su poder ser finito, 
asumiendo por completo su facticidad. Es el retrotraerse del uno y del estado de 
publicidad gobernado por el “así se hace”, el hecho de ser mera posibilidad lo que 
conduce al Dasein a “entrar en la posibilidad de hacerse cargo de su ser más pro-
pio desde sí mismo y por sí mismo”28. No obstante, tiene que hacerlo como “ser-
en-el-mundo” que encuentra posibilidades ya dadas y no producidas libremente. 
De la asunción de su facticidad en tanto herencia, se abre a las posibilidades de 
contenido29: “hace entrega de sí mismo a sí mismo en una posibilidad que ha 
heredado, pero que también ha elegido”30. En Ser y tiempo Heidegger resume esto 
bajo el nombre de “destino” (Schicksal); con lo que pretende justificar el carác-
ter histórico común del Dasein en su coexistencia: “Conviviendo en el mismo 
mundo y resueltos a determinadas posibilidades, los destinos individuales ya han 
sido guiados de antemano”31. Por ello, la acotación del “acontecer pleno y propio 
del Dasein”32 se entiende a partir del propio carácter histórico en su generación.

Evidentemente, como ya han advertido algunos intérpretes, lo recién seña-
lado, incluyendo también la remisión a Wilhelm Dilthey, suscita múltiples inte-
rrogantes. ¿Cómo puede entenderse el sentido histórico del destino? ¿Qué papel 
juegan en ello las generaciones? ¿Cómo puede hablarse de lo histórico plenamen-
te más allá de la comprensión propia del Dasein?

27   Una profundización sobre la relación entre una apropiación propia e impropia la realiza el 
autor en el escrito: “Apropiación ontológico-fundamental y apropiación onto-histórica en 
Martin Heidegger” (2020).
28   Heidegger, M. Ser y tiempo, Trotta, Madrid, 2003, p. 280.
29   Al hablar de “posibilidades de contenido” se busca diferenciar de “posibilidades modales” 
como sería la propiedad e impropiedad ya mencionadas. Desde sus primeras lecciones en 
Friburgo, Heidegger buscó diferenciar las posibilidades de la vida fáctica especialmente a 
través de la mencionada nomenclatura en tanto Vollzugsmöglichkeiten y Gehaltsmöglichkeiten.
30   Heidegger, M. Ser y tiempo, Trotta, Madrid, 2003, p. 397.
31   Ibíd., p. 398.
32   Ibíd., p. 398.



Origen fundacional y meditación histórica en el mundo de la vida...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid

237

Todas estas preguntas quedaron en medio de su despliegue porque, como ya 
anticipamos, el objetivo de Heidegger en los análisis de Ser y tiempo33 era lograr 
una preparación en su momento aclaratoria de “la tarea de una destrucción his-
toriográfica de la historia de la filosofía”34. 

El hecho de que la parte histórica de Ser y tiempo no haya sido publicada, 
truncó el objetivo del análisis de lo histórico tal cual fue bosquejado. Lo que 
dará pauta a repensar lo histórico más allá del objetivo planteado en Ser y tiempo. 
Un primer guiño sucede dos años tras la publicación de su opus magnum, en su 
libro sobre Kant de 1929 (Kant y el problema de la metafísica); ahí Heidegger, a 
partir de aquello señalado en el parágrafo 74 de Ser y tiempo de la asignación de 
superioridad de poder (Übermacht), aclara la posibilidad del destino de la liber-
tad finita del Dasein para asumir en ella la impotencia (Ohnmacht) de su estar 
abandonado a sí mismo35. 

En los textos de tránsito hacia el pensar ontohistórico, como en su libro 
sobre Kant, Heidegger ahonda sobre el sentido de la finitud aclarando que ésta 
no consiste en una determinación límite de la razón humana o la imposibilidad 
de una intuición creadora, sino que se trata de la asignación a la comprensión 
de ser; lo que implica que “solo hay algo semejante al ser, y tiene que haberlo, 
allí donde la finitud se ha hecho existente”36.  De esta forma, la interpretación 
de la historicidad del Dasein es enmarcada en la conjunción de la asignación 
impotente (Ohnmacht) al Dasein del abandono de sí en la contingencia de lo 
ente y de su asignación de superioridad de poder (Übermacht) a la comprensión 
del ser. A partir de la finitud del Dasein, donde la superioridad del poder de 
la comprensión del ser asume la impotencia del estar abandonado a sí mismo 
en “las contingencias de la situación abierta” de la existencia37, es propiamente 
comprendido el destino del Dasein en tanto histórico. 

33  Conviene señalar que a la par de la publicación de la Gesamtausgabe se ha dado también 
una renovada lectura de Ser y tiempo que permite la aprehensión de ciertos niveles de temati-
zación en donde no solo quedan claro los objetivos y alcances de lo publicado, sino que per-
miten divisar aquello planteado a otro nivel y que pudo haber sido retomado posteriormente, 
ese es el caso de lo histórico. Véase al respecto Heinz, M. y Bender, T. (eds) “Sein und Zeit” 
neu verhandelt. Untersuchungen zu Heideggers Hauptwerk, Meiner, Hamburgo, 2019.
34   Heidegger, M. Ser y tiempo, Trotta, Madrid, 2003, p. 404.
35   Ibíd., p. 397-ss.
36   Heidegger, M. Kant y el problema de la metafísica, trad. Gred Ibscher, FCE, CDMX, 
1996, p. 192.
37   Heidegger, M. Ser y tiempo, Trotta, Madrid, 2003, p. 398.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid

Ángel Xolocotzi Yáñez238

Precisamente esa línea interpretativa, cuyo hilo conductor era la superiori-
dad del poder de la comprensión de ser sobre lo histórico, será cuestionada por 
muchos fenomenólogos. De modo ejemplar encontramos aquello que muchos 
años después señalara Jan Patocka en algunas cartas: 

Pero creo que tampoco es posible una filosofía de la historia a partir de 
él [Heidegger], porque el Dasein sí es histórico, pero la tradición óntica y 
su continuidad le son indiferentes. La esencia del ser humano se distingue 
del ser de las cosas, tal y como señala Heidegger, en tanto que el ser huma-
no es comprensor de ser [...] Ahora bien, dije en mi carta de ayer que no 
es conveniente, con Heidegger, “estirar” la comprensión del ser del Dasein 
únicamente a través de la comprensión de su ser, es decir, concebirlo de tal 
manera que toda comprensión del ser sólo se fundamente en la comprensión 
del Dasein en sí mismo. Esto no quiere decir que sea posible una compren-
sión del ser (o más bien una patencia del ser) no mediada por el Dasein. Más 
bien, puesto que el Dasein es, al fin y al cabo, ser-en-el-mundo, esta com-
prensión del propio ser debe ir acompañada al mismo tiempo de horizontes 
no desarrollados, pero explicables, que pueden desplegarse hasta el infinito, 
comparables al “tema del mundo de la vida” de Husserl38.

Como indicamos al inicio, la obra continuada de los fenomenólogos, apoya-
da ahora por la publicación de los legados, posibilita revisitar los giros realizados 
en la marcha y contrastar lo pensado, en este caso, por Husserl y por Heidegger. 
Tenemos pues que, los límites de la tematización de lo histórico por parte de 
Heidegger, en Ser y tiempo, concuerdan no sólo con su crítica a la ontología 
fundamental en tanto ciencia —como ya anticipamos— sino que también recu-
peramos el cuestionamiento al preponderante papel de la comprensión para la 
determinación de la finitud del Dasein, y necesariamente, de su modo de ser, 
o sea la existencia. Pues Heidegger de hecho reconoce que a lo largo de Ser y 
tiempo, se usa en múltiples ocasiones el término “existencia” como sinónimo de 
“comprensión”39. 

38   Carta de Patocka a Michalski del 31 de mayo/1 de junio de 1973, cf. Patocka, J. “Briefe 
an Krzysztof Michalski” en Studia Phaenomenologica VII, 2007, p. 101. 
39   Es significativo el inicio del parágrafo 64 de Ser y tiempo, “Cuidado y mismidad”, porque 
inicia con la mención de los momentos constitutivos del cuidado, en donde el primero lo 
constituye la “existencialidad”. A ello Heidegger añade una nota marginal en donde indica lo 
siguiente: “Existencia significa: 1. Todo el ser del Dasein; 2. Solamente el ‘comprender’” 
(Heidegger, M. Ser y tiempo, Trotta, Madrid,2003, p. 332). 



Origen fundacional y meditación histórica en el mundo de la vida...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid

239

En una de las anotaciones posterior registrada en los Cuadernos negros, Hei-
degger señala que “Aquí resulta esencial, entre otras cosas, transformar el con-
cepto de existencia de un concepto existencial en un concepto metafísico”40. En 
esta dirección, nuestro autor explicita que la experiencia fundamental de su 
pensar no puede entenderse desde parcialidades ya que “no permite que uno solo 
de los ámbitos de lo ente se lo decrete exclusivamente como el normativo o el 
sustentante […]. Tampoco considera resuelta la apertura ni la articulación de 
los ámbitos de lo ente que usualmente resultan tradicionales, sino que persiste 
en ese ‘entre’ (Zwischen) que, quedando oculto él mismo, saca al descubierto la 
disposición para el otro inicio”41.

Ahora bien, si el carácter histórico del Dasein en tanto destino y posibilidad 
de las generaciones hunde su origen en la superioridad del poder de la compren-
sión, resulta entonces coherente que a la transformación que va del concepto 
existencial de existencia al metafísico, corresponda también una transformación 
de la determinación de lo histórico, más allá del señalamiento planteado en Ser 
y tiempo. 

La cuestión de lo histórico en el pensar de la historia del ser, desplegado 
por Heidegger en la década de los 30, presenta al menos dos diferencias con la 
ontología fundamental. En primera instancia, la tematización de lo histórico no 
busca sentar las bases para una posible destrucción historiográfica y, en segun-
do término, lo histórico no queda restringido a lo determinado desde la mera 
comprensión. 

Así, encontramos en los planteamientos de Heidegger la necesidad de visua-
lizar un origen diferente para la historia, distante de lo planteado en Ser y tiempo 
sobre la base histórica de la historiografía, pues en la ontología fundamental esta 
era interpretada en su carácter derivado. Tanto en los tratados de la historia del 
ser como en los Cuadernos negros, Heidegger deja ver ese punto. En Reflexiones 
VII, en 1938, así lo aclara: “[…] la historiografía nunca es el “opuesto” de la 
historia.  Ambas tienen esencias tan distintas que ni siquiera se las pone en una 

40  Heidegger, M. Cuadernos negros (1931-1938. Reflexiones II-VI), Trotta, Madrid, 2015, p. 
192.
41   Ibíd., p. 196.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid

Ángel Xolocotzi Yáñez240

oposición”42. Por ello, en otras anotaciones Heidegger hará una auto-interpreta-
ción de lo planteado en Ser y tiempo: 

Durante mucho tiempo me resistí a ese conocimiento – que aflora desde 
mi preguntar la pregunta por la diferencia de ser – de que la técnica y la his-
toriografía son lo mismo en un sentido metafísico, pues yo aún me pensaba 
que la historiografía había echado raíces más profundas en la propia historia 
(cf. Ser y tiempo) (Cuadernos negros (1938-1939). Reflexiones VII-XI, pp. 
201s.). / Por eso, la repulsión de lo “historiográfico” (cf. La “destrucción” en 
Ser y tiempo) solo resulta esencial cuando la porta y la guía una meditación 
actuante, y para un pensar esencial esto significa: cuando la posición funda-
mental del ser humano en medio de lo ente en su conjunto se convierte en 
una decisión […]43.

Esto evidentemente conduce a retomar la existencia del Dasein en su dimen-
sión metafísica, que no es otra cosa que la dimensión histórica en su propio 
origen. Tal como se anuncia en la última cita, es menester de una meditación 
actuante la posibilidad de aprehender lo histórico en un origen diferenciado de lo 
historiográfico, es decir, en torno a un movimiento interno de la propia historia. 
Como sabemos, y bien destaca Steinbock, el término meditación (Besinnung), 
que cita Heidegger, fue empleado por Husserl desde la década de los 20. Vea-
mos eso para poder divisar la concordancia entre los pensadores en la década 
inmediata. 

4. 

Si retornamos a Husserl, percibimos que la pregunta por la génesis toma 
como uno de sus puntos de partida la génesis desde la perspectiva ontológica. Eso 
lleva entonces al planteamiento de una meditación retrospectiva. De esa forma, 
como enfatiza Steinbock, la estructura ontológica ligada a la fenomenología está-
tica funge como “hilo conductor de la pregunta retrospectiva por la génesis”44. 

42  Heidegger, M. Cuadernos negros (1938-1939). Reflexiones VII-XI, trad. Alberto Ciria, 
Trotta, Madrid, 2017, p. 98.
43   Heidegger, M. Cuadernos negros (1931-1938. Reflexiones II-VI), Trotta, Madrid, 2015, p. 
258 [Cursivas mías].
44   HUA XV, p. 617/ Steinbock, A. J. Mundo familiar y mundo ajeno. Fenomenología genera-
tiva, Sígueme, Salamanca, 2022, p. 133.



Origen fundacional y meditación histórica en el mundo de la vida...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid

241

Si nos apegamos al abordaje de Steinbock sobre el movimiento regresivo de 
la fenomenología, hallamos un término clave que, como ya anticipamos, puede 
aproximarse a lo desplegado por Heidegger. Se trata del término “meditación” 
(Besinnung) y las palabras relacionadas con éste (Selbstbesinnung, Vorbesinnung, 
etc.). Steinbock refiere a dos momentos importantes en el abordaje del término 
por parte de Husserl, uno alrededor de su curso Filosofía primera y del texto sobre 
“Kant y a la idea de la filosofía trascendental”, es decir, respectivamente alrededor 
de 1924 y una década después en el contexto de la Crisis de las ciencias europeas 
y la fenomenología trascendental. Veamos esto.

Desde el inicio de la lección sobre filosofía primera, Husserl alude a la necesi-
dad de una “profunda meditación” de las fuentes que han motivado la situación 
espiritual del momento así como de “la entera estructura espiritual de esa huma-
nidad que se esfuerza sin tregua en un obrar espiritual tipificado y anquilosado”45. 
Para Husserl es evidente desde el comienzo de su lección que tal meditación “solo 
adquiere completa claridad cuando se la realiza a partir de la historia (Geschichte), 
que, interpretada desde el presente, esclarece a su vez y de manera totalmente 
comprensible ese presente”46. Por ello es necesaria esa “mirada histórica retros-
pectiva” (historische Rückblick). 

En el ciclo histórico que Husserl despliega durante las primeras 27 lecciones 
donde por vez primera busca reconstruir la historia del pensar filosófico como 
búsqueda de la filosofía primera de la que sabemos se exige la reducción feno-
menológica como presupuesto y su cumplimiento. El camino andado de Platón 
hacia Kant enfatiza la importancia de la meditación. En su texto sobre Kant, 
Husserl indica que “Una filosofía, y ante todo la ‘primera’ de todas las filosofías, 
que debe capacitar para una ‘crítica’ de todos y cada uno de los rendimientos de 
la razón, tiene que ir hasta el final en las auto meditaciones metódicas”47. Por 
eso en un anexo a una de las lecciones sobre Kant, Husserl indica que “parte 
de la esencia de la filosofía es que no inicia de forma ingenua, sino con una 
meditación sobre un inicio radical, de una ciencia radical, una ciencia última o 
incondicional, o sin presupuestos, y que entonces se inicia a sí misma dándose 

45   Hua VII, p. 7/ Husserl, E. Filosofía primera (1923/24), trad. Rosa Elena Santos, Editorial 
Norma, Bogotá, 1998, p.19  [Traducción modificada].
46   Ibíd., p. 19.
47   Hua VII, p. 237/ Husserl, E. “Kant y la idea de la filosofía trascendental” (1924), trad. 
Teresa Padilla en Textos breves de Husserl, Sígueme, Salamanca, 2019, p. 435.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid

Ángel Xolocotzi Yáñez242

el inicio necesario como necesario. La filosofía sólo puede entrar en la vida con 
una meditación (Besinnung) y un inicio (Anfang)”48. 

Steinbock enfatiza la importancia de la mencionada meditación no solo en 
el sentido histórico, sino en el sentido metódico en tanto, como bien señala, 
ella no remite a una reflexión intuitiva inmanente, sino más bien se trata de 
una reflexión que “da un paso atrás hacia el mundo que se da por sentado en la 
experiencia”49, de modo que, el método trascendental queda así definitivamente 
transformado. Esta transformación sabemos que se explicita una década después 
en lo expuesto por Husserl en su Crisis. A pesar del seguimiento exegético que 
pudiese hacerse del término en las publicaciones de los textos complementarios 
sobre la Crisis, especialmente Hua XXIX y XXXIX, conviene recordar lo señalado 
en la Crisis al respecto. 

La primera mención de Husserl en el parágrafo 7 de la Crisis recuerda la 
introducción realizada en su filosofía primera. En ambos casos Husserl refiere 
a una crisis y la necesidad de meditar al respecto: “Nuestra primera meditación 
(Besinnung) nos ha hecho reconocer como hecho nocivo no sólo la situación 
fáctica presente y su indigencia, también nos ha recordado que nosotros, como 
filósofos, somos herederos del pasado en cuanto a la posición de fines que indica 
la palabra ‘filosofía’, en cuanto a conceptos, problemas, en cuanto a métodos”50. 

Es bien conocido que el despliegue realizado por Husserl para tematizar la 
crisis remite a la idealización del mundo llevada a cabo por la ciencia moderna y 
cuyo núcleo es pensado aquí inicialmente en referencia a Galileo y a Descartes, y 
en textos paralelos, como el traducido en español como “La tierra no se mueve” 
(1934), el énfasis recae en Copérnico51. 

En la caracterización metódica de la exposición del famoso parágrafo 9 de 
la Crisis, Husserl señala que la meditación histórica en la que se ha introducido 
para alcanzar una autocomprensión de la situación filosófica exige la claridad 

48   Ibíd., p. 375.
49   Steinbock, A. J. Mundo familiar y mundo ajeno. Fenomenología generativa, Sígueme, Sala-
manca, 2022, p. 136.
50   Hua VI, p. 16/ Husserl, E.  La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascenden-
tal, trad. Julia V. Iribarne, Prometeo, Buenos Aires, 2008, p.  61 [Traducción modificada].
51   Recordemos que se trata del texto escrito originalmente bajo el título: „Grundlegende 
Untersuchungen zum phänomenologischen Ursprung der Räumlichkeit der Natur“, publica-
do en Philosophical Essays in Memory of Edmund Husserl, Cambridge, (1940, p. 307-325). 



Origen fundacional y meditación histórica en el mundo de la vida...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid

243

“respecto del origen del espíritu moderno”52, por ello la “consideración y crítica 
histórica se debe “proceder a partir de Galileo (e igualmente poco después, de 
Descartes)”53. Sin embargo, esta meditación no es exclusivamente histórica en un 
sentido que revise la historia de la filosofía, sino que surge a causa del “colapso” 
de la ciencia misma que, dicho sea por Husserl, trata de ser “una meditación de 
nosotros mismos”54. 

5. 

De la necesidad de una meditación de carácter histórico surgida principal-
mente a partir de una crisis cuyo análisis directo remite a la modernidad, se 
patentizan las coincidencias entre Husserl y Heidegger alrededor de la década de 
los años 30. Tanto en los tratados de la historia del ser, como en las lecciones y 
Cuadernos negros de esos años, se delinea aquello que Heidegger pretende desta-
car, especialmente como consecuencia de lo modificado a partir de su ontología 
fundamental. 

Como ya señalamos, lo pensado como destino en Ser y tiempo conjunta la 
superioridad de poder de la comprensión de ser y la impotencia de la contin-
gencia de lo ente en el abandono a sí mismo. En los Aportes a la filosofía, texto 
nuclear del pensar ontohistórico, Heidegger remitirá al esquema proyector de la 
comprensión y del fáctico abandono a sí mismo de la siguiente forma: “La inau-
guración a través del proyecto es sólo tal cuando sucede como experiencia del estar 
arrojado y con ello de la pertenencia al ser. […] Pero el estar arrojado se atestigua, 
y se atestigua sólo en los acaecimientos fundamentales de la oculta historia del ser 
y a saber para nosotros sobre todo en la indigencia [Not] del abandono del ser y 
en la necesidad de decisión”55.

La experiencia de la pertenencia al ser y la atestiguación en la historia del ser 
dejan ver la necesidad de la transformación del concepto existencial de existencia 
en uno de carácter metafísico, ya que, como se puede ver, Dasein y metafísica no 

52   Hua VI, p. 16/ Husserl, E.  La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascenden-
tal, Prometeo, Buenos Aires, 2008, p. 100.
53   Ibíd., p. 101.
54   Ibíd., p. 101 [Traducción modificada].
55   Heidegger, M. Aportes a la filosofía. Acerca del evento, trad. Dina V. Picotti, Biblos, Buenos 
Aires, 2003, p. 197 [Cursivas mías].



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid

Ángel Xolocotzi Yáñez244

son dos temas filosóficos, sino precisamente la relación de ser del ser humano 
vista por un lado como pertenencia al ser, Dasein, y visto por otro lado como 
atestiguación en la historia, metafísica. En esto consiste el “giro” de la filosofía 
heideggeriana, donde el ámbito que destaca es la concepción de la filosofía en 
su carácter histórico. Por ello señala Heidegger que la historia del ser es sólo 
“[…] el nombre para el intento de volver a poner la verdad del ser [Seyn] como 
acaecimiento en la palabra del pensar […]”56. Con historia, Geschichte, del ser 
no se mientan momentos historiográficos en una sucesión cronológica, sino el 
acaecer mismo: “Lo histórico no significa la forma de aprehender ni explorar, 
sino el acaecer mismo”57. 

La meditación histórica que busca develar el acaecer en la propuesta heide-
ggeriana coincide58 con lo desplegado por Husserl en esos años al enfatizar la 
necesidad de tal meditación en que, a diferencia de lo historiográfico, lo deter-
minante sea la remisión al ocultamiento del sentido histórico y a la necesidad de 
decisión. Husserl lo señala así en la Crisis:  

Una meditación retrospectiva histórica (historisch) como esta que esta-
mos examinando es, pues, efectivamente la más profunda meditación de 
sí mismo hacia una comprensión de sí mismo, hacia aquello hacia lo que 
propiamente se quiere ir, hacia lo que se es como ser histórico. La meditación 
de sí mismo sirve a decisión y ella quiere decir aquí naturalmente, al mismo 
tiempo continuación de la tarea más propia, que de ahora en adelante es 
comprendida a partir de aquella meditación histórica y tarea elucidada, que 
en el presente nos es encomendada en común a nosotros59.

Para Husserl tal meditación es introducida por las preguntas retrospectivas; 
mientras que en Heidegger se trata de un preguntar más inicial.  En Husserl el 
paso a la meditación significa “hacer que reviva en su sentido histórico oculto 

56   Heidegger, M.  La historia del ser, trad. Dina V. Picotti, El Hilo de Ariadna, Buenos Aires, 
2011, p. 21 [Traducción modificada].
57   Heidegger, M. Preguntas fundamentales de la filosofía. “Problemas” selectos de “lógica”, trad. 
Ángel Xolocotzi, Comares, Granada, 2008, p.40.
58   Conviene aclarar que la reflexión presente en torno al sentido de lo histórico y sus posibles 
relaciones en Husserl y Heidegger no necesariamente se apegan a la diferencia en los términos 
Geschichte y Historie.
59   Hua VI, p. 73/ Husserl, E.  La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascenden-
tal, Prometeo, Buenos Aires, 2008, p 115.



Origen fundacional y meditación histórica en el mundo de la vida...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid

245

la conceptualidad sedimentada”60; mientras que en Heidegger un aspecto de la 
meditación en el preguntar más inicial significa “saltar a la hasta ahora oculta 
historia del ser [Seyn] y con ello concebir la historia misma en totalidad más 
esencialmente que todo tipo de historiografía”61.

Sería apresurado decir que ambos fenomenólogos se refieren a lo mismo pura 
y simplemente; queda claro sin embargo,  que el énfasis en la crisis de las cien-
cias y su referencia a la Modernidad conducen a la tematización de lo histórico 
en donde coinciden en la remisión a un carácter inicial con aproximaciones de 
diverso rango. Husserl divisa que el horizonte problemático derivado de la crisis 
produce una nueva dimensión que “solo se abre por una meditación sobre ese 
mundo de la vida y sobre los seres humanos como sus sujetos, y solo se podrá 
hacer manifiesta cuando hayamos avanzado mucho más en el esclarecimiento del 
desarrollo histórico (geschichtlich) según sus fuerzas impulsoras más íntimas”62. 
Así, la intimidad de la meditación logra aprehender el carácter histórico de occi-
dente y el consecuente esclarecimiento de la motivación originaria de la historia. 
Análogamente ello conduce a la necesidad de decidir el rumbo de la actualidad, 
desde una consideración histórica, así Heidegger insiste en que “la meditación, 
como la unidad originaria, forzada y retenida por la decisión, de ese saber histó-
rico y de este interrogar, solo prepara la decisión”63.

6. Conclusión

A lo largo de las últimas décadas se han confirmado múltiples señalamientos 
indicados por Anthony Steinbock en 1995. Uno de ellos es el ejercicio genera-
cional en el que se ha llevado a cabo la fenomenología y que se ha ido comple-
mentando con las publicaciones de los legados. En ese marco se puede entender 
el punto que señaló Steinbock en alguna de sus observaciones conclusivas sobre 
el hecho de no subestimar “la influencia que tanto Dilthey como Heidegger 
ejercieron o podrían haber ejercido en el pensamiento de Husserl a la altura de 

60   Ibíd., p. 73/p. 114.
61   Heidegger, M. Meditación, trad. Dina V. Picotti, Biblos, Buenos Aires, 2006, p. 36.
62   Hua VI, p. 54/ Husserl, E.  La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascenden-
tal, Prometeo, Buenos Aires, 2008, p. 96.
63   Heidegger, M. Meditación, Buenos Aires, 2006, p. 36.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid

Ángel Xolocotzi Yáñez246

la década de 1930”64. Sabemos que esa línea ha sido examinada y enriquecida 
gracias a la publicación de los legados, concretamente de los volúmenes XXIX y 
XXXIX de Husserliana. Sin embargo, como han enfatizado autores como Held 
y Walton, también pueden destacarse coincidencias en los respectivos modos de 
abordar los problemas, lo que por un lado refuerza el regreso a las cosas mismas 
en términos fenomenológicos, entreviendo cierta permeabilidad en los impulsos 
recibidos hacia ambas direcciones. 

De esa forma puede entenderse entonces la asimilación ontológica del “mun-
do de la vida” llevada a cabo por Heidegger en su “ser-en-el-mundo” y, a su vez, 
la inicial buena recepción que tuvo este tratamiento con sus problemáticas en 
Husserl; por lo menos así lo manifiesta el maestro en aquella famosa carta a 
Mahnke de finales de 1927 en donde acepta estar “gratamente sorprendido” por 
las “profundas intuiciones” contenidas en Ser y tiempo65. 

El despliegue de ámbitos de lo que en Husserl corresponde a la protohisto-
ria, y que tanto Held como Walton han destacado ampliamente, apertura a su 
vez otro espacio de diálogo, también al inicio de la década de los 30, entre los 
fenomenólogos de Friburgo, especialmente la tematización de la tierra y cielo 
con Husserl, y de la tierra y el mundo con Heidegger. El punto que aquí hemos 
tratado en torno a la meditación histórica es otro más de los posibles momentos 
del diálogo póstumo. Lo desplegado en estas líneas busca contribuir de cierta 
manera al trabajo generacional que se realiza en el ámbito fenomenológico. 

El intento realizado deja ver no sólo las críticas tanto de Husserl como de 
Heidegger a un planteamiento ontológico, sino que sus respectivas propuestas 
buscan aprehender los fenómenos en su abismalidad. La revisión por Heidegger 
hecha al alcance de la finitud del Dasein en el marco de Ser y tiempo exigió pos-
teriormente la necesidad de transformar el concepto existencial de existencia por 
uno metafísico aperturiente de la dimensión histórica tanto en su forma como 
en su alcance. 

Tal como ha reforzado Walton, y más allá del “isomorfismo estructural” 
planteado por Mohanty, entre Husserl y Heidegger hay puntos de convergencia 
que conducen a una “común indagación de un sentido interior de la historia 

64   Steinbock, A. J. Mundo familiar y mundo ajeno. Fenomenología generativa, Sígueme, Sala-
manca, 2022, p. 378.
65   Husserl, E. Briefwechsel, Band III: Die Göttinger Schule, Kluwer, Dordrecht, 1994, p. 462.



Origen fundacional y meditación histórica en el mundo de la vida...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid

247

más allá de la exterioridad de los hechos”66. Precisamente esto último señalado 
por Walton y anunciado por Steinbock es el camino que decidimos explorar en 
esta aproximación. 

Conviene, por último, señalar que el trabajo de Steinbock ocupa un lugar 
en la historia de la fenomenología no sólo por los caminos ya abiertos y por los 
cuales han transitado cientos de investigadores, sino porque en esta dimensión 
histórica a la que nos hemos acercado, lo tematizado provino de lo futuro y deli-
neó el camino, incluso sin las fuentes con las que ahora contamos. Nos recuerda 
eso que Heidegger señala: “Lo histórico no es lo pasado, tampoco lo presente, 
sino lo futuro, aquello que está puesto en la voluntad, en la expectativa, en la pre-
ocupación. Eso no se deja considerar, sino que debemos meditar al respecto”67.

Bibliografía

Díaz Álvarez, J. M. Husserl y la historia. Hacia la función práctica de la fenomenología, 
UNED ediciones, Madrid, 2003.

—.; San Martín, J. “Mundo de la vida y curso de la historia”, en Agustín Serrano de 
Haro, Guía Comares de Husserl, Comares, Granada, 2021,  p. 219- 242.

Grondin, J. Le tournant dans la pensée de Martin Heidegger, PUF, Paris, 1987.

Heidegger, M. Kant y el problema de la metafísica, trad. Gred Ibscher, FCE, CDMX, 
1996.

—. Problemas fundamentales de la fenomenología, trad. Juan José García Norro, Trotta, 
Madrid, 2000.

—. Aportes a la filosofía. Acerca del evento, trad. Dina V. Picotti, Biblos, Buenos Aires, 
2003.

—. Ser y tiempo, trad. Jorge Eduardo Rivera, Trotta, Madrid, 2003.

—. La idea de la filosofía y el problema de la concepción del mundo, trad. Jesús Adrián 
Escudero, Herder, Barcelona, 2005.

—. Meditación, trad. Dina V. Picotti, Biblos, Buenos Aires, 2006.

66   Walton, R. Horizonticidad e historicidad, Editorial Aula de Humanidades, Bogotá, 2019, 
p. 248.
67   Heidegger, M. Preguntas fundamentales de la filosofía. “Problemas” selectos de “lógica”, 
Comares, Granada, 2008, p. 40.



Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid

Ángel Xolocotzi Yáñez248

—. Prolegómenos para una historia del concepto de tiempo, trad. Jaime Aspiunza, Madrid, 
Alianza, 2006. 

—. El concepto de tiempo, trad. Jesús Adrián Escudero, Barcelona, Herder, 2008.

—. Preguntas fundamentales de la filosofía. “Problemas” selectos de “lógica”, trad. Ángel 
Xolocotzi, Comares, Granada, 2008.

—.  La historia del ser, trad. Dina V. Picotti, El Hilo de Ariadna, Buenos Aires, 2011.

—. Seminarios de Zollikon, trad. Ángel Xolocotzi, Herder, Barcelona, 2013.

—. Cuadernos negros (1931-1938. Reflexiones II-VI), trad. Alberto Ciria, Trotta, 
Madrid, 2015.

—.Cuadernos negros (1938-1939). Reflexiones VII-XI, trad. Alberto Ciria, Trotta, 
Madrid, 2017.

Heinz, M.; Bender, T. (eds), “Sein und Zeit” neu verhandelt. Untersuchungen zu 
Heideggers Hauptwerk, Meiner, Hamburgo, 2019.

Held, K. “La crisis del presente y el inicio de la filosofía. Acaerca de la relación 
Husserl-Heidegger” en A. Xolocotzi, Hermenéutica y fenomenología. Primer 
Coloquio, Universidad Iberoamericana, CDMX, 2003, p. 15.30.

Herrmann von, F.-W. La segunda mitad de Ser y tiempo. Sobre los problemas fundamen-
tales de la fenomenología de Heidegger, Trotta, Madrid,  1997.

Husserl, E. „Grundlegende Untersuchungen zum phänomenologischen Ursprung der 
Räumlichkeit der Natur“, en Marvin Farber (ed.), Philosophical Essays in Memory of 
Edmund Husserl, Harvard University Press, New York, 1940, p. 307-326.

—. [HUA VI] Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phäno-
menologie, Walter Biemel (ed.), Nijhoff, Den Haag, 1954.

—. [HUA VII] Erste Philosophie (1923/24). Erster Teil: Kritische Ideengeschichte, R. 
Boehm (ed.), Nijhoff, Dordrecht, 1954.

—. [HUA XV] Zur Phänomenologie der Intersubjektivität: Dritter Teil: 1929-1935, 
Kern Iso (ed.), Nijhoff, Den Haag, 1973.

—. [HUA DOK III/3] Briefwechsel, Die Göttinger Schule, Kluwer, Dordrecht, 1994.

—. La tierra no se mueve, trad. Agustín serrano de Haro, Facultad de Filosofía de la 
Universidad Complutense, Madrid, 1995. 

—. [HUA XXIX] Die Krisis der Europäischen Wissenschaften und die tranzendenta-
le Phänomenologie. Ergänzungsband: Texte aus dem Nachlass 1934-1937, Kluwer, 
Dordrecht, 1993.

—.  Filosofía primera (1923/24), trad. Rosa Elena Santos, Editorial Norma, Bogotá, 
1998.



Origen fundacional y meditación histórica en el mundo de la vida...

Serie monográfica nº 9, 2024, pp. 227 - 249. UNED, Madrid

249

—. [HUA XXXIX] Die Lebenswelt: Auslegungen der vorgegebenen Welt und ihrer Konsti-
tution, Sowa Rochus (ed.), Springer, Dordrecht, 2008.

—. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascendental, trad. Julia V. Iribar-
ne, Prometeo, Buenos Aires, 2008.

—. “Kant y la idea de la filosofía trascendental” (1924), trad. Teresa Padilla, en Textos 
breves de Husserl, Sígueme, Salamanca, 2019.

Patocka, J. “Briefe an Krzysztof Michalski”, en Studia Phaenomenologica VII, 2007.

Petzet, H. W. Encuentros y diálogos con Martin Heidegger, 1929-1976, trad. Lorenzo 
Langbehn, Katz, Argentina, 2007.

Steinbock, A. J. Mundo familiar y mundo ajeno. Fenomenología generativa, ed. y trad. 
Rocío Garcés y Andrés Alonso, Sígueme, Salamanca, 2022.

Walton, R. Horizonticidad e historicidad, Editorial Aula de Humanidades, Bogotá, 
2019.

Xolocotzi, A. “Mundo circundante y mundo de vida en 1919. Contexto de la con-
frontación entre Husserl y Heidegger”, en Studia heideggeriana V, 2016, p. 71-97.

—. “Apropiación ontológico-fundamental y apropiación onto-histórica en Martin Hei-
degger”, en Pilar Gilardi y Delmiro Rocha (coords.), La apropiación de Heidegger, 
Bonilla-Artigas, CDMX, 2020, p. 153-169.

Recibido 27-05-2024

Aceptado 23-07-2024


