
POR QUÉ EL CUERPO VIVIDO SÍ EXISTE II: 
LA ANTROPOLOGÍA DEL CUERPO VIVIDO Y 

EL PROBLEMA MENTE-CUERPO EN CLAUDE 
ROMANO

WHY THE LIVED-BODY DOES EXIST II: CLAUDE 
ROMANO ON THE ANTHROPOLOGY OF LIVED-

BODY AND THE MIND-BODY PROBLEM

Guillermo Santiago Salinas

Universidad FASTA
guillermosalinas@ufasta.edu.ar

Resumen: La previa exposición, Por qué el cuerpo vivido sí existe, I: Críticas al pen-
samiento existencialista de Claude Romano, comprendía como objeto la presentación 
de ciertas críticas desarrolladas a partir del análisis de los argumentos del mencionado 
autor. Se presenta una continuación conformada por una exposición sintética de las 
posibilidades que existen para el tratamiento fenomenológico, antropológico y onto-
lógico del concepto de cuerpo vivido (Leib). Asimismo, a partir de la descripción de 
la antropología del cuerpo vivido sostenida por Romano, se evidencia la relevancia del 
uso de dicha noción análoga para la filosofía de la mente y las ciencias cognitivas y la 
comprensión del ser humano y su totalidad integral. 

Palabras clave: nueva fenomenología francesa, problema mente/cuerpo, antropo-
logía, ontología, filosofía de la mente y las ciencias cognitivas.

Abstract: The previous exhibition, Why the Lived-body does exist, I: Critiques on 
Claude Romano’s existentialist thought, included as its object the presentation of certain 
criticisms developed from the analysis of the aforementioned author’s arguments. A 
continuation consisting of a synthetic exposition of the possibilities that exist for the 
phenomenological, anthropological and ontological treatment of the concept of lived-
body (Leib) is presented. Likewise, since the description of Romano’s anthropology of 
lived-body, the relevance of the use of the mentioned analogous notion in philosophy 
of mind and cognitive sciences, and towards the understanding of the human being in 
its integral totality is evidenced.

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas198

Keywords: New French Phenomenology, Mind/Body Problem, Anthropology, 
Ontology, Philosophy of Mind and Cognitive Sciences.

1. La antropología en la fenomenología existencial de Claude 
Romano

Esta investigación tiene lugar como la continuación de un artículo previo, 
publicado en la revista Investigaciones Fenomenológicas e intitulado Por qué el 
cuerpo vivido sí existe I. Críticas al pensamiento existencialista de Claude Romano1. 
En esa primera parte de nuestra exposición, analizamos ciertas obras del autor 
francés referentes a la problemática de la corporalidad en perspectiva fenome-
nológica. Contra la posición del autor, argumentamos en favor de la existencia y 
del uso de la distinción fenomenológica de Leib y Körper, remarcando la impor-
tancia de la aplicación de dichas nociones. En aquellas primeras críticas, hemos 
demostrado – al menos parcialmente – la legitimidad de los conceptos fenome-
nológicos sobre la corporalidad. Para ello, hemos puesto en juicio los principios 
epistemológicos de la perspectiva fenomenológica radical del Lebenswelt sostenida 
por Romano. Ahora bien, es necesaria una visión sintética que dé cuenta de la 
legitimidad de las nociones fenomenológicas llevadas a juicio por Romano. Esta 
segunda exposición pretende erigir dicha perspectiva sintética.

Como hemos presentado en la parte primera de nuestra exposición, la cor-
poralidad (corporéité) – según es señalada por el autor francés – se enmarca en 
su proyecto de una verdadera fenomenología del cuerpo: aquella que abandone 
la distinción misma de Leib y Körper y todos sus sustitutos2. “No hay cuestión 
más urgente en fenomenología que la cuestión del cuerpo propio [corps propre], 
tal como fue nombrado desde Husserl”3. Este concepto, afirma, ha sido tomado 
como autoevidente y se limita a la consideración de los modos en que dicho 
término puede promover contribuciones científico-positivas4.

1   Cf. Salinas, G. S. (2024). “Por qué el cuerpo vivido sí existe I. Críticas al pensamiento 
existencialista de Claude Romano”, en Investigaciones Fenomenológicas, 21, 145-177.
2   Cf. Romano, C. (2021). “Por qué el cuerpo vivido no existe. Traducción de Elkin Gutié-
rrez”, en Aporía. Revista Internacional de Investigaciones Filosóficas, 20, 128-129.
3   Romano, C. (2016). “After the Lived-body. Translation by Samuel Webb”, en Continental 
Review, 49 4, 445.
4   Cf. Ibid.



Por qué el cuerpo vivido sí existe, II: la antropología del cuerpo vivido y ...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 33 - 55. UNED, Madrid

199

Partiendo de una noción radical de mundo de la vida (monde de la vie), el 
pensador francés afirma que hay un solo cuerpo, que no es ni el objeto de la 
fisiología ni el «objeto subjetivo» sostenido por Husserl: “en el mundo de la 
vida, solo hay un cuerpo que soy yo, y ese cuerpo me parece perfectamente 
ubicado en el mundo y perfectamente separado por los límites de todos los 
cuerpos circundantes”5. El cuerpo propio es percibido desde un principio como 
propio sin necesidad de objetivación en ningún sentido. Se nos revela desde el 
comienzo como “la ubicación primordial que ocupo en primer lugar en virtud 
de la diferencia entre la sensibilidad con la que me relaciono con este cuerpo y 
mi sensibilidad en general con el mundo que me rodea”6. Este corps propre ocupa 
un volumen espacial cuyo lugar está dentro del mundo – entre las cosas –, aún 
con su propia intimidad situada en el Lebenswelt: se trata de “una manera en que 
me paro en un lugar dado dentro de un entorno percibido, ya que el límite de 
mi cuerpo es el comienzo de las cosas”7.

Así, la noción de cuerpo propio acuñada por Romano se debe a otro térmi-
no previo al que refiere, esto es, al espacio, sitio, lugar o volumen ocupado, en 
tanto originariamente estructurado por diferencias espaciales. Es la espacialidad 
primordial del cuerpo, dependiente esencialmente de él. El cuerpo fenomenal 
está estructurado espacialmente de modo que las sensaciones afectivas, a las que 
hicimos referencia anteriormente, se originan de manera espontánea encontrando 
localización por sí mismas8. Ubicado espacialmente por su propio margen de 
referencia inicialmente orientado, este cuerpo con límites definidos que somos, 
posee un peso, una inercia, lugar de inherencia en el mundo como sujetos esen-
cialmente encarnados, sujetos de percepción ecológicos, tributarios del mundo 
en su propio ser, con acceso inmediato a la propia espacialidad9.

De este modo pretende el filósofo galo romper – según su concepción his-
tórico-filosófica – con la tradición de la ciencia y la filosofía modernas, las que 
han escindido la naturaleza material externa y la mente (o Leib): abandonando la 
distinción entre cuerpo vivido y objetivo, que es una consecuencia de la acepta-
ción de dicha escisión10. El cuerpo fenomenal es un cuerpo en primera persona, 

5   Romano, C. “Por qué el cuerpo vivido no existe”, 127.
6   Cf. Ibid., 129.
7   Ibid., 133-134.
8   Cf. Ibid., 134; Romano, C. “After the Lived-body”, 456; 460.
9   Cf. Romano, C. “Por qué el cuerpo vivido no existe”, 130; 135-136; Romano, C. “After 
the Lived-body”, 461.
10   Cf. Romano, C. “Por qué el cuerpo vivido no existe”, 124.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas200

fenomenológico, sitio en que se manifiestan la sensaciones afectivas egocéntricas, 
que se presenta siempre como distinto del resto11. “Debido a que mi cuerpo 
me es dado desde el principio como perteneciente al registro de sensibilidad 
afectiva es absolutamente distinto de todo lo que no es y precisamente no es un 
«objeto»”12. Es decir, su referencia para ser dado es la sensibilidad, puesto que 
esto ocupa el lugar en que estoy sin que nadie más pueda ocuparlo: “es el «aquí» 
de mi presencia a las cosas”13.

Por el contrario, la encarnación se nos revela como la experiencia caracteri-
zada principalmente por carecer de contraparte o correlato objetivos, es decir, 
no hay distancia entre Yo y mí mismo, como, por ejemplo, cuando siento la 
opresión en el pecho por ansiedad14. Dotado también de materialidad, facti-
ble de ser afectado por otros objetos, no es concebible como cuerpo espacial o 
mundano, según afirma Romano, puesto que lo experimentamos directamente 
como nuestro. Es nuestra posición central de referencia, que experimentamos, 
más bien, como nosotros, puesto que es nuestra presencia en y para el mundo 
(dans le monde et au monde)15.

Enmarcada en la idealización de objetividad de la moderna filosofía natural, 
la división entre naturaleza física y mente ha permitido únicamente dos salidas: 
1) el monismo propio del naturalismo materialista y la reducción de la mente a 
“materia concibiendo los fenómenos mentales como puros efectos de procesos 
neurofisiológicos”16; o 2) el dualismo de raigambre gnóstica y racionalista-idea-
lista, a partir del sostenimiento de una heterogeneidad esencial que libera a la 
mente del determinismo mecanicista de la naturaleza, dividiendo al hombre en 
un ser sujeto corporalmente a las leyes que determinan el universo, por un lado, 
y liberado mentalmente de estas, por el otro17.

11   Cf. Ibid., 130.
12   Ibid., 131.
13   Ibid.
14   Cf. Ibid., 132.; Romano, C. “After the Lived-body”, 457-458.
15   Cf. Romano, C. “Por qué el cuerpo vivido no existe”, 132; Romano, C. “After the Lived-
body”, 458-459; 465.
16   Ibid., 446.
17   Cf. Ibid. Ambas posiciones, el monismo y el dualismo, comparten la misma concepción 
del mundo y la naturaleza, según el autor, en tanto universo material neutral, objetivo y 
gobernado por leyes, que es única realidad autosuficiente y explicación última de los fenóme-
nos mentales. Esto deja sin lugar al ser humano que, desprovisto de toda finalidad y significa-
do, sólo puede caer en el abismo de la perplejidad y la ansiedad. Así, retomando el prejuicio 
criticado por Spinoza en el Apéndice de su Ética demostrada según el orden geométrico, se recae 



Por qué el cuerpo vivido sí existe, II: la antropología del cuerpo vivido y ...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

201

Romano sostiene que el fundamento de los errores de ambas posiciones se 
encuentra en su concepción unívoca respecto del mundo, es decir, el consecuente 
mito de una única descripción de este último y en los intereses que los subyacen. 
Afirma también que, en su perspectiva fenomenológica radical, se encuentra una 
visión del mundo (the environment [milieu] of our life) tal como se presenta: un 
enfoque capaz de superar la dicotomía teórica que nos encuentra. En nuestro 
desarrollo previo, hemos presentado nuestras críticas a las bases de la propues-
ta antropológica existencial de Romano, estas son: el principio epistemológico 
apriorístico del Lebenswelt y las reducciones epistemológicas, fenomenológicas 
y ontológicas que este conlleva, junto a los argumentos contra la descripción 
husserliana de cuerpo vivido y la noción fenomenista de la sensibilidad humana. 
Ahora bien, consideramos necesario esclarecer también la significancia de dichos 
fundamentos atendiendo a un enfoque ontológico de la relación cuerpo-mente. 
Este último, según su adecuación, será capaz de integrar y fundamentar la noción 
fenomenológica de cuerpo vivido a una comprensión de los grados del ser y de la 
vida, pudiendo dar cuenta de las operaciones cognitivas, afectivas y conductuales 
analizadas por la filosofía de la mente.

Según Romano, nuestro acceso fenomenológico y nuestras construcciones 
teoréticas respecto del mundo y de la corporalidad, están determinados por nues-
tros esquemas conceptuales mentales y los usos lingüísticos relativos a ellos18. 
De allí, la confusión en torno al mundo – como cifrado por una infraestructura 
matemática – y al cuerpo como objetivo o Körper. Sin embargo, aquellas primeras 
son dependientes por origen a la experiencia pre-teórica ingenua del mundo y 
nosotros mismos19. La interrogante que se nos presenta es, por tanto, qué puede 
acaso aportarnos la descripción del anthropos dado en el nivel ingenuo primario al 

en una visión unívoca de lo existente considerando toda finalidad y sentido como proyección 
antropomórfica y alienante de la naturaleza; cf. Romano, C. “After the Lived-body”, 446-
447; Spinoza, B. (1980). Ética demostrada según el orden geométrico. Madrid, Ed. Orbis, 
62-68. Asimismo, menciona que la ruina de ambas posiciones, asociadas al positivismo, es 
traída gracias al reconocimiento de que “no hay tal cosa como la «realidad» en este singular 
sentido, porque no hay tal cosa como la (una y única) descripción del mundo”; Romano, C. 
“After the Lived-body”, 448. Por un lado, consideramos injusta la dependencia de lo ontoló-
gico a lo lingüístico, signada por la Sprachlichkeit sostenida por el autor y aplicada a las cien-
cias al modo de un giro trascendental copernicano como el presentado por Kant (cf. KrV, 
Prólogo B [Kant, I. (1998). Crítica de la razón pura. México, Ed. Porrúa, 11-25]). Por otro 
lado, estas afirmaciones no arriban sino a un escepticismo y una caída de las posibilidades de 
la fenomenología y la filosofía.
18   Cf. Romano, C., “After the Lived-body”, 451.
19   Cf. Ibid., 449.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas202

que se cierne Claude Romano20. Por lo tanto, abordaremos esta materia de mane-
ra crítica en dos sentidos, estos son, el acceso fenomenológico a la corporalidad 
y el dinamismo propio de las operaciones psíquicas-somáticas humanas, inten-
tando denotar la constitución psicosomática compleja de la persona humana.

1.1. El acceso fenomenológico al cuerpo humano

Asevera Romano: “en el mundo de la vida, radicalmente entendido, no 
podrían haber objetos físicos, y mucho menos cuerpos objetivos”21. “Nunca 
tratamos con cuerpos objetivos como substratos de determinaciones físico-
biológicas, sino siempre con «cuerpos subjetivos» [des corps propres], como 
modos de autopresentación de distintos tipos de seres vivos”22. Esto quizás 

20   A este respecto, consideramos necesario afirmar lo siguiente: Heidegger critica la ilusión 
fenomenológica fundamental de la objetivación promovida por Husserl, encontrando en ella 
la ejecución de un quid pro quo entre teoría y vida, en que la primera deforma inevitablemen-
te a la segunda por considerarse como un modo de ser en el mundo y una posición natural 
(natürliche Einstellung); cf. GA 20: 253-254; Rodríguez, R. (2019). La transformación herme-
néutica de la fenomenología: una interpretación de la obra temprana de Heidegger. San Martín, 
UNSAM Edita, 81-86. Este mismo quid pro quo acontece en la propuesta de Romano entre 
experiencia primaria del mundo y vida, en un nivel fenomenológico de la donación y onto-
lógico. Es decir, la segunda es reducida por la primera, en cuanto la experiencia ingenua en el 
mundo de la vida (y los esquemas conceptuales-lingüísticos) se concibe como aquella que 
provee, a posteriori, el significado. Se manifiesta nuevamente el apriorismo del mundo de la 
vida de Romano, en tanto condición de posibilidad del significado de la vida. Consideramos 
que es posible afirmar que, en términos de la excedencia de los fenómenos tratados por la 
fenomenología francesa (por ej., Marion), Romano no consigue – al menos en estos escritos 
– liberar a la vida en su donación por sí misma de las condiciones subjetivas. Es reducido el 
valor ontológico de lo existente a la mera experiencia subjetiva al modo de un fenomenismo. 
Asimismo, esto debe ser revisado y profundizado en la totalidad de la obra del autor francés, 
haciendo hincapié en su concepción del fenómeno insigne o acontecimiento.
21   Romano, C., “After the Lived-body”, 452.
22   Ibid. Respecto a la presentación en persona de los otros en el mundo de la vida, Romano 
se detiene distinguiendo, desde su perspectiva radical, que los demás se encuentran presentes, 
como subjetividades corporales, en el mundo que compartimos ab initio. Al poseer una expe-
riencia propia basada en mi espacialidad y mi perspectiva (mutuamente dependientes, con-
formando así la experiencia desde el propio standpoint), puedo distinguirme de otros corpo-
ralmente, puesto que el lugar que ocupo no es el que otros lo hacen y mi sentirme 
egocéntrico es diverso al sentir a los otros (alocéntrico). El lugar geométrico podría ser ocu-
pado por otros, mas no el mundo, pues este lo ocupamos corporal y fenomenalmente desde 
el principio: mi relación corpóreo-fenomenal con el sitio ocupado debe entenderse en sentido 
mínimo. Del mismo modo, la experiencia y el mundo de la vida – en que se abre aquella – es 
compartido: este sentido mínimo de pertenencia es lo que abre al mundo como Mitsein 



Por qué el cuerpo vivido sí existe, II: la antropología del cuerpo vivido y ...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

203

parezca contradictorio con aquello que menciona en otro escrito: “desde luego 
descubrimos empíricamente que el agua es una molécula compuesta de dos 
átomos de hidrógeno y un átomo de oxígeno”23. Sin embargo, aquí vuelve a 
manifestarse el apriorismo del mundo de la vida implicado en la mediatez de 
la experiencia.

Romano considera que la experiencia que poseemos del agua requiere de un 
conocimiento a priori de esencias, esto es, un conocimiento que, de iure, no tiene 
necesidad de investigación o hipótesis empíricas para ser conocido, aunque de 
facto pueda ser conocido por cultura, educación u otro semejante24. El modo de 
presentación del agua dependerá del esquema conceptual que poseamos estando 
encarnados en el mundo de la vida. Que el agua sea H2O, o que toda cosa sea 
sí misma, dependerá de sus propiedades (el modo de su aparecer o sus determi-
naciones fenomenales), y estas se fundan en la esencia presupuesta para poder 
conocer aquello que es objeto de experiencia (categorías conceptuales subjeti-
vas). Según Romano, la esencia «agua» pertenece al género «cosa material/física» 
(subordinándose a los axiomas ontológicos regionales). Por esto, para saber lo 
que es el agua de modo precientífico, es debido conocer a priori, por ejemplo, 
qué es un cuerpo material y que todo cuerpo material es espacialmente extenso25.

Luego, asevera que “ya hay que saber lo que es el agua para poder descubrir 
algo al respecto. (…) si yo no supiera ya lo que es el agua de manera precientífica 
(…) jamás podría descubrir empíricamente nada a propósito de ella”26. Si no 
fuera así, según el autor, no podría saber respecto de qué estoy descubriendo algo. 
Respecto de lo mencionado anteriormente acerca de la corporalidad, no hay aquí 
más que una contradicción. Además, pueden añadirse las siguientes críticas: en 
primer lugar, lo único que sostiene la pertenencia de una esencia a un género es 
su subordinación a axiomas, pero podemos preguntar si en el mundo de la vida 
tienen lugar estos axiomas o constituiremos un nominalismo, tal como Roma-
no ha mencionado que intenta evitar. En segundo, si el conocimiento del agua 
depende de conocer a priori su esencia y el conocerla se debe a tener experiencia 
en el mundo y conocimiento a priori de qué es un cuerpo material, entonces no 

(world shared with others) y es, según el autor, el punto de inicio de una fenomenología de los 
otros; cf. Ibid., 465-467.
23   Romano, C. (2012). “Esencia y modalidad: Husserl y Kripke”, en Tópicos. Revista de Filo-
sofía de Santa Fe, 23/24, 102.
24   Cf. Ibid., 101; Romano, C. “After the Lived-body”, 452.
25   Cf. Romano, C. “Esencia y modalidad: Husserl y Kripke”, 101-104.
26   Ibid., 101.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas204

puede afirmarse que no tengamos experiencia del cuerpo objetivo o físico. Más 
bien, debe haber experiencia de ello para poder conocer qué es un cuerpo físico 
extenso y qué es una cosa física y, luego, qué es el agua27.

Esto mismo podría decirse respecto del cuerpo fenomenal en tanto sitio de 
nuestra encarnación en el mundo. La espacialidad de la corporéité, que únicamen-
te podríamos admitir en términos análogos descriptivos, no es capaz de asumirse 
en un modo unívoco sensitivo, según sugiere Romano, puesto que esto requeriría 
de nociones previas relativas a lo dimensivo, lo cuantitativo, lo matemático y 
lo físico. En este sentido, nada nos detendría de recuperar el cuerpo en cuanto 
Körper28.

El fenomenólogo galo tampoco acepta, en sus textos acerca de la corporali-
dad, que tengamos experiencia de ningún elemento referido a las dimensiones 
físicas y biológico-orgánicas de nuestra corporeidad29. Por el contrario, “las cosas 
en nuestro Lebenswelt poseen una «certeza» que precede toda justificación que 
podamos dar”30. Este es el caso de la sensibilidad afectiva que ya hemos descrip-
to31. Por lo tanto, no podemos admitir la noción de Körper, sino que únicamente 
experimentamos el cuerpo fenomenal, de modo que, según Romano, se resuelve 
el tradicional problema mente-cuerpo. Este problema, cree el profesor de la 
Sorbona, tiene su origen en el hecho de partir de un cuerpo físico y fisiológico 

27   Cabe afirmar que debe distinguirse el no aparecer del no-mostrarse a simple vista, al 
modo de aquello que es llamado observación directa y observación indirecta. Por tanto, no es 
cierto que no aparezca el cuerpo objetivo, sino que no se muestra del modo pretendido por el 
autor. Las cualidades de lo objetivo sí se dan, a partir de sí mismas en las cosas, junto a todas 
las propiedades, determinaciones, y demás, puesto que son estas las que fundamentan aquello 
con lo que interactuamos entitativa, cognitiva, afectiva y conductualmente. Si así no fuera, tal 
como menciona el autor, no habría forma de objetivar un contenido.
28   En este sentido, la descripción de Romano nos plantea problemáticas en torno a otros 
fenómenos si es asumida en este modo unívoco y asociado a la sensibilidad que criticamos. 
Un ejemplo de ello es el embarazo, en que las fronteras de la sensibilidad se vuelven inestables 
y la espacialidad del volumen corporal – como coordenadas en el mundo –se presenta de 
manera diversa.
29   No consideramos que esto halle justicia con múltiples fenómenos cotidianos, como la 
experiencia de los cambios fisiológicos propios del desarrollo de la persona humana, las viven-
cias que podemos poseer de los efectos de los condicionamientos psicológicos o psiquiátricos 
y los efectos del consumo de sustancias químicas (fármacos u otras drogas) en el estrato psí-
quico intencional mental.
30   Cf. Romano, C. “After the Lived-body”, 453.
31   “Mi cuerpo es experimentado (éprouvé) y sentido (ressenti) en una manera completamen-
te distinta a la de otros cuerpos”; Ibid., 453.



Por qué el cuerpo vivido sí existe, II: la antropología del cuerpo vivido y ...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

205

y, desde ello, procede a inquirir si este es el sitio de la consciencia o si esta se 
mantiene heterogénea32.

Frente a este problema, el cuerpo fenomenal planteado posee una certeza 
primaria: aquellos cuerpos fisiológicos tienen sentido en referencia a este único, 
por lo que debemos describirlo per se si deseamos comprender el cuerpo objeti-
vo al que refieren las ciencias33. En esto, estamos de acuerdo con el autor, pero 
no nos parece que afirme que el Körper o el Leib no existan, siendo su objetivo 
principal desechar la tradicional distinción e indicar un número de direcciones 
que la reflexión puede y debe tomar34.  Por el contrario, es debido comprender-
los de un modo nuevo. Esto será lo que defina si es necesaria la distinción entre 
cuerpo vivido y cuerpo objetivo, y qué valor posee la distinción en términos 
antropológicos.

1.2. El dinamismo psicosomático de la operatividad humana

El cuerpo fenomenal (corps phenomenal) no se presenta como cuerpo o men-
te, sino como el modo en que se manifiestan los seres vivientes, esto es, como 
idénticos a su cuerpo. Este no es una parte del ser humano, sino aquello que 
constituye su todo, tanto un aspecto del ser viviente como algo idéntico a su 
totalidad. Por ello, al presentarse de este modo, no hay lugar para la cuestión 
acerca de una división o unión de cuerpo y alma35. Este problema se origina 
en la reificación de la mente y la conciencia como una identidad diversa. Son 
miradas, junto a la del movimiento exploratorio husserliano, que traicionan la 
perspectiva en primera persona, observando al sí mismo «desde fuera», como 
en el acto de conocimiento similar al utilizado para el conocer de los objetos36. 

32   Cf. Ibid., 453.
33   Cf. Ibid.
34   Cf. Ibid., 445.
35   Cf. Ibid., 453-454. 
36   Cf. Ibid., 458. El problema del movimiento exploratorio no es tal si uno lo comprende en 
relación con los procesos psíquico-atencionales y no en términos ontológicos. La interpreta-
ción vaga de Romano considera que en él se presenta una relación dualista entre cuerpo y 
mente, en que esta última, en tanto ego trascendental, realiza una apropiación en que el cuer-
po se torna vivo a través de la exploración táctil del Yo. El cambio debe ser comprendido 
únicamente como un cambio fenomenológico, estesiológico e intencional, en que el cuerpo 
es explorado en su sensibilidad y, a partir de ello, es representado a la mente de modo ligado 
a aquel sitio en que es sentido, al modo de una fenomenalización orgánica, viva y 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas206

Así, la auto-referencialidad inmediata e intrínseca propia del ser humano por 
medio de la espacialización, manifestando también de este modo su corporali-
dad, demuestra por qué, según el autor, “Yo no me encuentro situado junto a 
mi cuerpo como la consciencia trascendental”37, sino que estoy “al mismo nivel 
que el mundo a través de mi cuerpo y mi cuerpo es mi propia voluminosidad 
primordial, que sólo yo soy capaz de ocupar en tanto la experimento en un modo 
que no se parece a ningún otro”38.

De este modo, es también el lugar donde son ejercitadas las disposiciones y 
habilidades: “experimentarse uno mismo como cuerpo es medirse con respec-
to a las tareas que no son cognoscitivas en primer lugar, sino de acción, a las 
que depende esencialmente la percepción”39. Es decir, nos somos dados para la 
existencia y el cuerpo es el lugar para esa potencialidad: nos somos dados corpo-
ralmente para la praxis. Pero actuar no es actuar sobre el cuerpo propio (como 
instrumentalmente), sino que toda acción es corpórea: toda acción presupone 
al cuerpo como sujeto de la acción, pues el único sujeto agente es el agente 
encarnado (embodied), el sujeto corporal, mí-mismo-en-tanto-cuerpo (myself-as-
body)40. Esto se debe a que, según Romano, “yo no estoy «en» mi cuerpo de un 
modo misterioso (…), sino que soy mi cuerpo”41. Somos los sujetos de la acción 
y “de ninguna manera lo es un Ego distinto del cuerpo que tuviera que ejercer 
una agencia misteriosa sobre él”42. Ser consciente y ser una consciencia no es lo 

psicosomática: un proceso psíquico, corporal, estesiológico y atencional actualizante. Así 
también, el no-mostrarse latente (potencial) en el estado de sueño, actualizado atencional e 
intencionalmente en el estado de vigilia, en términos relativos a diversos lugares de nuestra 
corporalidad. 
37   Ibid., 461.
38   Ibid.
39   Ibid. 
40   Cf. Ibid., 462-463.
41   Ibid., 463.
42   Ibid. En cuanto a la intersubjetividad, afirma que las otras subjetividades corporalmente 
aparecidas no pueden ser agotadas por la descripción. “Con seguridad, son también un con-
junto de capacidades y disposiciones que exceden cualquier mero «dado» corporalmente”; 
Ibid., 467. Asimismo, tampoco debemos reificar la consciencia de otros, puesto que “uno 
debe decir de los otros lo que dice de uno mismo: ser consciente no significa ser una cons-
ciencia”; Ibid. No sólo es criticable el existencialismo sujeto a tal escepticismo que se torna 
incapaz de avanzar desde los efectos hacia sus causas, sino que este sugiere una antropología 
casi nula, casi vacía, únicamente descripta bajo términos fenomenistas de “lo aparente”: esto 
es, aquello que puedo de los otros percibir, aquello que criticaba Scheler, que solo nos es dado 
de los otros sus cuerpos, sus alteraciones, sus movimientos; cf. Scheler, M. (1973). Wesen und 
formen der Sympathie. Bern, Francke, 238.



Por qué el cuerpo vivido sí existe, II: la antropología del cuerpo vivido y ...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

207

mismo para el autor, puesto que la segunda no es algún tipo de cosa que en el 
mundo tenga espacio: no existe una «una consciencia», sino “un sujeto corporal 
dotado con varias aptitudes y, entre ellas, la de ser consciente de su mundo cir-
cundante y de aquellos que en él tienen lugar”43.

Romano recupera una cita de Husserl en el segundo libro de las Ideas, en que 
Husserl afirma lo siguiente: “está comprendido el hombre entero con cuerpo y 
alma. De ahí que pueda muy bien decirse yo no soy mi cuerpo, sino yo tengo 
mi cuerpo; yo no soy un alma, sino yo tengo un alma”44. Romano lee en ello 
una reformulación de la distinción cartesiana entre res cogitans y res extensa, es 
decir, una yuxtaposición extrínseca entre el alma o la consciencia, identificada 
con el Yo, y el cuerpo, identificado con la extensión dimensible (corpus meum 
sive me totum). De este modo, pretende desechar la noción de Leib. Sin embargo, 
esta lectura es pobre, ya que podemos encontrar en ella otro sentido que refiera 
a la realidad compleja de nuestro cuerpo: que el Leib se funde análogamente 
en nuestro acceso directo en primera persona a nuestra corporalidad, que exi-
ge (como condición de posibilidad) una naturaleza unitaria corpóreo-anímica 
humana y que así dé cuenta fenomenológicamente de la unidad intrínseca de 
cuerpo y mente45.

Consideramos que aquí se encuentra una de las claves fundamentales de la 
problemática que lleva al intento de afirmar la inexistencia del cuerpo vivido, 
y esta es: la identificación del cuerpo vivido como Yo, res cogitans y mente, 
frente al cuerpo objetivo como sí mismo, res extensa y cuerpo fisiológico. Por el 
contrario, el ser humano es más que su cuerpo y su mente y, debido a su uni-
dad intrínseca, su subjetividad no prescinde, sino que la integra y se conforma 
sobre su corporalidad46. En este sentido, nos hallamos con el requerimiento 

43   Cf. Romano, C. “After the Lived-body”, 467.
44   Husserl, E. (2005). Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica. 
México, Fondo de Cultura Económica, 128 [Husserl, E. (1991). Ideen zu einer reinen Phäno-
menologie, Zweites Buch. Dordrecht-Boston-London, Kluwer, 212; (1952). Hua IV. Phänom-
enologisches Untersuchungen zur Konstitution. Den Haag, Martinus Nijhof ]. citado por Roma-
no en “Por qué el cuerpo vivido no existe”, 122.
45   Esta es la concepción antropológica clásica sintetizada como anima mea non est ego, men-
cionada por Tomás de Aquino en Super I Epistolam B. Pauli ad Corinthios lectura, XI, lect. 2; 
recuperada por Lombo, J. A.; Giménez Amaya, J. M. (2015). “Cuerpo viviente y cuerpo 
vivido. Algunas reflexiones desde la antropología filosófica”, en Naturaleza y Libertad. Revista 
de estudios interdisciplinares, 5, 368.
46   Ibid., 360. En el sentido de trascenderla siendo siempre sí mismo, cuerpo y mente. Esto 
ha sido lo tradicionalmente sostenidos por el hilemorfismo y el realismo. Sin embargo, con 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas208

de esclarecer cómo comprende al ser humano Claude Romano a través de 1) 
la relación cuerpo-mente y 2) la relación cuerpo-Yo. Atendiendo a que ambas 
relaciones son mutuamente dependientes, comenzaremos con el tratamiento de 
la segunda de ellas.

1.3. En torno a la relación entre Yo y corporeidad

Consideramos junto a Romano que es el ser humano como un todo el que 
se manifiesta precisamente en su corporalidad (con su extensión, duración, loca-
lización, entre otros)47. Sin embargo, existe cierta simpleza en la descripción del 
pensador respecto de la interacción del ser humano a través de su corporalidad, 
esto es, según afirma, el cuerpo en cuanto adosado con ciertas capacidades, 
deseos y experiencias. Lejos de esto, el dinamismo psicosomático manifiesta la 
propia interioridad en su complejidad, permitiendo la vinculación con otros y 
la experiencia social, cultural, histórica48.

Romano ha reconocido con certeza que el cuerpo viviente “no es una sus-
tancia material que reciba y soporte la actividad” del alma o el Yo49. A pesar de 
ello, no ha dado cuenta de cómo es posible la completitud humana y, aún más, 
le es imposible en su formulación presentar cómo puede tenerse experiencia 
profunda de la propia unidad, puesto que ha deslegitimado todo tipo de unión50. 
La experiencia propia del Yo parece siempre poder distinguirse de la corporali-
dad, pero en sus expresiones parecen identificarse excesivamente a través de ésta 
última, oscureciéndose la relación entre los eventos/actos mentales (cognitivos, 

prejuicio afirma con desprecio Romano: “el realismo que ve en ello [la construcción teorética] 
una fiel representación de la realidad inaccesible a través de otros sentidos”; cf. Romano, C. 
“After the Lived-body, 450.
47   Cf. Lombo, J. A.; Giménez Amaya, J. M. “Cuerpo viviente y cuerpo vivido”, 364.
48   Cf. Ibid.
49   Ibid. Se trata de una comprensión del cuerpo como sustancia material.
50   Cf. Ibid. En este sentido, los autores citados recuperan lo mencionado por J. Vicente 
Arregui y J. Choza, en torno a la posibilidad, superadora de la perspectiva del pensador 
francés, de considerar al cuerpo: en tanto modos de observar al cuerpo, 1) interioridad o 
cuerpo vivido y 2) exterioridad o cuerpo sujeto a cambios físicos; y en tanto enfoques, 3) 
objetivo o cuerpo en cuanto diverso del sujeto y 4) subjetivo o cuerpo propio; cf. Ibid., 365; 
Arregui, J. V.; Choza, J. (1992). Filosofía del hombre. Una antropología de la intimidad. 
Madrid, Rialp, 127-128. 



Por qué el cuerpo vivido sí existe, II: la antropología del cuerpo vivido y ...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

209

afectivos, aquellos a los que tenemos acceso fenomenológico en primera persona 
y de manera privada) con los (físico-)corpóreos.

Al igual que Romano, comprendemos que “el cuerpo es el carácter extenso 
del ser humano, y no es una realidad viviente con independencia de él”51. Sin 
embargo, el dinamismo no creemos que sea holístico-unitario como afirma el 
fenomenólogo, sino que cuerpo y mente son la misma cosa en tanto ser huma-
no, mas no en tanto principios de dinamismo52. Asimismo, el cuerpo y el Yo no 
pueden identificarse por completo, aunque el primero no pueda existir ni obrar 
por sí mismo y, a la vez, manifieste al segundo posibilitándole el acceso al mundo 
y a los otros53. Mas, “la relación entre el cuerpo y el yo parece ser de identidad, 
pero esto sería contradictorio”54. Si el Yo no fuera más que cuerpo, no existiría 
subjetividad alguna, sino mera extensión u objetividad: si fuera cierto que no 
hay ningún tipo de distancia, como sostiene Romano, entre la corporalidad y el 
Yo, “no habría actividad del yo sobre el mundo sino tan solo del mundo sobre 
el yo. El sujeto no sería más que una cosa entre otras cosas”55. Por tanto, el Yo, 
la persona, debe ser más que el cuerpo y que el alma: quiere decirse con ello, su 
conjunción intrínseca, sólo distinguiéndose alma y cuerpo por distinción ideal. 
Así, “el Yo trasciende el propio cuerpo y puede objetivarlo” y vivenciarlo56. Se 
trata del Yo corpóreo presente en el mundo y capaz de experienciar(se).

Refiriéndose a la praxis humana, el fenomenólogo de la Sorbona asegura 
que el cuerpo fenomenal se da a sí mismo mediante aquella primer. Esto a tal 
punto que podemos llamarlo, con Husserl, el órgano de un «Yo puedo», bajo 
la condición de comprender el ejercicio de esta potencialidad o capacidad del 
siguiente modo57: “Yo únicamente puedo actuar en mi cuerpo (en el sentido de 
una acción transitiva) si ya poseo un cuerpo capaz de actuar por sí mismo (…), y 
consecuentemente, un cuerpo con el que soy uno”58. Por tanto, la acción espon-
tánea no es una acción transitiva o una acción en algo, ni reflexiva (una acción 
de un sujeto sobre sí mismo como objeto), sino una intransitiva en que soy el 

51   Lombo, J. A.; Giménez Amaya, J. M. “Cuerpo viviente y cuerpo vivido”, 366.
52   Cf. Ibid.
53   Cf. Ibid., 367.
54   Ibid.
55   Ibid., 367-368.
56   Ibid., 368.
57   Cf. Romano, C. “After the Lived-body”, 461-462.
58   Ibid., 462.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas210

único sujeto encarnado de acción sin actuar sobre mí como otro, pudiéndose 
llamar esto «auto-moción» (o, mejor, locomoción)59.

Nuevamente, la formulación intenta ser una alternativa que rechace tanto al 
materialismo naturalista como al dualismo cartesiano. No obstante, el carácter 
extremo de su salida no se debe a que no pueda ser comprendida la praxis como 
manifestación del vínculo Yo-cuerpo de otro modo, sino a sus propios princi-
pios apriorísticos radicales. Contra esto, consideramos completamente admisible 
que, en la experiencia ordinaria, podamos vivenciarnos como causas agentes de 
nuestros propios actos, los que podemos con certeza llamar libres o voluntarios. 
Puesto que poseemos clara experiencia de nuestro Yo personal, es que podemos 
ser causa en el mundo, pudiendo mover nuestra corporeidad accionando en nues-
tro entorno60. Nuestro Yo (nosotros mismos), con nuestra identidad particular61 
y nuestra autoconsciencia en el obrar, actúa conforme a leyes físicas (dirigiendo 
el propio cuerpo, manipulando objetos y modificando objetos externos no de un 
modo cualesquiera), poseyendo así experiencia subjetiva de una influencia real 
en las alteraciones físicas del mundo que nos circunda62.

Obramos conforme a nuestros deseos, gustos y amores, atendiendo a medios 
y fines, valores y bienes. “Podemos decir que actuamos en función de algo que 
amamos (bienes) y de acuerdo con ciertas razones subsiguientes (lo que nos per-
mite conseguir o mantener esos bienes”63. Es decir, podemos auto-determinarnos, 
por nuestro Yo, decidiendo actuar de un modo específico, implicando esto una 
gestión por y en nuestro cuerpo64. Estos movimientos que determinamos, son 
alteraciones nuevas a partir de eventos previos en los que concurre el Yo65. Así 
entendido, el Yo no se identifica con la mente y su acción no es meramente 

59   Cf. Ibid., 462-463.
60   Cf. Sanguineti, J.J. (2019). “El yo como causa”, en Cuerpo, mente y ser personal. Rosario, 
Ed. Logos Ar., 119.
61   Esta identidad no es representable de modo observacional bajo el método empírico de las 
ciencias naturales; cf. Ibid., 127; Jonas, H. (1982). The Phenomenon of Life. Chicago-London, 
The University of Chicago Press, 64-92.
62   Cf. Ibid., 119-120.
63   Ibid., 120.
64   Cf. Ibid.
65   Esto no implica mecanicismo naturalista alguno, sino que manifiesta la causalidad siste-
mática relativa a un margen de posibilidades dependiente de una identidad en específico. Esta 
sistematicidad no es simple y unívoca, sino más bien compleja, puesto que en ella intervienen 
niveles varios de causalidad y resultados dinámicos de plazos menores o mayores; cf. Ibid., 
122-123.



Por qué el cuerpo vivido sí existe, II: la antropología del cuerpo vivido y ...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

211

«sobre el cuerpo», sino que las alteraciones que determina son en, con y por el sí 
mismo, es decir, la totalidad subjetiva que comprende los diversos grados de la 
vida humana. Se trata de la persona total, con indiferencia de si es autoconsciente 
en acto y en cuanto dotada de potencialidad natural de alcanzar una vida inte-
lectual autoconsciente y libre, por la que somos capaces de afirmar «Yo puedo»66.

El Yo en tanto sí mismo autoconsciente, es decir, en tanto capaz de auto-
gestión (volitiva), se identifica con la totalidad personal, con la propia persona, 
coincidiendo con ella misma e incluyendo, por tanto, la totalidad del cuerpo67. 
De esta manera, al modo de una analogía esencial (cum fundamento in re) pode-
mos distinguirlo del sí mismo total, que es a su vez factible de distinción en 
términos de sí mismo humano profundo natural y sí mismo psíquico intencio-
nal68. Esto último, en virtud de la constitución psicobiológica que, al modo de 
causa estructural, permite la emergencia de la vida intencional (no entendida 
meramente en términos apriorísticos objetivantes). Este poder, no extrínseco ni 
sobreañadido del sí mismo (autós, seipsum, self, Selbst), es principio de su propia 
praxis, conteniendo en ella todo el conjunto diferenciado de operaciones cuyo 
objeto es el propio beneficio natural y aquellas relativas a la interacción ambien-
tal69. El conjunto mencionado es variable, constantemente actualizado según 
diversas capacidades del organismo viviente y, en tanto sujetos, relacionado a 
los actos psicosomáticos como las sensaciones, percepciones, emociones, senti-
mientos y todo tipo de especies cognitivas, es decir, a los eventos psíquicos a los 
que poseemos acceso inmediato fenoménico, a partir de los cuales es dispuesta 
la praxis en un modo intencional específico70.

Poseyendo estas vivencias fenomenológicas, experimentamos también nuestro 
cuerpo como propio y disponemos de él en tanto dispuesto para la motricidad71. 

66   En este sentido, tal como Romano bien afirma, si fuéramos privados de la propia poten-
cialidad de la autoconsciencia, no seríamos reducidos a una conciencia angelical o a un puro 
Yo trascendental; cf. Romano, C. “Por qué el cuerpo vivido no existe”, 132. La persona sub-
siste aún en la autoconsciencia de ser sí misma, como en el estado embrional, por ej. Esto es 
recuperado por Sanguineti, J.J. Cuerpo, mente y ser personal, 136, mencionando a otros 
autores que dan cuenta de ello como Wojtyla, K. (2003). Metafísica della persona. Milán, 
Bompiani; Gallagher, S.; Shear, J. (eds). (1999). Models of the Self. Thorverton, Imprint Aca-
demic.
67   Cf. Sanguineti, J.J. Cuerpo, mente y ser personal, 136-137.
68   Acerca de esto, ver Ibid., 131-140.
69   Cf. Ibid., 128.
70   Cf. Ibid., 128-129.
71   Cf. Ibid., 131.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas212

De este modo, bajo el tratamiento de nuestra praxis en tanto relación Yo-cuerpo 
y Yo-sí mismo, podemos proponer un modo de concepción de cuerpo vivido no 
sujeto al dualismo cartesiano, al materialismo naturalista o a la fenomenología 
radical de la encarnación en el mundo de la vida, con sus obstáculos propios. A 
la vez, en cuanto es posible dar cuenta del «cuerpo intencional» en tanto sujeto 
que incide como agente en sus propias acciones72  – haciendo gestión de dicho 
cuerpo en vinculación a los eventos/actos psíquicos – podemos también formular 
apreciaciones en torno a la relación cuerpo-mente. Intentaremos hallar claridad 
en cuál es la posición del autor respecto de esta temática.

1.4. En torno a la relación entre mente y cuerpo

Sin escapar de la dualidad del lenguaje a través de expresiones antropológicas 
como sujeto encarnado, Romano conforma lo que podríamos llamar un monismo 
holístico fenomenal no-científico (entendiendo ciencia en sentido experimental). 
Este tipo de monismo se trata de una visión reactiva al dualismo, que rechaza la 
distinción de lo humano en elementos más o menos independientes, fundiendo 
las dimensiones humanas diversas en una unidad, “disolviendo la complejidad en 
favor de una comprensión más simple”73. Por ello, la mirada antropológica del 
pensador francés se orienta al ser humano como una totalidad, es decir, de manera 
holística, sin arrebatarle su corporalidad ni quitarle sus experiencias fenomenoló-
gicas psíquicas. Por el contrario, corporalidad y experiencias se hallan presentes 
en un único ser del que solo podemos predicar lo que de él experimentamos 
perceptualmente, siempre y cuando prescindamos de toda descripción que las 
ciencias experimentales puedan hacer a su respecto.

En la perspectiva de Romano, los eventos psíquicos o mentales se presentan 
en torno a capacidades mentales (ser-consciente), atribuibles al modo en que se 
aparecen los seres humanos y uno mismo en la experiencia cotidiana de la vida. El 
dinamismo psíquico cognitivo es relativamente independiente a la corporalidad, 

72   Esta auto-causación libre no comporta una causación total o absoluta de toda la agencia 
personal, sino que las acciones que llamamos libres son causas parciales y a la vez decisivas de 
la conducta. En el acto voluntario concurren múltiples estratos causales, como los hábitos, la 
memoria, la historicidad particular, los contextos sociales, entre otros; acerca de esto y de los 
múltiples modos interrelacionados de causación en distintos niveles de la persona humana, 
ver Ibid., 136-140.
73   Lombo, J. A.; Giménez Amaya, J. M. “Cuerpo viviente y cuerpo vivido”, 359.



Por qué el cuerpo vivido sí existe, II: la antropología del cuerpo vivido y ...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

213

puesto que es con él que conocemos fenomenológicamente, pero estando a la 
vez encarnado el sujeto que conoce. Sin embargo, con cierta oscuridad es que se 
da el evento de lo psíquico, ya que, en su intento de evitar tanto su reducción 
a lo físico como una sustancialidad pensante cartesiana, acaba por presentar las 
propiedades mentales con cierta diferencia respecto de las propiedades físicas. Así, 
menciona que podemos afirmar un cuerpo dotado de propiedades como las psí-
quicas – mientras la relación cuerpo-mente se esfuma – presentando una especie 
de vinculación modal epifenoménica: las capacidades psíquicas se manifiestan 
como modos fenomenales que surgen con cierta espontaneidad en la corporalidad 
visible.

De igual modo, por la radicalidad de sus afirmaciones, parece que no es 
posible afirmar actos mentales sin estar inheridos al cuerpo fenomenal, por lo 
que no podemos afirmar superveniencia o emergencia alguna, ni secuenciación 
causal o cronológica respecto de los eventos físicos. Ni determinación, ni condi-
cionamiento, ni orientación es posible predicar de unas respecto de las otras, sino 
únicamente que gozan de un sentido o significancia compartida en su mostrarse 
en el mundo de la vida. Asimismo, el dinamismo respecto de lo afectivo no es, 
más allá de su dualismo estesiológico estratificado (en razón de interioridad o 
exterioridad según las cualidades primarias o secundarias), psíquico o físico, 
sino uno solo (psicofísico); un sentir que a la vez es afección corporal y afección 
mental. Esto evidencia el monismo, puesto que no hay interacción o causalidad 
entre la percepción sensible corpórea y la sensibilidad egocéntrica íntima.

En algún modo, podríamos llegar a afirmar que se halla una especie de inte-
raccionismo horizontal entre eventos psíquicos y físicos, en cuanto los primeros 
se dan con los segundos en un único y simple evento fenomenal psicosomático 
cuyas propiedades son, a la vez, físicas, en tanto brindan experiencia sensible, y 
mentales, en cuanto ofrecen significados interpretables por la actividad conscien-
te. Así se intenta salvaguardar la posibilidad del conocimiento fenomenológico 
radical a costa de una reducción antropológica profunda. De cualquier modo, 
esto recae nuevamente en el principio epistemológico, fenomenológico y onto-
lógico de la percepción en el mundo de la vida que el autor ha asumido también 
como actitud filosófica. Esto último se debe a que, así como no se afirma que 
haya mente o consciencia, con la misma arbitrariedad se asevera que sí existe un 
ser-consciente subjetivo en tanto acción intransitiva.

Esto trae diversas problemáticas, por ejemplo, en relación con la diferencia 
antropológica respecto de los animales no humanos, que sólo serían distinguibles 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas214

por poseer determinaciones fenomenales o modalidades de aparición diferentes 
en el orden de la sensibilidad fenomenal. Mientras tanto, en términos psicoso-
máticos deben entenderse como iguales, a menos que se introduzca el uso de la 
analogía, que exigiría asimismo un uso analógico para las capacidades humanas. 
Por otro lado, en su visión, las representaciones de especies cognitivas (objetos 
intencionales y qualia) recaerían en una fundamentación por parte de la per-
cepción fenoménica, debido a la escasa constitución psicológica que poseería 
el ser humano, esto es, en un enclave fenomenista. En materia lingüística y 
del conocimiento, la variabilidad de fenómenos podría permitir una relatividad 
contextual del lenguaje y de la ciencia, puesto que a cada modo de aparecer le 
correspondería una expresión lingüística y científica, por no haber fundamento 
noético y ontológico, sino solo fenomenal contextual. Toda expresión cobraría, 
a nuestro parecer, el carácter temporal indexical. En el orden ético, no sería 
necesario preguntar por la posibilidad de valores éticos, sino que, aceptado un 
criterio de bondad o maldad, todo aquel que se manifieste fenomenalmente con 
cualidades asumidas como buenas, entonces será afirmado como virtuoso sin 
necesidad de serlo. Esto es, una antropología vacía de anthropos.

Debe decirse que, si se comprende el monismo de Romano de un modo 
racionalista, y la corporalidad como modo de aparecer de los sujetos, podemos 
entonces preguntarnos con justicia si la fenomenología optará por describir la 
subjetividad corporeizada en su totalidad o se interesará por los fenómenos psí-
quicos que vivencia (en tanto brindan el sentido de la vida en el mundo). Si este 
último es el conocimiento de relevancia, puesto que nos brinda aquello que posee 
un verdadero significado existencial, ¿qué nos detiene a afirmar que el cuerpo es, 
como en términos de Leibniz, un «fenómeno bien fundado»? Mas, si optamos 
por la primera opción, ¿queda para la fenomenología únicamente la tarea de la 
descripción de modos de aparecer en la búsqueda infértil de un sentido «hipos-
tático» detrás de ellos? Esto implica un fenomenismo o un dualismo ontológico 
que Romano intenta descartar, cumpliendo su fenomenología una paradoja o 
contrasentido. A nuestro modo de ver, aquí se evidencia otra vez el fenomenismo 
existencial que limita la posición fenomenológica del autor y en que recae como 
conclusión.

La posición de Claude Romano, a fin de cuentas, no nos resulta suficiente 
para admitir el rechazo total de toda forma de distinción del cuerpo como Leib y 
Körper, sino que, por el contrario, ha presentado múltiples defectos y obstáculos. 
Es por ello que podemos afirmar, según lo que hemos expuesto hasta aquí, que el 
cuerpo vivido sí existe tanto como el cuerpo en tanto objetivo. Esto correspondería 



Por qué el cuerpo vivido sí existe, II: la antropología del cuerpo vivido y ...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

215

a diversas nociones analógicas capaces de expresar las diversas dimensiones de la 
vida humana, esto es, sus estratos fisicoquímico, biológico, neurovegetativo sin-
tiente, psíquico intencional y personal espiritual (intelectivo-volitivo). Así, pueden 
ampliarse las nociones, sin caer en distinciones sin fundamento, sino a partir de 
los diversos sentidos dados en la especificidad del ser humano, esto es, distintas 
razones formales. Ejemplos de ello son el cuerpo tomado en la perspectiva bio-
lógica (cuerpo orgánico), en tanto disponible y dispuesto para el uso voluntario 
(cuerpo voluntario), en cuanto dimensible y sujeto a las leyes físicas (cuerpo mate-
mático, cuerpo físico) y en relación a la propia subjetividad que se vivencia de 
manera encarnada (cuerpo vivido)74.

Múltiples formulaciones han dado cuenta de estos niveles de la corporeidad, 
logrando una comprensión ontológicamente fundada de la vinculación entre el 
Yo y el sí mismo, el cuerpo y la mente inmaterial75, en estas dimensiones de la 
persona humana. Evitando el monismo materialista y el dualismo psico-físico 
extrínseco, estas propuestas no reduccionistas dan cuenta de la humanidad total 
en su compleja constitución y su dinamismo psicosomático multiestratificado, 
haciendo hincapié en su complejidad, pero no desestimando la posibilidad de su 
conocimiento. Se sustenta así un inicio antropológico y psicológico que contribu-
ye a la perspectiva fenomenológica de la corporalidad viviente. Ejemplos de estas 
producciones son las elaboradas por José Ángel Lombo y José Manuel Gutiérrez, 
Juan José Sanguineti, Leonardo Polo, Karol Wojtyla o Edith Stein. Así es que, 
recobrando también el valor de la interacción entre perspectivas en primera y 
tercera persona, puede darse cuenta de la necesidad de un tratamiento filosófico 
de la mente en vinculación al acceso fenomenológico a la experiencia. De ello 
da cuenta, en cierto sentido, lo que algunos han llamado neurofenomenología76.

74   Acerca de esto, Sanguineti recupera las nociones presentadas por santo Tomás de Aquino: 
la corporeidad en virtud de su pertenencia al género substancia dimensional, o corpus sensibi-
le (de extensión y carácter empírico-mensurable); tomado en relación  con el género cantidad, 
o corpus mathematicum (tridimensional in abstracto); y en cuanto dimensión material del ser 
vivo, con adición de las perfecciones vitales vegetales, animales y humanas; cf. Sanguineti, J.J. 
Cuerpo, mente y ser personal, 88-91.
75   Para una perspectiva de la relación cuerpo-mente inmaterial no dualista ni materialista en 
una visión filosófica de la mente con fundamento ontológico, ver Sanguineti, J.J., “La mente 
inmaterial en Tomás de Aquino”, en Ibid., 99-117.
76   Acerca de esto, ver Montero Anzola, J. (2008). “La neuro-fenomenología: una reflexión 
sobre las metodologías en primera persona en el estudio de la conciencia”, en Universitas 
Philosophica, 25 51, 115-140; Escudero, J. A. (2012). “Mente y cuerpo. Las aportaciones de 
la fenomenología genética de Husserl a las nuevas ciencias cognitivas: El caso de la neuro-
fenomenología”, en Thémata. Revista de Filosofía, 46, 293-298; Noejovich, E. (2019). “El 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas216

En última instancia, estamos de acuerdo con el autor en afirmar que reflexio-
nar acerca del cuerpo desde una perspectiva fenomenológica, “lejos de ser una 
tarea simple e inmediata, en realidad nos exige repensar la historia de la filosofía 
como un todo”77. Empero, no se nos figura el objetivo de este repensar como un 
“cuestionar esa historia en la forma más radical posible y poner a prueba algunas 
de sus tesis más centrales”78, sino recobrar aquellas propuestas y posiciones que, 
por su valor sapiencial, son dignas de ser llamadas filosóficas y de ser heredadas 
bajo el título de tradición, pues, con amor a la verdad, siguen siendo capaces 
de educar nuestra conocimiento aún en desarrollo, en medio de las dificultades 
de los caminos ya andados y de los nuevos senderos aún por recorrer. Por ello, 
“el problema del cuerpo no es solo un problema, una tarea entre otras para la 
fenomenología. Es una que obliga a la fenomenología a repensarse a sí misma 
una y otra vez”79.

1.5. Conocimiento antropológico y posibilidades para la fenomenología

Hasta aquí, hemos tratado la antropología en la fenomenología existencial de 
Romano, señalando y caracterizando sus expresiones psicológico-antropológicas 
más relevantes, para luego indagar en ellas en atención al acceso fenomenológi-
co a la corporalidad y al dinamismo psicosomático de la operatividad humana. 
Atendiendo a la importancia de la relación entre el Yo y la corporalidad y el 
cuerpo y la mente, hemos sido guiado hacia el descubrimiento de nuevos obstá-
culos en el pensamiento del profesor de la Sorbona, y hacia la denominación de 
su postura como un monismo holístico fenomenal, existencial y anticientífico. 
Ahora bien, su filosofía del hombre, esclarecida en consideración de una visión 
realista de la persona humana, demuestra ciertos rasgos que delimitan no sólo el 
conocimiento antropológico, sino también las posibilidades de la fenomenología.

A nuestro modo de ver, la presentación de Romano lleva en sí el carácter de 
novedad en tanta magnitud como en el de radicalidad y dificultad, exigiendo de 
nosotros una comprensión más allá de los límites visibles de la fenomenología y, 

problema mente-cuerpo y el dualismo naturalista: bases para considerar rechazar un acer-
camiento naturalista y considerar seriamente un acercamiento fenomenológico al problema 
de la conciencia”, en Estudios de Filosofía, 17, 125-149.
77   Cf. Romano, C. “After the Lived-body”, 467-468.
78   Ibid.
79   Ibid.



Por qué el cuerpo vivido sí existe, II: la antropología del cuerpo vivido y ...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

217

muchas veces, exigiendo una iluminación desde fuera de ella para los elementos 
más oscuros y sin desarrollo global o sistemático.

Comprendemos, a fin de cuentas, que, frente a la imagen científica del mun-
do que sí existe como actitud en ciertos ámbitos de las ciencias, Romano no 
reduce el cosmos a categorías cuantitativas. Sin embargo, tampoco las propie-
dades cualitativas de la realidad hallan en su tratamiento una profundización o 
explicación. Afirmar que el mayor rasgo distintivo de la corporeidad es ser lugar 
de inherencia al mundo como sujetos es, en el mejor de los casos, una reducción 
de lo que significa el cuerpo humano. Se trata de un sometimiento a verse la 
carne como sitio en un eje de coordenadas delimitadas geométrica o intersticial-
mente y determinadas a priori. No un ser personal vinculado con el kosmos, sino 
un sujeto incrustado en un cuerpo, cuya carne o rostro no comportará jamás 
fenómeno excedente, ni será llamado por uno a recibir lo dado.

La propuesta de fenomenología radical de la encarnación no nos parece mere-
cer un desarrollo al modo de línea programática, tal como sugiere el autor, por 
encima de toda otra formulación fenomenológica del cuerpo vivido. Se trata de 
una verdadera pérdida en la potencialidad del concepto. A nuestro modo de ver, 
este no es únicamente el cuerpo como se presenta fenomenalmente a la propia 
conciencia, sino que se trata de la íntima unión entre la conciencia y el cuerpo, 
al punto de poder afirmar que no se halla un individuo psíquico y corpóreo, 
sino un individuo psicosomático en que conciencia y cuerpo se distinguen sólo 
por distinción de razón. El cuerpo sintiente y sentido, vivo y vivido, es reducido 
gravemente por el autor a cuerpo aparecido en la conciencia.

Esta visión antropológica nos posiciona en la necesidad de preguntarnos 
acerca de las actitudes fundamentales de la fenomenología, es decir, si es debido 
atender a una interacción interdisciplinar entre fenomenología y ontología o 
fenomenología y ciencias particulares. La visión de Romano presenta una visión 
rígida, inflexible y radical en estos términos, clausurando la fenomenología en sí 
misma y volviéndola súbdita del principio de carencia de presupuestos recayen-
do en un fenomenismo descriptivo. La interrogante se vuelve reflexiva hacia la 
cuestión por la fenómeno-logía, esto es, cuál es el lógos al que podemos acceder 
en, con y por los fenómenos.

Asimismo, la pregunta se torna epistemológica y ética, si nos mantenemos, 
en cierto modo, en los propios términos del autor: ¿acaso no nos hallamos con 
la necesidad de responder al rostro del otro presente en el mundo de la vida? ¿No 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas218

debemos entregarnos a sus propuestas no por la mera argumentación, sino por el 
principio ético de darnos al llamado que comporta la sabiduría de los otros y el 
aporte teórico y práctico de los que goza? Mas, no creemos que esto sea posible 
en el proyecto radical de un fenomenismo en que no haya evidencia (enárgeia), 
como acto cognitivo, que brinde al sujeto un convencimiento de la existencia y 
de las propiedades con que se manifiesta tal existencia. Esta únicamente puede 
darse admitiendo una inteligibilidad del ser de las cosas relativa a la capacidad 
intelectual del hombre (fundamento ontológico de la evidencia)80. Un cono-
cimiento evidente inmediato, que implica relación con la verdad en un acto 
subjetivo, abre la percepción hacia las posibilidades del juicio, esto es, el juicio 
perceptivo, aun sabiendo que non omne apparens est verum81.

Puesto que de otro modo la verdad sería solo un aparecer, concluimos que el 
pensamiento de Romano requeriría un tratamiento de esta cuestión. Y, ya que de 
la evidencia psicológica deriva la gnoseológica – es decir, que la posición gnoseo-
lógica de Romano se apoya en sus afirmaciones psicológico-fenomenológicas –, 
también podemos afirmar que su concepción antropológica y fenomenológica es 
la que orienta su mirada del conocimiento y la ciencia. Esta es dirigida hacia un 
pseudo-fundacionalismo fenomenológico empírico, que justifica las creencias que 
sostiene únicamente a partir de la percepción sensible de lo fenomenal. Mas, ante 
cierta insuficiencia, abre paso a cierto coherentismo argumental, para, en última 
instancia, introducir un modo de confiabilismo en la phrónesis hermenéutica.

Por ello, creemos también pertinente, para el provecho de la fenomenología, 
recobrar una concepción de ciencia no radicalmente reductiva, sino que asuma 
que “el modo de manifestarse de la verdad en cada ciencia debe ser conveniente 
a lo que cae bajo la materia de esa ciencia”82. Así, puede aceptarse que “no se 
da certeza ni puede exigirse del mismo modo en todos los discursos relativos a 
alguna temática sobre la cual razonamos”83. Por ello, nos parece que no se debe 
admitir un único punto de partida y una sola fuente de conocimiento para la 
filosofía y la fenomenología de la corporalidad, sino que es posible y adecuada la 
inserción de los estudios en metodologías con perspectiva de aceptación filosófica 
de conocimientos científicos en cuanto esgrimido como seguros84.

80   Cf. Sanguineti, J.J. Cuerpo, mente y ser personal, 46-47.
81   Cita de Tomás de Aquino (In IV Metaph., 15, 716; 9, 661-662), retomada por Ibid., 49.
82   Texto de Tomás de Aquino (In I Ethic., 3, 32), recuperado por Ibid., 79.
83   Ibid.
84   Cf. Ibid, 121. “Una de las tareas de la filosofía es la de dar una interpretación de fondo de 
los resultados científicos”; Ibid. En ningún sentido se trata de una pretensión de dem-



Por qué el cuerpo vivido sí existe, II: la antropología del cuerpo vivido y ...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

219

Conclusiones

En el discurrir de nuestra exposición hemos presentado los postulados fun-
damentales de Claude Romano en torno a la problemática de la corporalidad a 
partir de sus dos artículos relativos a esta materia, atendiendo también a otros 
textos del autor sobre temáticas lindantes. Consideramos sus argumentaciones, 
estableciendo algunas críticas bajo un análisis de conjunto, a fin de rechazar su 
tesis principal: el olvido de la tradicional distinción entre cuerpo vivido o Leib y 
cuerpo objetivo o Körper. Por el contrario, a nuestro parecer hemos evidenciado 
la necesidad de aceptar dichas nociones incluso en el marco de una conceptua-
lización diversa de la corporalidad. Ha sido la actitud realista respecto del ser 
humano y el ser la que nos ha motivado en variados argumentos en favor del 
término análogo de cuerpo que presentamos.

Criticar el uso cerrado de la noción de cuerpo fenomenal ha sido uno de 
nuestros objetivos, en la medida en que lográsemos desentrañar los principios que 
fundan las afirmaciones del autor francés. Para ello, nuestro intento fue aquel de 
generar, en última instancia, una visión sintética de la concepción antropológica 
de Romano, en razón de sus características básicas y su discurso fenomenológi-
co. Cotejando su exposición junto a una comprensión filosófica de la mente de 
raigambre ontológica, tratamos acerca de la posibilidad de una integración de la 
noción de cuerpo vivido en una consideración de la constitución compleja del 
ser humano.

Por ello, hemos evidenciado el punto de partida fenomenológico radical que 
se haya en la perspectiva asumida por el autor desde el inicio. Esta se manifiesta 
en el principio epistemológico (y fenomenológico-ontológico) del mundo de la 
vida o Lebenswelt. Sus afirmaciones psicológicas y antropológicas son deudoras 
de las potencialidades que tributa el autor al acceso fenomenológico en cuanto 

ostración por métodos científicos (de las ciencias naturales). Más bien, se pretende una inter-
acción interdisciplinar, por ejemplo, con las ciencias cognitivas y de la mente (neurociencias, 
neuropsicología). Estas hacen uso de conceptualizaciones tanto teóricas como empíricas de las 
ciencias naturales en vinculación a nociones psicológicas y sociales, irreductibles a ideas físi-
cas. La dificultad se acrecienta frente a la falta de rigurosidad conceptual en temáticas como 
las aquí trabajadas, y acaba por ser un obstáculo sin salida aparente al sostenerse propuestas 
reductivas. Los estudios, en este sentido, se tornan reductivos en razón de su método, y en 
ello puede caer una fenomenología radical: en una metodología incapaz de reconducirnos 
hacia el sentido, sometiendo a lo dado a una mera simplificación, carente de significancia 
profunda, por la exaltación de lo fenomenal; cf. Ibid.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas220

ceñido a dicho principio. La actitud, que a través de todo ello se manifiesta, es la 
de una radicalizada falta de presupuestos y crítica de prejuicios como exclusión 
de todo enunciado no aparecido al observador fenomenológico en el mundo de 
la vida, esto es, el principio de Voraussetzungslosigkeit.

Romano traduce esta actitud en un señalamiento del prejuicio científico 
moderno, gestor inicial de los conceptos de cuerpo como objeto. A este se deben 
tanto las posiciones materialistas como dualistas, permitiendo una única salida, 
o sea, su propia perspectiva fenomenológica, según ha afirmado el pensador. 
Sin embargo, hemos señalado las dificultades fenomenológicas que se originan 
a su alrededor, en su intento de una visión pura no-teorizante. Estos obstáculos, 
que hemos señalado por su impronta heideggeriana radicalizada, asociados a 
una reformulación – en algunos casos – de la hermenéutica de la facticidad, se 
vinculan a los siguientes elementos clave:

1.	La limitación excesiva de las fronteras de la fenomenología por un «pesi-
mismo cognoscitivo», que acentúa la falibilidad de las facultades humanas. 
Esto se visualiza en su comprensión mediatizada del acceso a los fenóme-
nos, en razón de los conceptos heredados y los usos lingüísticos determi-
nativos (Sprachlichkeit).

2.	La denostación de la filosofía como ciencia sapiencial, reduciéndola a la 
fenomenología radical y una práctica meramente argumental. Esto se mani-
fiesta en cierto desprecio de lo teórico-científico y sobrevaloración de la 
experiencia preteórica como ámbito originario del conocimiento científico, 
que aquello primero únicamente perturba y corrompe.

3.	La sujeción del sentido de lo dado y de la actividad humana al apriorismo 
de la experiencia sensible en el mundo de la vida (la mundanización como 
condición de posibilidad en que mundo y sujeto son imbricados). Este pos-
tulado ha sido puesto en interacción con la hermenéutica de la facticidad 
heideggeriana, subrayando la relevancia de la experiencia de la evidencia, 
la intuición hermenéutica y la planificación o cumplimiento (Erfüllung) 
sostenidas por Heidegger, que en absoluto son afirmadas por Romano, ni 
siquiera en un modo renovado. Esto contrae una fenomenología funda-
mental incapaz de indagar en el ente en cuanto ente y en lo dado más allá 
de la fenomenalización.



Por qué el cuerpo vivido sí existe, II: la antropología del cuerpo vivido y ...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

221

4.	La oscuridad de su doctrina respecto de las esencias y nuestra relación cog-
noscitiva y personal con ellas, únicamente comprensible bajo un imperativo 
de los conceptos apriorísticos subjetivos. Así, se rechaza el conocimiento del 
horizonte propio de lo dado con su sentido en razón de la fenomenalidad 
como modalidad de apariencia de las cosas. Este modelo hermenéutico-
lingüístico, en que los sentidos que se nos representan son únicamente 
composiciones lógico-fenomenológicas a partir de datos sensibles, lo hemos 
llamado fenomenismo.

Estos elementos, que manifiestan la desmedida radicalización de las actitudes 
y principios esgrimidos por Romano con toda anterioridad al discurrir filosófi-
co, atraviesan con rigurosidad las centrales afirmaciones antropológicas que el 
fenomenólogo brinda. Estas han sido expuestas y contraargumentadas hacia la 
mitad de la primera parte de nuestro desarrollo, demostrando sus caminos sin 
salida y sus contradicciones o, al menos, sus graves dificultades.

El análisis que mencionamos ha tenido en cuenta también la descripción 
del autor respecto de la corporalidad según Husserl y de la sensibilidad según 
aquel primero. Esta descripción nos ha conducido a reafirmar una de nuestras 
tesis: que el autor no ha logrado superar una interpretación propia de los textos 
husserlianos, ni ha conformado una posición propia capaz de evidenciar la nece-
sidad de rechazar la propuesta husserliana en favor de su posición basada en la 
sensibilidad y la argumentación. Por el contrario, creemos que ha sido posible 
demostrar la necesidad de una perspectiva más amplia, capaz de dar cuenta de 
los variados niveles ontológicos del ser y su expresión conceptual analógica. 
Los rasgos y características considerados en torno al enfoque fenomenológico 
de Romano fueron especialmente tratados en el aspecto antropológico de su 
filosofía, a fin de esclarecer cómo son comprendidas las relaciones entre Yo y sí 
mismo y cuerpo y mente. Así, el acceso fenomenológico a la corporalidad nos 
detuvo en el dinamismo psicosomático humano a fin de dar cuenta de su uni-
dad. Finalmente, hemos señalado ciertas consecuencias que la visión radical de 
Romano trae aparejadas para la fenomenología. 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas222

Bibliografía

Arregui, J. V. y J. Choza. (1992). Filosofía del hombre. Una antropología de la intimi-
dad. Madrid, Rialp.

Escudero, J. A. (2012). “Mente y cuerpo. Las aportaciones de la fenomenología gené-
tica de Husserl a las nuevas ciencias cognitivas: El caso de la neurofenomenología”, 
en Thémata. Revista de Filosofía, 46, 293-298.

Gallagher, S. & J. Shear. (eds.). (1999). Models of the Self. Thorverton, Imprint 
Academic.

Giménez Amaya, J. M. y J. A. Lombo. (2015). “Cuerpo viviente y cuerpo vivido: algu-
nas reflexiones desde la antropología filosófica”, en Naturaleza y libertad. Revista de 
estudios interdisciplinares, V, 357-385.

Heidegger, M. (1987). GA 56/57.- Zur Bestimmung der Philosophie 1. Die Idee der 
Philosophie und das Weltanschauungsprolem (KNS 1919) 2. Phänomenologie und 
transzendentale Wertphilosophie (SS 1919) 3. Anhang: Über das Wesen der Universität 
und des akademischen Studiums (SS 1919), editado por Bern Heimbüchel, [Primer 
curso traducido por Jesús Adrián Escudero como (2005). La idea de la filosofía y el 
problema de la concepción del mundo. Barcelona, Herder].

Husserl, E. (2005). Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomeno-
lógica. Libro segundo. Investigaciones fenomenológicas sobre la constitución. México, 
UNAM-Instituto de Investigaciones Filosóficas; (2005). Ideas relativas a una feno-
menología pura y una filosofía fenomenológica. México, Fondo de Cultura Económi-
ca. [(1991). Ideen zur einer reinen Phänomenologie, Zweites Buch. Dordrecht-Bos-
ton-London, Kluwer; Hua IV. Phänomenologisches Untersuchungen zur Konstitution. 
Den Haag, Martinus Nijhof ].

Jonas, H. (1982). The Phenomenon of Life. Chicago-London, The University of Chica-
go Press.

Kant, I. (1998). Crítica de la razón pura. México, Ed. Porrúa.

Montero Anzola, J. (2008). “La neuro-fenomenología: una reflexión sobre las met-
odologías en primera persona en el estudio de la conciencia”, en Universitas Philo-
sophica, 25 51, 115-140.

Noejovich, E. (2019). “El problema mente-cuerpo y el dualismo naturalista: bases 
para considerar rechazar un acercamiento naturalista y considerar seriamente un 
acercamiento fenomenológico al problema de la conciencia”, en Estudios de Filo-
sofía, 17, 125-149.

Rodríguez, R. (2019). La transformación hermenéutica de la filosofía: una interpretación 
de la obra temprana de Heidegger. San Martín: UNSAM Edita.



Por qué el cuerpo vivido sí existe, II: la antropología del cuerpo vivido y ...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madrid

223

Romano, C. (2012). “Esencia y modalidad: Husserl y Kripke”, en Tópicos. Revista 
de Filosofía de Santa Fe, 23/24, 85-110. DOI: https://doi.org/10.14409/topicos.
v0i23.7559 

— (2016). “After the Lived-body. Translation by Samuel Webb”. Continental Review 49 
(4), 445-468.

— (2021). “Por qué el cuerpo vivido no existe. Traducción de Elkin Gutiérrez”. Aporía. 
Revista Internacional de Investigaciones Filosóficas, 20, 120-136.

Salinas, G. S. (2024). “Por qué el cuerpo vivido sí existe I. Críticas al pensamiento 
existencialista de Claude Romano”. Investigaciones Fenomenológicas, 21, 145-177. 
DOI: https://doi.org/10.5944/rif.21.2024.40033

Sanguineti, J. J. (2019). Cuerpo, mente y ser personal. Rosario: Ed. Logos Ar.

Spinoza, B. (1980). Ética demostrada según el orden geométrico. Madrid, Ed. Orbis.

Wojtyla, K. (2003). Metafisica della persona. Milán, Bompiani. 

Recibido 22-02-2024

Aceptado 23-07-2024

https://doi.org/10.14409/topicos.v0i23.7559
https://doi.org/10.14409/topicos.v0i23.7559
https://doi.org/10.5944/rif.21.2024.40033

