POR QUE EL CUERPO VIVIDO SI EXISTE II:

LA ANTROPOLOGIA DEL CUERPO VIVIDO Y

EL PROBLEMA MENTE-CUERPO EN CLAUDE
ROMANO

WHY THE LIVED-BODY DOES EXIST II: CLAUDE
ROMANO ON THE ANTHROPOLOGY OF LIVED-
BODY AND THE MIND-BODY PROBLEM

Guillermo SANTIAGO SALINAS
Universidad FASTA
guillermosalinas@ufasta.edu.ar

ReSUMEN: La previa exposicion, Por qué el cuerpo vivido si existe, I: Criticas al pen-
samiento existencialista de Claude Romano, comprendia como objeto la presentacién
de ciertas criticas desarrolladas a partir del andlisis de los argumentos del mencionado
autor. Se presenta una continuacién conformada por una exposicién sintética de las
posibilidades que existen para el tratamiento fenomenoldgico, antropolégico y onto-
légico del concepto de cuerpo vivido (Leib). Asimismo, a partir de la descripcién de
la antropologia del cuerpo vivido sostenida por Romano, se evidencia la relevancia del
uso de dicha nocién andloga para la filosofia de la mente y las ciencias cognitivas y la
comprensién del ser humano y su totalidad integral.

PALABRAS CLAVE: nueva fenomenologfa francesa, problema mente/cuerpo, antropo-
logia, ontologfa, filosofia de la mente y las ciencias cognitivas.

AssTrACT: The previous exhibition, Why the Lived-body does exist, I: Critiques on
Claude Romano’s existentialist thought, included as its object the presentation of certain
criticisms developed from the analysis of the aforementioned author’s arguments. A
continuation consisting of a synthetic exposition of the possibilities that exist for the
phenomenological, anthropological and ontological treatment of the concept of lived-
body (Leib) is presented. Likewise, since the description of Romano’s anthropology of
lived-body, the relevance of the use of the mentioned analogous notion in philosophy
of mind and cognitive sciences, and towards the understanding of the human being in
its integral totality is evidenced.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madlrid



198 | GUILLERMO SANTIAGO SALINAS

Keyworps: New French Phenomenology, Mind/Body Problem, Anthropology,
Ontology, Philosophy of Mind and Cognitive Sciences.

1. La antropologia en la fenomenologia existencial de Claude
Romano

Esta investigacién tiene lugar como la continuacién de un articulo previo,
publicado en la revista Investigaciones Fenomenoldgicas e intitulado Por qué el
cuerpo vivido si existe 1. Criticas al pensamiento existencialista de Claude Romano'.
En esa primera parte de nuestra exposicion, analizamos ciertas obras del autor
francés referentes a la problemitica de la corporalidad en perspectiva fenome-
noldgica. Contra la posicién del autor, argumentamos en favor de la existencia y
del uso de la distincién fenomenolégica de Leib y Kérper, remarcando la impor-
tancia de la aplicacion de dichas nociones. En aquellas primeras criticas, hemos
demostrado — al menos parcialmente — la legitimidad de los conceptos fenome-
noldgicos sobre la corporalidad. Para ello, hemos puesto en juicio los principios
epistemoldgicos de la perspectiva fenomenoldgica radical del Lebenswelt sostenida
por Romano. Ahora bien, es necesaria una visién sintética que dé cuenta de la
legitimidad de las nociones fenomenoldgicas llevadas a juicio por Romano. Esta
segunda exposicion pretende erigir dicha perspectiva sintética.

Como hemos presentado en la parte primera de nuestra exposicién, la cor-
poralidad (corporéité) — segtin es senalada por el autor francés — se enmarca en
su proyecto de una verdadera fenomenologia del cuerpo: aquella que abandone
la distincién misma de Leib y Korper y todos sus sustitutos®. “No hay cuestion
mids urgente en fenomenologia que la cuestién del cuerpo propio [corps propre],
tal como fue nombrado desde Husser]™. Este concepto, afirma, ha sido tomado
como autoevidente y se limita a la consideracién de los modos en que dicho
término puede promover contribuciones cientifico-positivas*

! Cf. Salinas, G. S. (2024). “Por qué el cuerpo vivido si existe I. Criticas al pensamiento

existencialista de Claude Romano”, en Investigaciones Fenomenoldgicas, 21, 145-177.

2 Cf. Romano, C. (2021). “Por qué el cuerpo vivido no existe. Traduccién de Elkin Gutié-
trez’, en Aporia. Revista Internacional de Investigaciones Filosdficas, 20, 128-129.

> Romano, C. (2016). “After the Lived-body. Translation by Samuel Webb”, en Continental
Review, 49 4, 445.

* Cf. Ibid.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madyrid



POR QUE EL CUERPO VIVIDO S{ EXISTE, II: LA ANTROPOLOG{A DEL CUERPO VIVIDO Y ... 1 199

Partiendo de una nocién radical de mundo de la vida (monde de la vie), el
pensador francés afirma que hay un solo cuerpo, que no es ni el objeto de la
fisiologia ni el «objeto subjetivo» sostenido por Husserl: “en el mundo de la
vida, solo hay un cuerpo que soy yo, y ese cuerpo me parece perfectamente
ubicado en el mundo y perfectamente separado por los limites de todos los
cuerpos circundantes™. El cuerpo propio es percibido desde un principio como
propio sin necesidad de objetivacién en ningin sentido. Se nos revela desde el
comienzo como “la ubicacién primordial que ocupo en primer lugar en virtud
de la diferencia entre la sensibilidad con la que me relaciono con este cuerpo y
mi sensibilidad en general con el mundo que me rodea™. Este corps propre ocupa
un volumen espacial cuyo lugar estd dentro del mundo — entre las cosas —, aun
con su propia intimidad situada en el Lebenswelt: se trata de “una manera en que
me paro en un lugar dado dentro de un entorno percibido, ya que el limite de
mi cuerpo es el comienzo de las cosas™.

Ast, la nocién de cuerpo propio acunada por Romano se debe a otro térmi-
no previo al que refiere, esto es, al espacio, sitio, lugar o volumen ocupado, en
tanto originariamente estructurado por diferencias espaciales. Es la espacialidad
primordial del cuerpo, dependiente esencialmente de él. El cuerpo fenomenal
estd estructurado espacialmente de modo que las sensaciones afectivas, a las que
hicimos referencia anteriormente, se originan de manera espontinea encontrando
localizacién por si mismas®. Ubicado espacialmente por su propio margen de
referencia inicialmente orientado, este cuerpo con limites definidos que somos,
posee un peso, una inercia, lugar de inherencia en el mundo como sujetos esen-
cialmente encarnados, sujetos de percepcién ecoldgicos, tributarios del mundo
en su propio ser, con acceso inmediato a la propia espacialidad’.

De este modo pretende el filésofo galo romper — segtin su concepcién his-
térico-filoséfica — con la tradicién de la ciencia y la filosofia modernas, las que
han escindido la naturaleza material externa y la mente (o Leib): abandonando la
distincién entre cuerpo vivido y objetivo, que es una consecuencia de la acepta-
cién de dicha escisién'. El cuerpo fenomenal es un cuerpo en primera persona,

Romano, C. “Por qué el cuerpo vivido no existe”, 127.

Cft. Ibid., 129.

1bid., 133-134.

Cf. Ibid., 134; Romano, C. “After the Lived-body”, 456; 460.

Cf. Romano, C. “Por qué el cuerpo vivido no existe”, 130; 135-136; Romano, C. “After
the Lived-body”, 461.

10 Cf. Romano, C. “Por qué el cuerpo vivido no existe”, 124.

v o N o W

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 33 - 55. UNED, Madlrid



200 | GUILLERMO SANTIAGO SALINAS

fenomenoldgico, sitio en que se manifiestan la sensaciones afectivas egocéntricas,
que se presenta siempre como distinto del resto'!. “Debido a que mi cuerpo
me es dado desde el principio como perteneciente al registro de sensibilidad
afectiva es absolutamente distinto de todo lo que no es y precisamente no es un
«objeto»”'?. Es decir, su referencia para ser dado es la sensibilidad, puesto que
esto ocupa el lugar en que estoy sin que nadie mds pueda ocuparlo: “es el «aqui»
de mi presencia a las cosas™".

Por el contrario, la encarnacién se nos revela como la experiencia caracteri-
zada principalmente por carecer de contraparte o correlato objetivos, es decir,
no hay distancia entre Yo y mi mismo, como, por ejemplo, cuando siento la
opresién en el pecho por ansiedad'®. Dotado también de materialidad, facti-
ble de ser afectado por otros objetos, no es concebible como cuerpo espacial o
mundano, segin afirma Romano, puesto que lo experimentamos directamente
como nuestro. Es nuestra posicién central de referencia, que experimentamos,
mids bien, como nosotros, puesto que es nuestra presencia en y para el mundo
(dans le monde et au monde)®.

Enmarcada en la idealizacién de objetividad de la moderna filosofia natural,
la divisién entre naturaleza fisica y mente ha permitido tinicamente dos salidas:
1) el monismo propio del naturalismo materialista y la reduccién de la mente a
“materia concibiendo los fenémenos mentales como puros efectos de procesos
neurofisiolégicos™'% o 2) el dualismo de raigambre gnéstica y racionalista-idea-
lista, a partir del sostenimiento de una heterogeneidad esencial que libera a la
mente del determinismo mecanicista de la naturaleza, dividiendo al hombre en
un ser sujeto corporalmente a las leyes que determinan el universo, por un lado,
y liberado mentalmente de estas, por el otro"’.

" Cf. Ibid., 130.

12 JTbid., 131.

3 JTbid.

1 Cf. Ibid., 132.; Romano, C. “After the Lived-body”, 457-458.

Cf. Romano, C. “Por qué el cuerpo vivido no existe”, 132; Romano, C. “After the Lived-
body”, 458-459; 465.

16 Ibid., 446.

17 Cf. Ibid. Ambas posiciones, el monismo y el dualismo, comparten la misma concepcién
del mundo y la naturaleza, segin el autor, en tanto universo material neutral, objetivo y
gobernado por leyes, que es tnica realidad autosuficiente y explicacion dltima de los fenéme-
nos mentales. Esto deja sin lugar al ser humano que, desprovisto de toda finalidad y significa-
do, sdlo puede caer en el abismo de la perplejidad y la ansiedad. Asi, retomando el prejuicio
criticado por Spinoza en el Apéndice de su Etica demostrada segiin el orden geométrico, se recae

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madyrid



POR QUE EL CUERPO VIVIDO S{ EXISTE, II: LA ANTROPOLOG{A DEL CUERPO VIVIDO Y ... 1 201

Romano sostiene que el fundamento de los errores de ambas posiciones se
encuentra en su concepcion univoca respecto del mundo, es decir, el consecuente
mito de una tnica descripcién de este tltimo y en los intereses que los subyacen.
Afirma también que, en su perspectiva fenomenoldgica radical, se encuentra una
visién del mundo (the environment [milieu] of our life) tal como se presenta: un
enfoque capaz de superar la dicotomia tedrica que nos encuentra. En nuestro
desarrollo previo, hemos presentado nuestras criticas a las bases de la propues-
ta antropoldgica existencial de Romano, estas son: el principio epistemolégico
aprioristico del Lebenswelr y las reducciones epistemolégicas, fenomenoldgicas
y ontoldgicas que este conlleva, junto a los argumentos contra la descripcién
husserliana de cuerpo vivido y la nocién fenomenista de la sensibilidad humana.
Ahora bien, consideramos necesario esclarecer también la significancia de dichos
fundamentos atendiendo a un enfoque ontoldgico de la relacién cuerpo-mente.
Este dltimo, segtin su adecuacion, serd capaz de integrar y fundamentar la nocién
fenomenoldgica de cuerpo vivido a una comprensién de los grados del ser y de la
vida, pudiendo dar cuenta de las operaciones cognitivas, afectivas y conductuales
analizadas por la filosofia de la mente.

Segtin Romano, nuestro acceso fenomenoldgico y nuestras construcciones
teoréticas respecto del mundo y de la corporalidad, estin determinados por nues-
tros esquemas conceptuales mentales y los usos lingiiisticos relativos a ellos®.
De alli, la confusién en torno al mundo — como cifrado por una infraestructura
matemdtica —y al cuerpo como objetivo o Korper. Sin embargo, aquellas primeras
son dependientes por origen a la experiencia pre-tedrica ingenua del mundo y
nosotros mismos'?. La interrogante que se nos presenta es, por tanto, qué puede
acaso aportarnos la descripcion del anthropos dado en el nivel ingenuo primario al

en una visién univoca de lo existente considerando toda finalidad y sentido como proyeccién
antropomorfica y alienante de la naturaleza; cf. Romano, C. “After the Lived-body”, 446-
447; Spinoza, B. (1980). Etica demostrada segiin el orden geométrico. Madrid, Ed. Orbis,
62-68. Asimismo, menciona que la ruina de ambas posiciones, asociadas al positivismo, es
traida gracias al reconocimiento de que “no hay tal cosa como la «realidad» en este singular
sentido, porque no hay tal cosa como la (una y tnica) descripcién del mundo”; Romano, C.
“After the Lived-body”, 448. Por un lado, consideramos injusta la dependencia de lo ontolé-
gico a lo lingiiistico, signada por la Sprachlichkeit sostenida por el autor y aplicada a las cien-
cias al modo de un giro trascendental copernicano como el presentado por Kant (cf. K7V,
Prélogo B [Kant, 1. (1998). Critica de la razén pura. México, Ed. Porrta, 11-25]). Por otro
lado, estas afirmaciones no arriban sino a un escepticismo y una caida de las posibilidades de
la fenomenologfa y la filosoffa.

18 Cf. Romano, C., “After the Lived-body”, 451.

Y Ct. Ibid., 449.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madlrid



202 | GUILLERMO SANTIAGO SALINAS

que se cierne Claude Romano®. Por lo tanto, abordaremos esta materia de mane-
ra critica en dos sentidos, estos son, el acceso fenomenoldgico a la corporalidad
y el dinamismo propio de las operaciones psiquicas-somdticas humanas, inten-
tando denotar la constitucién psicosomdtica compleja de la persona humana.

1.1. El acceso fenomenologico al cuerpo humano

Asevera Romano: “en el mundo de la vida, radicalmente entendido, no
podrian haber objetos fisicos, y mucho menos cuerpos objetivos™!. “Nunca
tratamos con cuerpos objetivos como substratos de determinaciones fisico-
bioldgicas, sino siempre con «cuerpos subjetivos» [des corps propres], como
modos de autopresentacién de distintos tipos de seres vivos™*%. Esto quizds

2 A este respecto, consideramos necesario afirmar lo siguiente: Heidegger critica la ilusién
fenomenoldgica fundamental de la objetivacién promovida por Husserl, encontrando en ella
la ejecucién de un quid pro quo entre teoria y vida, en que la primera deforma inevitablemen-
te a la segunda por considerarse como un modo de ser en el mundo y una posicién natural
(natiirliche Einstellung); cf. GA 20: 253-254; Rodriguez, R. (2019). La transformacién herme-
néutica de la fenomenologia: una interpretacion de la obra temprana de Heidegger. San Martin,
UNSAM Edita, 81-86. Este mismo guid pro quo acontece en la propuesta de Romano entre
experiencia primaria del mundo y vida, en un nivel fenomenoldgico de la donacién y onto-
l6gico. Es decir, la segunda es reducida por la primera, en cuanto la experiencia ingenua en el
mundo de la vida (y los esquemas conceptuales-lingiiisticos) se concibe como aquella que
provee, a posteriori, el significado. Se manifiesta nuevamente el apriorismo del mundo de la
vida de Romano, en tanto condicién de posibilidad del significado de la vida. Consideramos
que es posible afirmar que, en términos de la excedencia de los fenémenos tratados por la
fenomenologfa francesa (por ¢j., Marion), Romano no consigue — al menos en estos escritos
— liberar a la vida en su donacién por si misma de las condiciones subjetivas. Es reducido el
valor ontolégico de lo existente a la mera experiencia subjetiva al modo de un fenomenismo.
Asimismo, esto debe ser revisado y profundizado en la totalidad de la obra del autor francés,
haciendo hincapié en su concepcién del fenémeno insigne o acontecimiento.

2l Romano, C., “After the Lived-body”, 452.

22 Jbid. Respecto a la presentacién en persona de los otros en el mundo de la vida, Romano
se detiene distinguiendo, desde su perspectiva radical, que los demds se encuentran presentes,
como subjetividades corporales, en el mundo que compartimos ab initio. Al poseer una expe-
riencia propia basada en mi espacialidad y mi perspectiva (mutuamente dependientes, con-
formando asi la experiencia desde el propio standpoint), puedo distinguirme de otros corpo-
ralmente, puesto que el lugar que ocupo no es el que otros lo hacen y mi sentirme
egocéntrico es diverso al sentir a los otros (alocéntrico). El lugar geométrico podria ser ocu-
pado por otros, mas no el mundo, pues este lo ocupamos corporal y fenomenalmente desde
el principio: mi relacién corpéreo-fenomenal con el sitio ocupado debe entenderse en sentido
minimo. Del mismo modo, la experiencia y el mundo de la vida — en que se abre aquella — es
compartido: este sentido minimo de pertenencia es lo que abre al mundo como Mizsein

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madyrid



POR QUE EL CUERPO VIVIDO S{ EXISTE, II: LA ANTROPOLOG{A DEL CUERPO VIVIDO Y ... 1 203

parezca contradictorio con aquello que menciona en otro escrito: “desde luego
descubrimos empiricamente que el agua es una molécula compuesta de dos
dtomos de hidrégeno y un dtomo de oxigeno””. Sin embargo, aqui vuelve a
manifestarse el apriorismo del mundo de la vida implicado en la mediatez de
la experiencia.

Romano considera que la experiencia que poseemos del agua requiere de un
conocimiento & priori de esencias, esto es, un conocimiento que, de iure, no tiene
necesidad de investigacién o hipétesis empiricas para ser conocido, aunque de
facto pueda ser conocido por cultura, educacién u otro semejante?. El modo de
presentacién del agua dependerd del esquema conceptual que poseamos estando
encarnados en el mundo de la vida. Que el agua sea H20, o que toda cosa sea
si misma, dependerd de sus propiedades (el modo de su aparecer o sus determi-
naciones fenomenales), y estas se fundan en la esencia presupuesta para poder
conocer aquello que es objeto de experiencia (categorias conceptuales subjeti-
vas). Segin Romano, la esencia «agua» pertenece al género «cosa material/fisica»
(subordindndose a los axiomas ontoldgicos regionales). Por esto, para saber lo
que es el agua de modo precientifico, es debido conocer « priori, por ejemplo,

qué es un cuerpo material y que todo cuerpo material es espacialmente extenso®.

Luego, asevera que “ya hay que saber lo que es el agua para poder descubrir
algo al respecto. (...) si yo no supiera ya lo que es el agua de manera precientifica
(...) jamds podria descubrir empiricamente nada a propésito de ella”. Si no
fuera asi, segtn el autor, no podria saber respecto de qué estoy descubriendo algo.
Respecto de lo mencionado anteriormente acerca de la corporalidad, no hay aqui
mds que una contradiccién. Ademds, pueden anadirse las siguientes criticas: en
primer lugar, lo Gnico que sostiene la pertenencia de una esencia a un género es
su subordinacién a axiomas, pero podemos preguntar si en el mundo de la vida
tienen lugar estos axiomas o constituiremos un nominalismo, tal como Roma-
no ha mencionado que intenta evitar. En segundo, si el conocimiento del agua
depende de conocer a priori su esencia y el conocerla se debe a tener experiencia
en el mundo y conocimiento « priori de qué es un cuerpo material, entonces no

(world shared with others) y es, seglin el autor, el punto de inicio de una fenomenologia de los
otros; cf. fbid., 465-467.

# Romano, C. (2012). “Esencia y modalidad: Husserl y Kripke”, en 7dpicos. Revista de Filo-
sofia de Santa Fe, 23/24, 102.

2 Cf. Ibid., 101; Romano, C. “After the Lived-body”, 452.

»  Cf. Romano, C. “Esencia y modalidad: Husserl y Kripke”, 101-104.

2 Ibid., 101.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madlrid



204 | GUILLERMO SANTIAGO SALINAS

puede afirmarse que no tengamos experiencia del cuerpo objetivo o fisico. Mds
bien, debe haber experiencia de ello para poder conocer qué es un cuerpo fisico
extenso y qué es una cosa fisica y, luego, qué es el agua®.

Esto mismo podria decirse respecto del cuerpo fenomenal en tanto sitio de
nuestra encarnacion en el mundo. La espacialidad de la corporéité, que tnicamen-
te podriamos admitir en términos andlogos descriptivos, no es capaz de asumirse
en un modo univoco sensitivo, seguin sugiere Romano, puesto que esto requerirfa
de nociones previas relativas a lo dimensivo, lo cuantitativo, lo matemdtico y
lo fisico. En este sentido, nada nos detendria de recuperar el cuerpo en cuanto

Korper™.

El fenomendlogo galo tampoco acepta, en sus textos acerca de la corporali-
dad, que tengamos experiencia de ningiin elemento referido a las dimensiones
fisicas y biolégico-orgdnicas de nuestra corporeidad®. Por el contrario, “las cosas
en nuestro Lebenswelt poseen una «certeza» que precede toda justificacién que
podamos dar™. Este es el caso de la sensibilidad afectiva que ya hemos descrip-
to’!. Por lo tanto, no podemos admitir la nocién de Korper, sino que tinicamente
experimentamos el cuerpo fenomenal, de modo que, segiin Romano, se resuelve
el tradicional problema mente-cuerpo. Este problema, cree el profesor de la
Sorbona, tiene su origen en el hecho de partir de un cuerpo fisico y fisiolégico

¥ Cabe afirmar que debe distinguirse el no aparecer del no-mostrarse a simple vista, al

modo de aquello que es llamado observacién directa y observacion indirecta. Por tanto, no es
cierto que no aparezca el cuerpo objetivo, sino que no se muestra del modo pretendido por el
autor. Las cualidades de lo objetivo si se dan, a partir de si mismas en las cosas, junto a todas
las propiedades, determinaciones, y demds, puesto que son estas las que fundamentan aquello
con lo que interactuamos entitativa, cognitiva, afectiva y conductualmente. Si asf no fuera, tal
como menciona el autor, no habria forma de objetivar un contenido.

2 En este sentido, la descripcién de Romano nos plantea problemdticas en torno a otros
fenémenos si es asumida en este modo univoco y asociado a la sensibilidad que criticamos.
Un ejemplo de ello es el embarazo, en que las fronteras de la sensibilidad se vuelven inestables
y la espacialidad del volumen corporal — como coordenadas en el mundo —se presenta de
manera diversa.

# No consideramos que esto halle justicia con multiples fenémenos cotidianos, como la
experiencia de los cambios fisioldgicos propios del desarrollo de la persona humana, las viven-
cias que podemos poseer de los efectos de los condicionamientos psicolégicos o psiquidtricos
y los efectos del consumo de sustancias quimicas (firmacos u otras drogas) en el estrato psi-
quico intencional mental.

3 Cf. Romano, C. “After the Lived-body”, 453.

31 “Mi cuerpo es experimentado (éprouvé) y sentido (ressenti) en una manera completamen-
te distinta a la de otros cuerpos’; 1bid., 453.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madyrid



POR QUE EL CUERPO VIVIDO S{ EXISTE, II: LA ANTROPOLOG{A DEL CUERPO VIVIDO Y ... I 205

y, desde ello, procede a inquirir si este es el sitio de la consciencia o si esta se
mantiene heterogénea®.

Frente a este problema, el cuerpo fenomenal planteado posee una certeza
primaria: aquellos cuerpos fisiolégicos tienen sentido en referencia a este tinico,
por lo que debemos describirlo per se si deseamos comprender el cuerpo objeti-
vo al que refieren las ciencias®. En esto, estamos de acuerdo con el autor, pero
no nos parece que afirme que el Korper o el Leib no existan, siendo su objetivo
principal desechar la tradicional distincién e indicar un niimero de direcciones
que la reflexién puede y debe tomar®. Por el contrario, es debido comprender-
los de un modo nuevo. Esto serd lo que defina si es necesaria la distincién entre
cuerpo vivido y cuerpo objetivo, y qué valor posee la distincién en términos
antropoldgicos.

1.2. El dinamismo psicosomaditico de la operatividad humana

El cuerpo fenomenal (corps phenomenal) no se presenta como cuerpo o men-
te, sino como el modo en que se manifiestan los seres vivientes, esto es, como
idénticos a su cuerpo. Este no es una parte del ser humano, sino aquello que
constituye su todo, tanto un aspecto del ser viviente como algo idéntico a su
totalidad. Por ello, al presentarse de este modo, no hay lugar para la cuestién
acerca de una divisién o unién de cuerpo y alma®. Este problema se origina
en la reificacion de la mente y la conciencia como una identidad diversa. Son
miradas, junto a la del movimiento exploratorio husserliano, que traicionan la
perspectiva en primera persona, observando al si mismo «desde fuera», como
en el acto de conocimiento similar al utilizado para el conocer de los objetos®.

32 Cf. Ibid., 453.

33 Cf. Ibid.

3 Ct. Ibid., 445.

3 Cf. Ibid., 453-454.

36 Cf. Ibid., 458. El problema del movimiento exploratorio no es tal si uno lo comprende en
relacién con los procesos psiquico-atencionales y no en términos ontoldgicos. La interpreta-
cién vaga de Romano considera que en él se presenta una relacién dualista entre cuerpo y
mente, en que esta tltima, en tanto ego trascendental, realiza una apropiacién en que el cuer-
po se torna vivo a través de la exploracién tdctil del Yo. El cambio debe ser comprendido
Ginicamente como un cambio fenomenoldgico, estesioldgico e intencional, en que el cuerpo
es explorado en su sensibilidad y, a partir de ello, es representado a la mente de modo ligado
a aquel sitio en que es sentido, al modo de una fenomenalizacién orgdnica, viva y

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madlrid



206 | GUILLERMO SANTIAGO SALINAS

Asi, la auto-referencialidad inmediata e intrinseca propia del ser humano por
medio de la espacializacién, manifestando también de este modo su corporali-
dad, demuestra por qué, segtin el autor, “Yo no me encuentro situado junto a
mi cuerpo como la consciencia trascendental”, sino que estoy “al mismo nivel
que el mundo a través de mi cuerpo y mi cuerpo es mi propia voluminosidad
primordial, que sdlo yo soy capaz de ocupar en tanto la experimento en un modo
que no se parece a ningdn otro” .

De este modo, es también el lugar donde son ejercitadas las disposiciones y
habilidades: “experimentarse uno mismo como cuerpo es medirse con respec-
to a las tareas que no son cognoscitivas en primer lugar, sino de accién, a las
que depende esencialmente la percepcién”. Es decir, nos somos dados para la
existencia y el cuerpo es el lugar para esa potencialidad: nos somos dados corpo-
ralmente para la praxis. Pero actuar no es actuar sobre el cuerpo propio (como
instrumentalmente), sino que toda accidn es corpdrea: toda accién presupone
al cuerpo como sujeto de la accién, pues el tnico sujeto agente es el agente
encarnado (embodied), el sujeto corporal, mi-mismo-en-tanto-cuerpo (myself-as-
body)®. Esto se debe a que, segtin Romano, “yo no estoy «en» mi cuerpo de un
modo misterioso (...), sino que soy mi cuerpo”*!. Somos los sujetos de la accién
y “de ninguna manera lo es un Ego distinto del cuerpo que tuviera que ejercer
una agencia misteriosa sobre é”%2. Ser consciente y ser una consciencia no es lo

psicosomdtica: un proceso psiquico, corporal, estesiolégico y atencional actualizante. Asi
también, el no-mostrarse latente (potencial) en el estado de sueno, actualizado atencional e
intencionalmente en el estado de vigilia, en términos relativos a diversos lugares de nuestra
corporalidad.

37 Ibid., 461.

38 Ibid.

3 Ibid.

O Cf. Ibid., 462-463.

4 Tbid., 463.

2 Jbid. En cuanto a la intersubjetividad, afirma que las otras subjetividades corporalmente
aparecidas no pueden ser agotadas por la descripcién. “Con seguridad, son también un con-
junto de capacidades y disposiciones que exceden cualquier mero «dado» corporalmente”;
Ibid., 467. Asimismo, tampoco debemos reificar la consciencia de otros, puesto que “uno
debe decir de los otros lo que dice de uno mismo: ser consciente no significa ser una cons-
ciencia”; Ibid. No sélo es criticable el existencialismo sujeto a tal escepticismo que se torna
incapaz de avanzar desde los efectos hacia sus causas, sino que este sugiere una antropologia
casi nula, casi vacfa, Gnicamente descripta bajo términos fenomenistas de “lo aparente”: esto
es, aquello que puedo de los otros percibir, aquello que criticaba Scheler, que solo nos es dado
de los otros sus cuerpos, sus alteraciones, sus movimientos; cf. Scheler, M. (1973). Wesen und
formen der Symparhie. Bern, Francke, 238.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madyrid



POR QUE EL CUERPO VIVIDO S{ EXISTE, II: LA ANTROPOLOG{A DEL CUERPO VIVIDO Y ... 1 207

mismo para el autor, puesto que la segunda no es algun tipo de cosa que en el
mundo tenga espacio: no existe una «una consciencia», sino “un sujeto corporal
dotado con varias aptitudes y, entre ellas, la de ser consciente de su mundo cir-
cundante y de aquellos que en él tienen lugar™.

Romano recupera una cita de Husserl en el segundo libro de las /deas, en que
Husserl afirma lo siguiente: “estd comprendido el hombre entero con cuerpo y
alma. De ahi que pueda muy bien decirse yo no soy mi cuerpo, sino yo tengo
mi cuerpo; yo no soy un alma, sino yo tengo un alma”¥4. Romano lee en ello
una reformulacién de la distincidn cartesiana entre res cogitans y res extensa, es
decir, una yuxtaposicion extrinseca entre el alma o la consciencia, identificada
con el Yo, y el cuerpo, identificado con la extensién dimensible (corpus meum
sive me totum). De este modo, pretende desechar la nocién de Leib. Sin embargo,
esta lectura es pobre, ya que podemos encontrar en ella otro sentido que refiera
a la realidad compleja de nuestro cuerpo: que el Leib se funde andlogamente
en nuestro acceso directo en primera persona a nuestra corporalidad, que exi-
ge (como condicién de posibilidad) una naturaleza unitaria corpéreo-animica
humana y que asi dé cuenta fenomenolégicamente de la unidad intrinseca de
cuerpo y mente®.

Consideramos que aqui se encuentra una de las claves fundamentales de la
problemdtica que lleva al intento de afirmar la inexistencia del cuerpo vivido,
y esta es: la identificacién del cuerpo vivido como Yo, res cogitans y mente,
frente al cuerpo objetivo como si mismo, res extensa y cuerpo fisiolégico. Por el
contrario, el ser humano es mds que su cuerpo y su mente y, debido a su uni-
dad intrinseca, su subjetividad no prescinde, sino que la integra y se conforma
sobre su corporalidad®. En este sentido, nos hallamos con el requerimiento

4 Cf. Romano, C. “After the Lived-body”, 467.

“ Husserl, E. (2005). Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenoldgica.
México, Fondo de Cultura Econémica, 128 [Husserl, E. (1991). Ideen zu einer reinen Phiino-
menologie, Zweites Buch. Dordrecht-Boston-London, Kluwer, 212; (1952). Hua IV. Phéinom-
enologisches Untersuchungen zur Konstitution. Den Haag, Martinus Nijhof]. citado por Roma-
no en “Por qué el cuerpo vivido no existe”, 122.

% Esta es la concepcién antropoldgica cldsica sintetizada como anima mea non est ego, men-
cionada por Tomds de Aquino en Super I Epistolam B. Pauli ad Corinthios lectura, X1, lect. 2;
recuperada por Lombo, J. A.; Giménez Amaya, J. M. (2015). “Cuerpo viviente y cuerpo
vivido. Algunas reflexiones desde la antropologfa filoséfica”, en Naturaleza y Libertad. Revista
de estudios interdisciplinares, 5, 368.

4 Jbid., 360. En el sentido de trascenderla siendo siempre si mismo, cuerpo y mente. Esto
ha sido lo tradicionalmente sostenidos por el hilemorfismo y el realismo. Sin embargo, con

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madlrid



208 | GUILLERMO SANTIAGO SALINAS

de esclarecer cémo comprende al ser humano Claude Romano a través de 1)
la relacién cuerpo-mente y 2) la relacién cuerpo-Yo. Atendiendo a que ambas
relaciones son mutuamente dependientes, comenzaremos con el tratamiento de
la segunda de ellas.

1.3. En torno a la relacion entre Yo y corporeidad

Consideramos junto a Romano que es el ser humano como un todo el que
se manifiesta precisamente en su corporalidad (con su extensién, duracién, loca-
lizacién, entre otros)?’. Sin embargo, existe cierta simpleza en la descripcién del
pensador respecto de la interaccién del ser humano a través de su corporalidad,
esto es, segun afirma, el cuerpo en cuanto adosado con ciertas capacidades,
deseos y experiencias. Lejos de esto, el dinamismo psicosomdtico manifiesta la
propia interioridad en su complejidad, permitiendo la vinculacién con otros y
la experiencia social, cultural, histérica®®.

Romano ha reconocido con certeza que el cuerpo viviente “no es una sus-
tancia material que reciba y soporte la actividad” del alma o el Yo?. A pesar de
ello, no ha dado cuenta de cémo es posible la completitud humana y, ain mis,
le es imposible en su formulacién presentar cémo puede tenerse experiencia
profunda de la propia unidad, puesto que ha deslegitimado todo tipo de unién™.
La experiencia propia del Yo parece siempre poder distinguirse de la corporali-
dad, pero en sus expresiones parecen identificarse excesivamente a través de ésta
tltima, oscureciéndose la relacion entre los eventos/actos mentales (cognitivos,

prejuicio afirma con desprecio Romano: “el realismo que ve en ello [la construccién teorétical
una fiel representacion de la realidad inaccesible a través de otros sentidos”; cf. Romano, C.
“After the Lived-body, 450.

47 Cf. Lombo, J. A.; Giménez Amaya, J. M. “Cuerpo viviente y cuerpo vivido”, 364.

® Cf. Ibid.

" Jbid. Se trata de una comprensién del cuerpo como sustancia material.

Cf. Ibid. En este sentido, los autores citados recuperan lo mencionado por J. Vicente
Arregui y J. Choza, en torno a la posibilidad, superadora de la perspectiva del pensador
francés, de considerar al cuerpo: en tanto modos de observar al cuerpo, 1) interioridad o
cuerpo vivido y 2) exterioridad o cuerpo sujeto a cambios fisicos; y en tanto enfoques, 3)
objetivo o cuerpo en cuanto diverso del sujeto y 4) subjetivo o cuerpo propio; cf. 1bid., 365;
Arregui, J. V;; Choza, J. (1992). Filosofia del hombre. Una antropologia de la intimidad.
Madrid, Rialp, 127-128.

50

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madyrid



POR QUE EL CUERPO VIVIDO S{ EXISTE, II: LA ANTROPOLOG{A DEL CUERPO VIVIDO Y ... 1 209

afectivos, aquellos a los que tenemos acceso fenomenolégico en primera persona
y de manera privada) con los (fisico-)corpéreos.

Al igual que Romano, comprendemos que “el cuerpo es el cardcter extenso
del ser humano, y no es una realidad viviente con independencia de éI”'. Sin
embargo, el dinamismo no creemos que sea holistico-unitario como afirma el
fenomendlogo, sino que cuerpo y mente son la misma cosa en tanto ser huma-
no, mas no en tanto principios de dinamismo®?. Asimismo, el cuerpo y el Yo no
pueden identificarse por completo, aunque el primero no pueda existir ni obrar
por sf mismo y, a la vez, manifieste al segundo posibilitdndole el acceso al mundo
y a los otros. Mas, “la relacién entre el cuerpo y el yo parece ser de identidad,
pero esto serfa contradictorio”™. Si el Yo no fuera mds que cuerpo, no existirfa
subjetividad alguna, sino mera extensién u objetividad: si fuera cierto que no
hay ningtin tipo de distancia, como sostiene Romano, entre la corporalidad y el
Yo, “no habria actividad del yo sobre el mundo sino tan solo del mundo sobre
el yo. El sujeto no serfa mds que una cosa entre otras cosas”>>. Por tanto, el Yo,
la persona, debe ser mds que el cuerpo y que el alma: quiere decirse con ello, su
conjuncién intrinseca, sélo distinguiéndose alma y cuerpo por distincién ideal.
Asi, “el Yo trasciende el propio cuerpo y puede objetivarlo” y vivenciarlo®. Se
trata del Yo corpéreo presente en el mundo y capaz de experienciar(se).

Refiriéndose a la praxis humana, el fenomendélogo de la Sorbona asegura
que el cuerpo fenomenal se da a si mismo mediante aquella primer. Esto a tal
punto que podemos llamarlo, con Husserl, el érgano de un «Yo puedo», bajo
la condicién de comprender el ejercicio de esta potencialidad o capacidad del
siguiente modo®”: “Yo nicamente puedo actuar en mi cuerpo (en el sentido de
una accién transitiva) si ya poseo un cuerpo capaz de actuar por si mismo (...), y
consecuentemente, un cuerpo con el que soy uno”®. Por tanto, la accién espon-
tdnea no es una accién transitiva o una accién en algo, ni reflexiva (una accién
de un sujeto sobre si mismo como objeto), sino una intransitiva en que soy el

1 Lombo, J. A.; Giménez Amaya, J. M. “Cuerpo viviente y cuerpo vivido”, 366.
2 Cf. Ibid.

3 Cf. Ibid., 367.

> Ibid.

5 Ibid., 367-368.

> Jbid., 368.

57 Cf. Romano, C. “After the Lived-body”, 461-462.

8 Ibid., 462.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madlrid



210 | GUILLERMO SANTIAGO SALINAS

tinico sujeto encarnado de accién sin actuar sobre mi como otro, pudiéndose
llamar esto «auto-mocién» (o, mejor, locomocién)®.

Nuevamente, la formulacién intenta ser una alternativa que rechace tanto al
materialismo naturalista como al dualismo cartesiano. No obstante, el cardcter
extremo de su salida no se debe a que no pueda ser comprendida la praxis como
manifestacién del vinculo Yo-cuerpo de otro modo, sino a sus propios princi-
pios aprioristicos radicales. Contra esto, consideramos completamente admisible
que, en la experiencia ordinaria, podamos vivenciarnos como causas agentes de
nuestros propios actos, los que podemos con certeza llamar libres o voluntarios.
Puesto que poseemos clara experiencia de nuestro Yo personal, es que podemos
ser causa en el mundo, pudiendo mover nuestra corporeidad accionando en nues-
tro entorno®. Nuestro Yo (nosotros mismos), con nuestra identidad particular®!
y nuestra autoconsciencia en el obrar, actia conforme a leyes fisicas (dirigiendo
el propio cuerpo, manipulando objetos y modificando objetos externos no de un
modo cualesquiera), poseyendo asi experiencia subjetiva de una influencia real
en las alteraciones fisicas del mundo que nos circunda®.

Obramos conforme a nuestros deseos, gustos y amores, atendiendo a medios
y fines, valores y bienes. “Podemos decir que actuamos en funcién de algo que
amamos (bienes) y de acuerdo con ciertas razones subsiguientes (lo que nos per-
mite conseguir o mantener esos bienes”®. Es decir, podemos auto-determinarnos,
por nuestro Yo, decidiendo actuar de un modo especifico, implicando esto una
gestién por y en nuestro cuerpo®. Estos movimientos que determinamos, son
alteraciones nuevas a partir de eventos previos en los que concurre el Yo®. Asi
entendido, el Yo no se identifica con la mente y su accién no es meramente

9 Cf. Ibid., 462-463.

6 Cf. Sanguineti, J.J. (2019). “El yo como causa’, en Cuerpo, mente y ser personal. Rosario,
Ed. Logos Ar., 119.

61 Esta identidad no es representable de modo observacional bajo el método empirico de las
ciencias naturales; cf. [bid., 127; Jonas, H. (1982). The Phenomenon of Life. Chicago-London,
The University of Chicago Press, 64-92.

2 Cf. Ibid., 119-120.

8 Ibid., 120.

4 Cf. Ibid.

% Esto no implica mecanicismo naturalista alguno, sino que manifiesta la causalidad siste-
mdtica relativa a un margen de posibilidades dependiente de una identidad en especifico. Esta
sistematicidad no es simple y univoca, sino mds bien compleja, puesto que en ella intervienen
niveles varios de causalidad y resultados dindmicos de plazos menores o mayores; cf. [bid.,
122-123.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madyrid



POR QUE EL CUERPO VIVIDO S{ EXISTE, II: LA ANTROPOLOG{A DEL CUERPO VIVIDO Y ... I 211

«sobre el cuerpo, sino que las alteraciones que determina son en, con y por el si
mismo, es decir, la totalidad subjetiva que comprende los diversos grados de la
vida humana. Se trata de la persona total, con indiferencia de si es autoconsciente
en acto y en cuanto dotada de potencialidad natural de alcanzar una vida inte-
lectual autoconsciente y libre, por la que somos capaces de afirmar «Yo puedo»®.

El Yo en tanto si mismo autoconsciente, es decir, en tanto capaz de auto-
gestion (volitiva), se identifica con la totalidad personal, con la propia persona,
coincidiendo con ella misma e incluyendo, por tanto, la totalidad del cuerpo®.
De esta manera, al modo de una analogfa esencial (cum fundamento in re) pode-
mos distinguirlo del si mismo total, que es a su vez factible de distincién en
términos de si mismo humano profundo natural y si mismo psiquico intencio-
nal®. Esto dltimo, en virtud de la constitucién psicobiolégica que, al modo de
causa estructural, permite la emergencia de la vida intencional (no entendida
meramente en términos aprioristicos objetivantes). Este poder, no extrinseco ni
sobreanadido del si mismo (autds, seipsum, self, Selbst), es principio de su propia
praxis, conteniendo en ella todo el conjunto diferenciado de operaciones cuyo
objeto es el propio beneficio natural y aquellas relativas a la interaccién ambien-
tal®. El conjunto mencionado es variable, constantemente actualizado segtin
diversas capacidades del organismo viviente y, en tanto sujetos, relacionado a
los actos psicosomaticos como las sensaciones, percepciones, emociones, senti-
mientos y todo tipo de especies cognitivas, es decir, a los eventos psiquicos a los
que poseemos acceso inmediato fenoménico, a partir de los cuales es dispuesta
la praxis en un modo intencional especifico”.

Poseyendo estas vivencias fenomenolégicas, experimentamos también nuestro
cuerpo como propio y disponemos de él en tanto dispuesto para la motricidad”'.

% En este sentido, tal como Romano bien afirma, si fuéramos privados de la propia poten-
cialidad de la autoconsciencia, no serfamos reducidos a una conciencia angelical 0 a un puro
Yo trascendental; cf. Romano, C. “Por qué el cuerpo vivido no existe”, 132. La persona sub-
siste atin en la autoconsciencia de ser si misma, como en el estado embrional, por ¢j. Esto es
recuperado por Sanguineti, J.J. Cuerpo, mente y ser personal, 136, mencionando a otros
autores que dan cuenta de ello como Wojtyla, K. (2003). Metafisica della persona. Mildn,
Bompiani; Gallagher, S.; Shear, ]. (eds). (1999). Models of the Self- Thorverton, Imprint Aca-
demic.

7 Cf. Sanguineti, J.J. Cuerpo, mente y ser personal, 136-137.

% Acerca de esto, ver lbid., 131-140.

9 Cf. Ibid., 128.

70 Cf. Ibid., 128-129.

v Cf. Ibid., 131.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madlrid



212 | GUILLERMO SANTIAGO SALINAS

De este modo, bajo el tratamiento de nuestra praxis en tanto relacién Yo-cuerpo
y Yo-si mismo, podemos proponer un modo de concepcién de cuerpo vivido no
sujeto al dualismo cartesiano, al materialismo naturalista o a la fenomenologia
radical de la encarnacién en el mundo de la vida, con sus obstdculos propios. A
la vez, en cuanto es posible dar cuenta del «cuerpo intencional» en tanto sujeto
que incide como agente en sus propias acciones’? — haciendo gestién de dicho
cuerpo en vinculacién a los eventos/actos psiquicos — podemos también formular
apreciaciones en torno a la relacién cuerpo-mente. Intentaremos hallar claridad
en cudl es la posicién del autor respecto de esta temdtica.

1.4. En torno a la relacion entre mente y cuerpo

Sin escapar de la dualidad del lenguaje a través de expresiones antropoldgicas
como sujeto encarnado, Romano conforma lo que podriamos llamar un monismo
holistico fenomenal no-cientifico (entendiendo ciencia en sentido experimental).
Este tipo de monismo se trata de una visién reactiva al dualismo, que rechaza la
distincién de lo humano en elementos mds o menos independientes, fundiendo
las dimensiones humanas diversas en una unidad, “disolviendo la complejidad en
favor de una comprensién mds simple””?. Por ello, la mirada antropoldgica del
pensador francés se orienta al ser humano como una totalidad, es decir, de manera
holistica, sin arrebatarle su corporalidad ni quitarle sus experiencias fenomenolé-
gicas psiquicas. Por el contrario, corporalidad y experiencias se hallan presentes
en un tnico ser del que solo podemos predicar lo que de él experimentamos
perceptualmente, siempre y cuando prescindamos de toda descripcién que las
ciencias experimentales puedan hacer a su respecto.

En la perspectiva de Romano, los eventos psiquicos o mentales se presentan
en torno a capacidades mentales (ser-consciente), atribuibles al modo en que se
aparecen los seres humanos y uno mismo en la experiencia cotidiana de la vida. El
dinamismo psiquico cognitivo es relativamente independiente a la corporalidad,

72 Esta auto-causacion libre no comporta una causacién total o absoluta de toda la agencia

personal, sino que las acciones que llamamos libres son causas parciales y a la vez decisivas de
la conducta. En el acto voluntario concurren multiples estratos causales, como los hébitos, la
memoria, la historicidad particular, los contextos sociales, entre otros; acerca de esto y de los
multiples modos interrelacionados de causacién en distintos niveles de la persona humana,
ver 1bid., 136-140.

> Lombo, J. A.; Giménez Amaya, J. M. “Cuerpo viviente y cuerpo vivido”, 359.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madyrid



POR QUE EL CUERPO VIVIDO S{ EXISTE, II: LA ANTROPOLOG{A DEL CUERPO VIVIDO Y ... 1 213

puesto que es con ¢él que conocemos fenomenoldgicamente, pero estando a la
vez encarnado el sujeto que conoce. Sin embargo, con cierta oscuridad es que se
da el evento de lo psiquico, ya que, en su intento de evitar tanto su reduccién
a lo fisico como una sustancialidad pensante cartesiana, acaba por presentar las
propiedades mentales con cierta diferencia respecto de las propiedades fisicas. Asi,
menciona que podemos afirmar un cuerpo dotado de propiedades como las psi-
quicas — mientras la relacién cuerpo-mente se esfuma — presentando una especie
de vinculacién modal epifenoménica: las capacidades psiquicas se manifiestan
como modos fenomenales que surgen con cierta espontaneidad en la corporalidad
visible.

De igual modo, por la radicalidad de sus afirmaciones, parece que no es
posible afirmar actos mentales sin estar inheridos al cuerpo fenomenal, por lo
que no podemos afirmar superveniencia o emergencia alguna, ni secuenciacién
causal o cronoldgica respecto de los eventos fisicos. Ni determinacién, ni condi-
cionamiento, ni orientacién es posible predicar de unas respecto de las otras, sino
Ginicamente que gozan de un sentido o significancia compartida en su mostrarse
en el mundo de la vida. Asimismo, el dinamismo respecto de lo afectivo no es,
mids alld de su dualismo estesioldgico estratificado (en razén de interioridad o
exterioridad segun las cualidades primarias o secundarias), psiquico o fisico,
sino uno solo (psicofisico); un sentir que a la vez es afeccién corporal y afeccion
mental. Esto evidencia el monismo, puesto que no hay interaccién o causalidad
entre la percepcién sensible corpérea y la sensibilidad egocéntrica intima.

En algin modo, podriamos llegar a afirmar que se halla una especie de inte-
raccionismo horizontal entre eventos psiquicos y fisicos, en cuanto los primeros
se dan con los segundos en un nico y simple evento fenomenal psicosomdtico
cuyas propiedades son, a la vez, fisicas, en tanto brindan experiencia sensible, y
mentales, en cuanto ofrecen significados interpretables por la actividad conscien-
te. Asi se intenta salvaguardar la posibilidad del conocimiento fenomenoldgico
radical a costa de una reduccién antropoldgica profunda. De cualquier modo,
esto recae nuevamente en el principio epistemolégico, fenomenolégico y onto-
l6gico de la percepcién en el mundo de la vida que el autor ha asumido también
como actitud filoséfica. Esto dltimo se debe a que, asi como no se afirma que
haya mente o consciencia, con la misma arbitrariedad se asevera que si existe un
ser-consciente subjetivo en tanto accién intransitiva.

Esto trae diversas problemadticas, por ejemplo, en relacién con la diferencia
antropoldgica respecto de los animales no humanos, que sélo serfan distinguibles

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madlrid



214 | GUILLERMO SANTIAGO SALINAS

por poseer determinaciones fenomenales o modalidades de aparicién diferentes
en el orden de la sensibilidad fenomenal. Mientras tanto, en términos psicoso-
miticos deben entenderse como iguales, a menos que se introduzca el uso de la
analogia, que exigirfa asimismo un uso analdgico para las capacidades humanas.
Por otro lado, en su visién, las representaciones de especies cognitivas (objetos
intencionales y qualia) recaerian en una fundamentacién por parte de la per-
cepcién fenoménica, debido a la escasa constitucién psicoldgica que poseeria
el ser humano, esto es, en un enclave fenomenista. En materia lingiiistica y
del conocimiento, la variabilidad de fenémenos podria permitir una relatividad
contextual del lenguaje y de la ciencia, puesto que a cada modo de aparecer le
corresponderfa una expresion lingiiistica y cientifica, por no haber fundamento
noético y ontoldgico, sino solo fenomenal contextual. Toda expresién cobraria,
a nuestro parecer, el cardcter temporal indexical. En el orden ético, no seria
necesario preguntar por la posibilidad de valores éticos, sino que, aceptado un
criterio de bondad o maldad, todo aquel que se manifieste fenomenalmente con
cualidades asumidas como buenas, entonces serd afirmado como virtuoso sin
necesidad de serlo. Esto es, una antropologia vacia de anthropos.

Debe decirse que, si se comprende el monismo de Romano de un modo
racionalista, y la corporalidad como modo de aparecer de los sujetos, podemos
entonces preguntarnos con justicia si la fenomenologia optard por describir la
subjetividad corporeizada en su totalidad o se interesard por los fenémenos psi-
quicos que vivencia (en tanto brindan el sentido de la vida en el mundo). Si este
tltimo es el conocimiento de relevancia, puesto que nos brinda aquello que posee
un verdadero significado existencial, ;qué nos detiene a afirmar que el cuerpo es,
como en términos de Leibniz, un «fenémeno bien fundado»? Mas, si optamos
por la primera opcidn, ;queda para la fenomenologia tinicamente la tarea de la
descripcién de modos de aparecer en la bisqueda infértil de un sentido «hipos-
tatico» detrds de ellos? Esto implica un fenomenismo o un dualismo ontolégico
que Romano intenta descartar, cumpliendo su fenomenologia una paradoja o
contrasentido. A nuestro modo de ver, aqui se evidencia otra vez el fenomenismo
existencial que limita la posicién fenomenoldgica del autor y en que recae como
conclusién.

La posicién de Claude Romano, a fin de cuentas, no nos resulta suficiente
para admitir el rechazo total de toda forma de distincién del cuerpo como Leib y
Korper, sino que, por el contrario, ha presentado mltiples defectos y obsticulos.
Es por ello que podemos afirmar, segtin lo que hemos expuesto hasta aqui, que el
cuerpo vivido si existe tanto como el cuerpo en tanto objetivo. Esto corresponderia

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madyrid



POR QUE EL CUERPO VIVIDO S{ EXISTE, II: LA ANTROPOLOG{A DEL CUERPO VIVIDO Y ... 1 215

a diversas nociones analdgicas capaces de expresar las diversas dimensiones de la
vida humana, esto es, sus estratos fisicoquimico, bioldgico, neurovegetativo sin-
tiente, psiquico intencional y personal espiritual (intelectivo-volitivo). Asi, pueden
ampliarse las nociones, sin caer en distinciones sin fundamento, sino a partir de
los diversos sentidos dados en la especificidad del ser humano, esto es, distintas
razones formales. Ejemplos de ello son el cuerpo tomado en la perspectiva bio-
légica (cuerpo orgdnico), en tanto disponible y dispuesto para el uso voluntario
(cuerpo voluntario), en cuanto dimensible y sujeto a las leyes fisicas (cuerpo mate-
matico, cuerpo fisico) y en relacién a la propia subjetividad que se vivencia de
manera encarnada (cuerpo vivido)”4.

Muiltiples formulaciones han dado cuenta de estos niveles de la corporeidad,
logrando una comprensién ontolégicamente fundada de la vinculacién entre el
Yo y el si mismo, el cuerpo y la mente inmaterial”, en estas dimensiones de la
persona humana. Evitando el monismo materialista y el dualismo psico-fisico
extrinseco, estas propuestas no reduccionistas dan cuenta de la humanidad total
en su compleja constitucién y su dinamismo psicosomdtico multiestratificado,
haciendo hincapié en su complejidad, pero no desestimando la posibilidad de su
conocimiento. Se sustenta asi un inicio antropoldgico y psicolégico que contribu-
ye a la perspectiva fenomenoldgica de la corporalidad viviente. Ejemplos de estas
producciones son las elaboradas por José¢ Angel Lombo y José¢ Manuel Gutiérrez,
Juan José Sanguineti, Leonardo Polo, Karol Wojtyla o Edith Stein. Asi es que,
recobrando también el valor de la interaccién entre perspectivas en primera y
tercera persona, puede darse cuenta de la necesidad de un tratamiento filoséfico
de la mente en vinculacién al acceso fenomenoldgico a la experiencia. De ello
da cuenta, en cierto sentido, lo que algunos han llamado neurofenomenologia’.

74 Acerca de esto, Sanguineti recupera las nociones presentadas por santo Tomds de Aquino:
la corporeidad en virtud de su pertenencia al género substancia dimensional, o corpus sensibi-
le (de extensién y cardcter empirico-mensurable); tomado en relacién con el género cantidad,
o corpus mathematicum (tridimensional in abstracto); y en cuanto dimensién material del ser
vivo, con adicién de las perfecciones vitales vegetales, animales y humanas; cf. Sanguineti, J.J.
Cuerpo, mente y ser persomz[, 88-91.

75 Para una perspectiva de la relacién cuerpo-mente inmaterial no dualista ni materialista en
una vision filoséfica de la mente con fundamento ontoldgico, ver Sanguinet, J.]J., “La mente
inmaterial en Tomds de Aquino”, en /bid., 99-117.

76 Acerca de esto, ver Montero Anzola, J. (2008). “La neuro-fenomenologfa: una reflexién
sobre las metodologfas en primera persona en el estudio de la conciencia”, en Universitas
Philosophica, 25 51, 115-140; Escudero, ]. A. (2012). “Mente y cuerpo. Las aportaciones de
la fenomenologfa genética de Husserl a las nuevas ciencias cognitivas: El caso de la neuro-
fenomenologia®, en 7hémata. Revista de Filosofia, 46, 293-298; Noejovich, E. (2019). “El

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madlrid



216 | GUILLERMO SANTIAGO SALINAS

En tltima instancia, estamos de acuerdo con el autor en afirmar que reflexio-
nar acerca del cuerpo desde una perspectiva fenomenoldgica, “lejos de ser una
tarea simple e inmediata, en realidad nos exige repensar la historia de la filosofia
como un todo””’. Empero, no se nos figura el objetivo de este repensar como un
“cuestionar esa historia en la forma mds radical posible y poner a prueba algunas
de sus tesis mds centrales™?, sino recobrar aquellas propuestas y posiciones que,
por su valor sapiencial, son dignas de ser llamadas filoséficas y de ser heredadas
bajo el titulo de tradicién, pues, con amor a la verdad, siguen siendo capaces
de educar nuestra conocimiento atin en desarrollo, en medio de las dificultades
de los caminos ya andados y de los nuevos senderos atin por recorrer. Por ello,
“el problema del cuerpo no es solo un problema, una tarea entre otras para la
fenomenologia. Es una que obliga a la fenomenologia a repensarse a si misma
una y otra vez .

1.5. Conocimiento antropologico y posibilidades para la fenomenologia

Hasta aqui, hemos tratado la antropologfa en la fenomenologfa existencial de
Romano, senalando y caracterizando sus expresiones psicolégico-antropolédgicas
mds relevantes, para luego indagar en ellas en atencién al acceso fenomenoldgi-
co a la corporalidad y al dinamismo psicosomidtico de la operatividad humana.
Atendiendo a la importancia de la relacién entre el Yo y la corporalidad y el
cuerpo y la mente, hemos sido guiado hacia el descubrimiento de nuevos obsté-
culos en el pensamiento del profesor de la Sorbona, y hacia la denominacién de
su postura como un monismo holistico fenomenal, existencial y anticientifico.
Ahora bien, su filosoffa del hombre, esclarecida en consideracién de una visién
realista de la persona humana, demuestra ciertos rasgos que delimitan no sélo el
conocimiento antropoldgico, sino también las posibilidades de la fenomenologia.

A nuestro modo de ver, la presentacién de Romano lleva en si el cardcter de
novedad en tanta magnitud como en el de radicalidad y dificultad, exigiendo de
nosotros una comprensién mds alld de los limites visibles de la fenomenologia y,

problema mente-cuerpo y el dualismo naturalista: bases para considerar rechazar un acer-
camiento naturalista y considerar seriamente un acercamiento fenomenoldgico al problema
de la conciencia’, en Estudios de Filosofia, 17, 125-149.

77 Cf. Romano, C. “After the Lived-body”, 467-468.

78 Ibid.

7 Ibid.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madyrid



POR QUE EL CUERPO VIVIDO S{ EXISTE, II: LA ANTROPOLOG{A DEL CUERPO VIVIDO Y ... 1 217

muchas veces, exigiendo una iluminacién desde fuera de ella para los elementos
mds oscuros y sin desarrollo global o sistemdtico.

Comprendemos, a fin de cuentas, que, frente a la imagen cientifica del mun-
do que si existe como actitud en ciertos dmbitos de las ciencias, Romano no
reduce el cosmos a categorias cuantitativas. Sin embargo, tampoco las propie-
dades cualitativas de la realidad hallan en su tratamiento una profundizacién o
explicacién. Afirmar que el mayor rasgo distintivo de la corporeidad es ser lugar
de inherencia al mundo como sujetos es, en el mejor de los casos, una reduccién
de lo que significa el cuerpo humano. Se trata de un sometimiento a verse la
carne como sitio en un eje de coordenadas delimitadas geométrica o intersticial-
mente y determinadas a priori. No un ser personal vinculado con el kosmos, sino
un sujeto incrustado en un cuerpo, cuya carne o rostro no comportard jamds
fenémeno excedente, ni serd llamado por uno a recibir lo dado.

La propuesta de fenomenologia radical de la encarnacién no nos parece mere-
cer un desarrollo al modo de linea programadtica, tal como sugiere el autor, por
encima de toda otra formulacién fenomenoldgica del cuerpo vivido. Se trata de
una verdadera pérdida en la potencialidad del concepto. A nuestro modo de ver,
este no es Unicamente el cuerpo como se presenta fenomenalmente a la propia
conciencia, sino que se trata de la intima unién entre la conciencia y el cuerpo,
al punto de poder afirmar que no se halla un individuo psiquico y corpéreo,
sino un individuo psicosomdtico en que conciencia y cuerpo se distinguen sélo
por distincién de razén. El cuerpo sintiente y sentido, vivo y vivido, es reducido
gravemente por el autor a cuerpo aparecido en la conciencia.

Esta vision antropoldgica nos posiciona en la necesidad de preguntarnos
acerca de las actitudes fundamentales de la fenomenologfa, es decir, si es debido
atender a una interaccién interdisciplinar entre fenomenologia y ontologia o
fenomenologia y ciencias particulares. La visién de Romano presenta una visién
rigida, inflexible y radical en estos términos, clausurando la fenomenologia en si
misma y volviéndola stbdita del principio de carencia de presupuestos recayen-
do en un fenomenismo descriptivo. La interrogante se vuelve reflexiva hacia la
cuestién por la fendmeno-logia, esto es, cudl es el ldgos al que podemos acceder
en, con y por los fenémenos.

Asimismo, la pregunta se torna epistemolégica y ética, si nos mantenemos,
en cierto modo, en los propios términos del autor: ;acaso no nos hallamos con
la necesidad de responder al rostro del otro presente en el mundo de la vida? ;No

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madlrid



218 | GUILLERMO SANTIAGO SALINAS

debemos entregarnos a sus propuestas no por la mera argumentacion, sino por el
principio ético de darnos al llamado que comporta la sabiduria de los otros y el
aporte tedrico y practico de los que goza? Mas, no creemos que esto sea posible
en el proyecto radical de un fenomenismo en que no haya evidencia (endrgeia),
como acto cognitivo, que brinde al sujeto un convencimiento de la existencia y
de las propiedades con que se manifiesta tal existencia. Esta tinicamente puede
darse admitiendo una inteligibilidad del ser de las cosas relativa a la capacidad
intelectual del hombre (fundamento ontolégico de la evidencia)®*®. Un cono-
cimiento evidente inmediato, que implica relacién con la verdad en un acto
subjetivo, abre la percepcidén hacia las posibilidades del juicio, esto es, el juicio
perceptivo, aun sabiendo que non omne apparens est verum®'.

Puesto que de otro modo la verdad serfa solo un aparecer, concluimos que el
pensamiento de Romano requeriria un tratamiento de esta cuestién. Y, ya que de
la evidencia psicoldgica deriva la gnoseoldgica — es decir, que la posicién gnoseo-
16gica de Romano se apoya en sus afirmaciones psicolégico-fenomenoldgicas —,
también podemos afirmar que su concepcién antropoldgica y fenomenoldgica es
la que orienta su mirada del conocimiento y la ciencia. Esta es dirigida hacia un
pseudo-fundacionalismo fenomenoldgico empirico, que justifica las creencias que
sostiene Unicamente a partir de la percepcién sensible de lo fenomenal. Mas, ante
cierta insuficiencia, abre paso a cierto coherentismo argumental, para, en tltima
instancia, introducir un modo de confiabilismo en la phrénesis hermenéutica.

Por ello, creemos también pertinente, para el provecho de la fenomenologfa,
recobrar una concepcidn de ciencia no radicalmente reductiva, sino que asuma
que “el modo de manifestarse de la verdad en cada ciencia debe ser conveniente
a lo que cae bajo la materia de esa ciencia’®. Asi, puede aceptarse que “no se
da certeza ni puede exigirse del mismo modo en todos los discursos relativos a
alguna temdtica sobre la cual razonamos™. Por ello, nos parece que no se debe
admitir un dnico punto de partida y una sola fuente de conocimiento para la
filosoffa y la fenomenologia de la corporalidad, sino que es posible y adecuada la
insercién de los estudios en metodologias con perspectiva de aceptacién filoséfica
de conocimientos cientificos en cuanto esgrimido como seguros®.

80

Cf. Sanguineti, J.J. Cuerpo, mente y ser personal, 46-47.
81 Cita de Tomds de Aquino (/n IV Metaph., 15, 716; 9, 661-662), retomada por Ibid., 49.
82 Texto de Tomds de Aquino (/z I Ethic., 3, 32), recuperado por lbid., 79.
8 [bid.
8 Cf. Ibid, 121. “Una de las tareas de la filosoffa es la de dar una interpretacién de fondo de
los resultados cientificos”; Ibid. En ningtn sentido se trata de una pretensién de dem-

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madyrid



POR QUE EL CUERPO VIVIDO S{ EXISTE, II: LA ANTROPOLOG{A DEL CUERPO VIVIDO Y ... 1 219

Conclusiones

En el discurrir de nuestra exposicién hemos presentado los postulados fun-
damentales de Claude Romano en torno a la problemdtica de la corporalidad a
partir de sus dos articulos relativos a esta materia, atendiendo también a otros
textos del autor sobre temadticas lindantes. Consideramos sus argumentaciones,
estableciendo algunas criticas bajo un andlisis de conjunto, a fin de rechazar su
tesis principal: el olvido de la tradicional distincién entre cuerpo vivido o Leib y
cuerpo objetivo o Korper. Por el contrario, a nuestro parecer hemos evidenciado
la necesidad de aceptar dichas nociones incluso en el marco de una conceptua-
lizacién diversa de la corporalidad. Ha sido la actitud realista respecto del ser
humano y el ser la que nos ha motivado en variados argumentos en favor del
término andlogo de cuerpo que presentamos.

Criticar el uso cerrado de la nocién de cuerpo fenomenal ha sido uno de
nuestros objetivos, en la medida en que logrdsemos desentranar los principios que
fundan las afirmaciones del autor francés. Para ello, nuestro intento fue aquel de
generar, en Gltima instancia, una visién sintética de la concepcién antropolégica
de Romano, en razén de sus caracteristicas bdsicas y su discurso fenomenol6gi-
co. Cotejando su exposicién junto a una comprensién filoséfica de la mente de
raigambre ontoldgica, tratamos acerca de la posibilidad de una integracién de la
nocién de cuerpo vivido en una consideracién de la constitucién compleja del
ser humano.

Por ello, hemos evidenciado el punto de partida fenomenoldgico radical que
se haya en la perspectiva asumida por el autor desde el inicio. Esta se manifiesta
en el principio epistemolégico (y fenomenolégico-ontoldgico) del mundo de la
vida o Lebenswelt. Sus afirmaciones psicolégicas y antropoldgicas son deudoras
de las potencialidades que tributa el autor al acceso fenomenoldgico en cuanto

ostracién por métodos cientificos (de las ciencias naturales). Mds bien, se pretende una inter-
accioén interdisciplinar, por ejemplo, con las ciencias cognitivas y de la mente (neurociencias,
neuropsicologia). Estas hacen uso de conceptualizaciones tanto teéricas como empiricas de las
ciencias naturales en vinculacién a nociones psicoldgicas y sociales, irreductibles a ideas fisi-
cas. La dificultad se acrecienta frente a la falta de rigurosidad conceptual en temdticas como
las aqui trabajadas, y acaba por ser un obstdculo sin salida aparente al sostenerse propuestas
reductivas. Los estudios, en este sentido, se tornan reductivos en razén de su método, y en
ello puede caer una fenomenologia radical: en una metodologia incapaz de reconducirnos
hacia el sentido, sometiendo a lo dado a una mera simplificacién, carente de significancia
profunda, por la exaltacién de lo fenomenal; cf. 7bid.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madlrid



220 | GUILLERMO SANTIAGO SALINAS

cefiido a dicho principio. La actitud, que a través de todo ello se manifiesta, es la
de una radicalizada falta de presupuestos y critica de prejuicios como exclusion
de todo enunciado no aparecido al observador fenomenoldgico en el mundo de
la vida, esto es, el principio de Voraussetzungslosigkeit.

Romano traduce esta actitud en un sefalamiento del prejuicio cientifico
moderno, gestor inicial de los conceptos de cuerpo como objeto. A este se deben
tanto las posiciones materialistas como dualistas, permitiendo una tnica salida,
o sea, su propia perspectiva fenomenoldgica, segtin ha afirmado el pensador.
Sin embargo, hemos senalado las dificultades fenomenoldgicas que se originan
a su alrededor, en su intento de una visién pura no-teorizante. Estos obstdculos,
que hemos senalado por su impronta heideggeriana radicalizada, asociados a
una reformulacién — en algunos casos — de la hermenéutica de la facticidad, se
vinculan a los siguientes elementos clave:

1. La limitacién excesiva de las fronteras de la fenomenologia por un «pesi-
mismo cognoscitivo», que acentua la falibilidad de las facultades humanas.
Esto se visualiza en su comprensién mediatizada del acceso a los fenéme-
nos, en razén de los conceptos heredados y los usos lingiiisticos determi-
nativos (Sprachlichkeit).

2. La denostacién de la filosofia como ciencia sapiencial, reduciéndola a la
fenomenologfa radical y una prictica meramente argumental. Esto se mani-
fiesta en cierto desprecio de lo tedrico-cientifico y sobrevaloracién de la
experiencia pretedrica como dmbito originario del conocimiento cientifico,
que aquello primero Gnicamente perturba y corrompe.

3. La sujecién del sentido de lo dado y de la actividad humana al apriorismo
de la experiencia sensible en el mundo de la vida (la mundanizacién como
condicién de posibilidad en que mundo y sujeto son imbricados). Este pos-
tulado ha sido puesto en interacciéon con la hermenéutica de la facticidad
heideggeriana, subrayando la relevancia de la experiencia de la evidencia,
la intuicién hermenéutica y la planificacién o cumplimiento (Erfillung)
sostenidas por Heidegger, que en absoluto son afirmadas por Romano, ni
siquiera en un modo renovado. Esto contrae una fenomenologia funda-
mental incapaz de indagar en el ente en cuanto ente y en lo dado mds alld
de la fenomenalizacién.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madyrid



POR QUE EL CUERPO VIVIDO S{ EXISTE, II: LA ANTROPOLOG{A DEL CUERPO VIVIDO Y ... I 221

4. La oscuridad de su doctrina respecto de las esencias y nuestra relacién cog-
noscitiva y personal con ellas, inicamente comprensible bajo un imperativo
de los conceptos aprioristicos subjetivos. Asi, se rechaza el conocimiento del
horizonte propio de lo dado con su sentido en razén de la fenomenalidad
como modalidad de apariencia de las cosas. Este modelo hermenéutico-
lingi'n'stico, en que los sentidos que se nos representan son Gnicamente
composiciones légico-fenomenoldgicas a partir de datos sensibles, lo hemos
llamado fenomenismo.

Estos elementos, que manifiestan la desmedida radicalizacién de las actitudes
y principios esgrimidos por Romano con toda anterioridad al discurrir filoséfi-
co, atraviesan con rigurosidad las centrales afirmaciones antropoldgicas que el
fenomendlogo brinda. Estas han sido expuestas y contraargumentadas hacia la
mitad de la primera parte de nuestro desarrollo, demostrando sus caminos sin
salida y sus contradicciones o, al menos, sus graves dificultades.

El andlisis que mencionamos ha tenido en cuenta también la descripcién
del autor respecto de la corporalidad segin Husserl y de la sensibilidad segin
aquel primero. Esta descripcidon nos ha conducido a reafirmar una de nuestras
tesis: que el autor no ha logrado superar una interpretacién propia de los textos
husserlianos, ni ha conformado una posicién propia capaz de evidenciar la nece-
sidad de rechazar la propuesta husserliana en favor de su posicién basada en la
sensibilidad y la argumentacién. Por el contrario, creemos que ha sido posible
demostrar la necesidad de una perspectiva mds amplia, capaz de dar cuenta de
los variados niveles ontolégicos del ser y su expresién conceptual analégica.
Los rasgos y caracteristicas considerados en torno al enfoque fenomenolégico
de Romano fueron especialmente tratados en el aspecto antropolégico de su
filosofia, a fin de esclarecer cémo son comprendidas las relaciones entre Yo y si
mismo y cuerpo y mente. Asi, el acceso fenomenolégico a la corporalidad nos
detuvo en el dinamismo psicosomdtico humano a fin de dar cuenta de su uni-
dad. Finalmente, hemos sefialado ciertas consecuencias que la visién radical de
Romano trae aparejadas para la fenomenologia.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madlrid



222 | GUILLERMO SANTIAGO SALINAS

Bibliografia

ArreGul, J. V. y J. CHOzZA. (1992). Filosofia del hombre. Una antropologia de la intimi-
dad. Madrid, Rialp.

Escubpkro, J. A. (2012). “Mente y cuerpo. Las aportaciones de la fenomenologia gené-
tica de Husserl a las nuevas ciencias cognitivas: El caso de la neurofenomenologia”,
en Thémara. Revista de Filosofia, 46, 293-298.

GALLAGHER, S. & ]. SHEAR. (eds.). (1999). Models of the Self. Thorverton, Imprint
Academic.

GIMENEZ AMAYA, J. M. y ]. A. Lomso. (2015). “Cuerpo viviente y cuerpo vivido: algu-
nas reflexiones desde la antropologia filoséfica”, en Naturaleza y libertad. Revista de
estudios interdisciplinares, V, 357-385.

HEIDEGGER, M. (1987). GA 56/57.- Zur Bestimmung der Philosophie 1. Die Idee der
Philosophie und das Weltanschauungsprolem (KNS 1919) 2. Phinomenologie und
transzendentale Wertphilosophie (SS 1919) 3. Anhang: Uber das Wesen der Universitiit
und des akademischen Studiums (SS 1919), editado por Bern Heimbiichel, [Primer
curso traducido por Jests Adridn Escudero como (2005). La idea de la filosofia y el
problema de la concepcion del mundo. Barcelona, Herder].

Husserw, E. (2005). Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomeno-
légica. Libro segundo. Investigaciones fenomenoldgicas sobre la constitucién. México,
UNAM-Instituto de Investigaciones Filoséficas; (2005). Ideas relativas a una feno-
menologia pura y una filosofia fenomenoldgica. México, Fondo de Cultura Econémi-
ca. [(1991). Ideen zur einer reinen Phinomenologie, Zweites Buch. Dordrecht-Bos-
ton-London, Kluwer; Hua IV. Phinomenologisches Untersuchungen zur Konstitution.
Den Haag, Martinus Nijhof].

Jonas, H. (1982). The Phenomenon of Life. Chicago-London, The University of Chica-
go Press.

Kanr, L. (1998). Critica de la razén pura. México, Ed. Porraa.

MONTERO ANZOLA, J. (2008). “La neuro-fenomenologfa: una reflexion sobre las met-
odologias en primera persona en el estudio de la conciencia”, en Universitas Philo-
sophica, 25 51, 115-140.

Nogjovich, E. (2019). “El problema mente-cuerpo y el dualismo naturalista: bases
para considerar rechazar un acercamiento naturalista y considerar seriamente un
acercamiento fenomenoldgico al problema de la conciencia”, en Estudios de Filo-

sofia, 17, 125-149.

RopriGuEz, R. (2019). La transformacién hermenéutica de la filosofia: una interpretacion
de la obra temprana de Heidegger. San Martin: UNSAM Edita.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madyrid



POR QUE EL CUERPO VIVIDO S{ EXISTE, II: LA ANTROPOLOG{A DEL CUERPO VIVIDO Y ... 1 223

Romano, C. (2012). “Esencia y modalidad: Husserl y Kripke”, en Tdpicos. Revista
de Filosofia de Santa Fe, 23/24, 85-110. DOI: https://doi.org/10.14409/topicos.
v0i23.7559

— (2016). “After the Lived-body. Translation by Samuel Webb”. Continental Review 49
(4), 445-468.

— (2021). “Por qué el cuerpo vivido no existe. Traduccién de Elkin Gutiérrez”. Aporia.
Revista Internacional de Investigaciones Filosdficas, 20, 120-136.

SariNas, G. S. (2024). “Por qué el cuerpo vivido si existe 1. Criticas al pensamiento
existencialista de Claude Romano”. Investigaciones Fenomenoldgicas, 21, 145-177.
DOIL: https://doi.org/10.5944/rif.21.2024.40033

SANGUINETYL J. J. (2019). Cuerpo, mente y ser personal. Rosario: Ed. Logos Ar.
SriNoza, B. (1980). Etica demostrada segtin el orden geométrico. Madrid, Ed. Orbis.
Wojrtyra, K. (2003). Metafisica della persona. Milén, Bompiani.

Recibido 22-02-2024
Aceptado 23-07-2024

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 22, 2025, pp. 197 - 223. UNED, Madlrid


https://doi.org/10.14409/topicos.v0i23.7559
https://doi.org/10.14409/topicos.v0i23.7559
https://doi.org/10.5944/rif.21.2024.40033

