
Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 145 - 177. UNED, Madrid

POR QUÉ EL CUERPO VIVIDO SÍ EXISTE I. 
CRÍTICAS AL PENSAMIENTO EXISTENCIALISTA 

DE CLAUDE ROMANO

WHY THE LIVED-BODY DOES EXIST I. 
CRITIQUES ON CLAUDE ROMANO’S 

EXISTENTIALIST THOUGHT

Guillermo Santiago Salinas

Universidad Católica de Córdoba
guillermosalinas@ufasta.edu.ar

Resumen: La noción fenomenológica de cuerpo vivido (Leib) es posiblemente una 
de las contribuciones más importantes y representativas que la tradición iniciada por 
Husserl ha desarrollado. Este concepto, junto al asociado cuerpo objetivo (Körper), ha 
sido últimamente puesto en duda en la exposición del pensador francés Claude Roma-
no. Inspirado por el existencialismo de Heidegger, el autor galo demuestra su sello 
fenomenológico distintivo al intervenir en la problemática antropológica de la relación 
cuerpo/mente. A partir de un análisis de su postura, se presentan, en esta primera parte 
de nuestro desarrollo, algunas críticas que serán continuadas, en una ulterior disquisi-
ción, por una caracterización de su tratamiento antropológico.

Palabras clave: fenomenología, problema mente/cuerpo, antropología, ontología, 
doctrina de esencias

Abstract: The phenomenological notion of the lived-body (Leib) is possibly one 
of the most important and representative contributions that the tradition initiated by 
Husserl has developed. This concept, as much as the associated objective body (Körper), 
has recently been questioned by the exposition of the French thinker Claude Romano. 
Inspired by Heidegger’s existentialism, the French author demonstrates his distinctive 
phenomenological view by intervening in the anthropological problem of the mind/
body relationship. From an analysis of his position, in this first part of our development, 
some critiques are presented that will be continued, in a further disquisition, by the 
description of his anthropological treatment’s characteristics.

Keywords: Phenomenology, Mind/Body Problem, Anthropology, Ontology, 
Doctrine of Essences



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 145 - 177. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas146

1. Introducción

Hace ya tres años, en la vigésima publicación de una revista internacional 
sobre filosofía, se ha dado acceso a una traducción al español de la conferencia 
titulada Why the Lived-body does not exist del pensador francés Claude Romano.1 
Esta traducción, realizada por Elkin Gutiérrez, ofrece una verdadera posibilidad 
de acercamiento, en nuestro idioma, a los postulados del autor galo en torno 
a la problemática filosófica mente/cuerpo y la perspectiva y conceptualización 
fenomenológica del cuerpo vivido.

Hallándonos en desacuerdo con ciertas afirmaciones y argumentos del 
filósofo francés, hemos decidido establecer brevemente algunas críticas posibles 
a la mencionada presentación, a la par que a otro de sus escritos, dedicado a 
la misma materia de investigación y nombrado After the Lived-body.2 Ambos 
títulos serán aquí objeto de nuestro análisis en su conjunto, de manera que 
pueda argüirse en favor de la existencia y uso de la distinción fenomenológica 
Leib/Körper y la noción específica de cuerpo vivido en el marco de una 
concepción realista del ser humano y del cosmos.

Atendiendo a la importancia otorgada en la tradición fenomenológica, y 
fuera de ella, a la noción de cuerpo vivido, nos proponemos aquí señalar la 
relevancia de utilizar en filosofía un concepto analógico de cuerpo, a la vez que 
criticar un uso cerrado de dicha noción para hacer referencia al cuerpo humano 
y animal.3 Esto lo intentaremos llevar a cabo, en primera instancia, esclareciendo 
de manera analítica la propuesta de Claude Romano, a fin de desentrañar los 
principios fundantes de su postura y evidenciar potenciales contradicciones o 

1   Nacido en Francia en 1967, Romano es doctor en filosofía y ha sido director de la revista 
Philosophie entre 1994 y 2003. Es profesor en la Universidad de París Sorbonne-París IV, 
miembro de los Archivos Husserl de París y autor de múltiples libros y artículos acerca de 
filosofía fenomenológica publicados en variadas revistas académicas internacionales. La tra-
ducción a la que aquí nos referimos es Romano, C. (2021). “Por qué el cuerpo vivido no 
existe. Traducción de Elkin Gutiérrez”, en Aporía. Revista Internacional de Investigaciones 
Filosóficas, 20, 120-136.
2   Se trata de Romano, C. (2016). “After the Lived-body. Translation by Samuel Webb”, en 
Continental Review, 49 4, 445-468. Este artículo, hasta hoy, se encuentra publicado en inglés 
y francés, de suerte que las citas directas hechas en adelante en español a partir de este texto 
corresponden a traducciones propias. Asimismo, evocaremos a otras obras del autor para 
esclarecer la descripción analítica. La edición francesa fue publicada como Romano, C. 
(2013). “Après la chair”, en Journal of French and Francophone Philosophy, XXI  2, 1-29.
3   Cf. Sanguineti, J.J. (2019). Cuerpo, mente y ser personal. Rosario, Ed. Logos Ar., 87.



Por qué el cuerpo vivido sí existe i. Críticas al pensamiento existencialista...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 145 - 177. UNED, Madrid

147

argumentos infundados. Esto constituirá el objetivo de esta primera parte de 
nuestra exposición.

En una parte segunda de nuestra exposición, designada Por qué el cuerpo 
vivido sí existe, II: La antropología del cuerpo vivido y el problema mente-cuerpo en 
Claude Romano, presentaremos de forma sintética la concepción antropológica 
del autor en virtud de sus rasgos fundamentales, derivados de su argumentación 
en torno al cuerpo vivido. Asimismo, intentaremos cotejar, a esto último, un 
enfoque ontológico apropiado en torno al problema mente/cuerpo, promoviendo 
una comprensión de la corporalidad viviente que exhiba la posibilidad de inte-
gración y fundamentación de la noción fenomenológica de Leib en una ontología 
de los grados del ser y de la vida.

2. Análisis crítico de la propuesta de Claude Romano

La perspectiva ofrecida por Romano, según sus afirmaciones, dice ser feno-
menológica y sin intención de presentar paradojas en sí misma,4 siendo su obje-
tivo el de impugnar la existencia de la distinción entre Leib y Körper, no sólo 
bajo el modelo de Husserl, sino en todas sus modalidades.5 Su visión sigue, como 
principio epistemológico implícito (y por momentos, explícito), su concepción 
del mundo de la vida o Lebenswelt, mas no según la propuesta de Husserl, sino 
acorde a la nueva visión del autor francés. A partir de dicha noción, Romano 
determina en su discurrir, por un lado, las posibilidades de la fenomenología 
– en tanto tratamiento de los fenómenos accesibles bajo un ángulo de primera 
persona – y, por otro, sus consecuentes afirmaciones antropológicas y psicoló-
gicas (cognitivas, afectivas, conductuales). Así, mediante un esclarecimiento de 
las posibilidades del conocimiento, indaga en sus efectos alrededor de la proble-
mática de la relación entre cuerpo y mente.

4   Cf. Romano, C. “Por qué el cuerpo vivido no existe”, 120.
5   Cf. Ibid.; Romano, C. “After the Lived-body”, 455.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 145 - 177. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas148

2.1. El mundo de la vida como principio epistemológico

Según la posición de Romano, la pregunta por el corps propre es de profunda 
importancia en términos fenomenológicos.6 Sin embargo, “la legitimidad del 
concepto de Leib en sí mismo y de su legado en la tradición fenomenológica 
nunca ha sido cuestionada como tal”:7 hemos fallado tanto al considerar las des-
cripciones del cuerpo vivido y sus prejuicios, como al no cuestionarlos, puesto 
que esta noción responde a los criterios de un marco teórico específico.8

Dicho marco teórico general es el de la moderna revolución científica, que 
se constituye a partir de la adopción del moderno uso unívoco del término 
naturaleza.9 Bajo este, el kosmos ha sido privado de su teleología intrínseca y ha 
sido reducido a una totalidad de sistemas materiales junto a sus interacciones 
causales. Las propiedades que el universo posee independientemente del sujeto 
cognoscente (cualidades primarias) han sido separadas de aquellas que únicamen-
te tienen lugar en relación con una mente y sus órganos sensoriales (cualidades 
secundarias). Lo objetivamente cognoscible sólo significa aquí lo científicamente, 
en términos modernos de ciencia empírica, comprobable o aceptable.10 He aquí 
un extrañamiento, según Romano, entre la posibilidad de la mente y su existencia 
irreductible a la materialidad, frente a un mundo que sólo puede aceptarse en 
términos fisicomatemáticos.

La visión moderna comprende, según el autor, dos salidas: reducir la mente 
a materia en términos puramente neurofisiológicos, siguiendo al materialismo 
y naturalismo, o mantener una posición de esencial heterogeneidad entre la 
mente y la naturaleza, mecánicamente determinada, según la posición adoptada 
por el dualismo y el idealismo. Esta segunda posición es, según el pensador, 

6   Cf. Romano, C. “After the Lived-body”, 445.
7   Ibid.
8   Cf. Ibid. Por esto, el autor sostendrá una actitud de pretensión de rigurosidad fenomeno-
lógica radical, siguiendo el principio husserliano, de raigambre filosófico racionalista y positi-
vista, de la falta de presupuestos y de crítica de prejuicios (Voraussetzungslosigkeit). Este supo-
ne “la rigurosa exclusión de todo enunciado que no pueda ser realizado 
fenomenológicamente con entera plenitud”; Husserl, E. (2006). “Investigaciones para la 
fenomenología y teoría del conocimiento”, en Investigaciones lógicas, 1. Madrid, Alianza Edito-
rial, 227-230 [§7].
9   Cf. Romano, C. “After the Lived-body”, 445.
10   Cf. Ibid., 446.



Por qué el cuerpo vivido sí existe i. Críticas al pensamiento existencialista...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 145 - 177. UNED, Madrid

149

intrínsecamente gnóstica.11 En fin, ambos yerran en intentar describir la realidad 
bajo el pretexto de que solo existe una descripción legítima del mundo, aquella 
basada en términos físicos.12

Frente a este reduccionismo, Husserl falla en desarrollar su crítica a las cien-
cias señalando la pretensión de la descripción unívoca de la realidad, para luego 
perpetrar una visión unívoca también. Su concepto de monde de la vie responde a 
un uso de dicha criticada visión específicamente y, a la vez, se encuentra sujeto al 
Ego trascendental, manteniendo la posición teorética,13 posteriormente criticada 
por Heidegger.14 La resolución introducida por Romano se condensa en reafirmar 
una visión pura, contra la visión unívoca de la realidad, sosteniendo que “los 
objetos de la ciencia, de hecho, continúan dependiendo del mundo de la vida”15, 
originándose en ellos y debiéndose comprender como una construcción teórica 
derivada y secundaria.16

En la nueva visión de Romano, nuestro conocimiento de las esencias es 
falible y revisable, y no reposa sobre ninguna garantía absoluta con la excepción 
de la sola garantía disponible en filosofía: la argumentación.17 El mundo de la 
vida, por tanto, debe partir de una fenomenología realista, pero no naturalista, 
cientificista o reduccionista. Esta debe basarse en una ontología ingenua (pre-
teórica) del mundo de la vida, no como apéndice de la ontología científica, sino 

11   Cf. Ibid.
12   Cf. Ibid., 448.
13   Cf. Ibid., 449-450.
14   Cf. Rodríguez, R. (2019). La transformación hermenéutica de la fenomenología: una inter-
pretación de la obra temprana de Heidegger. San Martín, UNSAM Edita, 73-98.
15   Cf. Romano, C. “After the Lived-body”, 449.
16   Cf. Ibid., 449-450.
17   Cf. Romano, C. (2016). “Pour un réalisme du monde de la vie”, en Revue de Métaphy-
sique et de Morale 2, 279. Esto puede representar, en cierto sentido, una limitación de las 
fronteras fenomenológicas en tanto verum ipsum factum a partir de la práctica argumental, 
puesto que evidencia una reducción del conocimiento al ámbito de la verdad lógica, apartada 
de la verdad ontológica y, a la vez, de la vida misma en tanto horizonte de interacción con el 
mundo. Esta separación de las palabras y las cosas en sí podría considerarse un nominalismo 
académico sofisticado, con el que nos interrogaríamos acerca de la validez de una descripción 
específica como la ofrecida para la universalidad de casos donde se halla un cuerpo vivido. 
Consideramos, se halla aquí, una aporía. El autor considera necesario sostener una doctrina 
de esencias de modo que no se caiga en un neonominalismo lingüístico como en el caso del 
convencionalismo. Sin embargo, no es claro esto en su descripción de la corporalidad huma-
na en los artículos analizados, en cuanto no ofrece definiciones de la corporalidad ni de la 
humanidad.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 145 - 177. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas150

como ontología fundamental. Su perspectiva del mundo de la vida realista exige 
deshacerse de la pretensión de realizar una descripción verdadera en términos 
absolutos, una descripción de las cosas en sí, debido a la falibilidad del conoci-
miento humano.18

Asimismo, aquí la independencia del mundo de la vida respecto del Yo es una 
independencia relativa o parcial, puesto que todo conocimiento obedece a inte-
reses teóricos humanos. La verdad científica depende de la inquisición e investi-
gación: no son separables, pues son todas ellas relativas a los procesos humanos. 
La descripción última del en sí de las cosas corresponde siempre a una visión 
teorizante, absolutista o metafísica-idealista.19 Así, el concepto de Lebenswelt, 
aún cuando su uso – a nuestro parecer –no se halla fundado de modo suficiente 
y es meramente instrumental a fin de la superación de la imagen científica del 
mundo, es postulado por el autor como el límite del conocimiento.20

En acuerdo con su postulado del monde de la vie, Romano mantiene una 
distinción entre dos tipos de visión del mundo, siendo la primera originaria, 
primaria, preteórica e ingenua (naïve, naif) y, la segunda, derivada, secundaria, 
teorética y crítica. Entre estas afirma haber una continuidad. Sin embargo, sus 
postulados indican un pasaje entre ambos momentos como experiencias de eta-
pas estancas por su asimetría, en el sentido positivista del término. No se trata 
de un desarrollo orgánico, vivo y vital del pensamiento en consideración de su 
proceso de maduración con sus condicionamientos, y carece de confianza en la 
capacidad especulativa humana. Bajo este rasgo, las producciones científicas en 
tanto idealizaciones son propias del momento crítico y no del ingenuo, y las des-
cripciones científicas se basan sobre descripciones primarias o primitivas, siendo 
siempre entre ellas asimétricas. El mundo de la vida vivido es origen y ámbito 
originario del conocimiento científico, mientras que este último es promotor de 
perturbación y corrupción.21

En esta posición adoptada por Romano, en que la única garantía filosófica 
es la argumentación y no el conocimiento de esencias, no es claro cómo son 
adquiridos/conocidos los principios y leyes fundamentales del proceder lógico, 
cómo es capaz el filósofo de avanzar en el razonamiento de acuerdo a aquellos 

18   Cf. Ibid., 284.
19   Cf. Ibid.
20   Cf. Romano, C. “After the Lived-body”, 457.
21   Cf. Ibid., 453-455.



Por qué el cuerpo vivido sí existe i. Críticas al pensamiento existencialista...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 145 - 177. UNED, Madrid

151

principios y cómo este proceder racional puede predicar, en última instancia, de 
lo existente con verdad.22 Todo objeto ajeno al mundo pre-teorético, dado sensiti-
vamente al sujeto en primera persona como fenómeno,23 es dependiente y creado 
por hipótesis: no importa la abundancia de evidencia a nuestra disposición en 
favor de la teoría celular del organismo, hipótesis explicativas intervienen en la 
identificación de lo que pretendemos observar. “Pero ninguna hipótesis intervie-
ne cuando identificamos perceptivamente un cuerpo vivo en nuestro ambiente 
perceptual”.24 De esto, sugiere Romano dos consecuencias: 1) no existe el Körper 
en sí mismo y, por tanto, no debe haber distinción entre este y el Leib; 2) el 
problema mente-cuerpo supone la problemática de que el cuerpo sea objetivo 
y físico, pero como esto es una mera idealización, ya no hay problema aquí a 
resolver, mirando desde una perspectiva fenomenológica radical.25

El siguiente problema, según el autor, es describir al cuerpo propio sin los 
usos ordinarios del lenguaje repletos de hipótesis de las descripciones científicas. 
Romano delimitará el cuerpo propio según las fronteras del cuerpo fenomenal. 
Su rasgo fundamental no es que sea alma o cuerpo, sino que se presenta al ser 
vivo según su modo: como ser vivo en el mundo de la vida.26 Así, lo que pode-
mos describir de un ser humano son sus rasgos físicos y psicológicos, siendo el 
cuerpo tanto un aspecto de su ser como su identidad total. No existen, en su 
visión, más razones formales a partir de las que se pueda lograr una descripción 

22   Acerca del conocimiento de los principios y la necesidad de la admisión del conocimiento 
de los existentes, ver Sanguineti, J.J. “7. El conocimiento personal de los primeros princi-
pios”, en Cuerpo, mente y ser personal, 151-172.
23   Aquí se destaca el carácter radical empírico-fenomenista de la posición (ontológico-gno-
seológica) de Romano, que reduce lo dado (en el cosmos y la historia, a la persona humana) 
a lo fenoménico y, esto último, a lo perceptible, declarando como imposible el conocimiento 
de la naturaleza intrínseca de lo dado. Su formulación corresponde a un modelo hermenéuti-
co-lingüístico en que los entes representacionales son composiciones lógico-fenomenológicas 
a partir de datos sensibles. Este fenomenismo sutil, académico y aparentemente anticientífico 
es consecuente a sí mismo al denostar la evidencia fundada de la naturaleza (quoad se) en 
favor de encomiar la descripción de los aspectos de las cosas percibidas (reducidas a su dimen-
sión fenoménica, esto es, sus modos de aparecer, determinaciones fenomenales o cualidades 
sensibles) como único proceder en el conocimiento según los límites del conocimiento huma-
no (quoad nos). No deja de ser un punto de partida ontológico y lingüístico indemostrable 
admitido antes de todo discurrir filosófico. Esto es también visible en: Romano, C. (2012). 
“Esencia y modalidad: Husserl y Kripke”, en Tópicos. Revista de Filosofía de Santa Fe, N°23-
24, 85-110.
24   Cf. Romano, C. “After the Lived-body”, 453.
25   Cf. Ibid., 454.
26   Cf. Ibid.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 145 - 177. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas152

más distintiva, delimitadora y esclarecedora de la realidad. Un ser humano como 
totalidad es un cuerpo adosado con ciertas capacidades, como, por ejemplo, el 
atributo de la aptitud intelectual, de suerte que no hay aquí un todo esencial 
compuesto entre elementos como el cuerpo y la mente, ni una potencial distin-
ción lógica correspondiente en razón de tales elementos. Únicamente al reificar 
la mente en nuestra conciencia, asevera, es que podemos distinguirlas como 
distintas entidades.27

Consideramos posible vincular e incluso subordinar esta concepción feno-
menológica radical del Lebenswelt como principio epistemológico a la herme-
néutica de la facticidad heideggeriana. La propuesta de Romano, bajo nues-
tra perspectiva, acaba por ser una interpretación existencialista del mundo de 
la vida husserliano. Esto puede ser tenido en cuenta a partir de las siguientes 
características:28 la primacía del aparecerse (pre-teórico) de las cosas sobre toda 
elaboración subjetiva (teórica), junto al rechazo de la reflexión como posición 
teórica (theoretische Einstellung/Setzung) previa a la vivencia y de los contenidos 
previos o presupuestos (Vorhabe, Vorsicht, Vorgriff) que condicionan la mirada 
del sujeto histórico en el mundo; el imperativo reafirmado de descripción inter-
pretativa y directa del sentido objetivo dado y vivido en persona (leibhaftig), – 
aquí esbozado al modo de un fenomenismo que prioriza lo existente perceptual 
(i. e., modos de aparecer, determinaciones fenomenales o cualidades primarias 
y secundarias) por sobre toda esencia dada –; la exigencia de la inmediatez, de 
tomar las cosas tan pronto como son dadas en el mundo circundante (Umwelt), 
derivando a segundo plano la actividad teórica; la reconducción del proceso 
cognoscitivo a su origen, es decir, a la percepción pre-reflexiva de las cosas en su 
estado puro;29 y la comprensión de la visión descriptiva teórica como sujeta a la 
constante e inevitable deformación de lo dado, puesto que “si intento explicarlo 
teoréticamente, el mundo circundante (Umwelt) se derrumba”.30

Sin embargo, la Lebenssympathie propuesta por Heidegger, liberada del 
compromiso de la actitud teórico-reflexiva, era orientada por la intención 

27   Cf. Ibid.
28   Cf. Rodríguez, R. La transformación hermenéutica de la fenomenología, 73-98.
29   Cf. Basso Monteverde, L. “Heidegger y el problema del a priori en la configuración del 
Umwelterlebnis”, en Catoggio, L.; Basso, L. (comps.). (2012). Textos, significado y mundo: 
aproximaciones hermenéuticas y fenomenológicas. Mar del Plata, Universidad Nacional de Mar 
del Plata, 192; 194.
30   Cf. Heidegger, M. (2005). La idea de la filosofía y el problema de la concepción del mundo. 
Barcelona, Herder, 104; GA 56/57: 89.



Por qué el cuerpo vivido sí existe i. Críticas al pensamiento existencialista...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 145 - 177. UNED, Madrid

153

hermenéutica de mostrar la estructura de la vida fáctica, según la vivencia de la 
evidencia (Evidenz) y la intuición interpretativa (reines Verstehen, hermeneutische 
Intuition), repetición subjetiva que recupera el acontecimiento originario (Ere-
ignis) dado y aparecido con su sentido propio (Sinn). No hay para Heidegger 
un fenómeno vacío, sino una formulación inteligible a auscultar y una posterior 
comprobación (Ausweisung) de lo visto.31

Para Heidegger, el fenómeno que se coloca en el lugar de lo dado, al ser 
suprimido su verdadero sentido, esto es, su carácter significativo, se diluye en una 
mera cosa provista únicamente de cualidades.32 Por el contrario, en la vivencia 
de la donación de la cosa misma, es captada de manera inmediata su verdad de 
modo que es posible en aquella primera la plenificación o cumplimiento (Erfü-
llung). Se trata de “reconocer en su totalidad el sentido inherente a la misma en 
relación a la comprensión del hombre sin requerir de una objetivación”.33 La 
percepción directa de una cosa en estado puro (natural, cotidiano) se concreta 
a una, presentificando un objeto de modo sencillo e inmediato, esto es, una 
percepción de tipo simple, en un nivel (Einstufigkeit) y no-sintética.34 Veremos 
que esto no ocurre así para Romano, debido a su comprensión diversa y radical 
de las posibilidades fenomenológicas.35

31   Cf. Rodríguez, R. La transformación hermenéutica de la fenomenología, 97-98.
32   Cf. GA 56/57: 89.
33   Cf. Ibid., 191.
34   Cf. GA 20:82.
35   Esto, asociado a lo ya mencionado en torno al fenomenismo, puede concebirse como 
vinculado a la reducción del conocimiento humano obrada por la comprensión lockeana de 
sustancia en tanto substratum. Este sustrato incognoscible, asumido asimismo por Kant y 
fundamento del principio de inmanencia, restringe por consecuencia la experiencia humana 
a lo sensible, al cernir la sustancialidad de las cosas en sí a un conjunto estable de cualidades 
sensibles. Por ello, todo ente puede concebirse como objeto pensado dependiente en tanto 
correlato percibido de un sujeto (al modo de un esse est percipi materialista); cf. Salinas, G. 
(2021). “Fenomenología del Sacramento: Aportes a partir de la categoría de donación de 
Jean-Luc Marion”, en Dios y el hombre, 5 1,  5. La falibilidad carente de garantía del conoci-
miento, el abandono de la descripción de lo ente en tanto ente, la radical interpretación de la 
corrupción de la teoría sobre lo percibido, el descrédito a la evidencia y la promoción de la 
ontología fundamental bajo el sello de la descripción sujeta a la unión entre categorías con-
ceptuales y modalidades fenomenales sensibles; estas son las características del discurso de 
Romano en torno al mundo de la vida que, a nuestro parecer, ofrecen un fenomenismo.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 145 - 177. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas154

2.2. Las posibilidades del ángulo fenomenológico

Romano afirma que un cuerpo objetivo nunca aparece,36 ya que el Körper es 
un concepto físico y derivado, no propio del mundo vivido de la vida. Y, es úni-
camente propio del Lebenswelt, lo dado per se en la dinámica preteórica de la vida 
misma.37 De este modo, “la distinción entre el cuerpo vivido y los cuerpos físicos 
debe ser relevante en un nivel estrictamente fenomenológico de descripción del 
mundo vivido”38 y no desde una perspectiva objetual-experimental.

No hay, afirma, una distinción clara y visible entre Körper y Leib: simplemen-
te no percibimos, en primera persona, al primero nunca y en ningún lado.39 El 
mundo de la vida posee, de derecho, una anterioridad respecto a los conocimien-
tos teóricos que, de facto, poseemos y proyectamos sobre nuestra concepción del 
mundo en sí mismo.40 Las producciones científicas o culturales permean nuestra 
visión y comprensión de este último: este es el origen del error que conforma la 
distinción entre Leib y Körper. Así, insatisfecho con las propuestas tradicionales 
de la distinción fenomenológica, Romano intentará comenzar de nuevo la con-
ceptualización sin Husserl: propone el cuerpo dentro del mundo de la vida.41

Tal como el concepto de Körper se deriva de la aceptación de la imagen cientí-
fica del mundo, desarrollada bajo la física moderna como única imagen verdadera 
(objetivismo teorizante), y en tanto el Leib se describe a sí mismo por contraste 
con el Körper de suerte que depende de él por principio, surge según Romano 
la necesidad de una visión que responda a la pretensión mítica de la descripción 
unívoca del mundo. Esta visión debe garantizar la correcta designación nocional 
del habitar corporalmente el mundo antes de cualquier teoría científica. De esto 
se sigue que, al considerar al mundo de modo “ingenuo y pre-teórico, no [haya] 
lugar para la más mínima dicotomía entre un cuerpo objetivo, mera adición de 
células y «máquina fisiológica», y un cuerpo vivido como algo no mundano”.42

36   Cf. Romano, C. “After the Lived-body”, 467.
37   Cf. Ibid., 452.
38   Ibid.
39   Cf. Ibid., 453.
40   Cf. Ibid.
41   Cf. Romano, C. “Por qué el cuerpo vivido no existe”, 127.
42   Ibid. La mención del cuerpo objetivo en tanto máquina fisiológica parece suponer una 
oposición entre un mecanicismo determinista, en el orden/plano de la naturaleza física, fren-
te a un carácter libre y espontáneo del mundo de la vida (en tanto plano de la vida del espíri-
tu), al modo de la distinción kantiana entre determinismo natural y libertad subjetiva. En 



Por qué el cuerpo vivido sí existe i. Críticas al pensamiento existencialista...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 145 - 177. UNED, Madrid

155

“Mi cuerpo es sólo mi propia perspectiva en un mundo compartido con otros 
ab initio”.43 Las demás personas no tienen necesidad de trascender el mundo en 
orden a aparecer, sino que es en el mundo o, que es lo mismo, dentro del campo 
fenomenal que es mío en un sentido mínimo y que Yo centralmente ocupo con 
mi cuerpo, que otros hacen o han hecho su entrada.44 Para Romano, “la expe-
riencia es relativa a la posición que Yo ocupo en él [el mundo vivido] a través de 
mi cuerpo”.45 “Desde el punto de vista fenomenológico, (…) la experiencia (…) 
es el aparecerse en sí mismo”46 y es de carácter asociado a la subjetividad en tres 
sentidos: 1) es relativa a mi perspectiva o punto de vista, 2) depende causalmente 
de mi cuerpo para ser generada y 3) también en el modo en que es constitución 
de mi mente.47

En el mundo de la vida sólo está lo dado: el cuerpo que soy. El cuerpo obje-
tivo de la fisiología es una mera construcción o idealización teórica, desprovista 
de cualquier significado fenomenológico, tal como el cuerpo vivido. “En el mun-
do de la vida, hay un solo cuerpo, yo mismo, y no hay lugar para la distinción 
husserliana”.48 Hasta aquí, podemos nosotros preguntar, por un lado, por qué 
llamarlo corps propre y no llamarlo simplemente Yo y, por otro lado, llamar a todo 
lo que existe en el mundo de la vida, que no sea el cuerpo propio, simplemente 
lo otro o no-Yo. Esto nos daría por resultado, creemos, al menos dos posibili-
dades. Una comportaría la reducción al absurdo o, fenomenológicamente, un 
contrasentido, un coronamiento contraintuitivo que deshace toda posibilidad de 
interacción con identidades presentes en el mundo o, al menos, con sus represen-
taciones, así como con novedades (nuevos conocimientos de nuevos objetos o de 
cualidades no conocidas de ellos) en el horizonte personal de fenomenización.

qué modo se lograría una articulación entre ambos en la propuesta de Romano, no es claro. 
Consideramos pertinente desarrollar un estudio que profundice acerca de la presencia del 
kantismo en la obra de C. Romano.
43   Romano, C. “After the Lived-body”, 467.
44   Cf. Ibid.
45   Ibid., 466.
46   Ibid.
47   Cf. Ibid., 463-465. Se trata de una aparente independencia, en que todo lo existente en el 
mundo es todo aquello que se figura como mit-sein (ser-con; o incluso, um-zu, ser-para) para 
un Ego. En la exposición del pensador francés, esto marca de manera delimitada el registro de 
visibilidad fenomenológico (Sichtweite), delimitado por el estado y la dirección de la mirada 
junto a todo el conjunto de herencias subjetivas (tener, ver y concebir previos) (cf. GA 62: 
346-347). Nada, fuera de este horizonte, puede ser admitido y afirmado sin alguna ulterior 
crítica: son las fronteras del Lebenswelt. La percepción es únicamente circunspección 
(Umsicht) y, el mundo, mi entorno circundante compartido (Mitwelt).
48   Romano, C. “Por qué el cuerpo vivido no existe”, 127.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 145 - 177. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas156

La otra posibilidad implicaría la asunción de un doble apriorismo como 
punto de partida que, a nuestro criterio, parece fenomenológica y ontológica-
mente injustificado, y que consideramos esgrimido por Romano en su tratamien-
to de la corporalidad vivida. Este apriorismo se cifraría en un desarrollo similar 
al heideggeriano en términos de acontecimiento (Ereignis o, quizás, événement), 
en que un Yo histórico (no empírico, sino concreto y fáctico) y lo vivido se 
impliquen en un único núcleo común, de modo que el sentido propio de la 
vivencia se manifieste como desde dentro de un mundo próximo y funcional 
a ella (una vivencia de mundo circundante, Umwelterlebnis).49 Habiendo ya 
mencionado lo distintivo de la propuesta de Heidegger, Romano parece postular 
una reformulación del modo existencial del a priori histórico heideggeriano, 
constituido en la facticidad-pragmática del Dasein.50 En este sentido, no es la 
temporalización (Zeitigungssinn) la que lleva a realización la configuración y des-
pliegue de la significación de la vivencia, sino una mundanización o realización 
en el mundo de la vida (In-der-Welt-sein). Este a priori o carácter de condición 
de posibilidad provisto al monde de la vie (polo objetivo o del mundo del a priori) 
se asocia a lo dicho en torno al fenómeno y su carácter asociado al sujeto cognos-
cente (polo subjetivo del a priori): la relatividad a la perspectiva, la dependencia 
causal al cuerpo y la modalización en la constitución de la mente.

En su comprensión de la fenomenología, Romano afirma que “todo acceso 
a los fenómenos es irremediablemente mediato” y que “conviene renunciar al 
mito de lo ‘dado puro’” (1999, pp. 2ss). Es de importancia capital para el autor 
determinar si la experiencia es poseedora de estructuras inmanentes necesarias 
y autónomas respecto del lenguaje y los esquemas conceptuales, tales como los 

49   Cf. Basso Monteverde, L. “Heidegger y el problema del a priori en la configuración del 
Umwelterlebnis”, 197.
50   El a priori heideggeriano (no puro o no absolutamente formal) posee un doble aspecto 
trascendental en tanto pragmática del Dasein, puesto que posee estructura formal que posibi-
lita la experiencia y un contenido brindado por lo dado, que se manifiesta previamente como 
ya-dado y determina desde su potencialidad la situación particular (das Historische). Este 
carácter pragmático es el que provee a la experiencia de la posibilidad de atender a un sentido 
articulado mediante un plexo significativo en torno a la actividad y la dinámica de la situa-
ción cotidiana. Así, influye en el existente humano y en la constitución de la vivencia, tanto 
en los modos de significación del primero (lo apofántico y lo hermenéutico), como en la 
significación de la vivencia (la conjunción de factores que la determinan a nivel formal y de 
contenido). La estructura tripartita de la intencionalidad como comportamiento, cifra la 
estructura formal orientada al objeto, brindando sentido al fenómeno y fundándose el a prio-
ri en el campo de las cosas. Acerca de esta caracterización del a priori en Martin Heidegger, 
ver Ibid., 190; 200; 205-210.



Por qué el cuerpo vivido sí existe i. Críticas al pensamiento existencialista...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 145 - 177. UNED, Madrid

157

de orden científico51. A la experiencia asigna un lógos inmanente e interpretable 
que el lenguaje transforma en inteligible (Auslegung),52 “una lógica del mun-
do que descansa sobre una epifanía sensible”.53 He aquí para el autor francés 
la necesidad de la hermenéutica como manifestación de la imposibilidad de 
una imparcialidad frente a los condicionamientos históricos (Sprachlichkeit o 
carácter lingüístico de la experiencia de mundo).54 No es posible, según esta 
comprensión de hermenéutica, liberarse de dichos condicionamientos, puesto 
que “el lenguaje tiene un carácter constitutivo para el pensamiento”.55 Frente a 
la comprensión de Heidegger de la percepción de lo útil como comprensora-
explicitante (verstehend-auslegend),56 Romano sostiene que la experiencia y su 
descripción incluyen comprensión de lo vivenciado-descripto, pero estas no son 
necesariamente interpretativas.57 La interpretación arriba frente a la ruptura “con 
la comprensión espontánea propia de nuestra cotidianidad con el mundo”58 y 
frente a los elementos teóricos de la filosofía, de modo que la hermenéutica se 
constituya como correctora contra el dogmatismo de la intuición de esencias.59

51   Cf. Romano, C. (2010). Au coeur de la raison, la phénoménologie. Paris, Gallimard, 11. 
Nos servimos aquí de las siguientes interpretaciones de la hermenéutica del autor francés: 
Mena Malet, P. (2015). “El fenómeno de la apelación”, en Revista Co-herencia 12 (23), 107-
137; Roggero, J. L. (2020). “La instancia antepredicativa en la nouvelle phénoménologie”, en 
Cuadernos de filosofía 75, 131-145; Roggero, J. L. (2020). “Problemas de la articulación entre 
fenomenología y hermenéutica en la obra de J.-L. Marion, en diálogo con la propuesta de C. 
Romano”, en Logos. Anales del Seminario de Metafísica 53, 327-343.
52   Cf. Romano, C. Au coeur de la raison, la phénoménologie, 12.
53   Roggero, J. L. “Problemas de la articulación entre fenomenología y hermenéutica en la 
obra de J.-L. Marion, en diálogo con la propuesta de C. Romano”, 329-330. Esta posibilidad 
ampliaría, por la lógica inmanente a lo sensible, la racionalidad, volviéndola capaz de incluir 
a la sensibilidad, la experiencia y lo antepredicativo, rehabilitando el mundo sensible. Pero 
una vez cernido el mundo a una estructura a priori, vemos nuevamente presenta la tendencia 
al fenomenismo. Asimismo, en el caso de la corporalidad, esta no poseerá fundamento racio-
nal alguno, sino únicamente la sensibilidad, tal como se demostrará en adelante.
54   Cf. Romano, C. Au coeur de la raison, la phénoménologie, 887.
55   Cf. Ibid., 331. Es imposible la formulación de una descripción fenomenológica que no 
consista en una operación lingüística y, en esta última, intervienen irrefutablemente los 
esquemas conceptuales y presupuestos heredados por tradición.
56   Cf. GA 2: 199.
57   “La percepción se ocupa de las cosas y de las características de las cosas imbuidas de signi-
ficados vitales para nosotros y que emergen en el trasfondo del mundo”, Romano, C. “Por 
qué el cuerpo vivido no existe”, 133.
58   Cf. Roggero, J. L. “Problemas de la articulación entre fenomenología y hermenéutica en 
la obra de J.-L. Marion, en diálogo con la propuesta de C. Romano”, 337.
59   Cf. Romano, C. Au coeur de la raison, la phénoménologie, 896-898. En cuanto a esto, 
menciona Roggero que astas afirmaciones no añaden nuevos elementos a las ideas propias de 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 145 - 177. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas158

Para Romano “la hermenéutica fenomenológica sólo puede formularse de 
manera coherente si se admite el nivel pre-hermenéutico de comprensión espon-
tánea operando en la experiencia misma, una experiencia perceptiva no mediada 
por signos”.60 Este nivel pre-hermenéutico de la comprensión es capaz de impo-
nerle reglas a aquella primera.61 De esta manera, la hermenéutica debe regirse 
por las leyes de la experiencia:62 “estas (…) no son unívocas ni permiten una 
aplicación unívoca a todos los casos, sino que – como la phrónesis aristotélica 
– se ajustan a cada caso”.63 Así, se requiere de la deliberación y la reflexión, de 
recurrir al juicio, tener una sensibilidad para el contexto y de una capacidad de 
discernimiento de lo particular.64 Asimismo, la hermenéutica debe orientarse a 
verdades de esencia pre-hermenéuticas.65 

Consideramos que este pasaje de la instancia pre-teórica de la experiencia a la 
del juicio interpretativo exige una cierta adecuación del conocimiento a lo dado, 
esto es, a una identidad formal ya dada y comprendida antes de la interpretación, 
de modo que pueda abrirse la racionalidad más allá de los límites de la sensibili-
dad y el fenomenismo.66 Mas, en lo dado, según Romano, no hallamos esencias 
«localizables aquí abajo» que sean de algún modo objetos ideales (o formas intrín-
secas inteligibles, factibles de abstracción y representación mental),67 aun cuando 

Heidegger; cf. Roggero, J. L. “Problemas de la articulación entre fenomenología y hermené-
utica en la obra de J.-L. Marion, en diálogo con la propuesta de C. Romano”, 338.
60   Romano, C. Au coeur de la raison, la phénoménologie, 895.
61   Cf. Roggero, J. L. “Problemas de la articulación entre fenomenología y hermenéutica en 
la obra de J.-L. Marion, en diálogo con la propuesta de C. Romano”, 338.
62   Cf. Romano, C. Au coeur de la raison, la phénoménologie, 901.
63   Roggero, J. L. “Problemas de la articulación entre fenomenología y hermenéutica en la 
obra de J.-L. Marion, en diálogo con la propuesta de C. Romano”, 338.
64   Cf. Ibid.
65   Cf. Romano, C. Au coeur de la raison, la phénoménologie, 901-902.
66   Esta posibilidad puede verse fundada fenomenológicamente en la experiencia del discurrir 
pre-reflexivo de la inteligencia en que esta es capaz de intuir, captar, inteligir y abstraer la 
verdad de lo dado tal como se da (y en sus diversas dimensiones u horizontes interpretables, 
esto es, sus formalidades o ratios). El fenómeno de la evidencia como saber de la verdad de lo 
dado de manera pre-reflexiva posibilita este proceso de adecuación en que lo que se muestra 
plenifica (e incluso excede) la vivencia (o interacción con el aparecer originario del sentido en 
el factum de la donación de la cosa misma) por su propia autoidentificación. Así, se puede 
afirmar también la adecuación o inadecuación justa y motivada de todo tipo de especie cog-
nitiva presente a la mente, en virtud de la identidad dada en persona, es decir, se garantiza la 
formulación inteligible a la teoría comprobada per se en su evidencia.
67   Romano afirma defender una concepción de esencia diferente a la husserliana en dos 
puntos principales: por un lado, en que no se apoya en un platonismo que afirme las esencias 
en tanto objtos o entidades de la naturaleza y, por otro, puesto que rechaza toda idea de 



Por qué el cuerpo vivido sí existe i. Críticas al pensamiento existencialista...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 145 - 177. UNED, Madrid

159

“las cosas (o los fenómenos) son esencialmente tales o tales”.68 Nuevamente, 
nuestro conocimiento de esencias no es intuición de esencias (Wesensschau) y 
carece de toda garantía (salvo de argumentación), a fin de no admitir la existencia 
de las ideas platónicas.69

Cabe entonces preguntarnos cómo es posible un pasaje certero, adecuado 
y auténtico de lo manifestado a lo dado o un conocimiento de las diversas rea-
lidades existentes según sus determinaciones constitutivas, sin que estas sean 
únicamente cualidades fenomenales sensibles. Asimismo, las posibilidades de 
fenomenalización se nos figuran como disminuidas en virtud de negar la dación, 
en una experiencia sensitiva, de una mismidad o especificidad en tanto totalidad 
unitaria presente en persona, dada para la interacción, comprensión y descripción 
en el horizonte de la vida, capaz de motivar dicha experiencia en razón de su pro-
pia e intrínseca configuración. En este marco fenomenológico radical, nos parece 
imposible de alcanzar. El sentido – o sentidos – del ser, de aquello que en verdad 
es, parece desvanecerse y nublarse delante de nosotros, imposibilitando su presen-
tación como novedad desde un horizonte independiente a nuestra subjetividad.

intuición eidética, considerando la actualización de verdades de esencia por fuera de esta 
última. Así, sostiene que deben haber esencias materiales a priori o verdades de esencia, en 
términos de Husserl, precientíficas, pre-empíricas en cuanto previas a las verdades de expe-
riencia, que estructuren nuestra experiencia del mundo, pudiendo ser estás exactas en menor 
o mayor medida. Son a priori en tanto no exigen investigación e hipótesis empíricas para su 
conocimiento. Estas sirven como base para los conceptos y teorías asocidas a los intereses 
teóricos particulares (como la ciencia), y tienen su aparecer en el mismo aparecer cotidiano de 
las cosas, esto es, sus modos en el mundo o determinaciones fenomenales, de manera que la 
experiencia se constituye de esencias a priori y modalidades. Sin embargo, estas se encuentran 
sujetas a la argumentación filosófica. “No hay más que una manera en filosofía de actualizar 
verdades esenciales: por medio de argumentos más poderosos y más convincentes”; Romano, 
C. “Esencia y modalidad: Husserl y Kripke”, 85-110. Esto podría tomarse como contrario a 
lo mencionado en una nota previa, en que afirmábamos una posible sustancialidad lockeana 
en Romano. En el texto citado este se pronuncia no afirmando una concepción de esencia de 
este tipo. Sin embargo, su descripción aquí criticada parece afirmar una sustancialidad tal en 
tanto ousía como individuo substancial o substancia primera.
68   Romano, C.  “Pour un réalisme du monde de la vie”, 279.
69   Cf. Ibid., Es necesario denotar aquí el sesgo reductivo hacia las posibilidades admitidas 
por el autor para la ontología. Aun cuando no se presente a sí mismo como opositor de las 
doctrinas de las esencias, es necesario afirmar que no existen únicamente como opciones de 
doctrinas la platónica, la husserliana y la de su autoría. Esto, quizás, se funde en un prejuicio 
aún muy compartido contra la metafísica o la ontología clásica y moderna, en que toda con-
cepción de forma sugiere una reformulación o asimilación del platonismo. Este es, por ejem-
plo, el caso de la intuición abstractiva propuesta por J. Maritain; cf. Acosta, M. “La intuición 
en Jacques Maritain”, en Oriol, M. (ed.). (2012). Inteligencia y filosofía. Madrid, Ed. Marova, 
383-399.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 145 - 177. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas160

En concreto, nos preguntamos acerca del caso de la corporalidad humana y 
de la humanidad, de modo que pueda establecerse qué puede experimentarse, 
comprenderse, interpretarse y afirmarse de ellas. Esta pregunta se impone en 
nuestra exposición debido a su relevancia en la conformación de la argumenta-
ción de Romano. Así se hallan vinculadas, al arribo en la conclusión de que es 
lícito desechar los conceptos de Leib y Körper, las siguientes afirmaciones:

1.	 únicamente tengo experiencia fenomenológica de ser un Yo encarnado 
en el mundo de la vida que lo ocupa dotándose así de punto de vista propio, 
junto a otros humanos;

2.	 no tenemos acceso a lo dado puro, sino acceso mediado a fenómenos del 
mundo de la vida, de modo que: a) sólo debemos asumir los conocimientos 
brindados por la visión del mundo originaria, primaria, preteórica e ingenua 
y el cuerpo objetivo no aparece ni lo percibimos y sólo podemos distinguir 
cuerpo y mente por reificación del concepto de mente; por lo tanto b) lo 
único que podemos describir del ser humano son sus rasgos físicos y psico-
lógicos y, en consecuencia, c) el ser humano es un cuerpo adosado a ciertas 
capacidades; 

3.	 los postulados científicos y filosóficos en torno a la corporalidad humana 
son reductibles a esquemas conceptuales históricos heredados,70 de suerte 
que d) la perspectiva científica experimental no debe ser admitida por ser 
una preconcepción sin percepción en el mundo de la vida, e) dado que el 
Körper no es percibido, luego es derivado de esta perspectiva y f ) el Leib se 
conceptualiza únicamente por oposición al Körper, por lo que no debe ser 
aceptado como concepto.

Este es el único conocimiento que podemos poseer, según Romano, respecto 
de la corporalidad humana, de manera que solo nos resta la posibilidad de su 
descripción a partir de la sensibilidad y la argumentación, y esto es lo que el 
autor francés ofrecerá. En este sentido, no hallamos en los textos de Romano una 
descripción fenomenológica (y filosófica) suficiente y sin presentar paradojas, tal 

70   Estas son las formulaciones que frente a las que la hermenéutica debe posicionarse, debido 
a su ruptura con la comprensión espontánea de nuestra cotidianidad con el mundo y en 
cuanto son elementos filosóficos nacidos de un dogmatismo de intuición de esencias. Es 
posible interrogarse si nos encontramos aquí con un debunking argument contra la ciencia, 
puesto que la actitud del autor parece ser anticientífica múltiples veces.



Por qué el cuerpo vivido sí existe i. Críticas al pensamiento existencialista...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 145 - 177. UNED, Madrid

161

como fue propuesto en primer término. En este sentido, su discurrir en torno a 
la corporalidad halla, por ejemplo, los siguientes defectos:

1.	 El sostenimiento de la primera afirmación (1), y por consecuencia las 
siguientes, sobre la base del apriorismo del mundo de la vida como prin-
cipio fenomenológico, epistemológico y, por tanto, también ontológico.

2.	 El rechazo del acceso a lo dado y las esencias (2), del que deriva una 
reducción epistemológica a la primera afirmación. Luego, la asunción de 
una radical reducción de las capacidades fenomenológicas (a través del 
apriorismo del mundo de la vida, a lo preteórico-ingenuo) y, por tanto: a) 
el rechazo del concepto de cuerpo objetivo negando posibilidades para la 
experiencia empírica (y de las ciencias) de las dimensiones física, química 
y biológico-neurofisiológica. Se entiende el concepto de manera unívoca, 
eliminando la posibilidad de establecer un sentido análogo de cuerpo, de 
discriminar cuerpo y mente bajo distinción ideal y recayendo en la opción 
por el materialismo o un misterioso dualismo paralelista; b) la reducción 
de las posibilidades del conocimiento del otro, de los conocimientos de los 
ámbitos de la psicología y las ciencias cognitivas en relación a la corpora-
lidad, en cuanto esta se encuentra implicada en la configuración unitaria 
de la propia conducta y en cuanto capaz de manifestar la cognición y la 
afectividad propias en una unidad operativa mente-cuerpo (paralelismo 
mente-cerebro); c) se conforma una definición reductiva del ser humano 
como totalidad en vinculación con sus propios mente y cuerpo.

3.	 La tesis de la reductibilidad de las afirmaciones filosóficas-científicas a 
esquemas conceptuales heredados carga sobre sí problemáticas propias de la 
filosofía de la historia y la historia de la filosofía como historia de las ideas; 
mas frente a esto, puede afirmarse que este postulado carece de percepción 
en el mundo de la vida y que procede de una formulación teórico-crítica 
no ingenua, de manera que puede rechazarse en sus propios términos por 
su intrínseca carestía de significación fenomenológica.71 Luego, en cuanto 

71   Del mismo modo que Heidegger critica la falta de radicalidad fenomenológica de Husserl 
en su toma de posición teorética respecto de las cosas mismas (con su comprensión de la 
fenomenología como cumplimiento de la theoría), y revelándose por ello que “no hay 
ninguna actitud que pueda ser adoptada, incluso con fines puramente cognoscitivos, que no 
implique un modo determinado de situarse y un correlativo modo de aparecer” (Rodríguez, 
R., La transformación hermenéutica de la fenomenología, 99-102.), así también en la actitud 
existencialista de Romano cabe criticar su falta de radicalidad en la suspensión de su juicio en 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 145 - 177. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas162

pueden ser rechazados el principio apriorístico del mundo de la vida y las 
afirmaciones (1) y (2), es conveniente el consecuente rechazo de (e), (f ) y 
(g).72

A este respecto, el discurrir de Romano toma otra dirección, el de la argu-
mentación crítica de Husserl bajo una pretensión de consideración del sentido 
alienado de cuerpo propio al modo de una destrucción fenomenológica (phäno-
menologische Destruktion). Serán objeto de crítica las características ofrecidas por 
el fenomenólogo alemán en torno al concepto de Körper.73 Por tanto, acorde a las 

torno a la tesis de la reductibilidad que aquí criticamos: esto se resume en que la tesis tiene un 
origen apriorístico arbitrario (subjetivo) o un origen en las modalidades fenomenales, care-
ciendo esto de sentido. Asimismo, como no es posible el acceso a lo dado puro, según el 
mismo autor y la única garantía es la argumentación, no es posible la búsqueda de la validez 
y la comprobación, de modo que tampoco es posible la salida del círculo (aquí in probando 
que descalifica el punto de partida de la argumentación) que se conforma entre la postulación 
de tesis (o su deslegitimación) respecto de la relación mundo-esquemas conceptuales y el 
principio de la percepción en el mundo de la vida, puesto que este último es capaz de darme 
tales esquemas para la aplicación en la percepción del mundo. El problema es similar a aquel 
de la circularidad hermenéutica heideggeriana, pero su resolución tiene un fin diverso; cf. 
Ibid., 104-106.
72   Asimismo, la reducción epistemológica halla una fuerte expresión, al verse negada la fac-
tible asunción del conocimiento de las ciencias ajenas a la fenomenología para el enriqueci-
miento de esta última (esto es, la radicalización del principio de Voraussetzungslosigkeit y el 
abandono de todo origen de conocimiento salvo el fenómeno y, en este caso, el fenómeno 
sensible en el mundo de la vida). Las ciencias por su propia metodología alcanzan conoci-
mientos que pueden y deben ser esgrimidos por el filósofo para un verdadero diálogo. Eva-
diendo la pretensión de un saber único regido por una única metodología bajo un único 
principio, deben reconocerse la contingencia histórico-cultural de los datos científicos, así 
como sus aportes y contribuciones auténticas, aún cuando su desarrollo no tenga un origen 
fenomenológico. Creemos que, antes del desecho de la oportunidad de la interacción inter-
disciplinar, debe intentarse establecer la función de la fenomenología en su relación con las 
ciencias. En este sentido, vemos posible, y consideramos necesario, investigar y aplicar una 
phrónesis hermenéutica que se despliegue de manera doble, acercándose a los contenidos de 
las ciencias esclareciendo el sentido de sus teorías y, a la vez, interrogándose acerca de los 
elementos fundamentales de los objetos materiales estudiados en un nivel filosófico fundante, 
es decir, situando la filosofía a las ciencias en la dimensión del ser (des Seiendes); cf. Sanguine-
ti, J.J. Cuerpo, mente y ser personal, 35-39; Heidegger, M. (1961). Nietzsche I. Pfullingen, 
Neske, 371-375 (GA 6.1).
73   El proceder metódico de Romano hacia las características o cualidades del cuerpo enten-
dido como cuerpo objetivo, creemos, es consecuente con su punto de partida en que las 
cualidades son las que dicen de los fenómenos, a la vez que no se halla esencia que pueda ser 
objeto de la inteligencia. Asimismo, el apriorismo del mundo de la vida y al Yo frente a éste, 
torna deudora a la descripción de la corporalidad del fenómeno. Solo las cualidades son acree-
doras de conocimiento, de tal modo que estas no son capaces de brindar comprensión 



Por qué el cuerpo vivido sí existe i. Críticas al pensamiento existencialista...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 145 - 177. UNED, Madrid

163

críticas que hasta aquí hemos expuesto, en cuanto no consideramos evidentes las 
razones o puntos de partida por los que comprender como alienado al sentido de 
cuerpo propio, así también podremos entender la exposición de Romano como 
fenomenológica y ontológicamente insuficiente.

2.3. Acerca de la descripción husserliana de la corporalidad viviente

Según nuestro parecer y en coincidencia con el autor, con evidencia tanto 
el Körper como el Leib en tanto nociones se conforman como productos de la 
abstracción. Mas, por el contrario, atendiendo a esto, y siguiendo el análisis de 
la exposición argumental de Romano, no sostenemos que se sigan de manera 
directa sus siguientes afirmaciones: 1) que siempre la distinción Leib/Körper sea 
inválida, pues, de manera opuesta, Romano la confirma reformulándola según 
su diseño de la fenomenología hermenéutica: sólo existe un cuerpo como tal en 
perspectiva fenomenal, con su nombre propio (cuerpo propio, cuerpo fenomenal 
o cuerpo en el mundo de la vida), pero también, al menos como concepto, lo 
mencionado por la fisiología o cualquier otra teorización, que podría ser tanto 
Körper como cuerpo conceptualizado; 2) que el Leib sea total y absolutamente 
distinto del cuerpo propio fenomenal y, por tanto, que no exista.

De esta manera, el discurrir argumental de Romano debe consolidarse, y esto 
es buscado por el autor francés mediante su exposición antropológico-psicoló-
gica de la sensibilidad como respuesta a la descripción realizada por Husserl en 
distintas obras alrededor del cuerpo vivido (y sus propiedades) y su fenomenali-
zación mediante el movimiento exploratorio74.

El fenomenólogo francés enumera las características nombradas por Husserl 
en torno al cuerpo físico y al cuerpo vivido. A partir de ello, argumenta que, 
“si dos cosas tienen características distintas e incluso opuestas, no pueden ser 

respecto de las especificidades, diferenciaciones y determinaciones diversas de la realidad 
corporal. La negación de la esencia como ousía deriva, en el caso de la corporalidad humana, 
en una necesaria ruptura entre las distintas dimensiones del ser humano y su operatividad 
psicosomática compleja.
74   Esta última descripción realizada en Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía 
fenomenológica, Libro II (cf. §§35-41). No consideraremos aquí un análisis de la aptitud exe-
gética de la interpretación que Claude Romano hace de las obras husserlianas, sino que nos 
limitaremos a exponer su explicación en relación con la doctrina de Husserl recapitulando los 
argumentos fundamentales del pensador galo.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 145 - 177. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas164

la misma cosa”,75 en virtud del principio de identidad de los indiscernibles, 
puesto que se seguiría de: “si dos cosas son idénticas, deben compartir todas sus 
propiedades”.76 No admitimos este proceder argumental, ya que denota una 
conclusión ofrecida como premisa (o petición de principio) a raíz de una inter-
pretación presupuesta en los términos de la premisa condicional. Así, en el caso 
particular de la relación entre cuerpo objetivo y cuerpo vivido, no resulta de 
utilidad la aplicación del principio a fin de concluir su distinción, habiendo 
construido su argumento en base a dicha distinción.

En una palabra, se busca en esta proposición demostrar que dos cosas no 
son una sola por el argumento de que estas son dos cosas. Leib y Körper ya han 
sido tomados, en el punto de partida, como dos entes distintos; luego, son des-
criptos según los rasgos afirmados por Husserl; de allí, se intenta deducir que, 
teniendo características diversas, no pueden ser la misma cosa.77 Sin embargo, 
creemos posible demostrar que una misma cosa, entendida en dos sentidos – o 
mejor, razones formales – diversos, puede ser descripta con ciertas características 
generales y, también, específicas, según el indicio de las cualidades diversas de 
su identidad en niveles ontológicos varios. Esto demuestra la complejidad del 
ser78 y, más específicamente para nuestra materia, del ser vivo en su complejidad 
psicosomática. Asimismo, esto puede aplicarse a los distintos niveles abstractivos.

75   Romano, C. “Por qué el cuerpo vivido no existe”, 121.
76   Ibid., 122.
77   Argumenta Romano también que, si, siguiendo a Husserl, estas son dos capas de signifi-
cado o no, por tener características opuestas, entonces estas deben ser dos. Por tanto, son dos 
cuerpos distintos y no uno; cf. Ibid. No se aclara con evidencia si esta afirmación se está 
tomando en sentido ontológico o meramente fenomenológico-gnoseológica. En caso de ser 
la primera opción, nuevamente no se considera la posibilidad de una distinción de razón cum 
fundamento in re, basada en la atención hacia dos razones formales diversas existentes en un 
mismo ente, en razón de una analogía del ser. Por otro lado, la noción de característica aquí 
reúne muchos términos diversos predicados del Leib y el Körper, cuyos significados no deben 
ser necesariamente admitidos en sentido unívoco (ej., el segundo considerado únicamente 
como abstracción teorizante cuyo origen es la perspectiva científica y no como cuerpo vivo 
tomado en cuanto cosa física). En caso de ser una afirmación gnoseológica, entonces nos 
hallamos otra vez con los límites del fenomenismo reductivista. Asimismo, deberíamos pre-
guntarnos si tiene sentido, según el principium identitatis indiscernibilium, afirmar o negar 
que dos cosas no posean todas sus propiedades en común siendo dos entes previamente dis-
tinguidos.
78   Esto mismo es visible en cuanto al ser en tanto es ente (ens), res, aliquid, uno (unum), 
verdad (verum) y bondad (bonum) (cf. De veritate, I, 1). Así, las diversas características o ras-
gos predicados de alguno de los entes señalados comportan una ampliación intelectual en la 
comprensión del ser, aun cuando entre ellos pueda realizarse una limitación en la extensión 
de los distintos conceptos. Distinción y unidad son comprendidos al atender a los distintos 



Por qué el cuerpo vivido sí existe i. Críticas al pensamiento existencialista...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 145 - 177. UNED, Madrid

165

La problemática no se conforma en torno a si existe alguna formulación 
conceptual que explique el modo en que dos cosas que tienen diferentes caracte-
rísticas son una y la misma cosa. Consideramos que la disquisición filosófica debe 
preguntarse si la distinción fenomenológica entre Leib y Körper comporta un 
correcto y favorable desarrollo en la comprensión del cuerpo viviente, un cono-
cimiento obtenido y sostenido firmemente por razones fundadas. Esto quiere 
decir, que sea posible que este conocimiento se desprenda de la comprensión de 
una única cosa cuya esencia rebase en algún modo las fronteras de interpretación 
delimitadas por Romano.

En su análisis de la descripción husserliana, el autor francés afirma que, 
siguiendo a Evan Thompson, se presenta un problema cuerpo/cuerpo que es 
capaz de superar. Thompson afirma que no es un problema de dos ontologías 
diversas, sino entre dos tipologías en medio de una tipología de la encarnación. 
“El problema cuerpo-cuerpo se refiere a la relación entre el cuerpo de uno como 
uno lo vive subjetivamente y un cuerpo como organismo en el mundo”.79 Roma-
no interpreta que aquí se hayan dos afirmaciones fundamentales. Una es empí-
rica; la otra es conceptual-fenomenológica. La empírica es que la brecha entre 
cuerpo físico y cuerpo vivido es más difícil de cerrar que entre un Yo psicológico 
y un cuerpo físico; frente a esto no objeta.

La conceptual es que cuerpo vivido y cuerpo material no recurren a onto-
logías incompatibles, sino a dos puntos de vista de la misma cosa. Afirma que 
Thompson se extravía, ya que el cuerpo vivido no puede concebirse como un 
cuerpo espacial y mundano, dotado de las características que se referirían al 
Körper y, en conclusión, la brecha se mantiene insuperable y el cuerpo se con-
cibe como un segundo cuerpo, no-mundano, etéreo y evasivo, soporte hylético 
(hyletische Unterlage) de nuestra conciencia sin encarnación, tal como plantean, 
en su interpretación, Husserl y Merleau-Ponty.80 En su interpretación no aclara 
por qué no puede predicarse del Leib como Körper, siquiera bajo términos estric-
tamente conceptuales.81

modos existentes que se descubren en el ens considerado, diciendo expresamente en sí aquello 
que es implícito en la identidad de su totalidad. La admisión de los modos de entendimiento 
absoluto y relativo permiten una efectiva intelección del existente, de quien se afirmará o 
negará sus especificidades.
79   Cf. Romano, C. “Por qué el cuerpo vivido no existe”, 124.
80   Cf. Ibid., 123.
81   Creemos que el error interpretativo se halla en la imposibilidad, supuesta por Romano, de 
concebir al cuerpo fenomenal o vivido y sus cualidades mismas sólo en tanto dadas al sujeto 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 145 - 177. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas166

Continuando en su exposición, el autor galo afirma que la artificialidad de la 
conceptualización del Leib puede demostrarse al analizar la descripción husser-
liana basada a la sensibilidad sentida.82 Esta podría entenderse como sensibilidad 
reiterada, pero no lo hace así Romano. Afirma que se hayan tres presupuestos en 
la descripción: 1) en primera instancia, el cuerpo es considerado como objeto 
meramente físico (imagen científica del mundo); 2) el cuerpo es considerado 
como «desde el exterior»; 3) el cuerpo vivido se constituye de manera pura-
mente táctil como objeto y soporte de sensaciones táctiles duplicadas (tocar/ser 
tocado).83

Asevera Romano que estos tres presupuestos deben ser «por razones de clari-
dad» rechazados, en virtud de los siguientes motivos:84 1) contra el presupuesto 
primero, debido a que en el mundo de la vida no es dado de forma ingenua y 
pre-teórica un cuerpo físico. Por tanto, no puede abstraerse un cuerpo físico 
convirtiéndose en un cuerpo vivido; 2) contra el presupuesto segundo, la pri-
macía conferida al tacto por Husserl es ilegítima, por la presunción de consti-
tuir el cuerpo propio como objeto sui generis, aplicándole un acto específico de 
conocimiento «desde fuera». Por el contrario, el cuerpo es percibido desde un 
principio como propio sin necesidad de objetivación (que, a nuestro modo de 
ver, no quiere decir sin posibilidad); 3) contra el último presupuesto, frente a 
todo otro objeto circundante, el punto de partida de la propia corporalidad se 
cifra en dos modalidades de sensibilidad.

Hasta aquí, puede responderse: respecto a 1), que el cuerpo propio, compren-
dido en sentido análogo y abstracto, es un cuerpo físico. La noción que señala 
la especificidad de lo físico se funda en la realidad (en el carácter físico de la 

en perspectiva de primera persona (ángulo fenomenológico). Su ser vivido implica el previo 
estar-psíquicamente-ligado del cuerpo subjetivo. Es condición de posibilidad del acceso a lo 
dado del cuerpo, y su significación como estrictamente vivido en el mundo, la existencia de 
una conciencia corporizada o un cuerpo animado. El cuerpo vivido no puede definirse única-
mente según las características mencionadas, porque esas características corresponden al 
único cuerpo humano tomado bajo la razón de la materialidad cuantitativa (ej. materia signa-
ta quantitate), mas no en tanto cuerpo vivido, dado al sujeto en términos de acceso a sí mis-
mo en primera persona. De estas diversas dimensiones daba cuenta el compuesto Leibkörper 
husserliano, que mencionaba al fenómeno originario del cuerpo como körperliche Leiblichkeit; 
cf. Serrano de Haro, A. (2023). “Acerca de mi cuerpo en el mundo de la vida: una crítica a 
Claude Romano”, en Eikasía. Revista de filosofía, 115, 264.
82   Cf. Romano, C. “Por qué el cuerpo vivido no existe”, 128.
83   Ibid.
84   Cf. Ibid., 129.



Por qué el cuerpo vivido sí existe i. Críticas al pensamiento existencialista...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 145 - 177. UNED, Madrid

167

corporalidad), pero se distingue como ente de razón. Es invariable si esto señala 
una relevancia fenomenológica de la imagen científica del mundo, puesto que 
esto no es conclusivo para afirmar la impropiedad de la distinción Leib/Körper. 
El conocimiento físico existe y es posible considerar, utilizando este modo y 
sus variables, al cuerpo propio. Entonces, se mantiene firme la posibilidad del 
cuerpo vivido, incluso como cuerpo vivido que reúne en sí al llamado cuerpo 
físico, como una dimensión superior de la corporalidad que asume a una inferior. 
Del mismo modo, la noción de Leib constituye una noción análoga de cuerpo 
humano.

Respecto a 2), creemos que, aun en su intento de revocar la imperante pre-
tensión de las hermenéuticas unívocas de la realidad (entre ellas, la imagen cien-
tífica del mundo), el autor no logra demostrar el uso de un criterio que rebase 
la interpretación unívoca y reductiva de las diversas realidades.85 El autor aquí 
parece oponer una opción a otra: la imagen del monde de la vie no es compati-
ble con la imagen científica del mundo. De esta pretensión unívoca del mundo 
vivido de la vida, busca derivar la invalidez de la distinción Leib/Körper, como 
ya hemos visto. Por el contrario, el error se halla en la interpretación unívoca 
propuesta respecto al cuerpo y sus cualidades, cuya consecuencia es la mirada 
fraccionaria y desintegrada del mundo y del cuerpo humano.86

85   Ejemplo de esta superación es la exigencia que la nouvelle phénoménologie se propone res-
pecto de la crítica heideggeriana devenida hoy en criterio interpretativo, de la onto-teología y 
su exigencia en torno al uso de la analogía. Esta crítica, según la presentación heideggeriana, 
se comporta como “cierta lógica solidaria y constitutiva entre la ontología filosófica y la teo-
logía, en que el pensamiento establece como fundamento último un concepto metafísico de 
Dios”; Salinas, G. (2022) “La hermenéutica del mal: Un acercamiento fenomenológico entre 
Paul Ricoeur, Emmanuel Lévinas y Jean-Luc Marion”, en Investigaciones Fenomenológicas 19, 
213. Se confunde el ser con el ente, olvidando la distancia entre la creatura y el Creador, 
descartando el uso analógico necesario para toda explicación positiva en este ámbito del dis-
currir intelectual (cf. Ibid., 213). Esto, por ejemplo, no sucede en la teología de santo Tomás 
de Aquino, debido al correcto uso del lenguaje analógico, de modo que pueda predicarse real 
y verdaderamente de Dios, correspondiéndoles algo existente en Este a los contenidos con-
ceptuales de nuestra predicación. Sobre esto, ver: Ocampo, F. “IX. La onto-teología y el ‘caso’ 
Tomás de Aquino en la interpretación de Jean-Luc Marion”, en Marion, J.-L. [et al.]. (2020). 
Jean-Luc Marion: Límites y posibilidades de la filosofía y de la teología. C.A.B.A., SB Editorial, 
117-132; Castello Dubra, J. A. (2010). “La predicación de los atributos divinos en Tomás de 
Aquino”, en Analytica 14, 2, 89-107.
86   La concepción de tactilidad y reiterabilidad del sentir son concebidos de manera reductiva 
en cuanto son comprendidos como fenómeno de doble sensación que manifiesta un objeto 
en tanto propia corporalidad, mientras que no se considera la posibilidad de que aquellas sean 
una estructura (estesiológica) primaria de la experiencia, inherentes a la constitución psicoso-
mática humana y su espacialidad sentiente intencional. Sobre esto, ver Serrano de Haro, A. 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 145 - 177. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas168

Asimismo, consideramos posible advertir que la primacía de uno de los 
sentidos cobra relevancia únicamente en razón de si la percepción determina 
finalmente a la fenomenalización del cuerpo objetivo o del cuerpo vivido, esto 
es, si en y por la percepción sensible se manifiesta el aparecerse de lo dado en 
sí mismo y como sí mismo. Por tanto, “desde el momento en que la aparición 
domina el aparecer y lo retoma, las especificaciones subjetivas de la apariencia 
por medio de uno u otro sentido ya no resultan esencialmente importantes”.87 
La aparición de la especificidad del cuerpo humano en sus múltiples sentidos no 
puede ser rehusada bajo la acusación de un prejuicio fenomenológico, como es 
aquel de la primacía del tacto; por el contrario, debe ser aceptada e interpretada 
en sus propios términos, aun cuando, en su aparecer, lo dado exceda nuestra 
conceptualización previa.88

En cuanto a 3), debemos extender la descripción que Romano realiza de la 
sensibilidad humana, pues, para el profesor de la Sorbona, existen dos moda-
lidades de esta que inician la caracterización de la propia corporalidad. Esta 

“Acerca de mi cuerpo en el mundo de la vida: una crítica a Claude Romano”, 266. Asimismo, 
no se halla en Husserl un despertar ontológico del Leib a partir del Körper por la obra de la 
sensibilidad reiterada; sobre esto ver el artículo aquí citado.
87   Marion, J.-L. (2008). Siendo dado. Ensayo para una fenomenología de la donación. Madrid, 
Editorial Síntesis, 40.
88   He aquí, en términos marionianos, el caso de las posibles variaciones hermenéuticas en la 
interpretación de la corporalidad, esto es, cierta posibilidad de articulación de la fenomenici-
dad de lo dado en sus modos de objeto y acontecimiento, siendo transpuesto de uno a otro 
nivel u horizonte. Así, se hallan posibles hermenéuticas del sentido/s de la carne o el cuerpo 
(la chair, le corps) en tanto fenómeno excedente o saturado, que auto-afecta o afecta con el 
otro en el fenómeno erótico. Acerca de la variación hermenéutica ver Murga, E. D. (2022). 
“El discernimiento hermenéutico en Jean-Luc Marion”, en Revista de Filosofía, avance en 
línea, 1-16; Roggero, J. L. (2020). “Los cuatro niveles de hermenéutica en la fenomenología 
de J.-L. Marion”, en Revista de filosofía, 45 1, 141-160; en torno a la carne y el fenómeno 
erótico, cf. Walton, R. “VI. El fenómeno erótico en el marco de la fenomenología y la teolo-
gía del amor”, en Marion, J.-L., Jean-Luc Marion: Límites y posibilidades de la filosofía y de la 
teología, 69-88. Estos postulados sean quizás imposibles para la consideración del cuerpo en 
la perspectiva de Romano (cuyo estudio promovemos ahondar en tanto relación del corps 
propre con las nociones del evento y el mundo), en cuanto una variación de objeto a aconte-
cimiento se vea imposibilitada como la transformación de un hecho intramundano en un 
acontecimiento de sentido propiamente acontecial y en cuanto el cuerpo como objetivo 
supondría una relación con el horizonte del mundo, mientras que la propia corporalidad 
pertenecería a ningún horizonte de sentido previo, siendo su propio origen de sentido; cf. 
Walton, R. (2022). Fenomenología, excedencia y horizonte teológico. C.A.B.A., SB Editorial, 
100-102.



Por qué el cuerpo vivido sí existe i. Críticas al pensamiento existencialista...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 145 - 177. UNED, Madrid

169

distinción “es esencial para aprehender el cuerpo fenomenal a diferencia de los 
cuerpos circundantes”.89

2.4. La sensibilidad humana según Claude Romano

Mediante la primera modalidad, llamada egocéntrica, me relaciono con mi 
propio cuerpo: esta es afectiva y pática. “Mi cuerpo fenomenal se revela en primer 
lugar como la ubicación primordial donde se localizan sensaciones afectivas”.90 
Ejemplo de esta son las sensaciones de frío/calor, dolores/placeres, cosquilleo/
picazón, hambre/sed, sensación de la propia postura, posición de extremidades, 
sensación de presión, contracción muscular, debilidad, fatiga, falta de aliento, 
emociones y afecciones en general (excitación, letargo, parálisis, etc.).91

A través de la segunda modalidad, llamada alocéntrica, me relaciono con el 
mundo circundante. Esta es cognitiva o gnósica, dedicada al mundo y compren-
der sus características, concerniendo a mi cuerpo únicamente como ubicación 
primordial ocupada en el mundo dimensible.92 La primera corresponde, enton-
ces, al tener frío y la segunda al sentir la frialdad de un objeto. Aquí Romano 
no contempla intervención de proceso neurofisiológico alguno ni la capacidad 
estesiológica con su correspondiente presentación psíquico-intencional del pro-
ceso y sus efectos correspondientes, sino que considera el sentir frío egocéntrico 
como una sensación sui generis.93

“Mi cuerpo (…) es el sitio donde se localizan ciertas sensaciones (…) que son 
completamente diferentes a todas las percepciones del mundo y que encuentran 
su lugar solo en el cuerpo”.94 Esta nueva formulación fenomenista de cuerpo 

89   Romano, C. “Por qué el cuerpo vivido no existe”, 30. La distinción mencionada se funda, 
al parecer, en la distinción lockeana de cualidades primarias y secundarias y, aún más, en la 
distinción empirista de impresiones e ideas de los sentidos o externas y de la reflexión o inter-
nas.
90   Ibid.
91   Cf. Ibid.
92   Cf. Ibid.
93   Cf. Ibid., 129.
94   Ibid., 130. Serrano de Haro afirma que es posible ver aquí una reformulación de la distin-
ción husserliana de la sede táctil de sensaciones, una adaptación de la heterogeneidad denota-
da entre las Empfindnisse y las Empfindungen, esto es, por un lado, la sensibilidad expositivo-
localizada de las afecciones ubiestésicas que se difunden en y por la carne y se sienten en su 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 145 - 177. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas170

sentido abandona y se distancia del concepto unitario de cuerpo orgánico, vivo, 
vivido, sentiente y sentido, fenomenológico y, por tanto, intencional, del indi-
viduo psicofísico (psychophysischen Individuum).95

En la argumentación del pensador galo no cabe sitio para ningún tipo de 
percepción y conceptualización fenomenológica del cuerpo en tanto objeto 
dimensible o en cuanto objeto con algún rasgo o característica similar al Körper,96 
puesto que el cuerpo “es el aquí de mi presencia a las cosas”.97 Y no es, bajo 
ningún término, sitio de doble sensación o sensación reiterada, sino lugar en 
que se manifiestan las dos sensibilidades: “cuando mi mano derecha toca mi 
mano izquierda, la sensación de palpación pertenece al tacto activo como una 
modalidad sensorial alocéntrica que es cognitiva o gnósica”;98 “por el contrario, 
la sensación de presión en mi mano pasiva, la sensación de ‘ser tocado’ (…) es 
una modalidad de mi sensibilidad afectiva egocéntrica que me permite experi-
mentarme continuamente como encarnado”.99

De este modo, no se presenta ningún tipo de exploración táctil o sensible 
de mi propio cuerpo para su donación como cuerpo fenomenal. Frente a esto, 
podemos objetar lo siguiente: por un lado, el estatuto ontológico del cuerpo 
como «lugar», «sitio» o «aquí» resulta muy poco claro y, por otro, en términos 
de ser psicosomático orgánico, el concepto propiciado de corporalidad resulta 
vago y difuso (incapaz de dar cuenta de la relación mente-cuerpo tomando de 
este último su dimensión neurobiológica). El origen de la sensibilidad interna 

intimidad espacializada, y, por otro, la sensibilidad expositiva de las meras sensaciones (cam-
pos hyléticos que operan en las percepciones sensibles correspondientes); cf. Serrano de Haro, 
A. “Acerca de mi cuerpo en el mundo de la vida: una crítica a Claude Romano”, 268-269.
95   Dicha intencionalidad psicosomática, es decir, de la conciencia y, en tanto ligada al cuer-
po, también de este, ha sido sustituida por una dualidad de principios de algún modo inten-
cionales. Lo cognitivo y lo afectivo carecen de un único principio en el individuo, sino que 
hallan principios diversos. Esta modalidad de ser cuerpo, entonces, puede definirse como 
«siento, ergo soy cuerpo», al que cabría posiblemente una nueva distinción, en virtud de sus 
diversos principios de intencionalidad sensible, entre cuerpo alocéntrico y cuerpo 
egocéntrico. 
96   Esta imposibilidad no coincide, según Serrano de Haro, con la concepción husserliana de 
cuerpo físico dado a la experiencia como Ding o cosa física, cuyo sentido no es admitido por 
Romano como experienciable, esto es, como cosa concreta (konkretes Ding) poseedora de una 
condición corpórea (Körperlichkeit) dada a la experiencia inmediata; cf. Serrano de Haro, A. 
“Acerca de mi cuerpo en el mundo de la vida: una crítica a Claude Romano”. 261-262.
97   Romano, C. “Por qué el cuerpo vivido no existe”, 131.
98   Ibid.; cf. “After the Lived-body”, 455.
99   Ibid.



Por qué el cuerpo vivido sí existe i. Críticas al pensamiento existencialista...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 145 - 177. UNED, Madrid

171

no parece asociarse sino a una res sentiens. Nunca parece darse como existen-
te por una causación psicosomática, anímico-corpórea, teniendo por corpóreo 
también a los procesos neurológicos de los que han dado cuenta los estudios en 
neurociencia llevados a cabo en los últimos tiempos. Se trata de un dualismo 
estesiológico radical.100

En la caracterización de las sensaciones hallamos tres notas fundamentales 
según Romano: 1) estas se sienten en una parte del cuerpo fenomenal; 2) pueden 
ocurrir en el cuerpo y no en otro sitio; 3) a diferencia del fenómeno holístico de 
la percepción del mundo, poseen una característica atomista, es decir, pueden 
existir de modo aislado.101

La sensibilidad afectiva, afirma, siempre tiene connotación positiva o nega-
tiva. Se configura una forma de interioridad o intimidad propia del cuerpo 
fenomenal y se basa en la toma de posición existencial respecto del mundo 
circundante. Los límites del cuerpo, por tanto, se vuelven porosos, ya que, 1) 
“la intimidad de mi cuerpo es una dimensión del mundo mismo”102 y 2) puedo 
anexar elementos inertes a mi cuerpo como “órganos adicionales dotados de una 
verdadera capacidad táctil”.103 Mi cuerpo, afirma, es un cuerpo en el mundo, 
sitio de mi existir o vivenciar en medio de una circunstancia que es mi entor-
no, en que existe una fuente de vida íntima de la propia personalidad. Esta, 
llamada interioridad, “tiene poco que ver con la tradicionalmente atribuida a 

100   Por otro lado, esta formulación poco da cuenta de por qué el contacto con diversas reali-
dades brinda información variada en un sentido sensorio-intencional. La pregunta a esta 
formulación del problema cuerpo-cuerpo como cuerpo pasivo contrapuesto a un cuerpo 
activo, sería más bien por qué no siento pasivamente siempre del mismo modo, siendo mi 
sensibilidad afectiva, egocéntrica e interna, el principio y objeto de su mismo sentir. Podría 
responderse que esto se debe a la capacidad de interacción entre ambas sensibilidades. No 
queda claro, por tanto, si la sensibilidad alocéntrica, cognitiva o externa presenta una capaci-
dad trascendental del Ego, en que las cualidades sensibles de los objetos son dados desde lo 
externo únicamente a partir de su configuración por el cumplimiento de las condiciones de 
posibilidad puras del sujeto. Sea esto así o no, difícilmente pueda verse aquí una salida al 
dualismo moderno como ha sido propuesto.
101   Romano, C. “Por qué el cuerpo vivido no existe”, 133. Aquí consideramos posible alegar 
una petición de principio, en tanto el cuerpo se manifiesta únicamente como lugar de las 
sensaciones y las sensaciones se revelan como aquello que tiene lugar en el cuerpo. La corpo-
ralidad parece estar reducida a la capacidad de sentir afectivamente.
102   Ibid., 134; cf. “After the Lived-body”, 458-460.
103   Romano, C. “Por qué el cuerpo vivido no existe”, 134.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 145 - 177. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas172

la conciencia”104 y carece, por la descripción realizada, de base biológica: es una 
especie de sensibilidad corporal ubiestésica ajena a la mente.

Esta interioridad es, al modo del Verhalten heideggeriano, posicionamiento 
y comportamiento intencional-trascendental frente al mundo circundante. En 
un binomio opositivo entre mundo y ser humano, que afirma que “el límite de 
mi cuerpo es el comienzo de las cosas”.105 El cuerpo es el mero intermedio, aun 
cuando posea cierta capacidad de generar una intimidad ajena a la desarrollada 
por la conciencia: “nuestra corporeidad se revela como el lugar de nuestra inhe-
rencia al mundo como sujetos esencialmente encarnados”.106 Luego, mediante el 
añadido de la técnica, se complejiza el estado de la propia identidad, puesto que 
no hay un claro estatuto ontológico de ninguno de los elementos mencionados 
y, como el cuerpo es ego/res sentiens, cualquier elemento parece poder unírsele y 
gozar de sus propiedades.107

No es tenida en cuenta la correspondencia somática de los procesos intencio-
nales – entendiendo aquí también los procesos neurológicos, causaciones upward 
o downward –, puesto que sencillamente “las diferentes sensaciones afectivas se 
organizan espontáneamente [en mi cuerpo fenomenal]”.108 “Mi dolor se me 
aparece desde el principio como situado en mi mano o mi hombro”,109 mas no 
como originado por una interacción con la realidad presente delante de mí. La 
sensibilidad se funda sobre sí misma,110 es presentada como un acto afectivo sui 
generis, distinta del sistema orgánico estesiológico y sus bases neurofisiológicas. 
A partir de lo afirmado, hemos de decir, no se concluye la invalidez de la distin-
ción Leib/Körper, sino más bien la necesidad de realizar más distinciones, como 

104   Ibid., 133.
105   Ibid.
106   Ibid., 135.
107   Sin embargo, cabe preguntar qué dota de capacidad táctil, en sentido sentiente intencio-
nal, a un bastón o una herramienta cualesquiera. La capacidad estesiológica en sentido activo 
de estos elementos inertes es estrictamente nula, de modo que nos hallamos con una afirma-
ción fenomenológicamente carente. Pretende salvaguardarse la existencia del ser humano 
como parte integrante del mundo, pero, al realizarse bajo un esquema ontológico-gnoseoló-
gico idealista (cogito-cogitare-cogitata) y bajo modelos de descripción psicológica de corte 
fenomenista radical, se torna imposible comprender el complejo sistema del ser de la realidad, 
con sus aspectos cuantitativos, cualitativos, relativos, pasivos y activos.
108   Ibid., 134.
109   Ibid.
110   Cf. Ibid.



Por qué el cuerpo vivido sí existe i. Críticas al pensamiento existencialista...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 145 - 177. UNED, Madrid

173

podría ser cuerpo fenomenal, cuerpo pático, cuerpo gnósico y cuerpo biológico 
u órgano sensible (en caso de existir según la perspectiva del autor).

Romano afirma que “si (…) me privaran de mi sentido del tacto, todavía 
experimentaría mi propio cuerpo como mío”.111 Por lo tanto, “de ninguna mane-
ra me reduciría a una conciencia angelical o a un puro Yo trascendental”.112 Aquí 
se denota patente el problema ontológico de la perspectiva de Romano, puesto 
que no sólo cuando no se tiene cierta capacidad estesiológica uno no es reducido 
a un ser de tal o cual modo, sino que, todavía más, aun en casos en que no se 
puede tener experiencia alguna, también se permanece siendo un sí mismo total 
y unitario.

La distinción de la sensibilidad, que parece remontarnos a Hume y Locke, es 
prueba de una visión fenomenista/empirista. No parece escapar del solipsismo 
de la inmanencia, y no da cuenta de los diversos niveles de la sensibilidad. Por su 
objeto, es decir, el propio cuerpo, podríamos decir que se plantea una especie de 
sensibilidad interna confrontada a una sensibilidad externa. La primera, siendo 
afectiva, parece rehuir a las condiciones de posibilidad a priori y brotar de manera 
espontánea como lo originario, mientras que la segunda parece reducirse a la 
estética (aisthesis) de tipo kantiano, sujeta a condiciones apriorísticas. Pero todas 
ellas se originan sobre la estructura del ser-en-el-mundo-de-la-vida de Romano.

El dualismo no es superado y la vinculación mente-cuerpo o sensibilidad 
interna-sensibilidad externa sigue difusa. No se hace lugar aquí a la participación 
psicosomática del cuerpo en las capacidades anímicas, es decir: no se da cuenta 
de la unión y el despliegue psicosomático, sino que se propone una reducción de 
la sensibilidad a lo etológico y lo meramente perceptual, que nosotros podríamos 
contraponer por distinción a la sensibilidad (aisthesis), afirmando que “sentir no 
es un acto del alma, ni del cuerpo, sino del compuesto [de alma y cuerpo]”.113

111   Ibid., 135.
112   Ibid.
113   S. Th., I, q. 77, a. 5, sed contra.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 145 - 177. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas174

Conclusiones

En esta primera exposición, hemos analizado ciertas obras de Claude Roma-
no en relación con la problemática de la corporalidad en perspectiva fenome-
nológica, hemos argumentado en favor de la existencia y uso de la distinción 
fenomenológica de Leib y Körper y hemos subrayado la relevancia del uso de 
dichas nociones. El objetivo de la demostración de la legitimidad de dichas 
nociones ha sido, a nuestro parecer, parcialmente plasmado a través de la críti-
ca y la contraargumentación realizadas. Sin embargo, consideramos pertinente 
ofrecer una visión sintética capaz de dar cuenta de los elementos conceptuales 
que posibilitan asumir la legitimidad mencionada.

La perspectiva fenomenológica radical del Lebenswelt fue criticada en sus 
aspectos fundamentales, esto es, en sus principios epistemológicos postulados. 
El ángulo fenomenológico es reducido, en virtud del principio asumido por 
Romano, hacia un fenomenismo que no alcanza la consideración de las diversas 
dimensiones de lo humano. Las posibilidades permitidas por la posición del 
autor francés a la filosofía fueron señaladas y criticadas de manera específica, 
atendiendo a los defectos de su discurso. Asimismo, siguiendo la crítica del 
pensador galo a la descripción que hace Husserl de la corporalidad viviente y 
su propia propuesta en torno a la sensibilidad humana, hemos ofrecido nuevos 
argumentos y detectado obstáculos fenomenológicos y ontológicos que deben 
ser tenidos en cuenta.

Esta aproximación analítica primera será continuada por una exposición sin-
tética denominada Por qué el cuerpo vivido sí existe, II: La antropología del cuerpo 
vivido y el problema mente-cuerpo en Claude Romano. Objeto de este segundo 
discurrir será las posibilidades ofrecidas para el tratamiento fenomenológico, 
antropológico y ontológico de la noción de cuerpo vivido (Leib). Partiendo de 
la descripción de la antropología del cuerpo vivido que Romano ha propuesto 
en sus textos, se evidenciará la importancia del uso de una noción análoga de 
cuerpo en el marco de una filosofía de la mente y las ciencias cognitivas en orden 
a una comprensión integral del ser humano.



Por qué el cuerpo vivido sí existe i. Críticas al pensamiento existencialista...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 145 - 177. UNED, Madrid

175

Bibliografía

Castello Dubra, J. A. (2010). “La predicación de los atributos divinos en Tomás de 
Aquino”, en Analytica 14, 2, 89-107.

Catoggio, L., Basso, L. (comps.). (2012). Textos, significado y mundo: aproximaciones 
fenomenológicas y fenomenológicas. Mar del Plata, Universidad Nacional de Mar del 
Plata.

Heidegger, Martin. (1927) GA 2.- Sein und Zeit, editado por F.-W. von Herrmann, 
1977 [traducido por José Gaos como (1951). El ser y el tiempo, México, FCE. Tra-
ducido por J. Eduardo Rivera como (1997). Ser y tiempo. Santiago de Chile, Edito-
rial Universitaria y (2003). Ser y tiempo. Madrid, Trotta].

– GA 6.1.- Nietzsche I (1936-1939), editado por Brigitte Schillbach, 1996; Pfullingen, 
Neske, 1961 [traducido por J. L. Vermal como (2000). Nietzsche I. Barcelona, Des-
tino]. 

– GA 20.- Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffes (SS 1925), editado por Petra 
Jaeger, 1979 [traducido por Jaime Aspiunza como (2006). Prolegómenos para la 
historia del concepto de tiempo. Madrid, Alianza].

– GA 56/57.- Zur Bestimmung der Philosophie 1. Die Idee der Philosophie und das Wel-
tanschauungsprolem (KNS 1919) 2. Phänomenologie und transzendentale Wertphilo-
sophie (SS 1919) 3. Anhang: Über das Wesen der Universität und des akademischen 
Studiums (SS 1919), editado por Bern Heimbüchel, 1987 [Primer curso traducido 
por Jesús Adrián Escudero como (2005). La idea de la filosofía y el problema de la 
concepción del mundo. Barcelona, Herder].

– GA 60.- Phänomenologie des religiösen Lebens 1. Einleitung in die Phänomenologie der 
Religion (WS 1920/21) 2. Augustinus und der Neuplatonismus (SS 1921) 3. Die phi-
losophischen Grundlagen der mittelalterlichen Mystik (1918/19), editado por Matthi-
as Jung, Thomas Regehly y Claudius Strube, 1995 [Primer curso traducido por Jor-
ge Uscatescu como (2005). Introducción a la fenomenología de la religión. Madrid, 
Siruela/FCE. El segundo y tercer cursos han sido traducidos por Jacobo Muñoz 
como (1997). Estudios de mística medieval. Madrid, Siruela/FCE].

Husserl, Edmund. (2005). Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía feno-
menológica. Libro segundo. Investigaciones fenomenológicas sobre la constitución. Méxi-
co, UNAM, Instituto de Investigaciones Filosóficas.

Husserl, Edmund. (2006). Investigaciones lógicas, I. Versión de Manuel G. Morente y 
José Gaos. Madrid, Alianza.

Marion, Jean-Luc. (2008). Siendo dado. Ensayo para una fenomenología de la donación. 
Madrid, Editorial Síntesis.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 145 - 177. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas176

Marion, Jean-Luc [et al…]. (2020). Jean-Luc Marion: Límites y posibilidades de la filo-
sofía y de la teología. C.A.B.A., SB Editorial.

Mena Malet, Patricio. (2015). “El fenómeno de la apelación”. Revista Co-herencia 12 
(23), 107-137. DOI: https://doi.org/10.17230/co-herencia.12.23.5 

Murga, Ezequiel D. (2022). “El discernimiento hermenéutico en Jean-Luc Marion”, 
en Revista de Filosofía, avance en línea, 1-16. DOI: 10.5209/resf.71121

Oriol, Manuel (ed.). (2012). Inteligencia y filosofía. Madrid, Ed. Marova.

Rodríguez, Ramón. (2019). La transformación hermenéutica de la filosofía: una inter-
pretación de la obra temprana de Heidegger. San Martín, UNSAM Edita.

Roggero, Jorge Luis. (2020). “La instancia antepredicativa en la nouvelle phénomé-
nologie”, en Cuadernos de filosofía 75, 131-145. DOI: https://doi.org/10.34096/
cf.n75.9802

Roggero, Jorge Luis. (2020). “Los cuatro niveles de hermenéutica en la fenomenología 
de J.-L. Marion”, en Revista de Filosofía, 45 1, 141-160. DOI: 10.5209/resf.61389

Roggero, Jorge Luis. (2020). “Problemas de la articulación entre fenomenología y her-
menéutica en la obra de J.-L. Marion, en diálogo con la propuesta de C. Roma-
no”, en Logos. Anales del Seminario de Metafísica 53, 327-343. DOI: https://doi.
org/10.5209/asem.64785 

Romano, Claude. (1999). L’événement et le temps. Paris, PUF.

— (2010). Au coeur de la raison, la phénoménologie. Paris, Gallimard.

— (2012). “Esencia y modalidad: Husserl y Kripke”, en Tópicos. Revista de Filosofía de 
Santa Fe, 23/24, 85-110. DOI: https://doi.org/10.14409/topicos.v0i23

— (2016). “After the Lived-body. Translation by Samuel Webb”, en Continental Review 
49 4, 445-468.

— (2016). “Pour un réalisme du monde de la vie”, en Revue de Métaphysique et de 
Morale 2, 269-284. DOI: https://doi.org/10.3917/rmm.162.0269 

— (2021). “Por qué el cuerpo vivido no existe. Traducción de Elkin Gutiérrez”, en 
Aporía. Revista Internacional de Investigaciones Filosóficas 20, 120-136.

Salinas, Guillermo. (2021). “Fenomenología del Sacramento: Aportes a partir de la 
categoría de donación de Jean-Luc Marion”, en Dios y el hombre, 5 1, 1-27. DOI: 
https://doi.org/10.24215/26182858e074 

Salinas, Guillermo. (2022). “La hermenéutica del mal: Un acercamiento fenomenoló-
gico entre Paul Ricoeur, Emmanuel Lévinas y Jean-Luc Marion”, en Investigaciones 
Fenomenológicas 19, 189-222. DOI: https://doi.org/10.5944/rif.19.2022.34320 

Sanguineti, Juan José. (2019). Cuerpo, mente y ser personal. Rosario, Ed. Logos Ar.



Por qué el cuerpo vivido sí existe i. Críticas al pensamiento existencialista...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 21, 2024, pp. 145 - 177. UNED, Madrid

177

Serrano de Haro, Agustín. (2023). “Acerca de mi cuerpo en el mundo de la vida: 
una crítica a Claude Romano”, en Eikasía. Revista de filosofía, 115, 255-272. DOI: 
https://doi.org/10.57027/eikasia.115.631 

Tomás de Aquino, Santo. (2001). Suma de Teología. Edición dirigida por los Regentes de 
Estudios de las Provincias Dominicanas en España. Tomos I-IVb. Madrid, Biblioteca 
de Autores Cristianos.

Tomás de Aquino, Santo. (2010). La Verdad / De Veritate: edición bilingüe. Buenos 
Aires, Ágape Libros.

Walton, Roberto. (2022). Fenomenología, excedencia y horizonte teológico. C.A.B.A., SB 
Editorial.

Recibido 22-02-2024

Aceptado 11-09-2024


