«DONACION» COMO «DECISION» EN LA
FENOMENOLOGIA DE JEAN-LUC MARION

«GIVENNESS» AS A «DECISION» IN JEAN-LUC
MARION'S PHENOMENOLOGY

Antonio PAREDES GASCON
UNED

antonio.paredes@ymail.com

ResuMEN: El presente articulo intenta probar que «donacién» dice «decisién» en
la fenomenologia de Jean-Luc Marion. Para ello, primero observamos que el término
«donacién» tiene varios sentidos posibles en nuestro autor, lo cual supone una evidente
dificultad de ambigiiedad, que tendrd consecuencias en la comprensién por la doctrina
del fenomendlogo francés. A continuacién, descubrimos que a partir del «don», la
involucracién del «sujeto» adonado en la «donacién» como tal abre a la «decisién», clave
para una comprensién mds clara de a qué nos lleva la reduccién en la obra de Marion.

ParLaBras Crave: reduccidn, donacién, don, decisién.

ABsTrAcT: This article attempts to prove that «givenness» means «decision» in
Jean-Luc Marion's Phenomenology. To do so, we first note that the word «givenness»
has several possible meanings in the french thinker; this implies an evident difficulty of
ambiguity, as well as serious consequences for the understanding of Marion's doctrine.
Next, we discover that, starting from the «gift», the involvement of the gifted «subject»
in the «givenness» as such brings us directly to the «decision» as the keyword to a clearer
understanding of what the reduction leads to in Marion's work.

Keyworps: Reduction, Givenness, Gift, Decision.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madlrid



180 | ANTONIO PAREDES GASCON

1. La ambigiiedad de «donacion»

«Donacién» es la palabra clave en la fenomenologia de Jean-Luc Marion. El
autor francés, que reivindica la recuperacién de la funcién esencial de la epojé y
la reduccién en fenomenologia, afirma que la reduccién nos lleva justamente a
la donacién'. Y sin embargo, la nitida apuesta por el cardcter tltimo (y primero)
de la donacidn, lejos de abrirnos una via despejada para la comprensién de los
propésitos de Marion, supone mds bien tomar una ruta que ripidamente se
enreda y se bifurca en multitud de ambigiiedades. Pues, ;qué dice «donacién»
para Marion? ;Podemos encontrar en el fenomenélogo francés una determina-
cién clara y precisa del origen y razén de toda experiencia? ;A qué nos lleva la
«reduccién a la donacién»?

Para poder abordar estas preguntas con algun éxito, debemos tener en cuenta
en primer lugar que la dificultad de una determinacién concreta de «donacién»
en Marion proviene del hecho del tratamiento mdltiple y francamente ambi-
guo que la misma admite en el autor francés, pudiendo nosotros establecer la
siguiente clasificacién de qué quiere decir «donacién»:

(1) En primer lugar, y siguiendo la estela de Husserl, la donacién es una
donacién en el fenédmeno del conocimiento. Para Husserl, «donacién» dice
«conocimiento consciente» como «conocimiento absolutamente claro». Husserl
hablard del «circulo de luz de lo puramente dado»: Lichtkreis des Reingegebenen’.
Y asi, en la total oscuridad, como caso contrario a la total claridad, nada llega a
una donacién, siendo la conciencia una conciencia «oscura», que ya no intuye,
«en sentido auténtico, en general ya no “donante” [...] La conciencia donante

' En esto se halla Marion expresamente involucrado en la nueva fenomenologfa francesa, al

declarar que el «momento francés de la fenomenologia» podria definirse también por su afdn
de conservar y respetar tres operaciones precisas de eficacia probada: la reduccién, la mencién
intencional y la constitucién, aunque transformdndolas respecto a su funcionamiento en
Husserl (¢fr:, Marion, Jean-Luc, «Un moment francais de la phénoménologie», en Collége
international de Philosophie/Rue Descartes, 35 (2002), 9-13; disponible en: https://www.cairn.
info/revuerue-descartes-2002-1-page-9.htm; tltimo acceso: agosto 2023).

* Husserl, Edmund, Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen Philoso-
phie. Erstes Buch. Allgemeine Einfiibrung in die reine Phinomenologie (1913), en Husserliana
II1/1, § 67, Neu herausgegeben von Karl Schuhmann, Den Haag, Martinus Nijhoff, 1976,
p. 142 (5); tr. esp.: Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenoldgica,
Traduccién de José Gaos, México-Madrid, Fondo de Cultura Econémica, 1993, p. 152.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madyrid



«DONACION» COMO «DECISION» EN LA FENOMENOLOGIA DE JEAN-LUC MARION 1 181

en el sentido més preciso coincide con la conciencia intuitiva, con la conciencia

clara, frente a la conciencia no intuitiva, oscura»®.

Después de incluir Husserl una lista de los distintos modos de la donacién
auténtica’ (lista que servird a Marion para probar el cardcter universal de la
donacién)’, concluye que la donacién es «una donacién en el fenémeno del
conocimiento, en el fenémeno de un pensamiento en el mds amplio sentido de
la palabra, y por doquier ha de ser investigada en la consideracién de esencias
esta correlacién tan maravillosa»®.

Marion acudird a este lugar en la obra de Husserl para justificar la regla que
liga por principio «reduccién» y «donacién»’. Y en este dmbito dird el autor
francés que «la reduccidn, al reconducir a la aparicién [al fenémeno] al Yo de
la conciencia y al aparecer mismo, lleva a la aparicién a su puro don [4 son
pur donné]»®, que depende solamente, una vez reducido, de si mismo. Y asi, la
donacién fija por principio que nada precede al fenémeno mds que su propia
aparicion a partir de si.

La donacién supone para Marion en primer lugar la primacia del fenémeno,
que da y se da su propio aparecer a partir de su sola iniciativa, sin ser reconducido
por lo tanto a la intencionalidad peculiar de la conciencia. La donacién permite
comprender la fenomenicidad propia del fenémeno: «el origen de la donacién
resulta el “si” del fenémeno, sin principio ni origen més que si. La “donacién
de si, Selbstgebung” indica ciertamente que el fenémeno se da en persona, pero
también y sobre todo que se da por si mismo y a partir de si mismo. Solamente

3 Ibid., p. 142 (11-13); tr. esp.: p. 152.

* Husserl, Edmund, Die Idee der Phinomenologie. Fiinf Vorlesungen (1907), en Husserliana
11, Herausgegeben und eingeleitet von Walter Biemel, Haag, Martinus Nijhoff, 19732, p. 74;
tr. esp.: Husserl, E., La idea de la fenomenologia. Cinco lecciones, Traduccién de Miguel Gar-
cfa-Bard, México D.E, Fondo de Cultura Econémica, 1982, p. 88.

5 Ver, por ejemplo: (i) Marion, Jean-Luc, «Remarque sur I'émergence de donation (Gegeben-
heit) dans la pensée de Husserl» (2010), en Figures de phénoménologie, Paris, Librairie philo-
sophique J. Vrin, 2012, pp. 38-39; (ii) Marion, Jean-Luc, De surcroit. Etudes sur les phénomé-
nes saturés, cap. 1, Paris, Quadrige/PUE 2001, pp. 25-26.

¢ Husserl, E., Hua II, p. 74 (27-31); tr. esp.: pp. 88-89.

7 Cfr., Marion, Jean-Luc, Etant donné. Essai d’une phenoménologie de la donation, § 1, Paris,
Presses Universitaires de France, 1997, pp. 24 ss.; tr. esp.: Siendo dado. Ensayo para una feno-
menologia de la donacién, Prélogo a la edicién espanola Jean-Luc Marion, Traduccién, presen-
tacion y notas Javier Bassas Vila, Madrid, Editorial Sintesis, S.A., 2008, pp. 49 ss.

8 Ibid., p. 27; tr. esp.: p. 52.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madlrid



182 | ANTONIO PAREDES GASCON

esta donacién originada en si puede dar el si del fenémeno e investir la evidencia

de la dignidad de cuidadora de la fenomenicidad»’.

En este apartado quedaria por lo tanto incluida la determinacién de Marion
a favor de la «intencionalidad» («Y tal es por completo /z donacién: la de la tras-
cendencia en la inmanencia»)'?. Pero también la comprensién de la donacién
como «doneidad», como un modo de la fenomenicidad, un «cémo» del aparecer.
Para Marion no se trata en la donacién de un algo dado inmediato, ni como
contenido sensible ni como vivencia, sino del estilo de su fenomenizacién en
tanto que dado"'.

(2) En segundo lugar, aunque parece con ello reiterarse lo que acabamos
de ver, ganamos ya la aportacién capital, primera y mds propia de Marion: la
donacién dice la «entrega» («dddiva», «regalo») de si: «la puesta en escena del
fenémeno se juega como la entrega de un don»'2.

La comprensién de la donacién a partir del don —y a pesar de las dificul-
tades planteadas al respecto a nuestro autor por parte de Ricceur, Janicaud o
Derrida—", llevard a Marion a una larga discusién con Derrida (quién sos-
tiene que el don es imposible)'¥, intentando mostrar que «el don consiste en
primer lugar y esencialmente en un proceso», o sea, en un pasaje en que, «[(a)]
primeramente, jamds se produce un retorno del don dado hacia su donante (el
don acaba siempre por un abandono sin contra-don), por lo tanto, no imita el
intercambio; [un pasaje] en que, [(b)] en segundo lugar, el algo dado a fin de
cuentas se subordina, como su sintoma, a la donacién de una no-cosz (mi vida,
mi tiempo, mi atenciéon, mi intencién, mi amor, etc., brevemente, yo mismo en
mi irrealidad), incluso desaparece en ella enteramente, y [un pasaje] en que, [(c)]
en tercer lugar, el gesto del don se lleva a cabo contradiciendo frontalmente los
dos principios de la metafisica: dar significa justamente no permanecer idéntico

7 Ibid., § 2, p. 33; tr. esp.: p. 59.

10 Ibid., p. 39; tr. esp.: p. 64.

' Marion, ].-L., Figures de phénoménologie, op. cit. 2012, p. 28.

12 Marion, J.-L., Etant donné, § 3, p. 42; tr. esp.: p. 70.

3 Cfr., Marion, Jean-Luc, La rigueur des choses. Entretiens avec Dan Arbib, Paris, Flam-
marion, 2012, p. 132.

4 Se puede ver esa discusién sobre todo en: «On the Gift : A Discussion between Jacques
Derrida and Jean-Luc Marion», Moderated by Richard Kearney, en God, the Gift, and Post-
modernism, Edited by John D. Caputo and Michael J. Scanlon, Bloomington and Indianapo-
lis, Indiana University Press, 1999; ademds, figura en su versién francesa en: Marion, J.-L.,
Figures de phénoménologie, op. cit. 2012, pp. 189 ss.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madyrid



«DONACION» COMO «DECISION» EN LA FENOMENOLOGIA DE JEAN-LUC MARION 1 183

a si-mismo, dar significa exactamente dar sin razén, ni causa. No solamente la
rosa permanece sin por qué, sino todo don propiamente dado, que por definicién
se exceptia, como presente puro [como dddiva pura], de la permanencia metafi-
sica de la presencia»". Reducido a la donacidn, el don lleva a cabo la dimensién
no-metafisica de lo dado fenoménico: «darse como un presente [dddiva], cuya
presencia jamads es, ni perdura en la permanencia, sino que solo se manifiesta
mientras renuncia, al contrario (mediante abandono), a ella misman»'®.

Este es el corazén del don, y de la donacién, en Marion. Gira en torno a
lo que me afecta («mi vida», «mi tiempo», «mi atencién», «mi intencién», «mi
amon», etc.: «brevemente, yo mismo en mi irrealidad»), lo cual tendrd que ver a
su vez con toda experiencia mia de cualquier fenémeno, con una pequena con-
dicién, como veremos: que yo me decida a vivirla afectivamente, esto es, que yo
me entregue afectivamente a ella. Y aqui estaria el punto capital de la cuestién:
podriamos considerar que esta entrega afectiva de mi vida se confunde con el
dar mismo de la donacién, o sea, como nos dice Marion, con el «<no permanecer
idéntico a si mismo», o lo que parece andlogo (segtin la secuencia anterior), con
el «dar sin razén, ni causa». Entonces, el don se (me) entrega en mi entrega al
don. Renunciar a la propia presencia que permanece idéntica a si misma, aban-
donarse a lo otro de si constituye en Marion lo propio del don y de aquel que
lo recibe y a él se entrega.

En lo que sigue intentaremos justificar estas palabras, atendiendo sobre todo
a una clave sin la cual se harfa imposible nuestro alegato: la «decisién».

Pero antes debemos atender adn a otros modos de comprensién de «dona-
cién» por parte de Marion, aunque en tltimo término habrdn de interpretarse
como derivaciones de los dos principales ya considerados. No debe pensar el lec-
tor que esto implica ya demasiadas acepciones de un solo concepto (el concepto
capital ademds en la fenomenologia de nuestro autor), puesto que el pensador
francés patrocina expresamente el cardcter esencial de la «<ambigiiedad» para dar
cuenta de la «donacién»: por ejemplo, a la critica de Dominique Janicaud (esto
es, que con la definicién de la fenomenicidad a partir de la donacién estarfamos

!5 Marion, Jean-Luc, Marion, J.-L., «<L’Ego et ’amant. Un tournant érotique de la philoso-

phie de Descartes & Lévinas», Entretien avec Aliocha Wald Lasowski» (2016), en Paroles
données. Quarante Entretiens 1987/2017, Edité, annoté et préfacé par Mathias Goy, Paris, Les
Editions du Cerf, 2021, p. 225.

16 Ibidem.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madlrid



184 | ANTONIO PAREDES GASCON

limitados por la ambigiiedad de un significante al pretender alcanzar un sig-
nificado que no se habria de hecho ni construido ni justificado)'’, responderd
Marion mediante dos argumentos: (a) no se trata de explotar una ambigiiedad,
sino honestamente de constatar su hecho, por lo que habria mds arbitrariedad
en negar la ambigiiedad patente que en admitirla como una dificultad atn por
esclarecer. (b) Esa ambigiiedad se impone sin poder esquivarse, pues «donacién»
significa de hecho tanto (i) su acto (dar), como (ii) lo que pone en juego (don),
incluso (iii) su actor (donante) y (iv) el modo de lo dado cumplido (cardcter de
dado). Pero entonces, «;por qué excluir que esta polisemia resulte del hecho de
que un concepto organice, distinga y ponga en relacién estas instancias con una
precision extrema?»'®. Para Marion, si pretendiéramos clarificar la ambigiiedad de
la donacién al precio de acabar con la multiplicacién en términos equivocos, la
donacién no se aclararia, sino que se perderia mds bien, pues lo que la donacién
pone en juego depende justamente de «la articulacién de sus acepciones posibles
en una sola intriga»".

(3) Como vemos, «donacién» dice expresamente la articulacion en una sola
«intriga» de sus acepciones posibles: (a) su acto (dar), (b) lo que pone en juego
(don), (c) su actor (donante) y (d) el modo de lo dado cumplido (cardcter de

dado).

Pero en el intento de articular el concepto de «donacién» a partir de estas
evidencias, nuestro autor viene a afiadir al instante que «donacién» dice el «pro-
ceso del surgimiento en el aparecer» como «advenimiento y produccién de un
efector. Aqui encuentra Marion la ambigiiedad de lo dado como indisoluble-
mente «<hecho» y «proceso de acceso al hecho», consistiendo la cuestién de la
donacién solo en la investigacién de la relacién del don dado con el proceso de
su advenimiento (dar)?.

(4) Por si esto fuera poco, debemos comprender también la «donacién» como
«decisién»: la donacién consistirfa en dar (otorgar) la decision en favor (o en
contra) de la reduccién a la donacidn. A la vez, la «reduccién a la donacién»

17

Cfr., Janicaud, Dominique, Le tournant théologique de la phénoménologie frangaise (1991),
Combas, Editions de I’Eclat, 20012, p. 51, y también, Marion, Jean-Luc, «Réponses 4 quel-
ques questions», en Revue de méraphysique et de morale (A propos de Réduction et donation, de
Jean-Luc Marion), 96/1 (1991), 65-76, p. 65.

18 Marion, J.-L., Etant donné, § 6, op. cit. 1997, p. 91; tr. esp.: p. 120.

1 Tbidem.

20 Ibid., pp. 97-98; tr. esp.: p. 126.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madyrid



«DONACION» COMO «DECISION» EN LA FENOMENOLOGIA DE JEAN-LUC MARION 1 185

(como la reduccién a la forma pura de la llamada) dird la «reduccién a la entrega
del adonado» a la llamada pura del fenémeno®'. Y por aqui, la tercera reduccién
reduce al interpelado y su decision, encontrindonos con lo que podriamos llamar
el «circulo de la donacién» (la donacién da la decisién que se decide por ella).
Unir «donacién» con «decisién» abrird ya a los problemas cardinales de una
fenomenologia de la llamada y la respuesta.

Una variante de la comprensién de «donacién» como «decisién» llevaria a
identificarla con «aquiescencia», «consentimiento»: «vivirlo es ya consentirlo»,
podriamos decir nosotros. Segin el autor francés, la afeccién que experimento (la
afeccién dada), por ejemplo, en el comienzo de mi estado amoroso, se impone
a mi como una auto-afeccidn, que «viene con mi consentimiento y no puede
tocarme sin él. El estado amoroso me toca en lo mds intimo (afeccién de si),
porque, finalmente, me corresponde a mi solo consentirlo, por lo tanto, decidir-
lo (afeccién por si, auto-afeccién)»*2. Al comprender Marion explicitamente la

auto-afeccién como «afeccién por si», convertird segiin nos parece a la «carne,

literalmente, en «decisiva» respecto a la «donacién»?.

21 Marion, Jean-Luc, Réduction et donation. Recherches sur Husserl, Heidegger et la phénomé-

nologie, Paris, Presses Universitaires de France, 1989, p. 305; tr. esp.: Marion, Jean-Luc,
Reduccion y donacion. Investigaciones acerca de Husserl, Heidegger y la fenomenologia, Buenos
Aires, Prometeo libros, 2011, p. 278. Lo veremos mds adelante.

2 Marion, Jean-Luc, Le phénoméne érotique. Six méditations, § 19, Paris, Editions Grasset &
Fasquelle, 2003, pp. 151-152; tr. esp.: Marion, Jean-Luc, E/ fendmeno erdtico. Seis meditacio-
nes, Traduccién de Silvio Mattoni, Buenos Aires, Ediciones literales en coedicién con El
cuenco de plata, 2005, pp. 112-113.

2 «La carne se define en efecto como la identidad de lo que toca con el medio en que tiene
lugar este tocar (Aristételes), por lo tanto, de lo sentido con lo que siente (Husserl), pero
también [como la identidad] de lo visto y de la visién, o de lo oido y del oido, brevemente,
de lo afectado con lo afectante (Henry)» (Marion, J.-L., Etant donné, § 23, op. cit. 1997, p.
321; tr. esp.: p. 373). Para Marion, la carne serd no solamente uno de los cinco tipos princi-
pales de «fenémeno saturado» (junto con el acontecimiento, el idolo, el icono y el fenémeno
de Revelacién) sino ademds, el fenémeno saturado que parece estar en el origen de toda
donacién: como resalta nuestro autor en Husserl, toda cosa que aparece tiene eo ipso una
relacién de orientacién a la carne. De ahi que dnicamente la carne convierte el mundo en
aparicién. «Fuera de mi carne, no hay [no se da] fenémeno para mi» Marion, J.-L., De sur-
croit, cap. 1V, op. ¢it. 2001, p. 111). La carne tiene pues una «funcién fenomenoldgica» excep-
cional. La carne es el tinico medio de toda fenomenizacién porque mi carne me asigna a ella
misma al asignarme a m{ mismo fijindome. Nada me es m4s original que la carne porque me
da mi dnico origen posible como Yo fenomenizando el mundo. «Recibiendo mi carne, me
recibo a m{ mismo «estoy asi adonado a ella» (Ibid., p. 123). Porque es preciso pensar la toma
de carne a partir de la donacién como la determinacién de fondo de todo fenémeno, conclu-
ye Marion que la carne no es solo un fenémeno saturado mds, sino que tiene un privilegio

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madlrid



186 | ANTONIO PAREDES GASCON

Finalmente, otra variante de la donacién como decisién es la que compren-
de la donacién como «crisis», que dice la ocasién de la auténtica decisién que
puede sacarnos de la inercia del nihilismo, en que nadie es capaz ya de llevar a
cabo decision alguna, sojuzgados individual y colectivamente por todo tipo de
ideologfa®.

En la anterior clasificacién observamos dos grandes lineas: (1) la donacién
como donacién en el fendmeno del conocimiento y (2) la donacién como don
de si, de modo que el punto (3) anterior se integraria en (2), articulando las
acepciones involucradas en un «don», que incluye y abre en si el «proceso del
surgimiento en el aparecer», el proceso de su advenimiento, su «donacién». Pero
también (4) puede integrarse en (3), pues la «decisién» a la donacién diria en
tltimo término el don dado como tal: ya hemos visto que el don consiste en un
«proceso» en que el algo dado se subordina a la donacién de una no-cosa, por
ejemplo, mi vida, mi tiempo, mi atencién, mi amor, etc. Pues bien, ese «proceso»
tiene a la decisién como instancia protagonista.

En lo que sigue nos centraremos ya en la donacién como «decisién», inten-
tando justificar estas afirmaciones.

2. La primacia del don

Para comprender la cuestién debemos atender primero sin embargo a una
critica mayor que llena la obra entera de Marion, al denunciar éste el someti-
miento de todo lo que conocemos al cdlculo objetivo de la metafisica moderna.
Ese sometimiento resulta de una «decisién filoséfica» que no debe la filosofia
olvidar haber llevado a cabo en aras de un conocimiento limitado por la certi-
dumbre®. Contra la decisién de certidumbre, nuestro autor optard claramente
por otra decisién: la decisién en favor de la superacién de la objetidad, la decision
que ya expresa como tal la «reduccién a la donacién». Y desde aqui podemos
preguntamos qué impulsa a Marion a decidirse por la donacién, o también,

incomparable sobre los otros, pues se trata del primero y tinico fenémeno saturado que libra
al ego a sf mismo (Ibid., p. 126).

2 Ver esta cuestién sobre todo en: Marion, Jean-Luc, Bréve apologie pour un moment catho-
lique, Paris, Editions Grasset & Fasquelle, 2017.

25 Marion, Jean-Luc, Reprise du donné, § 28, Paris, Presses Universitaires de France (« Epi-
méthée» ), 2016, p. 164.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madyrid



«DONACION» COMO «DECISION» EN LA FENOMENOLOGIA DE JEAN-LUC MARION 1 187

¢spor qué se decide Marion por la donacién en contra de la certeza objetiva?
Permitasenos adelantar ya la respuesta (con toda la apariencia de un «circulo»):
la donacién misma es la que decide a favor de la reduccién a la donacién, pues
la donacién consiste justamente en esa decision.

Y sin embargo, la cosa no es en principio tan sencilla, pues no se trata solo
de una decisién plenamente consciente y libre, al admitir Marion los que lla-
ma «fendémenos reducidos espontdneamente a la donacién». Desprendiéndose la
donacién de ella misma en ciertos casos®®, nuestro autor podrd centrarse ya en
el paradigmadtico de tales fenémenos: el don.

Marion buscari el acceso a las vivencias de conciencia cuyo aparecer es
«dado», es decir, que no sea determinado por nada distinto a la donacién mis-
ma. La «reduccidn a la donacién» dirfa ese acceso al aparecer dado. Pero hay
ciertas ocasiones en que eso «dado» es un «dony, en primer lugar (atendemos
a la estructura misma de la descripcién de la donacién en Etant donné) porque
la vivencia de conciencia dada surge en el dmbito de las relaciones que involu-
cran a un donante, a un donatario y a un don, entendidas estas tres instancias
como «fenémenos de conciencia» —y no como realidades fuertes, trascendentes
y objetivas—, por mor de la puesta entre paréntesis (¢pojé) de su cardcter real y
del intercambio econémico, objetivo, que ese cardcter supone?’.

% Marion, J.-L., La rigueur des choses, op. cit. 2012, p. 133.

¥ Para nuestro autor, «el don aparece solamente en si mismo al deshacerse de la economia,
y la donacién, al liberarse de la causalidad» (Marion; J.-L., Etant donné, op. cit. 1997, p. 121;
tr. esp.: p. 156). Por ello es preciso abandonar toda interpretacién de la donacién segin el
hilo director del don tomado en el intercambio (el don segin Mauss), pues en la actitud
natural, el don obedece a determinaciones que contradicen la donacién. Para pensar el don
como don, sin inscribirlo en los términos del intercambio, Marion se preguntard por las
vivencias de conciencia que se requieren, distinguiendo entre las vivencias que afectan a una
conciencia que asume el papel del donante y las vivencias que afectan a una conciencia que
asume el papel del donatario. Es decir, por la ¢pojé, el don pasa de ser un objeto que se inter-
cambia entre un donante y un donatario reales del mundo para reconducirse a las vivencias
mismas de una conciencia, que a veces juega el papel de donante y otras de donatario segin
las experiencias en que se vea involucrada. Por ejemplo, aquel que entrega una cantidad de
dinero para una causa noble a una institucién, no conocerd finalmente al donatario beneficia-
do por su gesto (el donatario real quedard entre paréntesis), recibiendo el donante una viven-
cia de conciencia (un don) que no conoce ya al donatario (que sale por lo tanto del intercam-
bio econdmico), pero atn asi tendrd pleno sentido: en este caso, el «altruismo». Pero no
solamente caen bajo la ¢pojé el donatario y el donante reales, sino también el don, cuya
puesta entre paréntesis da las vivencias (los dones) de la donabilidad (deber de dar) y de la
aceptabilidad (deber de aceptar) algo, que no es ya sin embargo un objeto, sino, por ejemplo,
«dar su vida», «dar su amor», «dar su tiempov, etc. Y todos estos dones son justamente ya los

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madlrid



188 | ANTONIO PAREDES GASCON

Centrdndose en el ejemplo de un cuadro mediocre de pintura, nuestro autor
afirma que hay fenémenos cuyo cardcter de «dado» consiste en el efecto que
producen en nosotros (en el caso del cuadro, el «efecto de serenidad» que recibo
por la luminosidad ocre dorada de la puesta de sol que se presenta ella misma
en ese efecto)”®. El cuadro se presta espontdneamente a la reduccién a lo dado.
Pero también otros fenémenos se dan por ellos mismos como fenémenos por
excelencia sin objetidad (por ejemplo, «dar el tiempo», «dar la vida», «dar su pala-
bra»), o sin enticidad («dar la muerte», «dar la paz», «dar sentido», etc.)?, pues
su designacién misma implica ya una reduccién espontdnea de lo que pudiera
ofuscar lo puro dado fenoménico. Marion afirma que este descubrimiento de
una nueva clase de fenémenos reducidos por ellos mismos a la donacién pide dos
observaciones: por una parte, proporciona una confirmacion poderosa de hecho a
la hipétesis de la posibilidad de una fenomenicidad reducida a la donacién pura.
Por otra parte, demanda que establezcamos que todas esas acepciones diferentes
del «dar» («dar la vida», «dar la paz», etc.) se acuerden «en un solo concepto de
la donacién fenomenoldgica»®, para no dispersarse asi en equivocos sin fin. Ese
concepto es el del «don».

Pero el don, como ya sabemos, consiste en primer lugar, y esencialmente, en
un proceso, en que el algo dado se subordina a la donacién de una «no-cosa» (mi
vida, mi tiempo, mi atencién, mi amor, etc., o sea, «yo mismo en mi irrealidad»).
Este es el corazén del don, y de la donacién, en Marion. Gira como sabemos en
torno a lo que me afecta y tiene que ver con la decisién de entregarme o no al
fenémeno dado.

La decisién estd en la raiz de esa entrega porque la puesta entre paréntesis
del don econémico reconduce al surgir de los dones (al surgir de las vivencias
de conciencia) de la donabilidad y la aceptabilidad, que dicen justamente dos
decisiones: respectivamente, decisidn de dar y de recibir, en que el «sujeto» (que
ocupa el lugar del donante y del donatario) se encuentra por completo involu-
crado en el origen mismo del surgir de esas decisiones. Para Marion, lo esencial
es comprender el hecho extraordinario de que el don no se lleva a cabo en el
momento en que el donante transmite, transfiere o transporta un objeto eventual

fendmenos reducidos «espontdneamente» por ellos mismos a la donacién. Marion desarrolla
esta cuestién en su obra fenomenoldgica central, Erant donné, Libro 11.

% Cfr., Marion, J.-L., Etant donné, § 4, pp. 72 ss.; tr. esp.: pp. 99 ss.

# Ibid., p. 78; tr. esp.: p. 104.

3 Ibidem.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madyrid



«DONACION» COMO «DECISION» EN LA FENOMENOLOGIA DE JEAN-LUC MARION 1 189

al donatario, sino que ese acto resulta ya la mayoria de las veces de una decisién
inmaterial, pero que es la tinica que da fe del don. «;Cudndo se decide el don,
esto es, cudndo se decide que hay que dar, que hay que dar esto, a aquél, por tal
razén, o mds a menudo, por qué ausencia de razén, etc.?»’!. Todas las razones,
circunstancias o pasiones no pueden provocar necesariamente el don, pues enton-
ces lo harfan necesario y lo anularfan justamente como don. De lo que se trata
mis bien es de «la libertad del dony, libertad que implica que la decisién de dar
solo ha de obedecer a la 16gica de la donacidn, o sea, a su gratuidad sin retorno.
De ahi que la pregunta entonces consista en saber cémo la decisién de dar puede
respetar esa exigencia de gratuidad. Respuesta: la decisién de dar segiin la gratui-
dad surge cuando el donante considera por si mismo, por vez primera, tal don
(incluso tal objeto ocasional del don) como un don posible 0 mds exactamente,
como «donable»’*: segtin la donabilidad se aduene del don o no, el aspecto, de
la cosa, su fenomenicidad, se modificardn, al menos para una de las miradas
posadas sobre ella: la del futuro donante justamente. Y asi, lo que para los otros
resulta un bien que se apropia uno como debiendo-ser-poseido, para el donante
aparece como debiendo-ser-dado. Se establece asi una relacién entre lo que torna
su fenomenicidad a lo donable y la mirada que lo recibe como tal, relacién que
no cae ni en la subjetividad (la mirada no provoca lo donable), ni en la realidad
(la donabilidad no se resume en un predicado real). Es la relacién de donacién
la que convoca del mismo modo a lo donable y al donante. Esta relacién igual,
que rige los dos términos del aparecer, constituye precisamente la donacién pura
en una de sus funciones fenomenoldgicas esenciales. «Asi, el don no consiste en
un objeto transferido, sino en su donabilidad. Por donabilidad entendemos una
determinacién tanto del don dado como del donante»™:

(a) La donabilidad como determinacién del don dice una potencialidad
positiva: «tal fenémeno aparece de tal suerte que pide, por si, pasar al estado de
don, pide darse. La donabilidad no permite solamente [dejar] darse, sino que lo
pide —el don como [lo] debiendo ser dado»*. Es pues la exigencia de donacién
ejercida por lo donable la que hace el don, y no el donante, que cede, o no, a
tal exigencia.

31 Marion, J.-L., Erant donné, § 11, p. 152 ; tr. esp. : p. 189.
2 Ibid., p. 153; tr. esp.: p. 189.

3 Ibid., p. 154; tr. esp.: p. 190.

3 Ibidem.

W W

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madlrid



190 | ANTONIO PAREDES GASCON

(b) La donabilidad como determinacién del donante se ejerce apareciendo
el don potencial al donante como debiendo ser abandonado, dejado, perdido.
El don potencial aparece poco a poco, hasta que llega el momento en que el Yo
se descubre irremediablemente en la situacién de dar, en la postura del donante.
Marion aclara sin embargo algo capital: ciertamente, «el don reside en la decisién
que toma de dar el donante potencial, pero este tltimo no puede decidir mds que
en cuanto que cede a la donabilidad [exigencia de dar], es decir, en cuanto que
reconoce que otro don le ha obligado ya»*>. Marion concluye: «en régimen de
reduccion, la vivencia de conciencia en que se da el don consiste en la decisién
del don —Ila decisién tomada por el donante de dar el don, pero sobre todo,
la decisién tomada por la donabilidad de decidir al donante a dar. Al decidir al

donante a darlo, el don se da asf por si-mismo»°.

Cuando, para definir la vivencia de conciencia correspondiente al don en
régimen de donacién, pasamos desde el punto de vista del donante al del dona-
tario, encontramos que el acto de recibir un don consiste, mds que en la transfe-
rencia de propiedad o en el objeto recibido, en la aceptacién, en la aceprabilidad
de ese don. Entonces, como en la donabilidad, el don aparece en la inmanencia
de la conciencia del Yo en situacién de donatario por la pura y simple aceptacion
de éste, por la decision de recibir: el don se cumple cuando yo, el donatario, me
decido a recibirlo, dependiendo su realizacién mds de mi decisién de aceptarlo
que de la disponibilidad de su objeto ocasional®”. Y de modo andlogo a como
hemos visto en el caso de la donabilidad, «esta decisidn, yo la sufro tanto como

la tomo, puesto que depende en primer lugar del modo de aparecer del don».

3. La voluntad sigue lo que amo

Los fenémenos reducidos «espontdneamente» a la donacién (los dones puros)
son los fenémenos «incondicionados», los fenémenos que verdaderamente me
conciernen y que, como en el caso del fenémeno erdtico, solo pueden ser descri-
tos «en primera persona», pues «solo puede hablarse del amor desde el lugar que
uno mismo ocupa»”. En los fenémenos incondicionados, nos encontraremos ya

3 Ibid., p. 155; tr. esp.: p. 191.

36 Ibidem.

7 Ibid., p. 158; tr. esp.: p. 194.

3% Ibidem.

% Marion, J.-L., La rigueur des choses, op. cit. 2012, p. 202.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madyrid



«DONACION» COMO «DECISION» EN LA FENOMENOLOGIA DE JEAN-LUC MARION 1 191

preguntando, por ejemplo, por qué amamos a alguien y por qué no amamos, o
por qué, en una situacién dada, hemos tomado tal decisién en lugar de otra. A
menudo acontece que cuanto mds importa la decisién, menos podemos, incluso
retrospectivamente, dar una razén de ella que la justifique, o un por qué: las més
altas decisiones sobrepasan, y de lejos, las razones suficientes y las causas eficientes,
que nada pueden ahi{»*. Marion cree que es irracional en muchos casos preten-
der buscar las razones antes de la decisién porque en tales casos, es de hecho la
decisién la que permite encontrar razones®'.

La diferencia principal aqui respecto a la decisién es la que distingue entre
dos clases principales: (i) las decisiones concernientes a objetos (por ejemplo,
ses preciso producir tal tipo de objeto segtin las necesidades del mercado?), en
que las razones de la decisién preceden a la decisién misma y (ii) las decisiones
concernientes a fenémenos incondicionados (por ejemplo, ;voy a amar o no a
alguien?; ;voy a tener hijos o no?), que suponen, no hablar ya de causas o razones,
sino mucho mds que eso. En el caso de tales fenémenos, «lo que se juega no se
juega con conceptos que nosotros pudiéramos elaborar independientemente del
acontecimiento, del fenémeno que se da. A menudo, nos encontramos faltos de
conceptos y la decisién no procede del concepto, sino que ella misma provoca
la racionalidad»**. El acontecimiento se define asf segtin Marion: «yo debo deci-
dirme en relacién a él, porque él no se decide por mi. El resto del tiempo, yo
decido o puedo al menos imaginarme decidir. Ahi, es él el que decide y yo, como
mucho, respondo»®. En el caso del fenémeno saturado, en que me encuentro
viviendo una experiencia falto de concepto para expresarla, algo adviene que
decide, que yo no puedo comprender directamente y respecto a lo cual debo
decidirme en respuesta. «Mi decisién solo serd siempre una respuesta a la incom-

prensibilidad del acontecimiento mismo»*.

La «reduccién a la donacién» es una cuestién de «decision». Si la reduccién
debe decidirse es porque no se puede entrar seriamente en filosofia mds que
tomando la iniciativa de practicarla decidiéndose a ello. Husserl dird ya que la
filosoffa es el asunto enteramente personal de aquel que filosofa. Y por ello, debe
devenir su sabiduria, de la cual, y desde el principio, paso a paso, debe responder

4 Tbid. p. 144.
4 Tbid., pp. 144-145.
2 TIbid., p. 145.
# TIbid., p. 146.
4“4 Tbid., p. 147.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madlrid



192 | ANTONIO PAREDES GASCON

esde la absoluta evidencia: «Si he tomado esta decision [...] o sea, la decision
desde la absoluta evid Si he tomado esta d lad

que solo puede llevarme al desarrollo filos6fico, entonces he elegido con ello el
inicio en la absoluta pobreza del conocimiento»®.

Preguntidndose Marion en qué reconocemos que no se trata con la reduccién
de una tesis tedrica sino de una decisién, de una resolucion, responderd: una tesis
resulta siempre una tesis para y por el yo que la pone y de ella dispone, mientras
que «una resolucién decide también de vuelta sobre el yo mismo, que solo toma
esa resolucion al dejarse tomar por ella, y la plantea solo al dejarla también dis-
poner de él»%. Esto nos muestra que la filosoffa no consiste en plantear tesis a
fuerza de pensamiento, sino en plantear resoluciones, mejor atin, en «exponerse
a resoluciones»*’.

La consecuencia de proceder el pensamiento mediante resoluciones es que
el pensamiento constituye como tal un acto: como tal, el pensamiento es ya de
entrada una accién. Y el paradigma de este pensamiento en acto es la «libertad»,
tratada por nuestro autor en primer lugar en el dmbito de la superacién de la
voluntad de poder propia del nihilismo. Respecto a Nietzsche, cree Marion que si
la voluntad de poder constituye toda accién del hombre, la indeterminacién y la
indiferencia, que el libre arbitrio supone, devienen impensables ya*®. La libertad
de eleccidn se reabsorbe entonces en la necesaria y espontdnea «afirmacién de
si por si» en que culmina la «voluntad de poder». La conclusién fuerte es que la
metafisica en su perfeccion (el nihilismo) no hace ya posible el acto moral. La
ética no puede ya pensarse.

Pero es a partir de esa evidencia que Marion avanza: quizds, la ética no tiene
que pensarse, sino que debe, en primer lugar, efectuarse. Es decir, aunque en el
tiempo de la culminacién nihilista de la metafisica, la ética no sea quizds posible,

4 Husserl, Edmund, Cartesianische Meditationen (1931), § 1, en Husserliana, Band I,
Herausgegeben und eingeleitet von Prof. Dr. S. Strasser, Haag, Martinus Nijhoff, 19737 p.
44 (17-20); tr. esp.: Husserl, Edmund, Meditaciones cartesianas, Prologo de José Gaos, Tra-
duccién de José Gaos y Miguel Garcfa-Baré, México, Fondo de Cultura Econdmica, 19962.
pp. 33-34.

 Marion, Jean-Luc, Questions cartésiennes III. Descartes sous le masque du cartésianisme, cap.
V, § 8, Paris, Presses Universitaires de France, « Epiméthée », 2021, p. 203.

47 Ibid., p. 204.

4 Marion, Jean-Luc, Prolégomeénes & la charité (1986), Paris, La Différence, 19912, p. 565 tr.
esp.: Marion, ].-L., Prolegémenos a la caridad, Traduccién de Carlos Diaz, Madrid, Caparrés
Editores, 1993, p. 56.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madyrid



«DONACION» COMO «DECISION» EN LA FENOMENOLOGIA DE JEAN-LUC MARION 1 193

«al menos, como acto, debe devenir efectiva con la posibilidad, incluso sin ella.
El acto se realiza incluso si el pensamiento no puede justificar su posibilidad»*.

Lo que nuestro autor intenta es lograr que, a pesar de las sospechas llevadas
a cabo por la ideologia sobre el hecho de que la voluntad de poder determinaria
mis actos sin saberlo yo conscientemente, persista ain la conciencia en decidir
lo que ni el deseo, ni el poder, ni la ideologfa, ni la fuerza, ni la carne, ni la san-
gre, ni el querer humano pueden —directamente— (hacer) decidir®. Entonces,
la ilusién resulta un riesgo asumido y el acto deviene moral: «Es moral el acto
que acepta perderse, sin asegurarse de perderse moralmente, pero con la tnica
esperanza de no perderse»’’. Por ello, el concepto decisivo que sustituye al de
moralidad cuando éste es descalificado por la reduccién de la voluntad de poder
es el de la «libertad». Aunque todos intenten, por ejemplo, convencerme de que
yo no amo a una mujer (por ejemplo, porque mi sentimiento se reduce a meras
conexiones eléctricas o quimicas entre neuronas), yo permanezco sin embargo
absolutamente libre de persistir en amarla. La libertad se decide, finalmente,
por ella misma. «Si ante el tribunal del poder ideolégico y técnico que despliega
la razén metafisica, indiscutiblemente yo pierdo mi libertad con la moralidad
de mis actos, al menos me queda una libertad de decidirme como si fuera libre
de decidirme»’*. Actuar como si yo fuera libre significa que jamds me hace falta
nada para actuar libremente. Puedo siempre hacerme libre de ser libre. Por lo
tanto, en el tiempo del nihilismo, la ética coincide con la libertad, y en un sen-
tido se resume casi entera en ella. «Actuar moralmente significa en primer lugar
demostrar(se) mediante decisin, sin otra seguridad que un como si, que se puede
actuar libremente»*.

Pero aqui se plantea ya un problema serio al avance de Marion: si la libertad
es lo que nos libra de la voluntad de voluntad, ;c6mo compaginar esta afirmacién
con el hecho de que el como si de la libertad no atienda a razones y me dé la facul-
tad en apariencia ilimitada (voluntad de voluntad) de hacerme libre de ser libre?

Para poder superar esta objecién, debemos pasar a otro lugar de la obra de
Marion, por completo ya teoldgico, donde nuestro autor nos hace ver que en

# Ibid., p. 57; tr. esp.: p. 57.
50 Ibid., p. 58; tr. esp.: p. 58.
°! Ibidem.

52 Ibid., p. 61; tr. esp.: p. 61.
53 Ibid., p. 62; tr. esp.: p. 62.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madlrid



194 | ANTONIO PAREDES GASCON

san Agustin, anterior a la voluntad se encuentran el deseo y el amor: aunque
para Agustin la voluntad estd a disposicidn, inmediatamente y sin ningin retra-
so desde que queremos®, de modo que habria una especie de contradiccién
performativa en no poder querer —puesto que para querer querer es suficiente
con querer—, sin embargo, la voluntad, que puede querer todo lo que quiera,
no tiene poder sobre ella misma, pues no puede siempre poder querer como ella
querria: «A la voluntad le sucede a menudo que no pueda poder querer su propia

voluntad. Solo escapa a la voluntad la voluntad misma»>.

Porque la voluntad, cuando no se trata ya de querer algo distinto de ella sino
de querer su propio movimiento de voluntad, 7o es suficiente para querer, precisa
de la «gracia», que no consiste para san Agustin en oponerse a la autonomia de
mi voluntad desarmando su poder o contrariando su eleccién, sino que inter-
viene solo para paliar la insuficiencia de la voluntad, para restaurarla y darle su
poder querer: «querer, querer verdaderamente, ya sea el bien o el mal, significa
en tltima instancia amar. Amar aparece como el nombre de la voluntad que
quiere»™. El amor constituye por ello el modo tnico verdaderamente eficiente
de la voluntad.

Marion establecerd entonces la siguiente secuencia: yo me encuentro ahi
donde pienso, pero pienso ahi donde se encuentra mi placer, es decir, yo sé lo
que soy al descubrir aquello en que me complazco, que no lo conozco por ade-
lantado, como si pudiera preverlo, o incluso escogerlo: tnicamente lo descubro
una vez que el acontecimiento me lo ensefia y me lo descubre. «Yo no amo lo
que quiero, o al menos lo que creo querer; lo que quiero verdaderamente lo reco-
nozco después como lo que amaba; y lo que amo, lo identifico después, cuando
disfruto por haberlo alcanzado. Asi, me es preciso disfrutar de lo que amo para
saber lo que amaba y que de hecho, sabiéndolo o 7o sabiéndolo, lo deseaba por
adelantado. Estoy siempre retrasado respecto al acontecimiento y soy el dltimo
en saber lo que amo. La voluntad sigue pues lo que amo, y lo que amo precede
mi voluntad. [...] La radicalizacién de la voluntad en el amor invierte el avance:
el avance intencional del yo hacia el objeto de su querer se da la vuelta en un

>4 San Agustin, De Libero Arbitrio, 111, 3, 7, en Patrologia Latina, Tomus XXXII, Paris, J.-P.
Migne, 1845, p. 1274; tr. esp.: San Agustin, Del libre albedrio, 111, 3, 7, en Obras de San
Agustin (en edicién bilingiie), Tomo III, Version, Introduccién y notas del P. Evaristo Seijas
O. S. A., Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos, 1963, p. 329.

%5 Marion, J.-L., Au lieu de soi. L’approche de Saint Augustin, § 26, Paris, Presses Universitai-
res de France (« Epiméthée »), 2008, pp. 233-234.

6 Tbid., § 28, p. 249.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madyrid



«DONACION» COMO «DECISION» EN LA FENOMENOLOGIA DE JEAN-LUC MARION 1 195

retraso del yo respecto al lugar de aquello que el si/-mismo] ama. La anticipacién
de la resolucion cede el paso ante el retraso de la voluntad en tanto que ama. Asi

como quiero mediante un avance intencional, asi amo en el retraso del deseo»”’.

A partir de estas palabras, hemos nosotros ya de hacer la siguiente inferen-
cia: la decisién libre en Marion debe ser situada en tltimo término en dmbito
de amor, en y como experiencia de amor. Y no debe impedirnos este resultado
la posible objecién de que asi tratamos un avance fenomenolégico (la decision
libre como lugar privilegiado en la donacién) segn otro teolégico (Marion hace
suya la afirmacién de san Agustin de que la decisidn libre es posterior al amor),
pues Marion mismo nos dird que Le Phénoméne érotique (2003) constituye la
culminacién del recorrido de toda su obra anterior: «el momento en que la
linea fenomenoldgica coincide con la linea teoldgica, lo que (contra la objecién
de Dominique Janicaud) Etant donné [1997] no podia adn ni llevar a cabo ni

incluso plenamente ver»’®.

Por lo tanto, la decisién podria ser considerada en tltima instancia como
decisién de amor, o también, «decisién de corazén». Nos hallamos en el avance
del amante. Un avance que sin embargo ya vendrd determinado para ese aman-
te’®. Marion partird aqui de nuevo de san Agustin: «Es cierto que, cuando que-
remos, Somos nosotros quienes queremos, pero es Dios el que hace que nosotros
queramos el bien [...] Es cierto que, cuando hacemos, somos nosotros quienes
hacemos, pero es Dios el que hace que hagamos, proporcionando fuerzas muy
¢ficaces ala voluntad»®. Y Dios nos permite querer al darnos el querer de la tnica
manera eficaz: amando: «Dios no nos da solamente el poder lo que queremos
(o el obtenerlo al recibirlo), ni incluso elegir bien lo que queremos, sino sobre

7 Ibid., § 29, p. 254.

5% Marion, ].-L., La Rigueur des choses, op. cit. 2012, p. 189. Para ver la critica de Janicaud al
«giro teoldgico» de la fenomenologia francesa, podemos acudir a: Janicaud, D., Le tournant
théologique de la phénoménologie francaise, op. cit. 2001%, y en concreto para Marion, al cap.
III («Virages»), pp. 40-54.

> Y no solamente a raiz de saber el amante, en el tercer estadio de la reduccién erdtica, que
su avance de amar él el primero venia en realidad ya precedido por quien le habia antes ama-
do (¢fr., Marion, ].-L., Le phénoméne érotique, op. cit., 2003, § 41).

% San Agustin, De Gratia et libero Arbitrio liber unus, XV1, 32, PL, Tomus XLIV, Paris, J.-P
Migne, 1865, pp. 900-901; tr. esp.: San Agustin, De la Gracia y del libre albedrio, en Obras
de san Agustin, Tomo VI, Versién e introduccién del P. Gerardo Enrique de Vega, O. S. A,,
B.A.C., 19562, p. 273.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madlrid



196 | ANTONIO PAREDES GASCON

todo, el poder querer lo que queremos querer: nos da lo mds intimo en nosotros
—nuestro querer querer mismo»°®’.

Segtin estas evidencias, la decisién libre (también la que abre la reduccién
y lleva a la donacién) resultard «segunda» en Marion, posterior por lo tanto al
amor, al acontecimiento que ya se nos impone, en y como nuestro «deseo».

4. Las dos decisiones

En lo anterior hemos alcanzado una clara conviccién: la decisién que se
decide por la reduccién a la donacién viene ya decidida por la donacién misma,
de modo que al «sujeto» (al adonado) le queda solamente la posibilidad de entre-
garse a lo que ya se da y produce su efecto. No solo conocemos los fenémenos
que se reducen «espontdneamente» por ellos mismos a la donacidn, sino ademds
el hecho de que, a pesar de residir el don en la decisién que el donante o el dona-
tario toman de dar o recibir, sin embargo, estos solo pueden decidir en cuanto
que ceden a la donabilidad y a la aceptabilidad. Por lo tanto, aunque la vivencia
de conciencia en que se da el don consiste en la decisién del don —Ia decisién
tomada por el donante y el donatario de dar y recibir el don, pero sobre todo,
la decisién tomada por la donabilidad y la aceptabilidad de decidir al donante a
dar—, la decisién parece mds bien imponerse a donante y donatario. Y de igual
modo podemos comprender el cardcter segundo del «sujeto adonado» respecto
al don y la donacién en relacién a la voluntad libre, que ha de ceder su posicién
primera ante el amor y el deseo suscitados en aquel que decide libremente, «lue-
go», entregarse o no a lo que ya se da.

Con estas evidencias concuerda ademds el esquema formal que Marion des-
cubre en la experiencia de los fenémenos saturados y los dones: la diferencia entre
«donacién» y «manifestaciény, en relacién con la posicién que en esa experiencia
ocupa el «sujeto adonado». La doctrina sobre Marion, que sigue en esto fielmente
a nuestro autor, estd por completo de acuerdo en el hecho de que el adonado es
pasivo respecto a la donacién, y que su papel activo se limita al paso de la dona-
cién a la manifestacién, es decir, al paso de dar cuenta publica (para él o para el
mundo), «manifestar», lo que le ha sido dado ya experimentar. Por lo tanto, el
adonado tendria un papel solo pasivo en la donacién como tal.

1 Marion, J.-L., Au lieu de soi, § 29, p. 260.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madyrid



«DONACION» COMO «DECISION» EN LA FENOMENOLOGIA DE JEAN-LUC MARION 1 197

Pero ello plantea el problema que J. L. Roggero expone a la perfeccién: si
en Marion la reconduccién a la donacién es una reconduccidn a la posibilidad
misma de la automostracién del fenémeno, «;cémo puede operar una reduccién
en la que no es el sujeto, sino el fenémeno quien tiene la iniciativa?»**. Responde
Roggero: ello es posible porque Marion sigue el modelo heideggeriano por el cual
se transforma la ¢pojé en una tonalidad afectiva. Y asi, la «tercera reduccién»® a la
donacién es una operacién paradéjica, pues «tiene el cardcter asubjetivo propio
de los temples animicos, pero es puesta en obra por un sujeto»*. Pero la actividad
de este «sujeto» consiste solo en entregarse a la pasividad cediendo su primacia
ante el fenémeno. «Su accién se limita a un activo “no hacer nada”, a una activa
entrega al acontecer del fenémeno»®. Para Marion, «<mostrar» implica «dejar
aparecer a la apariencia de modo tal que lleve a cabo su plena aparicién, con el
fin de recibirla exactamente como se da»®®. Se trata de transgredir toda impresién
percibida mediante la intencionalidad de la cosa misma: «Que yo la vea, la toque,
la sienta o la oiga, es siempre la cosa la que me adviene cada vez en persona»®.
Asi permitimos a la aparicién mostrarse en su apariencia seglin su aparecer.

Y sin embargo, a pesar de esta clara tendencia de pasividad del adonado en
el contacto primero con la donacién y lo dado, Marion parece dar a entender en
otros lugares que todo en la donacién depende y parte de mi, lo que supondria
ya una implicacién activa del «sujeto» en la donacién como tal. Marion afirmari,
por ejemplo, que la tercera reduccién a la donacién reduce al interpelado y da
el don mismo de entregarse o sustraerse a la reivindicacién de la llamada (de
la donacién)®®. Llega a decir nuestro autor que el adonado se caracteriza como

62 Roggero, Jorge Luis, Hermenéutica del amor. La fenomenologia de la donacién de Jean-Luc

Marion en didlogo con la fenomenologia del joven Heidegger, § 34, Ciudad Auténoma de Bue-
nos Aires, Sb editorial, 2019, p. 349.

65 Para Marion, la «primera reduccién» es la que lleva a cabo Husserl a la objetidad, la
«segunda reduccién» es la efectuada por Heidegger para llegar al ente y la «tercera reduccién»
es por fin la que nos envia a la donacién como tal (ver por ejemplo: Marion, J.-L., Erant
donné, § 5).

¢ Roggero, J. L., Hermenéutica del amor, op. cit. 2019, p. 349.

®  Ibidem.

66 Marion, J.-L., Etant donné, § 1, p. 13; tr. esp.: p. 40. Esto es lo que lleva a cabo propia-
mente el método fenomenoldgico segtin nuestro autor. En este sentido hemos de comprender
la referencia a la pantalla o el prisma (que expresa la conciencia del adonado), que recibe
pasivamente el choque de lo dado y asi lo manifiesta (Etant donné, § 6, p. 101, tr. esp.: p.
1305 § 15, p. 207, tr. esp.: p. 249; § 16, p. 213, tr. esp.: p. 258; § 26, p. 365, tr. esp.: p. 419).
¢ TIbid., p. 13; tr. esp.: p. 40.

8 Marion, J.-L., Réduction et donation, op. cit. 1989, p. 305; tr. esp.: Marion, J.-L., Reduc-
cion y donacion, op. cir. 2011, p. 278.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madlrid



198 | ANTONIO PAREDES GASCON

«el ente dado que pone en juego, en lo dado, a él mismo, que se recibe, y, por
consiguiente, a la donacién de todo lo dado y su subida a lo visible»®’. Puede
incluso el adonado recusar lo dado, de modo que lo que se mostraba desaparezca
y se borren sus razones, para que otros visibles emerjan con sus contra-razones.
En este conflicto del adonado consigo mismo no podemos saber quién decidird,
pues en el origen se trata justamente de «decidir razones para decidir, se trata
de abandonarse el adonado al fenémeno (al don) y de recibir asi el ver. El hecho
de que el adonado pueda decidir incluso suspender su respuesta al fenémeno
ofrece «la verdad dltima de la donacién: que la primera es también la Gltima. La
donacién traza [... asi] el circulo hermenéutico mds riguroso»”. Por lo tanto,
concluye aqui Marion, la donacién ejerce el juego de la llamada y de la respuesta
en el plano dnico de su inmanencia radical. Y tanto el retraso de la respuesta
respecto a la llamada, como el anonimato de la voz que llama son los modos
que tiene la donacién de proteger la inmanencia. Nuestro autor afirma que «lo
complejo del adonado (llamada/responso) precede a la simplicidad del Yo, por-
que esta tltima se limita a simplificar —por desconocimiento o denegacién—
lo dado fenomenolégico originario, a saber, que el origen mismo depende de
la donacién, por lo tanto, que se despliega segin una inautenticidad y una no-
propiedad irreductibles»”".

Todas estas evidencias —que entre otras cosas suponen comprender al adona-
do como el «<dmbito» (inmanencia) en que se dan la llamada y la respuesta, como
también el juego mutuo de retraso de la segunda respecto a la primera, etc.—,
nos ponen claramente ante el protagonismo del adonado en la donacién misma,
jugando un papel activo que a nuestro entender ha sido muy poco atendido por
Marion y la doctrina.

Sin embargo, aunque pudiera parecer que en el origen depende toda dona-
cién de la decisién del adonado, que decide y pone en juego «a la donacién
de todo lo dado y su subida a lo visible», nos encontramos atin en mitad de la
ambigiiedad (de donacién): la decisién del adonado de vivir (donacién) y dar
testimonio de lo vivido (manifestacién) consistirfa en Gltima instancia en decidir
abandonarse, entregarse, a la decisién del fenémeno, que se da desde si mismo
y nos entrega ademds las razones posibles de su propio sentido. Marion parece
maniobrar aqui desde Heidegger y su «circulo» para la relacién entre llamada y

®  Marion, J.-L., Etant donné, § 29, op. cit. 1997, p. 422; tr. esp.: p. 478.
70 Ibid., p. 423; tr. esp.: p. 479.
/I Ibid., pp. 401; tr. esp.: p. 456.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madyrid



«DONACION» COMO «DECISION» EN LA FENOMENOLOGIA DE JEAN-LUC MARION 1 199

respuesta: el «enganche» entre ambas se lleva a cabo mediante un mandato de
la llamada (del ser) que indica «lo simple de la Gnica necesidad que no apremia
porque obliga, sino que crea la necesidad que se cumple en la libertad de la
ofrenda»’? (de la respuesta). El método fenomenoldgico que patrocina Marion
dice justamente el circulo de «la paradoja inicial y final de la fenomenologia»,
que «toma [ante el fenémeno] la iniciativa de perderla»”. Es el circulo de la
fenomenologia como «circulo de la donacién».

Y desde este circulo hemos de leer ya todas las ambigiiedades en Marion, y en
concreto, la que ahora nos ocupa en relacién con la «decisién»: o bien depende el
adonado por completo de la iniciativa de la donacién del fenémeno, o bien tiene
el adonado un papel activo en la iniciativa misma de la donacién. Nuestro autor
serd plenamente consciente de este problema a partir de las criticas que en torno
al mismo alzard la doctrina”, descubriendo entonces una «tercera via»: mds alld
de la actividad o de la pasividad, la «recepcién» da forma a lo que se da sin atin
mostrarse. Segin Marion, recibiendo (y recibiéndose de lo dado), el asignatario
«permite» a lo dado mostrarse en tanto que se da”.

72 Heidegger, M., Nachwort zu: »Was ist Metaphysik?« (1943), en GA 9, (Wegmarken),
Frankfurt am Main, Vittorio Klostermann, 1976, p. 309; tr. esp.: Heidegger, M., Epzlogo a
«Qué es metafisica?», en Hitos, Versién de Helena Cortés y Arturo Leyte, Madrid, Alianza
Editorial, 2000, p. 256. Como vemos, la libertad sin por qué de la ofrenda (la respuesta) es lo
que abre (hace acontecer) y cumple la exigencia (llamada) del ser.

73 Marion, J.-L., Erant donné, § 1, op. cit. 1997, p. 15; tr. esp.: p. 41.

74 Por ejemplo: (i) Grondin, Jean, «La tension de la donation ultime et de la pensée hermé-
neutique de I’application chez Jean-Luc Marion», en Dialogue, Vol. 38/3, (1999), 547-560 ;
(ii) Serban, Claudia, «La méthode phénoménologique, entre réduction et herméneutique», en
Les Etudes philosophiques, 100 (2012), 81-100 ; (iii) En debate con C. Serban sobre esta cues-
tién, encontramos a Roggero, J. L., Hermenéutica del amor, op. cir. 2019, §§ 2, 17 y 40, entre
otros ; (iv) Gschwandtner, Christina M., Degrees of Givenness. On Saturation in Jean-Luc
Marion, Bloomington and Indianapolis, Indiana University Press, 2014 (ver sobre todo la
Introduccién y el cap. 7); (v) Scannone, Juan Carlos, «Fenomenologfa y hermenéutica en la
“fenomenologfa de la donacién” de Jean-Luc Marion, en Stromata, 61 (2019), 179-193;
disponible en: http://revistas.bibdigital.uccor.edu.ar/index.php/STRO/article/
view/2345/3991; dltimo acceso: agosto 2023.

75 Marion, J.-L., Etant donné, § 26, p. 364, tr. esp.: p. 418. La donacién del fendmerno a
partir de si, de su «si», conlleva la transmutacién del Yo en un testigo, invirtiéndose el nomi-
nativo (el sujeto tal y como lo pone la gramdtica) en un dativo mds original, que designa el «a
qulilé[n]» de su asignatario (Etant donné, § 25, p. 344; tr. esp.: p. 398). El «asignatario es el
receptor «universaly, podriamos decir, del fenémeno que se da por si y desde si. El «adonado»
es el tipo de «asignatario» que recibe un fenémeno saturado (Etant donné, § 26, p. 366; tr.
esp.: p. 420).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madlrid



200 | ANTONIO PAREDES GASCON

El asignatario da forma a lo que se da, forma que hace surgir la primera
visibilidad de lo que se da. Pues bien, ese dar forma tiene lugar mediante el
«sentimiento». Sin la forma del sentimiento, segtin Marion, lo dado se darfa a
ciegas (sin saberse, sin pensar, sin manifestar para una conciencia)’®. Pero si esto
es asi, seglin nos parece ya a nosotros, en y como el sentimiento, no solamente
recibe lo dado una forma (se manifiesta), sino que se da: lo dado es la vivencia
misma del sentimiento con uno u otro sentido, por lo que la forma del sentido de
lo dado (del sentimiento) los aportaria ya el sentimiento mismo. Y asf, aunque no
podamos por ejemplo describir adecuadamente (manifestar al mundo o a noso-
tros mismos) nuestro enamoramiento, si sabemos sin embargo que estamos, que
vivimos ya, enamorados’’. Dicho de un modo fenomenoldgico mds técnico: el
«sentimiento», como «con-sentimiento» (involucracién del «sujeto» que implica
ya de entrada la decision de entregarse a su sentimiento), seria el dmbito de la
«variacién eidética» descriptiva de la donacién en Marion.

Desde aqui hemos de seguir ya la pista a la implicacién positiva del «sujeto»
en la donacidn, pero sin olvidar que nos movemos en el terreno ambiguo de
contar con dos supuestos muy distintos en la actitud de la respuesta (adonado)
respecto a la llamada (donacién) del fenémeno: (i) por una parte, una posicion
de pasividad en la recepcién, que no obstante ya indica una cierta «decisién»: el
asignatario «permite» a lo dado mostrarse en tanto que se da; (ii) por otra parte,
una posicién de actividad en la recepcién, que supone una «decisién» plenamente
libre y responsable respecto a lo que se da: el adonado es «el ente dado que pone
en juego, en lo dado, a él mismo, que se recibe, y, por consiguiente, a la donacién
de todo lo dado y su subida a lo visible».

Segin esta clasificacion, podriamos hablar, respectivamente, de (i) una «res-
puesta primera», o también «decisién primera», no del todo responsable, y de
(ii) una «respuesta segunda», o también «decisidén segunda», ya si plenamente
responsable. Ahora bien, ;es licito dar cuenta de esta diferencia cuando Marion
no habla nunca, respecto a la recepcién del fenémeno por parte del adonado, de
«dos respuestas», ni de «dos decisiones», distintas?

Para poder responder, hemos de recordar que «lo complejo del adonado (lla-
mada/responso) precede a la simplicidad del Yo», de modo que las dos instancias

76 Marion, J.-L., Etant donné, Libro V, § 26, pp. 364-365; tr. esp.: p. 419.
77 Ver al respecto: San Martin, Javier, La nueva imagen de Husserl. Lecciones de Guanajuato,
Madrid, Editorial Trotta, 2015, sobre todo, pp. 90-96.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madyrid



«DONACION» COMO «DECISION» EN LA FENOMENOLOGIA DE JEAN-LUC MARION 1 201

de la respuesta (las dos decisiones), no dirfan ya una diferencia fuera de la inma-
nencia que es el adonado mismo. Por lo tanto, parece que debe haber una coor-
dinacién inmanente entre esas dos respuestas/decisiones. Y aunque podriamos
comprender esa relacién expresada justamente como la que encontramos entre
«donacién» y «manifestacién», nos parece mds acorde con la radicalidad de la
cuestién acudir a la «carne», determinada entonces como el «6rgano» de la «res-
puesta primera» y de una «decisién» cuyo «permitir» no es del todo responsable.
Seguimos expresindolo como «vivirlo es ya consentirlo»: recordemos que para
Marion la afeccién que experimento en el comienzo de mi estado amoroso se
impone de hecho a mi como una auto-afeccidn, la cual viene con mi consenti-
miento y no puede tocarme sin él: «El estado amoroso me toca en lo més intimo
(afeccién de si), porque, finalmente, me corresponde a mi solo consentirlo, por
lo tanto, decidirlo (afeccién por si, auto-afeccién)»’.

Como vemos, el fenémeno que me afecta en mi carne (auto-afeccion) dice un
consentimiento, ya de algiin modo libre, a lo que me acontece tocindome en lo
mds intimo. Estamos pues en el corazén del «circulo de la donacién»: consiento
(y decido en favor de) la experiencia de fenémenos que ya de por si («espontd-
neamente») deciden sobre mi afeccién, concerniéndome en lo mds intimo.

Para destacar atin mds la instancia del con-sentimiento en la «respuesta pri-
mera» podemos apuntar que, para Marion, el interpelado solo hace justicia a la
llamada al tomar por si la inautenticidad original de la reivindicacién. Se trata del
reconocimiento, «forzado a menudo pero al menos admitido, por lo tanto, atin
libre, de que la inautenticidad [...] la alteracién, me conciernen a pesar de mi»”.
Como sabemos, los fenémenos que mds de cerca me afectan y conciernen son los
fenémenos reducidos «espontdneamente» por ellos mismos a la donacién, o sea,
los «dones puros» (los fenémenos del «dar»: «dar mi vida», «dar mi palabra», «dar
mi tiempo», etc.), los fenémenos que me constituyen, dictando la implicacién y
compromiso radicales de mi vida®.

78 Marion, J.-L., Le phénoméne érotique, op. cit. 2003, § 19, p. 152.

7 Marion, Jean-Luc, «Le sujet en dernier appel», en Revue de Métaphysique et de Morale,
96:1 (1991), 77-95, p. 95.

80 Marion incluird también aqui los «fenémenos de revelacién», esto es, aquellos que, como
el fenémeno de amor, constituyen una especie de «performativo»: «el amor se hace, y solo se
comprende haciéndolo» [Marion, Jean-Luc, «Vers un modéle théologique de la connaissance:
découverte (apocalypse) et décelement (alétheia)», Sesién 72 (Lunes, 29 de octubre de 2018)
del Seminario Que signifie le concept de Révélation? (Septiembre-Diciembre 2018), impartido
en la Faculté Autonome de Théologie Protestante — IRSE, de la Université de Geneve;

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madlrid



202 | ANTONIO PAREDES GASCON

Podemos decir por lo tanto que los dones puros dan en su donacién nuestra
propia entrega a ellos. Los dones puros deciden nuestra decisién. Son los fené-
menos que solo se dan (se reciben en y como la propia vida —primera acepcién
de «donacién» a partir de Husserl—) si se dan (si se entregan en y como la propia
vida —segunda acepcién de «donacién» como avance propio de Marion—).

Desde los dones puros, que solo se dan (solo se conocen) si se dan (si se viven
en la entrega de la propia vida a ellos) —por lo tanto, si su darse consiste en su
hacerse tal y como ellos prescriben («dar la vida», «dar su amor», etc.)—, pode-
mos ver ya una continuidad entre lo que podriamos llamar «respuesta primera»
(la «decisién» que consiente en el simple vivir de la «carne»), y la «respuesta
segunda» (la «decisién plenamente responsable» que se decide a dar libre testi-
monio —manifestacién— de lo que ya se vive haciéndolo). Asi, «vivirlo es ya
consentirlo» expresa el no negarse a hacer desde el origen lo que el fenémeno ya
hace pero también prescribe hacer®'.

La prescripcién del fenémeno dice «necesidad», no solo en relacién con lo
que mds nos concierne y constituye, sino también «necesidad» que pide renova-
cién y recreacién. El vivir simple de los dones puros pide transmitirse, renovarse
(pues solo se dan si se dan, solo se dan ddndolos, volviéndolos a dar, re-creando
su donacién). Dird Marion que el don acontece, es un acontecimiento, cuando
somos llamados a dar®?. Y asi entrarfa ya en juego la decisién plenamente libre

disponible en: https://mediaserver.unige.ch/play/113669 (dltimo acceso: agosto 2023);
minuto 01:07:04]. Para dar con el fendmeno de revelacién, Marion comenzard buscando, en
el flujo incesante de lo que se avanza y me sobrepasa, aquello que yo podria retener como un
punto inolvidable en la corriente de conciencia. Si mis sentidos no dejan de recibir aparicio-
nes, ;cudl o cudles de entre todas ellas nos conciernen verdaderamente; cudles me permanecen
y me dicen algo?, o también: «;cudles de esas apariciones me importan y conciernen verdade-
ramente, porque organizan un mundo real alrededor de mi?» (Marion, J.-L., D'Ailleurs, la
Révélation, § 1, op. cit. 2020, p. 18). Es decir, este tipo de fenémeno ya no se distingue tanto
por lo que hace manifiesto como por aquel a quien se dirige, a quien afecta y transforma
(Ibid., p. 20). Marion llama a eso que se prenda de mi (ce gui s'éprend de moi) una «revela-
cién» (Ibidem).

81 Marion dird que el adonado recibe una llamada imposible de denegar: Erant donné, § 28,
p- 3905 tr. esp.: p. 446. A nuestro juicio, ello se comprende mejor en el dmbito fenomenols-
gico-teoldgico en que Marion trata del Espiritu Santo, o sea, del don que «da el don de dar»,
pues «ama de tal manera que hace amar». El Espiritu «no aparece solamente como un don, ni
como aquel que da los dones [...], sino sobre todo como aquel que inaugura la donacién»
(Marion, J.-L., D Ailleurs, la Révélation § 18, op. cir. 2020, p. 513).

82 Marion, Jean-Luc, Is the Gift Possible?, «Part 1: “The Gift and the Economy”», Address at
the 38th Annual Philosophy-Theology Symposium, Walsh University, 2013; disponible en:

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madyrid



«DONACION» COMO «DECISION» EN LA FENOMENOLOGIA DE JEAN-LUC MARION 1 203

y «responsable», es decir, la decisién que reitera y renueva el compromiso y la
necesidad prescrita ya en el vivir simple de los dones puros. Los dones puros sus-
citan la forma prescrita de vivirlos desde la necesidad de que la respuesta coincida
con su llamada (desde la necesidad ya consentida de la carne) en la forma de la
coincidencia de su darse con su hacerse.

Por lo tanto, la respuesta-decisién responsable que manifiesta y da testimonio
de lo que vivo ya (en y como la donacién como tal) viene decidida e informada
por la respuesta-decisién primera del «vivirlo es ya con-sentirlo». Es el caso por
excelencia del amor, en que la decisién de entregarse plena y libremente a él estd
determinada por el deseo (vivido ya y consentido) que suscita en nosotros lo
amado. Segtin Marion, la voluntad puede intervenir para resistir al deseo, pero
no para provocarlo. El deseo es algo mucho mds serio como para ser el objeto de
una decisién positiva del libre arbitrio™®.

hteps://www.youtube.com/watch?app=desktop&v=NGRE-Oa8gNs; ultimo acceso: Agosto
2023; m. 58:32.

8 Marion, Jean-Luc, «Précisions sur Augustin et le désir», Sesién 82 (Martes, 30 de octubre
de 2018), del Seminario Que signifie le concept de Révélation?; disponible en: https://mediaser-
ver.unige.ch/play/113702; (tltimo acceso: agosto 2023); m. 27:22.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madlrid



204 | ANTONIO PAREDES GASCON

Bibliografia

Caruto, John D. and Scanron, Michael J. (ed.), «<On the Gift: A Discussion between
Jacques Derrida and Jean-Luc Marion», Moderated by Richard Kearney, en God,
the Gift, and Postmodernism (1999), Bloomington and Indianapolis, Indiana Uni-
versity Press.

GRONDIN, Jean, «La tension de la donation ultime et de la pensée herméneutique de

l'application chez Jean-Luc Marion», Dialogue, 38/3 (1999), pp. 547-560.

GsCHWANDTNER, Christina M., Degrees 0f Givenness. On Saturation in Jean-Luc Marion
(2014), Bloomington and Indianapolis, Indiana University Press.

HEIDEGGER, Martin, Nachwort zu: »Was ist Metaphysik?« (1976), GA 9, (Wegmarken),
Frankfurt am Main, Vittorio Klostermann.

— Epilogo a «;Qué es metafisica?», Hitos (2000), Versién de Helena Cortés y Arturo
Leyte, Madrid, Alianza Editorial.

Hussery, Edmund, Cartesianische Meditationen (19732), § 1, en Husserliana, Band 1,
Herausgegeben und eingeleitet von Prof. Dr. S. Strasser, Haag, Martinus Nijhoff.

— Die Idee der Phinomenologie. Fiinf Vorlesungen (1973%), en Husserliana 11, Heraus-
gegeben und eingeleitet von Walter Biemel, Haag, Martinus Nijhoff.

— ldeen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen Philosophie (1976).
Erstes Buch. Allgemeine Einfiibrung in die reine Phinomenologie, en Husserliana
I11/1, Neu herausgegeben von Karl Schuhmann, Den Haag, Martinus Nijhoff.

— La idea de la fenomenologia. Cinco lecciones (1982), Traduccién de Miguel Gar-
cia-Baré, México D.E, Fondo de Cultura Econémica.

— Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenoldgica (1993), Tra-
duccién de José Gaos, México-Madrid, Fondo de Cultura Econémica.

— Meditaciones cartesianas (1996%), Prélogo de José Gaos, Traduccién de José Gaos y
Miguel Garcfa-Bard, México, Fondo de Cultura Econémica.

Janicaup, Dominique, Le tournant théologique de la phénoménologie francaise (2001%),
Combas, Editions de I'Eclat.

MarioN, Jean-Luc, L Idole et la distance. Cing études (1977), Paris, Editions Grasset &
Fasquelle.

— Réduction et donation. Recherches sur Husserl, Heidegger et la phénoménologie (1989),
Paris, Presses Universitaires de France.

— Prolégomenes & la charité (1991?), Paris, La Différence.

— «Le sujet en dernier appel», Revue de Métaphysique et de Morale, 96/1 (1991), 77-95.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madyrid



«DONACION» COMO «DECISION» EN LA FENOMENOLOGIA DE JEAN-LUC MARION I 205

— «Réponses a quelques questions», Revue de métaphysique et de morale (A propos de
Réduction et donation, de Jean-Luc Marion), 96/1 (1991), 65-76.

— Prolegémenos a la caridad (1993), Traduccién de Carlos Diaz, Madrid, Caparrds Edi-
tores.

— Etant donné. Essai d'une phenoménologie de la donation (1997), Paris, Presses Uni-
versitaires de France.

— De surcroit. Etudes sur les phénomenes saturés (2001), Paris, Quadrige/PUE

— «Un moment francais de la phénoménologie» (2002), en Collége international de
Philosophie/Rue Descartes, 35; disponible en: https://www.cairn.info/revuerue-des-
cartes-2002-1-page-9.htm; tltimo acceso: agosto 2023.

— Le phénoméne érotique. Six méditations (2003), Paris, Editions Grasset & Fasquelle.

— El fendmeno erdtico. Seis meditaciones (2005), Traduccion de Silvio Mattoni, Buenos
Aires, Ediciones literales en coedicion con El cuenco de plata.

— Au lieu de soi. Lapproche de Sainr Augustin (2008), Paris, Presses Universitaires de
France (« Epiméthée »).

— Siendo dado. Ensayo para una fenomenologia de la donacion (2008), Prélogo a la edi-
cion espaniola Jean-Luc Marion, Traduccion, presentacion y notas Javier Bassas Vila,
Madrid, Editorial Sintesis, S.A.

— Reduccion y donacion. Investigaciones acerca de Husserl, Heidegger y la fenomenologia
(2011), Buenos Aires, Prometeo libros.

— «Remarque sur 'émergence de donation (Gegebenheir) dans la pensée de Husserl»,
en Figures de phénoménologie (2012), Paris, Librairie philosophique J. Vrin.

— La rigueur des choses. Entretiens avec Dan Arbib (2012), Paris, Flammarion.

— Is the Gift Possible?, «Part 1: “The Gift and the Economy”» (2013), 38th Annual
Philosophy-Theology Symposium, Walsh University; disponible en: https://www.
youtube.com/watch?app=desktop&v=NGRE-Oa8¢gNs; ultimo acceso: agosto
2023

— Reprise du donné (2016), Paris, Presses Universitaires de France («Epiméthée»).

— Bréve apologie pour un moment catholiqgue (2017), Paris, Editions Grasset &
Fasquelle.

— «Vers un modele théologique de la connaissance: découverte (apocalypse) et déce-
lement (alétheia)», Sesién 72 (2018), Seminario Que signifie le concept de Révéla-
tion? (Septiembre-Diciembre 2018), Faculté Autonome de Théologie Protes-
tante — IRSE, Université de Geneve; disponible en: https://mediaserver.unige.ch/
play/113669 (Gltimo acceso: agosto 2023).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madlrid



206 | ANTONIO PAREDES GASCON

— DAilleurs, la Révélation. Contribution & une histoire critique et & un concept phéno-
ménal de révélation (2020), Paris, Editions Grasset & Fasquelle.

— «L'Ego et 'amant. Un tournant érotique de la philosophie de Descartes a4 Lévinas»,
Entretien avec Aliocha Wald Lasowski» (2021), en Paroles données. Quarante Entre-
tiens 1987/2017, Edité, annoté et préfacé par Mathias Goy, Paris, Les Editions du
Cerf.

— Questions cartésiennes 1. Descartes sous le masque du cartésianisme (2021), Paris,
Presses Universitaires de France, « Epiméthée ».

RocGEro, Jorge Luis, Hermenéutica del amor. La fenomenologia de la donacion de Jean-
Luc Marion en didlogo con la fenomenologia del joven Heidegger (2019), Ciudad
Auténoma de Buenos Aires, Sb editorial.

SaN AgusTiN, De Libero Arbitrio, Patrologia Latina, Tomus XXXII (1845), Paris, J.-P.
Migne.

— Del libre albedrio, Obras de San Agustin (en edicién bilingiie), Tomo III (1963°),
Versidn, Introduccién y notas del P. Evaristo Seijas O. S. A., Madrid, Biblioteca de
Autores Cristianos.

SaN MARTIN, Javier, La nueva imagen de Husserl. Lecciones de Guanajuaro (2015),
Madrid, Editorial Trotta.

SCANNONE, Juan Carlos, «<Fenomenologfa y hermenéutica en la “fenomenologia de la
donacién” de Jean-Luc Marion», Stromata, 61 (2019), 179-193.

SErBAN, Claudia, «La méthode phénoménologique, entre réduction et herméneutique,
Les Etudes philosophiques, 100 (2012), 81-100.

Recibido 02-09-2023
Aceptado 06-11-2023

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madyrid



