
Investigaciones Fenomenológicas, n.o 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madrid

«DONACIÓN» COMO «DECISIÓN» EN LA 
FENOMENOLOGÍA DE JEAN-LUC MARION

«GIVENNESS» AS A «DECISION» IN JEAN-LUC 
MARION'S PHENOMENOLOGY

Antonio Paredes Gascón

UNED

antonio.paredes@ymail.com

Resumen: El presente artículo intenta probar que «donación» dice «decisión» en 
la fenomenología de Jean-Luc Marion. Para ello, primero observamos que el término 
«donación» tiene varios sentidos posibles en nuestro autor, lo cual supone una evidente 
dificultad de ambigüedad, que tendrá consecuencias en la comprensión por la doctrina 
del fenomenólogo francés. A continuación, descubrimos que a partir del «don», la 
involucración del «sujeto» adonado en la «donación» como tal abre a la «decisión», clave 
para una comprensión más clara de a qué nos lleva la reducción en la obra de Marion. 

Palabras Clave: reducción, donación, don, decisión.

Abstract: This article attempts to prove that «givenness» means «decision» in 
Jean-Luc Marion's Phenomenology. To do so, we first note that the word «givenness» 
has several possible meanings in the french thinker; this implies an evident difficulty of 
ambiguity, as well as serious consequences for the understanding of Marion's doctrine. 
Next, we discover that, starting from the «gift», the involvement of the gifted «subject» 
in the «givenness» as such brings us directly to the «decision» as the keyword to a clearer 
understanding of what the reduction leads to in Marion's work.

Keywords: Reduction, Givenness, Gift, Decision.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madrid

Antonio Paredes Gascón180

1. La ambigüedad de «donación»

«Donación» es la palabra clave en la fenomenología de Jean-Luc Marion. El 
autor francés, que reivindica la recuperación de la función esencial de la epojé y 
la reducción en fenomenología, afirma que la reducción nos lleva justamente a 
la donación1. Y sin embargo, la nítida apuesta por el carácter último (y primero) 
de la donación, lejos de abrirnos una vía despejada para la comprensión de los 
propósitos de Marion, supone más bien tomar una ruta que rápidamente se 
enreda y se bifurca en multitud de ambigüedades. Pues, ¿qué dice «donación» 
para Marion? ¿Podemos encontrar en el fenomenólogo francés una determina-
ción clara y precisa del origen y razón de toda experiencia? ¿A qué nos lleva la 
«reducción a la donación»?

Para poder abordar estas preguntas con algún éxito, debemos tener en cuenta 
en primer lugar que la dificultad de una determinación concreta de «donación» 
en Marion proviene del hecho del tratamiento múltiple y francamente ambi-
guo que la misma admite en el autor francés, pudiendo nosotros establecer la 
siguiente clasificación de qué quiere decir «donación»:

(1) En primer lugar, y siguiendo la estela de Husserl, la donación es una 
donación en el fenómeno del conocimiento. Para Husserl, «donación» dice 
«conocimiento consciente» como «conocimiento absolutamente claro». Husserl 
hablará del «círculo de luz de lo puramente dado»: Lichtkreis des Reingegebenen2. 
Y así, en la total oscuridad, como caso contrario a la total claridad, nada llega a 
una donación, siendo la conciencia una conciencia «oscura», que ya no intuye, 
«en sentido auténtico, en general ya no “donante” […] La conciencia donante 

1   En esto se halla Marion expresamente involucrado en la nueva fenomenología francesa, al 
declarar que el «momento francés de la fenomenología» podría definirse también por su afán 
de conservar y respetar tres operaciones precisas de eficacia probada: la reducción, la mención 
intencional y la constitución, aunque transformándolas respecto a su funcionamiento en 
Husserl (cfr., Marion, Jean-Luc, «Un moment français de la phénoménologie», en Collège 
international de Philosophie/Rue Descartes, 35 (2002), 9-13; disponible en: https://www.cairn.
info/revuerue-descartes-2002-1-page-9.htm; último acceso: agosto 2023).
2   Husserl, Edmund, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philoso-
phie. Erstes Buch. Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie (1913), en Husserliana 
III/1, § 67, Neu herausgegeben von Karl Schuhmann, Den Haag, Martinus Nijhoff, 1976, 
p. 142 (5); tr. esp.: Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica, 
Traducción de José Gaos, México-Madrid, Fondo de Cultura Económica, 1993, p. 152.



«Donación» como «decisión» en la fenomenología de Jean-Luc Marion

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madrid

181

en el sentido más preciso coincide con la conciencia intuitiva, con la conciencia 
clara, frente a la conciencia no intuitiva, oscura»3. 

Después de incluir Husserl una lista de los distintos modos de la donación 
auténtica4 (lista que servirá a Marion para probar el carácter universal de la 
donación)5, concluye que la donación es «una donación en el fenómeno del 
conocimiento, en el fenómeno de un pensamiento en el más amplio sentido de 
la palabra, y por doquier ha de ser investigada en la consideración de esencias 
esta correlación tan maravillosa»6.

Marion acudirá a este lugar en la obra de Husserl para justificar la regla que 
liga por principio «reducción» y «donación»7. Y en este ámbito dirá el autor 
francés que «la reducción, al reconducir a la aparición [al fenómeno] al Yo de 
la conciencia y al aparecer mismo, lleva a la aparición a su puro don [à son 
pur donné]»8, que depende solamente, una vez reducido, de sí mismo. Y así, la 
donación fija por principio que nada precede al fenómeno más que su propia 
aparición a partir de sí. 

La donación supone para Marion en primer lugar la primacía del fenómeno, 
que da y se da su propio aparecer a partir de su sola iniciativa, sin ser reconducido 
por lo tanto a la intencionalidad peculiar de la conciencia. La donación permite 
comprender la fenomenicidad propia del fenómeno: «el origen de la donación 
resulta el “sí” del fenómeno, sin principio ni origen más que sí. La “donación 
de sí, Selbstgebung” indica ciertamente que el fenómeno se da en persona, pero 
también y sobre todo que se da por sí mismo y a partir de sí mismo. Solamente 

3   Ibid., p. 142 (11-13); tr. esp.: p. 152.  
4   Husserl, Edmund, Die Idee der Phänomenologie. Fünf Vorlesungen (1907), en Husserliana 
II, Herausgegeben und eingeleitet von Walter Biemel, Haag, Martinus Nijhoff, 19732, p. 74; 
tr. esp.: Husserl, E., La idea de la fenomenología. Cinco lecciones, Traducción de Miguel Gar-
cía-Baró, México D.F., Fondo de Cultura Económica, 1982, p. 88.
5   Ver, por ejemplo: (i) Marion, Jean-Luc, «Remarque sur l’émergence de donation (Gegeben-
heit) dans la pensée de Husserl» (2010), en Figures de phénoménologie, Paris, Librairie philo-
sophique J. Vrin, 2012, pp. 38-39; (ii) Marion, Jean-Luc, De surcroît. Études sur les phénomè-
nes saturés, cap. I, Paris, Quadrige/PUF, 2001, pp. 25-26.  
6   Husserl, E., Hua II, p. 74 (27-31); tr. esp.: pp. 88-89. 
7  Cfr., Marion, Jean-Luc, Étant donné. Essai dʼune phenoménologie de la donation, § 1, Paris, 
Presses Universitaires de France, 1997, pp. 24 ss.; tr. esp.: Siendo dado. Ensayo para una feno-
menología de la donación, Prólogo a la edición española Jean-Luc Marion, Traducción, presen-
tación y notas Javier Bassas Vila, Madrid, Editorial Síntesis, S.A., 2008, pp. 49 ss.
8   Ibid., p. 27; tr. esp.: p. 52.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madrid

Antonio Paredes Gascón182

esta donación originada en sí puede dar el sí del fenómeno e investir la evidencia 
de la dignidad de cuidadora de la fenomenicidad»9.

En este apartado quedaría por lo tanto incluida la determinación de Marion 
a favor de la «intencionalidad» («Y tal es por completo la donación: la de la tras-
cendencia en la inmanencia»)10. Pero también la comprensión de la donación 
como «doneidad», como un modo de la fenomenicidad, un «cómo» del aparecer. 
Para Marion no se trata en la donación de un algo dado inmediato, ni como 
contenido sensible ni como vivencia, sino del estilo de su fenomenización en 
tanto que dado11. 

(2) En segundo lugar, aunque parece con ello reiterarse lo que acabamos 
de ver, ganamos ya la aportación capital, primera y más propia de Marion: la 
donación dice la «entrega» («dádiva», «regalo») de sí: «la puesta en escena del 
fenómeno se juega como la entrega de un don»12. 

La comprensión de la donación a partir del don ⸻y a pesar de las dificul-
tades planteadas al respecto a nuestro autor por parte de Ricœur, Janicaud o 
Derrida⸻13, llevará a Marion a una larga discusión con Derrida (quién sos-
tiene que el don es imposible)14, intentando mostrar que «el don consiste en 
primer lugar y esencialmente en un proceso», o sea, en un pasaje en que, «[(a)] 
primeramente, jamás se produce un retorno del don dado hacia su donante (el 
don acaba siempre por un abandono sin contra-don), por lo tanto, no imita el 
intercambio; [un pasaje] en que, [(b)] en segundo lugar, el algo dado a fin de 
cuentas se subordina, como su síntoma, a la donación de una no-cosa (mi vida, 
mi tiempo, mi atención, mi intención, mi amor, etc., brevemente, yo mismo en 
mi irrealidad), incluso desaparece en ella enteramente, y [un pasaje] en que, [(c)] 
en tercer lugar, el gesto del don se lleva a cabo contradiciendo frontalmente los 
dos principios de la metafísica: dar significa justamente no permanecer idéntico 

9   Ibid., § 2, p. 33; tr. esp.: p. 59.
10   Ibid., p. 39; tr. esp.: p. 64.
11   Marion, J.-L., Figures de phénoménologie, op. cit. 2012, p. 28.
12   Marion, J.-L., Étant donné, § 3, p. 42; tr. esp.: p. 70.
13   Cfr., Marion, Jean-Luc, La rigueur des choses. Entretiens avec Dan Arbib, Paris, Flam-
marion, 2012, p. 132.
14   Se puede ver esa discusión sobre todo en: «On the Gift : A Discussion between Jacques 
Derrida and Jean-Luc Marion», Moderated by Richard Kearney, en God, the Gift, and Post-
modernism, Edited by John D. Caputo and Michael J. Scanlon, Bloomington and Indianapo-
lis, Indiana University Press, 1999; además, figura en su versión francesa en: Marion, J.-L., 
Figures de phénoménologie, op. cit. 2012, pp. 189 ss.  



«Donación» como «decisión» en la fenomenología de Jean-Luc Marion

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madrid

183

a sí-mismo, dar significa exactamente dar sin razón, ni causa. No solamente la 
rosa permanece sin por qué, sino todo don propiamente dado, que por definición 
se exceptúa, como presente puro [como dádiva pura], de la permanencia metafí-
sica de la presencia»15. Reducido a la donación, el don lleva a cabo la dimensión 
no-metafísica de lo dado fenoménico: «darse como un presente [dádiva], cuya 
presencia jamás es, ni perdura en la permanencia, sino que solo se manifiesta 
mientras renuncia, al contrario (mediante abandono), a ella misma»16.

Este es el corazón del don, y de la donación, en Marion. Gira en torno a 
lo que me afecta («mi vida», «mi tiempo», «mi atención», «mi intención», «mi 
amor», etc.: «brevemente, yo mismo en mi irrealidad»), lo cual tendrá que ver a 
su vez con toda experiencia mía de cualquier fenómeno, con una pequeña con-
dición, como veremos: que yo me decida a vivirla afectivamente, esto es, que yo 
me entregue afectivamente a ella. Y aquí estaría el punto capital de la cuestión: 
podríamos considerar que esta entrega afectiva de mi vida se confunde con el 
dar mismo de la donación, o sea, como nos dice Marion, con el «no permanecer 
idéntico a sí mismo», o lo que parece análogo (según la secuencia anterior), con 
el «dar sin razón, ni causa». Entonces, el don se (me) entrega en mi entrega al 
don. Renunciar a la propia presencia que permanece idéntica a sí misma, aban-
donarse a lo otro de sí constituye en Marion lo propio del don y de aquel que 
lo recibe y a él se entrega. 

En lo que sigue intentaremos justificar estas palabras, atendiendo sobre todo 
a una clave sin la cual se haría imposible nuestro alegato: la «decisión».

Pero antes debemos atender aún a otros modos de comprensión de «dona-
ción» por parte de Marion, aunque en último término habrán de interpretarse 
como derivaciones de los dos principales ya considerados. No debe pensar el lec-
tor que esto implica ya demasiadas acepciones de un solo concepto (el concepto 
capital además en la fenomenología de nuestro autor), puesto que el pensador 
francés patrocina expresamente el carácter esencial de la «ambigüedad» para dar 
cuenta de la «donación»: por ejemplo, a la crítica de Dominique Janicaud (esto 
es, que con la definición de la fenomenicidad a partir de la donación estaríamos 

15   Marion, Jean-Luc, Marion, J.-L., «LʼEgo et lʼamant. Un tournant érotique de la philoso-
phie de Descartes à Lévinas», Entretien avec Aliocha Wald Lasowski» (2016), en Paroles 
données. Quarante Entretiens 1987/2017, Édité, annoté et préfacé par Mathias Goy, Paris, Les 
Éditions du Cerf, 2021, p. 225.
16   Ibidem.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madrid

Antonio Paredes Gascón184

limitados por la ambigüedad de un significante al pretender alcanzar un sig-
nificado que no se habría de hecho ni construido ni justificado)17, responderá 
Marion mediante dos argumentos: (a) no se trata de explotar una ambigüedad, 
sino honestamente de constatar su hecho, por lo que habría más arbitrariedad 
en negar la ambigüedad patente que en admitirla como una dificultad aún por 
esclarecer. (b) Esa ambigüedad se impone sin poder esquivarse, pues «donación» 
significa de hecho tanto (i) su acto (dar), como (ii) lo que pone en juego (don), 
incluso (iii) su actor (donante) y (iv) el modo de lo dado cumplido (carácter de 
dado). Pero entonces, «¿por qué excluir que esta polisemia resulte del hecho de 
que un concepto organice, distinga y ponga en relación estas instancias con una 
precisión extrema?»18. Para Marion, si pretendiéramos clarificar la ambigüedad de 
la donación al precio de acabar con la multiplicación en términos equívocos, la 
donación no se aclararía, sino que se perdería más bien, pues lo que la donación 
pone en juego depende justamente de «la articulación de sus acepciones posibles 
en una sola intriga»19. 

(3) Como vemos, «donación» dice expresamente la articulación en una sola 
«intriga» de sus acepciones posibles: (a) su acto (dar), (b) lo que pone en juego 
(don), (c) su actor (donante) y (d) el modo de lo dado cumplido (carácter de 
dado). 

Pero en el intento de articular el concepto de «donación» a partir de estas 
evidencias, nuestro autor viene a añadir al instante que «donación» dice el «pro-
ceso del surgimiento en el aparecer» como «advenimiento y producción de un 
efecto». Aquí encuentra Marion la ambigüedad de lo dado como indisoluble-
mente «hecho» y «proceso de acceso al hecho», consistiendo la cuestión de la 
donación solo en la investigación de la relación del don dado con el proceso de 
su advenimiento (dar)20.

(4) Por si esto fuera poco, debemos comprender también la «donación» como 
«decisión»: la donación consistiría en dar (otorgar) la decisión en favor (o en 
contra) de la reducción a la donación. A la vez, la «reducción a la donación» 

17   Cfr., Janicaud, Dominique, Le tournant théologique de la phénoménologie française (1991), 
Combas, Éditions de lʼÉclat, 20012, p. 51, y también, Marion, Jean-Luc, «Réponses à quel-
ques questions», en Revue de métaphysique et de morale (A propos de Réduction et donation, de 
Jean-Luc Marion), 96/1 (1991), 65-76, p. 65.  
18   Marion, J.-L., Étant donné, § 6, op. cit. 1997, p. 91; tr. esp.: p. 120.  
19   Ibidem.
20   Ibid., pp. 97-98; tr. esp.: p. 126.  



«Donación» como «decisión» en la fenomenología de Jean-Luc Marion

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madrid

185

(como la reducción a la forma pura de la llamada) dirá la «reducción a la entrega 
del adonado» a la llamada pura del fenómeno21. Y por aquí, la tercera reducción 
reduce al interpelado y su decisión, encontrándonos con lo que podríamos llamar 
el «círculo de la donación» (la donación da la decisión que se decide por ella). 
Unir «donación» con «decisión» abrirá ya a los problemas cardinales de una 
fenomenología de la llamada y la respuesta. 

Una variante de la comprensión de «donación» como «decisión» llevaría a 
identificarla con «aquiescencia», «consentimiento»: «vivirlo es ya consentirlo», 
podríamos decir nosotros. Según el autor francés, la afección que experimento (la 
afección dada), por ejemplo, en el comienzo de mi estado amoroso, se impone 
a mí como una auto-afección, que «viene con mi consentimiento y no puede 
tocarme sin él. El estado amoroso me toca en lo más íntimo (afección de sí), 
porque, finalmente, me corresponde a mí solo consentirlo, por lo tanto, decidir-
lo (afección por sí, auto-afección)»22. Al comprender Marion explícitamente la 
auto-afección como «afección por sí», convertirá según nos parece a la «carne», 
literalmente, en «decisiva» respecto a la «donación»23. 

21   Marion, Jean-Luc, Réduction et donation. Recherches sur Husserl, Heidegger et la phénomé-
nologie, Paris, Presses Universitaires de France, 1989, p. 305; tr. esp.: Marion, Jean-Luc, 
Reducción y donación. Investigaciones acerca de Husserl, Heidegger y la fenomenología, Buenos 
Aires, Prometeo libros, 2011, p. 278. Lo veremos más adelante.
22   Marion, Jean-Luc, Le phénomène érotique. Six méditations, § 19, Paris, Éditions Grasset & 
Fasquelle, 2003, pp. 151-152; tr. esp.: Marion, Jean-Luc, El fenómeno erótico. Seis meditacio-
nes, Traducción de Silvio Mattoni, Buenos Aires, Ediciones literales en coedición con El 
cuenco de plata, 2005, pp. 112-113.  
23   «La carne se define en efecto como la identidad de lo que toca con el medio en que tiene 
lugar este tocar (Aristóteles), por lo tanto, de lo sentido con lo que siente (Husserl), pero 
también [como la identidad] de lo visto y de la visión, o de lo oído y del oído, brevemente, 
de lo afectado con lo afectante (Henry)» (Marion, J.-L., Étant donné, § 23, op. cit. 1997, p. 
321; tr. esp.: p. 373). Para Marion, la carne será no solamente uno de los cinco tipos princi-
pales de «fenómeno saturado» (junto con el acontecimiento, el ídolo, el icono y el fenómeno 
de Revelación) sino además, el fenómeno saturado que parece estar en el origen de toda 
donación: como resalta nuestro autor en Husserl, toda cosa que aparece tiene eo ipso una 
relación de orientación a la carne. De ahí que únicamente la carne convierte el mundo en 
aparición. «Fuera de mi carne, no hay [no se da] fenómeno para mí» Marion, J.-L., De sur-
croît, cap. IV, op. cit. 2001, p. 111). La carne tiene pues una «función fenomenológica» excep-
cional. La carne es el único medio de toda fenomenización porque mi carne me asigna a ella 
misma al asignarme a mí mismo fijándome. Nada me es más original que la carne porque me 
da mi único origen posible como Yo fenomenizando el mundo. «Recibiendo mi carne, me 
recibo a mí mismo «estoy así adonado a ella» (Ibid., p. 123). Porque es preciso pensar la toma 
de carne a partir de la donación como la determinación de fondo de todo fenómeno, conclu-
ye Marion que la carne no es solo un fenómeno saturado más, sino que tiene un privilegio 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madrid

Antonio Paredes Gascón186

Finalmente, otra variante de la donación como decisión es la que compren-
de la donación como «crisis», que dice la ocasión de la auténtica decisión que 
puede sacarnos de la inercia del nihilismo, en que nadie es capaz ya de llevar a 
cabo decisión alguna, sojuzgados individual y colectivamente por todo tipo de 
ideología24. 

En la anterior clasificación observamos dos grandes líneas: (1) la donación 
como donación en el fenómeno del conocimiento y (2) la donación como don 
de sí, de modo que el punto (3) anterior se integraría en (2), articulando las 
acepciones involucradas en un «don», que incluye y abre en sí el «proceso del 
surgimiento en el aparecer», el proceso de su advenimiento, su «donación». Pero 
también (4) puede integrarse en (3), pues la «decisión» a la donación diría en 
último término el don dado como tal: ya hemos visto que el don consiste en un 
«proceso» en que el algo dado se subordina a la donación de una no-cosa, por 
ejemplo, mi vida, mi tiempo, mi atención, mi amor, etc. Pues bien, ese «proceso» 
tiene a la decisión como instancia protagonista. 

En lo que sigue nos centraremos ya en la donación como «decisión», inten-
tando justificar estas afirmaciones.

2. La primacía del don

Para comprender la cuestión debemos atender primero sin embargo a una 
crítica mayor que llena la obra entera de Marion, al denunciar éste el someti-
miento de todo lo que conocemos al cálculo objetivo de la metafísica moderna. 
Ese sometimiento resulta de una «decisión filosófica» que no debe la filosofía 
olvidar haber llevado a cabo en aras de un conocimiento limitado por la certi-
dumbre25. Contra la decisión de certidumbre, nuestro autor optará claramente 
por otra decisión: la decisión en favor de la superación de la objetidad, la decisión 
que ya expresa como tal la «reducción a la donación». Y desde aquí podemos 
preguntamos qué impulsa a Marion a decidirse por la donación, o también, 

incomparable sobre los otros, pues se trata del primero y único fenómeno saturado que libra 
al ego a sí mismo (Ibid., p. 126).
24   Ver esta cuestión sobre todo en: Marion, Jean-Luc, Brève apologie pour un moment catho-
lique, Paris, Éditions Grasset & Fasquelle, 2017.
25   Marion, Jean-Luc, Reprise du donné, § 28, Paris, Presses Universitaires de France (« Épi-
méthée» ), 2016, p. 164.



«Donación» como «decisión» en la fenomenología de Jean-Luc Marion

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madrid

187

¿por qué se decide Marion por la donación en contra de la certeza objetiva? 
Permítasenos adelantar ya la respuesta (con toda la apariencia de un «círculo»): 
la donación misma es la que decide a favor de la reducción a la donación, pues 
la donación consiste justamente en esa decisión.

Y sin embargo, la cosa no es en principio tan sencilla, pues no se trata solo 
de una decisión plenamente consciente y libre, al admitir Marion los que lla-
ma «fenómenos reducidos espontáneamente a la donación». Desprendiéndose la 
donación de ella misma en ciertos casos26, nuestro autor podrá centrarse ya en 
el paradigmático de tales fenómenos: el don.

Marion buscará el acceso a las vivencias de conciencia cuyo aparecer es 
«dado», es decir, que no sea determinado por nada distinto a la donación mis-
ma. La «reducción a la donación» diría ese acceso al aparecer dado. Pero hay 
ciertas ocasiones en que eso «dado» es un «don», en primer lugar (atendemos 
a la estructura misma de la descripción de la donación en Étant donné) porque 
la vivencia de conciencia dada surge en el ámbito de las relaciones que involu-
cran a un donante, a un donatario y a un don, entendidas estas tres instancias 
como «fenómenos de conciencia» ⸻y no como realidades fuertes, trascendentes 
y objetivas⸻, por mor de la puesta entre paréntesis (epojé) de su carácter real y 
del intercambio económico, objetivo, que ese carácter supone27.

26   Marion, J.-L., La rigueur des choses, op. cit. 2012, p. 133.
27   Para nuestro autor, «el don aparece solamente en sí mismo al deshacerse de la economía, 
y la donación, al liberarse de la causalidad» (Marion; J.-L., Étant donné, op. cit. 1997, p. 121; 
tr. esp.: p. 156). Por ello es preciso abandonar toda interpretación de la donación según el 
hilo director del don tomado en el intercambio (el don según Mauss), pues en la actitud 
natural, el don obedece a determinaciones que contradicen la donación. Para pensar el don 
como don, sin inscribirlo en los términos del intercambio, Marion se preguntará por las 
vivencias de conciencia que se requieren, distinguiendo entre las vivencias que afectan a una 
conciencia que asume el papel del donante y las vivencias que afectan a una conciencia que 
asume el papel del donatario. Es decir, por la epojé, el don pasa de ser un objeto que se inter-
cambia entre un donante y un donatario reales del mundo para reconducirse a las vivencias 
mismas de una conciencia, que a veces juega el papel de donante y otras de donatario según 
las experiencias en que se vea involucrada. Por ejemplo, aquel que entrega una cantidad de 
dinero para una causa noble a una institución, no conocerá finalmente al donatario beneficia-
do por su gesto (el donatario real quedará entre paréntesis), recibiendo el donante una viven-
cia de conciencia (un don) que no conoce ya al donatario (que sale por lo tanto del intercam-
bio económico), pero aún así tendrá pleno sentido: en este caso, el «altruismo». Pero no 
solamente caen bajo la epojé el donatario y el donante reales, sino también el don, cuya 
puesta entre paréntesis da las vivencias (los dones) de la donabilidad (deber de dar) y de la 
aceptabilidad (deber de aceptar) algo, que no es ya sin embargo un objeto, sino, por ejemplo, 
«dar su vida», «dar su amor», «dar su tiempo», etc. Y todos estos dones son justamente ya los 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madrid

Antonio Paredes Gascón188

Centrándose en el ejemplo de un cuadro mediocre de pintura, nuestro autor 
afirma que hay fenómenos cuyo carácter de «dado» consiste en el efecto que 
producen en nosotros (en el caso del cuadro, el «efecto de serenidad» que recibo 
por la luminosidad ocre dorada de la puesta de sol que se presenta ella misma 
en ese efecto)28. El cuadro se presta espontáneamente a la reducción a lo dado. 
Pero también otros fenómenos se dan por ellos mismos como fenómenos por 
excelencia sin objetidad (por ejemplo, «dar el tiempo», «dar la vida», «dar su pala-
bra»), o sin enticidad («dar la muerte», «dar la paz», «dar sentido», etc.)29, pues 
su designación misma implica ya una reducción espontánea de lo que pudiera 
ofuscar lo puro dado fenoménico. Marion afirma que este descubrimiento de 
una nueva clase de fenómenos reducidos por ellos mismos a la donación pide dos 
observaciones: por una parte, proporciona una confirmación poderosa de hecho a 
la hipótesis de la posibilidad de una fenomenicidad reducida a la donación pura. 
Por otra parte, demanda que establezcamos que todas esas acepciones diferentes 
del «dar» («dar la vida», «dar la paz», etc.) se acuerden «en un solo concepto de 
la donación fenomenológica»30, para no dispersarse así en equívocos sin fin. Ese 
concepto es el del «don».

Pero el don, como ya sabemos, consiste en primer lugar, y esencialmente, en 
un proceso, en que el algo dado se subordina a la donación de una «no-cosa» (mi 
vida, mi tiempo, mi atención, mi amor, etc., o sea, «yo mismo en mi irrealidad»). 
Este es el corazón del don, y de la donación, en Marion. Gira como sabemos en 
torno a lo que me afecta y tiene que ver con la decisión de entregarme o no al 
fenómeno dado.

La decisión está en la raíz de esa entrega porque la puesta entre paréntesis 
del don económico reconduce al surgir de los dones (al surgir de las vivencias 
de conciencia) de la donabilidad y la aceptabilidad, que dicen justamente dos 
decisiones: respectivamente, decisión de dar y de recibir, en que el «sujeto» (que 
ocupa el lugar del donante y del donatario) se encuentra por completo involu-
crado en el origen mismo del surgir de esas decisiones. Para Marion, lo esencial 
es comprender el hecho extraordinario de que el don no se lleva a cabo en el 
momento en que el donante transmite, transfiere o transporta un objeto eventual 

fenómenos reducidos «espontáneamente» por ellos mismos a la donación. Marion desarrolla 
esta cuestión en su obra fenomenológica central, Étant donné, Libro II.   
28   Cfr., Marion, J.-L., Étant donné, § 4, pp. 72 ss.; tr. esp.: pp. 99 ss.  
29   Ibid., p. 78; tr. esp.: p. 104.
30   Ibidem.



«Donación» como «decisión» en la fenomenología de Jean-Luc Marion

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madrid

189

al donatario, sino que ese acto resulta ya la mayoría de las veces de una decisión 
inmaterial, pero que es la única que da fe del don. «¿Cuándo se decide el don, 
esto es, cuándo se decide que hay que dar, que hay que dar esto, a aquél, por tal 
razón, o más a menudo, por qué ausencia de razón, etc.?»31. Todas las razones, 
circunstancias o pasiones no pueden provocar necesariamente el don, pues enton-
ces lo harían necesario y lo anularían justamente como don. De lo que se trata 
más bien es de «la libertad del don», libertad que implica que la decisión de dar 
solo ha de obedecer a la lógica de la donación, o sea, a su gratuidad sin retorno. 
De ahí que la pregunta entonces consista en saber cómo la decisión de dar puede 
respetar esa exigencia de gratuidad. Respuesta: la decisión de dar según la gratui-
dad surge cuando el donante considera por sí mismo, por vez primera, tal don 
(incluso tal objeto ocasional del don) como un don posible o más exactamente, 
como «donable»32: según la donabilidad se adueñe del don o no, el aspecto, de 
la cosa, su fenomenicidad, se modificarán, al menos para una de las miradas 
posadas sobre ella: la del futuro donante justamente. Y así, lo que para los otros 
resulta un bien que se apropia uno como debiendo-ser-poseído, para el donante 
aparece como debiendo-ser-dado. Se establece así una relación entre lo que torna 
su fenomenicidad a lo donable y la mirada que lo recibe como tal, relación que 
no cae ni en la subjetividad (la mirada no provoca lo donable), ni en la realidad 
(la donabilidad no se resume en un predicado real). Es la relación de donación 
la que convoca del mismo modo a lo donable y al donante. Esta relación igual, 
que rige los dos términos del aparecer, constituye precisamente la donación pura 
en una de sus funciones fenomenológicas esenciales. «Así, el don no consiste en 
un objeto transferido, sino en su donabilidad. Por donabilidad entendemos una 
determinación tanto del don dado como del donante»33:

(a) La donabilidad como determinación del don dice una potencialidad 
positiva: «tal fenómeno aparece de tal suerte que pide, por sí, pasar al estado de 
don, pide darse. La donabilidad no permite solamente [dejar] darse, sino que lo 
pide —el don como [lo] debiendo ser dado»34. Es pues la exigencia de donación 
ejercida por lo donable la que hace el don, y no el donante, que cede, o no, a 
tal exigencia. 

31   Marion, J.-L., Étant donné, § 11, p. 152 ; tr. esp. : p. 189.
32   Ibid., p. 153; tr. esp.: p. 189.
33   Ibid., p. 154; tr. esp.: p. 190.
34   Ibidem.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madrid

Antonio Paredes Gascón190

(b) La donabilidad como determinación del donante se ejerce apareciendo 
el don potencial al donante como debiendo ser abandonado, dejado, perdido. 
El don potencial aparece poco a poco, hasta que llega el momento en que el Yo 
se descubre irremediablemente en la situación de dar, en la postura del donante. 
Marion aclara sin embargo algo capital: ciertamente, «el don reside en la decisión 
que toma de dar el donante potencial, pero este último no puede decidir más que 
en cuanto que cede a la donabilidad [exigencia de dar], es decir, en cuanto que 
reconoce que otro don le ha obligado ya»35. Marion concluye: «en régimen de 
reducción, la vivencia de conciencia en que se da el don consiste en la decisión 
del don —la decisión tomada por el donante de dar el don, pero sobre todo, 
la decisión tomada por la donabilidad de decidir al donante a dar. Al decidir al 
donante a darlo, el don se da así por sí-mismo»36.

Cuando, para definir la vivencia de conciencia correspondiente al don en 
régimen de donación, pasamos desde el punto de vista del donante al del dona-
tario, encontramos que el acto de recibir un don consiste, más que en la transfe-
rencia de propiedad o en el objeto recibido, en la aceptación, en la aceptabilidad 
de ese don. Entonces, como en la donabilidad, el don aparece en la inmanencia 
de la conciencia del Yo en situación de donatario por la pura y simple aceptación 
de éste, por la decisión de recibir: el don se cumple cuando yo, el donatario, me 
decido a recibirlo, dependiendo su realización más de mi decisión de aceptarlo 
que de la disponibilidad de su objeto ocasional37. Y de modo análogo a como 
hemos visto en el caso de la donabilidad, «esta decisión, yo la sufro tanto como 
la tomo, puesto que depende en primer lugar del modo de aparecer del don»38.

3. La voluntad sigue lo que amo

Los fenómenos reducidos «espontáneamente» a la donación (los dones puros) 
son los fenómenos «incondicionados», los fenómenos que verdaderamente me 
conciernen y que, como en el caso del fenómeno erótico, solo pueden ser descri-
tos «en primera persona», pues «solo puede hablarse del amor desde el lugar que 
uno mismo ocupa»39. En los fenómenos incondicionados, nos encontraremos ya 

35   Ibid., p. 155; tr. esp.: p. 191.
36   Ibidem.
37   Ibid., p. 158; tr. esp.: p. 194.
38   Ibidem.
39   Marion, J.-L., La rigueur des choses, op. cit. 2012, p. 202.



«Donación» como «decisión» en la fenomenología de Jean-Luc Marion

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madrid

191

preguntando, por ejemplo, por qué amamos a alguien y por qué no amamos, o 
por qué, en una situación dada, hemos tomado tal decisión en lugar de otra. A 
menudo acontece que cuanto más importa la decisión, menos podemos, incluso 
retrospectivamente, dar una razón de ella que la justifique, o un por qué: «las más 
altas decisiones sobrepasan, y de lejos, las razones suficientes y las causas eficientes, 
que nada pueden ahí»40. Marion cree que es irracional en muchos casos preten-
der buscar las razones antes de la decisión porque en tales casos, es de hecho la 
decisión la que permite encontrar razones41. 

La diferencia principal aquí respecto a la decisión es la que distingue entre 
dos clases principales: (i) las decisiones concernientes a objetos (por ejemplo, 
¿es preciso producir tal tipo de objeto según las necesidades del mercado?), en 
que las razones de la decisión preceden a la decisión misma y (ii) las decisiones 
concernientes a fenómenos incondicionados (por ejemplo, ¿voy a amar o no a 
alguien?; ¿voy a tener hijos o no?), que suponen, no hablar ya de causas o razones, 
sino mucho más que eso. En el caso de tales fenómenos, «lo que se juega no se 
juega con conceptos que nosotros pudiéramos elaborar independientemente del 
acontecimiento, del fenómeno que se da. A menudo, nos encontramos faltos de 
conceptos y la decisión no procede del concepto, sino que ella misma provoca 
la racionalidad»42. El acontecimiento se define así según Marion: «yo debo deci-
dirme en relación a él, porque él no se decide por mí. El resto del tiempo, yo 
decido o puedo al menos imaginarme decidir. Ahí, es él el que decide y yo, como 
mucho, respondo»43. En el caso del fenómeno saturado, en que me encuentro 
viviendo una experiencia falto de concepto para expresarla, algo adviene que 
decide, que yo no puedo comprender directamente y respecto a lo cual debo 
decidirme en respuesta. «Mi decisión solo será siempre una respuesta a la incom-
prensibilidad del acontecimiento mismo»44.

La «reducción a la donación» es una cuestión de «decisión». Si la reducción 
debe decidirse es porque no se puede entrar seriamente en filosofía más que 
tomando la iniciativa de practicarla decidiéndose a ello. Husserl dirá ya que la 
filosofía es el asunto enteramente personal de aquel que filosofa. Y por ello, debe 
devenir su sabiduría, de la cual, y desde el principio, paso a paso, debe responder 

40   Ibid. p. 144.
41   Ibid., pp. 144-145.
42   Ibid., p. 145.
43   Ibid., p. 146.
44   Ibid., p. 147.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madrid

Antonio Paredes Gascón192

desde la absoluta evidencia: «Si he tomado esta decisión […] o sea, la decisión 
que solo puede llevarme al desarrollo filosófico, entonces he elegido con ello el 
inicio en la absoluta pobreza del conocimiento»45. 

Preguntándose Marion en qué reconocemos que no se trata con la reducción 
de una tesis teórica sino de una decisión, de una resolución, responderá: una tesis 
resulta siempre una tesis para y por el yo que la pone y de ella dispone, mientras 
que «una resolución decide también de vuelta sobre el yo mismo, que solo toma 
esa resolución al dejarse tomar por ella, y la plantea solo al dejarla también dis-
poner de él»46. Esto nos muestra que la filosofía no consiste en plantear tesis a 
fuerza de pensamiento, sino en plantear resoluciones, mejor aún, en «exponerse 
a resoluciones»47.

La consecuencia de proceder el pensamiento mediante resoluciones es que 
el pensamiento constituye como tal un acto: como tal, el pensamiento es ya de 
entrada una acción. Y el paradigma de este pensamiento en acto es la «libertad», 
tratada por nuestro autor en primer lugar en el ámbito de la superación de la 
voluntad de poder propia del nihilismo. Respecto a Nietzsche, cree Marion que si 
la voluntad de poder constituye toda acción del hombre, la indeterminación y la 
indiferencia, que el libre arbitrio supone, devienen impensables ya48. La libertad 
de elección se reabsorbe entonces en la necesaria y espontánea «afirmación de 
sí por sí» en que culmina la «voluntad de poder». La conclusión fuerte es que la 
metafísica en su perfección (el nihilismo) no hace ya posible el acto moral. La 
ética no puede ya pensarse.

Pero es a partir de esa evidencia que Marion avanza: quizás, la ética no tiene 
que pensarse, sino que debe, en primer lugar, efectuarse. Es decir, aunque en el 
tiempo de la culminación nihilista de la metafísica, la ética no sea quizás posible, 

45   Husserl, Edmund, Cartesianische Meditationen (1931), § 1, en Husserliana, Band I, 
Herausgegeben und eingeleitet von Prof. Dr. S. Strasser, Haag, Martinus Nijhoff, 19732, p. 
44 (17-20); tr. esp.: Husserl, Edmund, Meditaciones cartesianas, Prólogo de José Gaos, Tra-
ducción de José Gaos y Miguel García-Baró, México, Fondo de Cultura Económica, 19962. 
pp. 33-34.
46   Marion, Jean-Luc, Questions cartésiennes III. Descartes sous le masque du cartésianisme, cap. 
V, § 8, Paris, Presses Universitaires de France, « Epiméthée », 2021, p. 203.  
47   Ibid., p. 204.
48   Marion, Jean-Luc, Prolégomènes à la charité (1986), Paris, La Différence, 19912, p. 56; tr. 
esp.: Marion, J.-L., Prolegómenos a la caridad, Traducción de Carlos Díaz, Madrid, Caparrós 
Editores, 1993, p. 56.



«Donación» como «decisión» en la fenomenología de Jean-Luc Marion

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madrid

193

«al menos, como acto, debe devenir efectiva con la posibilidad, incluso sin ella. 
El acto se realiza incluso si el pensamiento no puede justificar su posibilidad»49. 

Lo que nuestro autor intenta es lograr que, a pesar de las sospechas llevadas 
a cabo por la ideología sobre el hecho de que la voluntad de poder determinaría 
mis actos sin saberlo yo conscientemente, persista aún la conciencia en decidir 
lo que ni el deseo, ni el poder, ni la ideología, ni la fuerza, ni la carne, ni la san-
gre, ni el querer humano pueden ⸻directamente⸻ (hacer) decidir50. Entonces, 
la ilusión resulta un riesgo asumido y el acto deviene moral: «Es moral el acto 
que acepta perderse, sin asegurarse de perderse moralmente, pero con la única 
esperanza de no perderse»51. Por ello, el concepto decisivo que sustituye al de 
moralidad cuando éste es descalificado por la reducción de la voluntad de poder 
es el de la «libertad». Aunque todos intenten, por ejemplo, convencerme de que 
yo no amo a una mujer (por ejemplo, porque mi sentimiento se reduce a meras 
conexiones eléctricas o químicas entre neuronas), yo permanezco sin embargo 
absolutamente libre de persistir en amarla. La libertad se decide, finalmente, 
por ella misma. «Si ante el tribunal del poder ideológico y técnico que despliega 
la razón metafísica, indiscutiblemente yo pierdo mi libertad con la moralidad 
de mis actos, al menos me queda una libertad de decidirme como si fuera libre 
de decidirme»52. Actuar como si yo fuera libre significa que jamás me hace falta 
nada para actuar libremente. Puedo siempre hacerme libre de ser libre. Por lo 
tanto, en el tiempo del nihilismo, la ética coincide con la libertad, y en un sen-
tido se resume casi entera en ella. «Actuar moralmente significa en primer lugar 
demostrar(se) mediante decisión, sin otra seguridad que un como si, que se puede 
actuar libremente»53.

Pero aquí se plantea ya un problema serio al avance de Marion: si la libertad 
es lo que nos libra de la voluntad de voluntad, ¿cómo compaginar esta afirmación 
con el hecho de que el como si de la libertad no atienda a razones y me dé la facul-
tad en apariencia ilimitada (voluntad de voluntad) de hacerme libre de ser libre?

Para poder superar esta objeción, debemos pasar a otro lugar de la obra de 
Marion, por completo ya teológico, donde nuestro autor nos hace ver que en 

49   Ibid., p. 57; tr. esp.: p. 57.
50   Ibid., p. 58; tr. esp.: p. 58.
51   Ibidem.
52   Ibid., p. 61; tr. esp.: p. 61.
53   Ibid., p. 62; tr. esp.: p. 62.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madrid

Antonio Paredes Gascón194

san Agustín, anterior a la voluntad se encuentran el deseo y el amor: aunque 
para Agustín la voluntad está a disposición, inmediatamente y sin ningún retra-
so desde que queremos54, de modo que habría una especie de contradicción 
performativa en no poder querer ⸻puesto que para querer querer es suficiente 
con querer⸻, sin embargo, la voluntad, que puede querer todo lo que quiera, 
no tiene poder sobre ella misma, pues no puede siempre poder querer como ella 
querría: «A la voluntad le sucede a menudo que no pueda poder querer su propia 
voluntad. Solo escapa a la voluntad la voluntad misma»55.

Porque la voluntad, cuando no se trata ya de querer algo distinto de ella sino 
de querer su propio movimiento de voluntad, no es suficiente para querer, precisa 
de la «gracia», que no consiste para san Agustín en oponerse a la autonomía de 
mi voluntad desarmando su poder o contrariando su elección, sino que inter-
viene solo para paliar la insuficiencia de la voluntad, para restaurarla y darle su 
poder querer: «querer, querer verdaderamente, ya sea el bien o el mal, significa 
en última instancia amar. Amar aparece como el nombre de la voluntad que 
quiere»56. El amor constituye por ello el modo único verdaderamente eficiente 
de la voluntad. 

Marion establecerá entonces la siguiente secuencia: yo me encuentro ahí 
donde pienso, pero pienso ahí donde se encuentra mi placer, es decir, yo sé lo 
que soy al descubrir aquello en que me complazco, que no lo conozco por ade-
lantado, como si pudiera preverlo, o incluso escogerlo: únicamente lo descubro 
una vez que el acontecimiento me lo enseña y me lo descubre. «Yo no amo lo 
que quiero, o al menos lo que creo querer; lo que quiero verdaderamente lo reco-
nozco después como lo que amaba; y lo que amo, lo identifico después, cuando 
disfruto por haberlo alcanzado. Así, me es preciso disfrutar de lo que amo para 
saber lo que amaba y que de hecho, sabiéndolo o no sabiéndolo, lo deseaba por 
adelantado. Estoy siempre retrasado respecto al acontecimiento y soy el último 
en saber lo que amo. La voluntad sigue pues lo que amo, y lo que amo precede 
mi voluntad. […] La radicalización de la voluntad en el amor invierte el avance: 
el avance intencional del yo hacia el objeto de su querer se da la vuelta en un 

54   San Agustín, De Libero Arbitrio, III, 3, 7, en Patrologia Latina, Tomus XXXII, Paris, J.-P. 
Migne, 1845, p. 1274; tr. esp.: San Agustín, Del libre albedrío, III, 3, 7, en Obras de San 
Agustín (en edición bilingüe), Tomo III, Versión, Introducción y notas del P. Evaristo Seijas 
O. S. A., Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos, 19633, p. 329.
55   Marion, J.-L., Au lieu de soi. Lʼapproche de Saint Augustin, § 26, Paris, Presses Universitai-
res de France (« Épiméthée »), 2008, pp. 233-234.
56   Ibid., § 28, p. 249.



«Donación» como «decisión» en la fenomenología de Jean-Luc Marion

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madrid

195

retraso del yo respecto al lugar de aquello que el sí[-mismo] ama. La anticipación 
de la resolución cede el paso ante el retraso de la voluntad en tanto que ama. Así 
como quiero mediante un avance intencional, así amo en el retraso del deseo»57.

A partir de estas palabras, hemos nosotros ya de hacer la siguiente inferen-
cia: la decisión libre en Marion debe ser situada en último término en ámbito 
de amor, en y como experiencia de amor. Y no debe impedirnos este resultado 
la posible objeción de que así tratamos un avance fenomenológico (la decisión 
libre como lugar privilegiado en la donación) según otro teológico (Marion hace 
suya la afirmación de san Agustín de que la decisión libre es posterior al amor), 
pues Marion mismo nos dirá que Le Phénomène érotique (2003) constituye la 
culminación del recorrido de toda su obra anterior: «el momento en que la 
línea fenomenológica coincide con la línea teológica, lo que (contra la objeción 
de Dominique Janicaud) Étant donné [1997] no podía aún ni llevar a cabo ni 
incluso plenamente ver»58.

Por lo tanto, la decisión podría ser considerada en última instancia como 
decisión de amor, o también, «decisión de corazón». Nos hallamos en el avance 
del amante. Un avance que sin embargo ya vendrá determinado para ese aman-
te59. Marion partirá aquí de nuevo de san Agustín: «Es cierto que, cuando que-
remos, somos nosotros quienes queremos, pero es Dios el que hace que nosotros 
queramos el bien […] Es cierto que, cuando hacemos, somos nosotros quienes 
hacemos, pero es Dios el que hace que hagamos, proporcionando fuerzas muy 
eficaces a la voluntad»60. Y Dios nos permite querer al darnos el querer de la única 
manera eficaz: amando: «Dios no nos da solamente el poder lo que queremos 
(o el obtenerlo al recibirlo), ni incluso elegir bien lo que queremos, sino sobre 

57   Ibid., § 29, p. 254.
58   Marion, J.-L., La Rigueur des choses, op. cit. 2012, p. 189. Para ver la crítica de Janicaud al 
«giro teológico» de la fenomenología francesa, podemos acudir a: Janicaud, D., Le tournant 
théologique de la phénoménologie française, op. cit. 20012, y en concreto para Marion, al cap. 
III («Virages»), pp. 40-54. 
59   Y no solamente a raíz de saber el amante, en el tercer estadio de la reducción erótica, que 
su avance de amar él el primero venía en realidad ya precedido por quien le había antes ama-
do (cfr., Marion, J.-L., Le phénomène érotique, op. cit., 2003, § 41).
60   San Agustín, De Gratia et libero Arbitrio liber unus, XVI, 32, PL, Tomus XLIV, Paris, J.-P. 
Migne, 1865, pp. 900-901; tr. esp.: San Agustín, De la Gracia y del libre albedrío, en Obras 
de san Agustín, Tomo VI, Versión e introducción del P. Gerardo Enrique de Vega, O. S. A., 
B.A.C., 19562, p. 273.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madrid

Antonio Paredes Gascón196

todo, el poder querer lo que queremos querer: nos da lo más íntimo en nosotros 
⸻nuestro querer querer mismo»61. 

Según estas evidencias, la decisión libre (también la que abre la reducción 
y lleva a la donación) resultará «segunda» en Marion, posterior por lo tanto al 
amor, al acontecimiento que ya se nos impone, en y como nuestro «deseo».

4. Las dos decisiones 

En lo anterior hemos alcanzado una clara convicción: la decisión que se 
decide por la reducción a la donación viene ya decidida por la donación misma, 
de modo que al «sujeto» (al adonado) le queda solamente la posibilidad de entre-
garse a lo que ya se da y produce su efecto. No solo conocemos los fenómenos 
que se reducen «espontáneamente» por ellos mismos a la donación, sino además 
el hecho de que, a pesar de residir el don en la decisión que el donante o el dona-
tario toman de dar o recibir, sin embargo, estos solo pueden decidir en cuanto 
que ceden a la donabilidad y a la aceptabilidad. Por lo tanto, aunque la vivencia 
de conciencia en que se da el don consiste en la decisión del don —la decisión 
tomada por el donante y el donatario de dar y recibir el don, pero sobre todo, 
la decisión tomada por la donabilidad y la aceptabilidad de decidir al donante a 
dar⸻, la decisión parece más bien imponerse a donante y donatario. Y de igual 
modo podemos comprender el carácter segundo del «sujeto adonado» respecto 
al don y la donación en relación a la voluntad libre, que ha de ceder su posición 
primera ante el amor y el deseo suscitados en aquel que decide libremente, «lue-
go», entregarse o no a lo que ya se da.

Con estas evidencias concuerda además el esquema formal que Marion des-
cubre en la experiencia de los fenómenos saturados y los dones: la diferencia entre 
«donación» y «manifestación», en relación con la posición que en esa experiencia 
ocupa el «sujeto adonado». La doctrina sobre Marion, que sigue en esto fielmente 
a nuestro autor, está por completo de acuerdo en el hecho de que el adonado es 
pasivo respecto a la donación, y que su papel activo se limita al paso de la dona-
ción a la manifestación, es decir, al paso de dar cuenta pública (para él o para el 
mundo), «manifestar», lo que le ha sido dado ya experimentar. Por lo tanto, el 
adonado tendría un papel solo pasivo en la donación como tal. 

61   Marion, J.-L., Au lieu de soi, § 29, p. 260.



«Donación» como «decisión» en la fenomenología de Jean-Luc Marion

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madrid

197

Pero ello plantea el problema que J. L. Roggero expone a la perfección: si 
en Marion la reconducción a la donación es una reconducción a la posibilidad 
misma de la automostración del fenómeno, «¿cómo puede operar una reducción 
en la que no es el sujeto, sino el fenómeno quien tiene la iniciativa?»62. Responde 
Roggero: ello es posible porque Marion sigue el modelo heideggeriano por el cual 
se transforma la epojé en una tonalidad afectiva. Y así, la «tercera reducción»63 a la 
donación es una operación paradójica, pues «tiene el carácter asubjetivo propio 
de los temples anímicos, pero es puesta en obra por un sujeto»64. Pero la actividad 
de este «sujeto» consiste solo en entregarse a la pasividad cediendo su primacía 
ante el fenómeno. «Su acción se limita a un activo “no hacer nada”, a una activa 
entrega al acontecer del fenómeno»65. Para Marion, «mostrar» implica «dejar 
aparecer a la apariencia de modo tal que lleve a cabo su plena aparición, con el 
fin de recibirla exactamente como se da»66. Se trata de transgredir toda impresión 
percibida mediante la intencionalidad de la cosa misma: «Que yo la vea, la toque, 
la sienta o la oiga, es siempre la cosa la que me adviene cada vez en persona»67. 
Así permitimos a la aparición mostrarse en su apariencia según su aparecer.

Y sin embargo, a pesar de esta clara tendencia de pasividad del adonado en 
el contacto primero con la donación y lo dado, Marion parece dar a entender en 
otros lugares que todo en la donación depende y parte de mí, lo que supondría 
ya una implicación activa del «sujeto» en la donación como tal. Marion afirmará, 
por ejemplo, que la tercera reducción a la donación reduce al interpelado y da 
el don mismo de entregarse o sustraerse a la reivindicación de la llamada (de 
la donación)68. Llega a decir nuestro autor que el adonado se caracteriza como 

62   Roggero, Jorge Luis, Hermenéutica del amor. La fenomenología de la donación de Jean-Luc 
Marion en diálogo con la fenomenología del joven Heidegger, § 34, Ciudad Autónoma de Bue-
nos Aires, Sb editorial, 2019, p. 349.
63   Para Marion, la «primera reducción» es la que lleva a cabo Husserl a la objetidad, la 
«segunda reducción» es la efectuada por Heidegger para llegar al ente y la «tercera reducción» 
es por fin la que nos envía a la donación como tal (ver por ejemplo: Marion, J.-L., Étant 
donné, § 5).
64   Roggero, J. L., Hermenéutica del amor, op. cit. 2019, p. 349.
65   Ibidem.
66   Marion, J.-L., Étant donné, § 1, p. 13; tr. esp.: p. 40. Esto es lo que lleva a cabo propia-
mente el método fenomenológico según nuestro autor. En este sentido hemos de comprender 
la referencia a la pantalla o el prisma (que expresa la conciencia del adonado), que recibe 
pasivamente el choque de lo dado y así lo manifiesta (Étant donné, § 6, p. 101, tr. esp.: p. 
130; § 15, p. 207, tr. esp.: p. 249; § 16, p. 213, tr. esp.: p. 258; § 26, p. 365, tr. esp.: p. 419). 
67   Ibid., p. 13; tr. esp.: p. 40.
68   Marion, J.-L., Réduction et donation, op. cit. 1989, p. 305; tr. esp.: Marion, J.-L., Reduc-
ción y donación, op. cit. 2011, p. 278.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madrid

Antonio Paredes Gascón198

«el ente dado que pone en juego, en lo dado, a él mismo, que se recibe, y, por 
consiguiente, a la donación de todo lo dado y su subida a lo visible»69. Puede 
incluso el adonado recusar lo dado, de modo que lo que se mostraba desaparezca 
y se borren sus razones, para que otros visibles emerjan con sus contra-razones. 
En este conflicto del adonado consigo mismo no podemos saber quién decidirá, 
pues en el origen se trata justamente de «decidir razones para decidir», se trata 
de abandonarse el adonado al fenómeno (al don) y de recibir así el ver. El hecho 
de que el adonado pueda decidir incluso suspender su respuesta al fenómeno 
ofrece «la verdad última de la donación: que la primera es también la última. La 
donación traza [… así] el círculo hermenéutico más riguroso»70. Por lo tanto, 
concluye aquí Marion, la donación ejerce el juego de la llamada y de la respuesta 
en el plano único de su inmanencia radical. Y tanto el retraso de la respuesta 
respecto a la llamada, como el anonimato de la voz que llama son los modos 
que tiene la donación de proteger la inmanencia. Nuestro autor afirma que «lo 
complejo del adonado (llamada/responso) precede a la simplicidad del Yo, por-
que esta última se limita a simplificar ⸻por desconocimiento o denegación⸻ 
lo dado fenomenológico originario, a saber, que el origen mismo depende de 
la donación, por lo tanto, que se despliega según una inautenticidad y una no-
propiedad irreductibles»71.

Todas estas evidencias ⸻que entre otras cosas suponen comprender al adona-
do como el «ámbito» (inmanencia) en que se dan la llamada y la respuesta, como 
también el juego mutuo de retraso de la segunda respecto a la primera, etc.⸻, 
nos ponen claramente ante el protagonismo del adonado en la donación misma, 
jugando un papel activo que a nuestro entender ha sido muy poco atendido por 
Marion y la doctrina. 

Sin embargo, aunque pudiera parecer que en el origen depende toda dona-
ción de la decisión del adonado, que decide y pone en juego «a la donación 
de todo lo dado y su subida a lo visible», nos encontramos aún en mitad de la 
ambigüedad (de donación): la decisión del adonado de vivir (donación) y dar 
testimonio de lo vivido (manifestación) consistiría en última instancia en decidir 
abandonarse, entregarse, a la decisión del fenómeno, que se da desde sí mismo 
y nos entrega además las razones posibles de su propio sentido. Marion parece 
maniobrar aquí desde Heidegger y su «círculo» para la relación entre llamada y 

69   Marion, J.-L., Étant donné, § 29, op. cit. 1997, p. 422; tr. esp.: p. 478.
70   Ibid., p. 423; tr. esp.: p. 479.
71   Ibid., pp. 401; tr. esp.: p. 456.



«Donación» como «decisión» en la fenomenología de Jean-Luc Marion

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madrid

199

respuesta: el «enganche» entre ambas se lleva a cabo mediante un mandato de 
la llamada (del ser) que indica «lo simple de la única necesidad que no apremia 
porque obliga, sino que crea la necesidad que se cumple en la libertad de la 
ofrenda»72 (de la respuesta). El método fenomenológico que patrocina Marion 
dice justamente el círculo de «la paradoja inicial y final de la fenomenología», 
que «toma [ante el fenómeno] la iniciativa de perderla»73. Es el círculo de la 
fenomenología como «círculo de la donación».

Y desde este círculo hemos de leer ya todas las ambigüedades en Marion, y en 
concreto, la que ahora nos ocupa en relación con la «decisión»: o bien depende el 
adonado por completo de la iniciativa de la donación del fenómeno, o bien tiene 
el adonado un papel activo en la iniciativa misma de la donación. Nuestro autor 
será plenamente consciente de este problema a partir de las críticas que en torno 
al mismo alzará la doctrina74, descubriendo entonces una «tercera vía»: más allá 
de la actividad o de la pasividad, la «recepción» da forma a lo que se da sin aún 
mostrarse. Según Marion, recibiendo (y recibiéndose de lo dado), el asignatario 
«permite» a lo dado mostrarse en tanto que se da75. 

72   Heidegger, M., Nachwort zu: »Was ist Metaphysik?« (1943), en GA 9, (Wegmarken), 
Frankfurt am Main, Vittorio Klostermann, 1976, p. 309; tr. esp.: Heidegger, M., Epílogo a 
«¿Qué es metafísica?», en Hitos, Versión de Helena Cortés y Arturo Leyte, Madrid, Alianza 
Editorial, 2000, p. 256. Como vemos, la libertad sin por qué de la ofrenda (la respuesta) es lo 
que abre (hace acontecer) y cumple la exigencia (llamada) del ser.
73   Marion, J.-L., Étant donné, § 1, op. cit. 1997, p. 15; tr. esp.: p. 41.
74   Por ejemplo: (i) Grondin, Jean, «La tension de la donation ultime et de la pensée hermé-
neutique de lʼapplication chez Jean-Luc Marion», en Dialogue, Vol. 38/3, (1999), 547-560 ; 
(ii) Serban, Claudia, «La méthode phénoménologique, entre réduction et herméneutique», en 
Les Études philosophiques, 100 (2012), 81-100 ; (iii) En debate con C. Serban sobre esta cues-
tión, encontramos a Roggero, J. L., Hermenéutica del amor, op. cit. 2019, §§ 2, 17 y 40, entre 
otros  ; (iv) Gschwandtner, Christina M., Degrees of Givenness. On Saturation in Jean-Luc 
Marion, Bloomington and Indianapolis, Indiana University Press, 2014 (ver sobre todo la 
Introducción y el cap. 7); (v) Scannone, Juan Carlos, «Fenomenología y hermenéutica en la 
“fenomenología de la donación” de Jean-Luc Marion, en Stromata, 61 (2019), 179-193; 
disponible en: http://revistas.bibdigital.uccor.edu.ar/index.php/STRO/article/
view/2345/3991; último acceso: agosto 2023.     
75   Marion, J.-L., Étant donné, § 26, p. 364, tr. esp.: p. 418. La donación del fenómerno a 
partir de sí, de su «sí», conlleva la transmutación del Yo en un testigo, invirtiéndose el nomi-
nativo (el sujeto tal y como lo pone la gramática) en un dativo más original, que designa el «a 
qu[i]é[n]» de su asignatario (Étant donné, § 25, p. 344; tr. esp.: p. 398). El «asignatario» es el 
receptor «universal», podríamos decir, del fenómeno que se da por sí y desde sí. El «adonado» 
es el tipo de «asignatario» que recibe un fenómeno saturado (Étant donné, § 26, p. 366; tr. 
esp.: p. 420).



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madrid

Antonio Paredes Gascón200

El asignatario da forma a lo que se da, forma que hace surgir la primera 
visibilidad de lo que se da. Pues bien, ese dar forma tiene lugar mediante el 
«sentimiento». Sin la forma del sentimiento, según Marion, lo dado se daría a 
ciegas (sin saberse, sin pensar, sin manifestar para una conciencia)76. Pero si esto 
es así, según nos parece ya a nosotros, en y como el sentimiento, no solamente 
recibe lo dado una forma (se manifiesta), sino que se da: lo dado es la vivencia 
misma del sentimiento con uno u otro sentido, por lo que la forma del sentido de 
lo dado (del sentimiento) los aportaría ya el sentimiento mismo. Y así, aunque no 
podamos por ejemplo describir adecuadamente (manifestar al mundo o a noso-
tros mismos) nuestro enamoramiento, sí sabemos sin embargo que estamos, que 
vivimos ya, enamorados77. Dicho de un modo fenomenológico más técnico: el 
«sentimiento», como «con-sentimiento» (involucración del «sujeto» que implica 
ya de entrada la decisión de entregarse a su sentimiento), sería el ámbito de la 
«variación eidética» descriptiva de la donación en Marion.

Desde aquí hemos de seguir ya la pista a la implicación positiva del «sujeto» 
en la donación, pero sin olvidar que nos movemos en el terreno ambiguo de 
contar con dos supuestos muy distintos en la actitud de la respuesta (adonado) 
respecto a la llamada (donación) del fenómeno: (i) por una parte, una posición 
de pasividad en la recepción, que no obstante ya indica una cierta «decisión»: el 
asignatario «permite» a lo dado mostrarse en tanto que se da; (ii) por otra parte, 
una posición de actividad en la recepción, que supone una «decisión» plenamente 
libre y responsable respecto a lo que se da: el adonado es «el ente dado que pone 
en juego, en lo dado, a él mismo, que se recibe, y, por consiguiente, a la donación 
de todo lo dado y su subida a lo visible».

Según esta clasificación, podríamos hablar, respectivamente, de (i) una «res-
puesta primera», o también «decisión primera», no del todo responsable, y de 
(ii) una «respuesta segunda», o también «decisión segunda», ya sí plenamente 
responsable. Ahora bien, ¿es lícito dar cuenta de esta diferencia cuando Marion 
no habla nunca, respecto a la recepción del fenómeno por parte del adonado, de 
«dos respuestas», ni de «dos decisiones», distintas?

Para poder responder, hemos de recordar que «lo complejo del adonado (lla-
mada/responso) precede a la simplicidad del Yo», de modo que las dos instancias 

76   Marion, J.-L., Étant donné, Libro V, § 26, pp. 364-365; tr. esp.: p. 419.
77   Ver al respecto: San Martín, Javier, La nueva imagen de Husserl. Lecciones de Guanajuato, 
Madrid, Editorial Trotta, 2015, sobre todo, pp. 90-96.  



«Donación» como «decisión» en la fenomenología de Jean-Luc Marion

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madrid

201

de la respuesta (las dos decisiones), no dirían ya una diferencia fuera de la inma-
nencia que es el adonado mismo. Por lo tanto, parece que debe haber una coor-
dinación inmanente entre esas dos respuestas/decisiones. Y aunque podríamos 
comprender esa relación expresada justamente como la que encontramos entre 
«donación» y «manifestación», nos parece más acorde con la radicalidad de la 
cuestión acudir a la «carne», determinada entonces como el «órgano» de la «res-
puesta primera» y de una «decisión» cuyo «permitir» no es del todo responsable. 
Seguimos expresándolo como «vivirlo es ya consentirlo»: recordemos que para 
Marion la afección que experimento en el comienzo de mi estado amoroso se 
impone de hecho a mí como una auto-afección, la cual viene con mi consenti-
miento y no puede tocarme sin él: «El estado amoroso me toca en lo más íntimo 
(afección de sí), porque, finalmente, me corresponde a mí solo consentirlo, por 
lo tanto, decidirlo (afección por sí, auto-afección)»78. 

Como vemos, el fenómeno que me afecta en mi carne (auto-afección) dice un 
consentimiento, ya de algún modo libre, a lo que me acontece tocándome en lo 
más íntimo. Estamos pues en el corazón del «círculo de la donación»: consiento 
(y decido en favor de) la experiencia de fenómenos que ya de por sí («espontá-
neamente») deciden sobre mi afección, concerniéndome en lo más íntimo. 

Para destacar aún más la instancia del con-sentimiento en la «respuesta pri-
mera» podemos apuntar que, para Marion, el interpelado solo hace justicia a la 
llamada al tomar por sí la inautenticidad original de la reivindicación. Se trata del 
reconocimiento, «forzado a menudo pero al menos admitido, por lo tanto, aún 
libre, de que la inautenticidad […] la alteración, me conciernen a pesar de mí»79. 
Como sabemos, los fenómenos que más de cerca me afectan y conciernen son los 
fenómenos reducidos «espontáneamente» por ellos mismos a la donación, o sea, 
los «dones puros» (los fenómenos del «dar»: «dar mi vida», «dar mi palabra», «dar 
mi tiempo», etc.), los fenómenos que me constituyen, dictando la implicación y 
compromiso radicales de mi vida80. 

78   Marion, J.-L., Le phénomène érotique, op. cit. 2003, § 19, p. 152.
79   Marion, Jean-Luc, «Le sujet en dernier appel», en Revue de Métaphysique et de Morale, 
96:1 (1991), 77-95, p. 95.
80   Marion incluirá también aquí los «fenómenos de revelación», esto es, aquellos que, como 
el fenómeno de amor, constituyen una especie de «performativo»: «el amor se hace, y solo se 
comprende haciéndolo» [Marion, Jean-Luc, «Vers un modèle théologique de la connaissance: 
découverte (apocalypse) et décèlement (alêtheia)», Sesión 7ª (Lunes, 29 de octubre de 2018) 
del Seminario Que signifie le concept de Révélation? (Septiembre-Diciembre 2018), impartido 
en la Faculté Autonome de Théologie Protestante – IRSE, de la Université de Genève; 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madrid

Antonio Paredes Gascón202

Podemos decir por lo tanto que los dones puros dan en su donación nuestra 
propia entrega a ellos. Los dones puros deciden nuestra decisión. Son los fenó-
menos que solo se dan (se reciben en y como la propia vida ⸻primera acepción 
de «donación» a partir de Husserl⸻) si se dan (si se entregan en y como la propia 
vida ⸻segunda acepción de «donación» como avance propio de Marion⸻). 

Desde los dones puros, que solo se dan (solo se conocen) si se dan (si se viven 
en la entrega de la propia vida a ellos) ⸻por lo tanto, si su darse consiste en su 
hacerse tal y como ellos prescriben («dar la vida», «dar su amor», etc.)⸻, pode-
mos ver ya una continuidad entre lo que podríamos llamar «respuesta primera» 
(la «decisión» que consiente en el simple vivir de la «carne»), y la «respuesta 
segunda» (la «decisión plenamente responsable» que se decide a dar libre testi-
monio ⸻manifestación⸻ de lo que ya se vive haciéndolo). Así, «vivirlo es ya 
consentirlo» expresa el no negarse a hacer desde el origen lo que el fenómeno ya 
hace pero también prescribe hacer81. 

La prescripción del fenómeno dice «necesidad», no solo en relación con lo 
que más nos concierne y constituye, sino también «necesidad» que pide renova-
ción y recreación. El vivir simple de los dones puros pide transmitirse, renovarse 
(pues solo se dan si se dan, solo se dan dándolos, volviéndolos a dar, re-creando 
su donación). Dirá Marion que el don acontece, es un acontecimiento, cuando 
somos llamados a dar82. Y así entraría ya en juego la decisión plenamente libre 

disponible en: https://mediaserver.unige.ch/play/113669 (último acceso: agosto 2023); 
minuto 01:07:04]. Para dar con el fenómeno de revelación, Marion comenzará buscando, en 
el flujo incesante de lo que se avanza y me sobrepasa, aquello que yo podría retener como un 
punto inolvidable en la corriente de conciencia. Si mis sentidos no dejan de recibir aparicio-
nes, ¿cuál o cuáles de entre todas ellas nos conciernen verdaderamente; cuáles me permanecen 
y me dicen algo?, o también: «¿cuáles de esas apariciones me importan y conciernen verdade-
ramente, porque organizan un mundo real alrededor de mí?» (Marion, J.-L., D'Ailleurs, la 
Révélation, § 1, op. cit. 2020, p. 18). Es decir, este tipo de fenómeno ya no se distingue tanto 
por lo que hace manifiesto como por aquel a quien se dirige, a quien afecta y transforma 
(Ibid., p. 20). Marion llama a eso que se prenda de mí (ce qui s'éprend de moi) una «revela-
ción» (Ibidem). 
81   Marion dirá que el adonado recibe una llamada imposible de denegar: Étant donné, § 28, 
p. 390; tr. esp.: p. 446. A nuestro juicio, ello se comprende mejor en el ámbito fenomenoló-
gico-teológico en que Marion trata del Espíritu Santo, o sea, del don que «da el don de dar», 
pues «ama de tal manera que hace amar». El Espíritu «no aparece solamente como un don, ni 
como aquel que da los dones […], sino sobre todo como aquel que inaugura la donación» 
(Marion, J.-L., DʼAilleurs, la Révélation § 18, op. cit. 2020, p. 513).
82   Marion, Jean-Luc, Is the Gift Possible?, «Part 1: “The Gift and the Economy”», Address at 
the 38th Annual Philosophy-Theology Symposium, Walsh University, 2013; disponible en: 



«Donación» como «decisión» en la fenomenología de Jean-Luc Marion

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madrid

203

y «responsable», es decir, la decisión que reitera y renueva el compromiso y la 
necesidad prescrita ya en el vivir simple de los dones puros. Los dones puros sus-
citan la forma prescrita de vivirlos desde la necesidad de que la respuesta coincida 
con su llamada (desde la necesidad ya consentida de la carne) en la forma de la 
coincidencia de su darse con su hacerse. 

Por lo tanto, la respuesta-decisión responsable que manifiesta y da testimonio 
de lo que vivo ya (en y como la donación como tal) viene decidida e informada 
por la respuesta-decisión primera del «vivirlo es ya con-sentirlo». Es el caso por 
excelencia del amor, en que la decisión de entregarse plena y libremente a él está 
determinada por el deseo (vivido ya y consentido) que suscita en nosotros lo 
amado. Según Marion, la voluntad puede intervenir para resistir al deseo, pero 
no para provocarlo. El deseo es algo mucho más serio como para ser el objeto de 
una decisión positiva del libre arbitrio83. 

https://www.youtube.com/watch?app=desktop&v=NGRE-Oa8gNs; ultimo acceso: Agosto 
2023; m. 58:32.
83   Marion, Jean-Luc, «Précisions sur Augustin et le désir», Sesión 8ª (Martes, 30 de octubre 
de 2018), del Seminario Que signifie le concept de Révélation?; disponible en: https://mediaser-
ver.unige.ch/play/113702; (último acceso: agosto 2023); m. 27:22.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madrid

Antonio Paredes Gascón204

Bibliografía 

Caputo, John D. and Scanlon, Michael J. (ed.), «On the Gift: A Discussion between 
Jacques Derrida and Jean-Luc Marion», Moderated by Richard Kearney, en God, 
the Gift, and Postmodernism (1999), Bloomington and Indianapolis, Indiana Uni-
versity Press.

Grondin, Jean, «La tension de la donation ultime et de la pensée herméneutique de 
l'application chez Jean-Luc Marion», Dialogue, 38/3 (1999), pp. 547-560. 

Gschwandtner, Christina M., Degrees of Givenness. On Saturation in Jean-Luc Marion 
(2014), Bloomington and Indianapolis, Indiana University Press.

Heidegger, Martin, Nachwort zu: »Was ist Metaphysik?« (1976), GA 9, (Wegmarken), 
Frankfurt am Main, Vittorio Klostermann.

—	 Epílogo a «¿Qué es metafísica?», Hitos (2000), Versión de Helena Cortés y Arturo 
Leyte, Madrid, Alianza Editorial.

Husserl, Edmund, Cartesianische Meditationen (19732), § 1, en Husserliana, Band I, 
Herausgegeben und eingeleitet von Prof. Dr. S. Strasser, Haag, Martinus Nijhoff.

—	 Die Idee der Phänomenologie. Fünf Vorlesungen (19732), en Husserliana II, Heraus-
gegeben und eingeleitet von Walter Biemel, Haag, Martinus Nijhoff. 

—	 Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie (1976). 
Erstes Buch. Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie, en Husserliana 
III/1, Neu herausgegeben von Karl Schuhmann, Den Haag, Martinus Nijhoff.

— 	La idea de la fenomenología. Cinco lecciones (1982), Traducción de Miguel Gar-
cía-Baró, México D.F., Fondo de Cultura Económica.  

—	 Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica (1993), Tra-
ducción de José Gaos, México-Madrid, Fondo de Cultura Económica.

—	 Meditaciones cartesianas (19962), Prólogo de José Gaos, Traducción de José Gaos y 
Miguel García-Baró, México, Fondo de Cultura Económica. 

Janicaud, Dominique, Le tournant théologique de la phénoménologie française (20012), 
Combas, Éditions de l'Éclat.

Marion, Jean-Luc, L'Idole et la distance. Cinq études (1977), Paris, Éditions Grasset & 
Fasquelle.

—	 Réduction et donation. Recherches sur Husserl, Heidegger et la phénoménologie (1989), 
Paris, Presses Universitaires de France.

—	 Prolégomènes à la charité (19912), Paris, La Différence.

—	 «Le sujet en dernier appel», Revue de Métaphysique et de Morale, 96/1 (1991), 77-95.



«Donación» como «decisión» en la fenomenología de Jean-Luc Marion

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madrid

205

—	 «Réponses à quelques questions», Revue de métaphysique et de morale (A propos de 
Réduction et donation, de Jean-Luc Marion), 96/1 (1991), 65-76.

—	 Prolegómenos a la caridad (1993), Traducción de Carlos Díaz, Madrid, Caparrós Edi-
tores.

—	 Étant donné. Essai d'une phenoménologie de la donation (1997), Paris, Presses Uni-
versitaires de France.

—	 De surcroît. Études sur les phénomènes saturés (2001), Paris, Quadrige/PUF.

—	 «Un moment français de la phénoménologie» (2002), en Collège international de 
Philosophie/Rue Descartes, 35; disponible en: https://www.cairn.info/revuerue-des-
cartes-2002-1-page-9.htm; último acceso: agosto 2023.

—	 Le phénomène érotique. Six méditations (2003), Paris, Éditions Grasset & Fasquelle.

—	 El fenómeno erótico. Seis meditaciones (2005), Traducción de Silvio Mattoni, Buenos 
Aires, Ediciones literales en coedición con El cuenco de plata.

—	 Au lieu de soi. L'approche de Saint Augustin (2008), Paris, Presses Universitaires de 
France (« Épiméthée »).

—	 Siendo dado. Ensayo para una fenomenología de la donación (2008), Prólogo a la edi-
ción española Jean-Luc Marion, Traducción, presentación y notas Javier Bassas Vila, 
Madrid, Editorial Síntesis, S.A.

—	 Reducción y donación. Investigaciones acerca de Husserl, Heidegger y la fenomenología 
(2011), Buenos Aires, Prometeo libros.

—	 «Remarque sur l’émergence de donation (Gegebenheit) dans la pensée de Husserl», 
en Figures de phénoménologie (2012), Paris, Librairie philosophique J. Vrin.

—	 La rigueur des choses. Entretiens avec Dan Arbib (2012), Paris, Flammarion.

—	 Is the Gift Possible?, «Part 1: “The Gift and the Economy”» (2013), 38th Annual 
Philosophy-Theology Symposium, Walsh University; disponible en: https://www.
youtube.com/watch?app=desktop&v=NGRE-Oa8gNs; ultimo acceso: agosto 
2023

—	 Reprise du donné (2016), Paris, Presses Universitaires de France («Épiméthée»).

—	 Brève apologie pour un moment catholique (2017), Paris, Éditions Grasset & 
Fasquelle.

—	 «Vers un modèle théologique de la connaissance: découverte (apocalypse) et décè-
lement (alêtheia)», Sesión 7ª (2018), Seminario Que signifie le concept de Révéla-
tion? (Septiembre-Diciembre 2018), Faculté Autonome de Théologie Protes-
tante – IRSE, Université de Genève; disponible en: https://mediaserver.unige.ch/
play/113669 (último acceso: agosto 2023).



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 20, 2023, pp. 179 - 206. UNED, Madrid

Antonio Paredes Gascón206

—	 D'Ailleurs, la Révélation. Contribution à une histoire critique et à un concept phéno-
ménal de révélation (2020), Paris, Éditions Grasset & Fasquelle.

—	 «L'Ego et l'amant. Un tournant érotique de la philosophie de Descartes à Lévinas», 
Entretien avec Aliocha Wald Lasowski» (2021), en Paroles données. Quarante Entre-
tiens 1987/2017, Édité, annoté et préfacé par Mathias Goy, Paris, Les Éditions du 
Cerf.

—	 Questions cartésiennes III. Descartes sous le masque du cartésianisme (2021), Paris, 
Presses Universitaires de France, « Epiméthée ».

Roggero, Jorge Luis, Hermenéutica del amor. La fenomenología de la donación de Jean-
Luc Marion en diálogo con la fenomenología del joven Heidegger (2019), Ciudad 
Autónoma de Buenos Aires, Sb editorial.

San Agustín, De Libero Arbitrio, Patrologia Latina, Tomus XXXII (1845), Paris, J.-P. 
Migne.

—	 Del libre albedrío, Obras de San Agustín (en edición bilingüe), Tomo III (19633), 
Versión, Introducción y notas del P. Evaristo Seijas O. S. A., Madrid, Biblioteca de 
Autores Cristianos.

San Martín, Javier, La nueva imagen de Husserl. Lecciones de Guanajuato (2015), 
Madrid, Editorial Trotta.

Scannone, Juan Carlos, «Fenomenología y hermenéutica en la “fenomenología de la 
donación” de Jean-Luc Marion», Stromata, 61 (2019), 179-193.

Serban, Claudia, «La méthode phénoménologique, entre réduction et herméneutique», 
Les Études philosophiques, 100 (2012), 81-100.

Recibido 02-09-2023

Aceptado 06-11-2023


