
Reseñas	 291

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 291 - 322. UNED, Madrid

Bąk, Agata Joanna (Coord.). Las fronteras del sentido: filosofía y crítica de 
la violencia. Editorial Sb – Publicaciones UAEM, México, 2021, 244 pp.

Daniel Salvador Alvarado Grecco
Universidad Nacional Autónoma de México

d_grecco96@comunidad.unam.mx

Las fronteras del sentido: filosofía y crítica de la violencia es un libro colectivo 
que reúne algunas de las intervenciones presentadas en marzo de 2020 en el Semi-
nario de Estudios Interdisciplinarios sobre Violencia Sexual, el cual fue organizado 
por Marcela Venebra Muñoz en la Universidad Autónoma del Estado de México. 
Tal y como apunta Agata Bąk, el objetivo del libro no es otro que el de hacer un 
diagnóstico de la violencia desde la filosofía (particularmente la fenomenología 
con énfasis en el cuerpo) y otras disciplinas (p. 7). En este sentido, el alcance del 
libro es remarcable, pues en lugar de privilegiar la perspectiva del perpetrador del 
acto, sobresale el esfuerzo por parte de todos los autores por pensar la violencia 
en sus implicaciones intersubjetivas, históricas y hasta geográficas. Así pues, el 
libro se compone de once capítulos distribuidos en cuatro secciones tituladas de 
la siguiente manera: “Estructuras de la violencia”, “La vulneración del cuerpo”, 
“Violencia y racionalidad” y “Contextos de la violencia”.

El capítulo que abre la primera sección fue escrito por Sara Heinämaa y James 
Jardine y lleva por título “Objetivación, inferiorización y proyección en la inves-
tigación fenomenológica acerca de la deshumanización” —traducido por Agata 
Bąk—. En él, los dos autores presentan lo que ciertos fenomenólogos (como 
Edmund Husserl, Hannah Arendt, Frantz Fanon y Simone de Beauvoir) han 
dicho sobre los procesos de objetivación con fines deshumanizantes. Sin descuidar 
las contribuciones de Husserl y Arendt, Heinämaa y Jardine prestan particular 
atención a las observaciones de Fanon sobre la colonización y a las de de Beauvoir 
sobre el género.

Para dar cuenta de la incidencia de la deshumanización objetivante en el 
contexto de la colonización y sus implicaciones racistas, Fanon acuñó los con-
ceptos de inferiorización, epidermalización y mirada blanca. Con el concepto 



292	 Reseñas

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 291 - 322. UNED, Madrid

de inferiorización, Fanon describía las distorsiones perceptivas y afectivas que el 
grupo dominante, con ayuda de teorías pseudocientíficas y otros relatos, imponía 
sobre el grupo colonizado y racialmente distinto al de los colonizadores con el 
fin de instaurar un orden social jerárquico (p. 26). Por su parte, el concepto de 
epidermalización describe la manera en que esas distorsiones eran internalizadas 
y manifestadas por el grupo racializado (p. 27). Ni la inferiorización ni la epi-
dermalización habrían sido posibles sin la mirada blanca, concepto con el cual 
Fanon dio cuenta del modo en que las personas racializadas son aprehendidas 
desde narrativas racistas y blancas (p. 27). En lo que concierne a este último 
punto, los dos autores subrayan los efectos perniciosos de la mirada blanca en la 
vida de las personas racializadas: al ofrecer “una imagen externa del propio cuerpo 
como amenazante y repulsivo” (p. 28), la mirada blanca altera e interrumpe la 
autoconciencia corporal e incluso llega a perturbar la capacidad del individuo 
para moverse en el mundo.

Por su parte, de Beauvoir ofreció en El segundo sexo un análisis de las condicio-
nes que históricamente han llevado a las mujeres a una situación de deshumani-
zación. En las observaciones de de Beauvoir se juega un esfuerzo por combatir la 
naturalización de la situación de las mujeres, pues, sugieren Heinämaa y Jardine, 
de Beauvoir piensa que las mujeres, en cuanto yos dotados de una subjetividad, 
son, del mismo modo que los hombres, una alteridad relativa o, dicho de otro 
modo, otras para otros yos y yos para sí (p. 32). Sin embargo, el análisis ofrecido 
en El segundo sexo muestra que la situación de las mujeres dista bastante de lo 
anterior. En lugar de ser pensadas como sujetos, las mujeres son representadas 
“como medio personas” por la literatura, la ciencia e incluso la filosofía (p. 33). 
Esta situación de deshumanización encuentra sus motivos en un mecanismo de 
proyección por el que los hombres proyectan su propia finitud y ambigüedad en 
las mujeres con tal de negar ambos atributos (p. 34). Para desestabilizar este meca-
nismo, de Beauvoir propuso una distinción entre cuerpo activo y cuerpo pasivo. 
Por su parte, la pasividad es distinguida entre el cuerpo afectivo como objeto de 
una influencia externa y el cuerpo vital como guiado por procesos internos desco-
nocidos. De Beauvoir diagnosticó así que el problema de la deshumanización del 
que son víctimas las mujeres radica en un proceso de idealización por el que los 
hombres han buscado identificarse con un cuerpo activo dinámico en detrimento 
del cuerpo pasivo (p. 36).

El segundo capítulo fue escrito por Ignacio Quepons y se titula “Violencia, 
vulnerabilidad y mundo de la vida: contribución a una perspectiva crítica en feno-
menología trascendental”. En él sobresalen, por un lado, el deseo de elaborar un 



Reseñas	 293

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 291 - 322. UNED, Madrid

concepto fenomenológico de vulnerabilidad y, por otro, la intención de mostrar 
la pertinencia de la fenomenología para pensar la violencia (pp. 41-43). Con base 
en ello, Quepons insiste en el potencial de la fenomenología para elaborar una 
crítica de la violencia que esclarezca el rol que han tenido las acciones violentas 
en la configuración de identidades y exclusiones (p. 71).

Debido a que su objetivo es infligir daño, el acto violento precisa de un 
perpetrador y de una víctima. Así pues, el perpetrador busca, a través del dolor 
infligido, afectar la capacidad de movimiento de los cuerpos (p. 49). Tal es el 
núcleo que Quepons encuentra como definitorio del acto violento (p. 53). Por 
otro lado, el correlato del daño o dolor es la vulnerabilidad de la víctima, la cual 
es definida como la “condición potencial de exposición a ser heridos” (p. 49). En 
lo que respecta a la vulnerabilidad, Quepons acentúa la dimensión corporal de 
esta vivencia para distinguirla de otras experiencias en donde también es posible 
vivir nuestros propios límites. En términos generales, la vulnerabilidad puede ser 
entendida como la conciencia que tengo de mis propios límites corporales, pero 
cuando la violencia entra en escena, la vulnerabilidad se manifiesta como la con-
ciencia de un desplazamiento por el que mi voluntad es movida, ya no por mí, 
sino por alguien más (p. 56). De esta manera, la vulnerabilidad va de la mano de 
una pérdida de confianza en el mundo, pues si la cotidianidad se traduce como 
“el campo del libre movimiento de mi cuerpo”, el ser violentado por alguien me 
coloca en un estado de alerta por el que sé que mi movimiento en el mundo 
puede ser impedido o forzado por alguien más. Quepons defiende así que la vul-
nerabilidad no es una simple afección física del cuerpo. Por el contrario, lo que la 
vulnerabilidad explicita es la manera en que se vive el daño y sus repercusiones en 
nuestro cuerpo como órgano de movimiento (p. 58). Una de estas repercusiones 
se refiere a la manera en que la vulnerabilidad se sedimenta, en primer lugar, como 
expectativa y anticipación del daño del que puedo ser víctima y, en segundo lugar, 
como revelación de una dimensión que, al no depender de mí y estar expuesta a 
la posible violencia del otro, necesita ser cuidada y preservada (p. 62).

En “La violencia como fenómeno de correlación intencional. Análisis del 
abuso de fuerza como fenómeno de conciencia práctico-intersubjetivo”, Sergio 
Pérez asienta las líneas que la fenomenología puede seguir para realizar un análisis 
intencional de la violencia. Pérez se enfoca particularmente en el concepto de 
fuerza y en las herramientas que la fenomenología brinda para analizarlo. Así, el 
autor propone aplicar la oposición entre nóesis y nóema al fenómeno de la vio-
lencia como exceso de fuerza para pensarla como una experiencia ejecutada por 
alguien y padecida por alguien (p. 77). De esta manera, el análisis intencional nos 



294	 Reseñas

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 291 - 322. UNED, Madrid

permite analizar el acto violento en su aspecto subjetivo o noético y vincularlo a la 
historia del ego para comprender la ejecución o padecimiento del acto violento; 
en segundo lugar, nos permite analizarlo en su aspecto objetivo, es decir, el trans-
curso del acto (p. 79). Pero la descripción no termina aquí; el análisis intencional 
también proporciona herramientas para comprender la motivación y la manera 
en que la violencia es vivida. En ese sentido, puedo ser violento, siguiendo a 
Pérez, en respuesta a algo en particular o porque mi historia me predispone a ser 
así; a su vez, puedo padecer la violencia sin comprender bien por qué, o puedo 
estar constantemente expuesto a la violencia debido a que el entorno en donde 
me encuentro es hostil. A manera de conclusión, el autor hace un llamado a un 
intercambio disciplinario entre la fenomenología y otros saberes para abordar la 
problemática de la violencia (p. 83).

Elizabeth Behnke abre la segunda sección del libro con ““No hay caminos, hay 
que caminar”. Violaciones de la conciencia cinestésica y caminos hacia su recupe-
ración” –traducido por Ignacio Quepons–. En él, Behnke parte del concepto de 
“vida cinestésica”, el cual implica, por un lado, la conciencia de estar situado y de 
tener experiencia de las cosas desde una perspectiva localizada y, por otro, la capa-
cidad de libre movimiento y de actualizar así mi perspectiva de las cosas al poder 
verlas desde un ángulo distinto (p. 89). Es contra esta estructura que atentaría la 
violencia, pues el acto violento nulifica los horizontes cinestésicos de la víctima 
al tratarla como objeto (p. 90). Pero las consecuencias de la violencia van más 
allá del acto violento; Behnke afirma que la violencia, particularmente en lo que 
respecta a la violación sexual, nos arranca del estado de libre desplazamiento en el 
que nos encontrábamos previamente para situarnos ahora en el campo de acción 
del otro (pp. 90-91). El análisis de Behnke continúa con salidas terapéuticas para 
acompañar a las víctimas de violación sexual. Debido a que la violación coloca a 
la víctima en una situación de tensión y de casi alienación respecto a su cuerpo, 
Behnke propone encontrar caminos que permitan a los individuos restaurar una 
“conexión intracinestésica sana” y, más importante aún, ser escuchados por otros 
(p. 100).

En “Explotar la dignidad del cuerpo vulnerable: la violación como arma de 
guerra”—contribución traducida por Christian Ramos—, Debra Bergoffen parte 
de la siguiente premisa: hay una correlación entre los crímenes contra la huma-
nidad y la dimensión existencial que vulneran. En el caso de la violación como 
arma de guerra, lo que este crimen transgrede es la dimensión deseante de nues-
tro cuerpo. Nuestra existencia es corporal y, por ende, ambigua, lo que significa 
que permanecemos expuestos a los otros y a las fuerzas del mundo a pesar de 



Reseñas	 295

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 291 - 322. UNED, Madrid

actuar como dadores de sentido (p. 109). Para Bergoffen, es necesario aclarar 
que ningún crimen contra nuestra humanidad se refiere a una sola dimensión de 
nuestra existencia corporal; por el contrario, la esclavitud, la tortura y la violación 
comparten el aprovecharse de la vulnerabilidad de la víctima para romper así su 
capacidad dadora de sentido (p. 110). Ahora bien, a diferencia de la esclavitud y 
la tortura, la violación en contexto de guerra no busca reducir a la víctima a un 
medio de trabajo a la disposición del dueño ni sumir el cuerpo en un estado de 
dolor para arrancar alguna confesión; su objetivo es, más bien, reducir el cuerpo 
de la víctima a un medio de placer para vulnerar los vínculos con la comunidad a 
la que pertenece (p. 112). Debido a los significados sociales que se suele imponer 
sobre los cuerpos de las mujeres (principales víctimas de la violación con fines 
bélicos), la reintegración de la víctima en su comunidad se ve obstaculizada: en 
cuanto portador de honor, el cuerpo femenino que es violado también compro-
mete a otros individuos dentro de la sociedad, como a los hombres, quienes, en 
una sociedad patriarcal, son vistos ocasionalmente como los responsables de sal-
vaguardar este honor (p. 114). Es por esta razón que Bergoffen llama la atención 
sobre un aspecto problemático en el veredicto del Tribunal Internacional para la 
ex Yugoslavia, a saber, el hecho de que dejó sin cuestionar las normas de género 
que hacen de las mujeres depositarias de la vulnerabilidad de su comunidad. Para 
la autora, la tipificación de la violación como crimen contra la humanidad en 
tiempos de guerra tiene que reconocer a la vulnerabilidad como una fuente que 
da sentido a los vínculos humanos, sea cual sea el género del individuo de quien 
brotan esos lazos (p. 117).

Como puede apreciarse, la violencia configura ciertos registros de la experien-
cia en su potencial destructivo. Uno de estos registros podría verse en la expe-
riencia de la alienación corporal que describe Marcela Venebra en “A ras de la 
carne: en el límite de la violencia y el sentido”. El propósito de Venebra está en 
ofrecer una descripción de la violencia como una experiencia que niega la auto-
determinación corporal. Aunque el énfasis que pone la autora en la dimensión 
corporalmente vivida de la violencia pueda dar la impresión de un reduccionismo 
–como si solo se tratara de la violencia física–, Venebra es consciente de que toda 
violencia atañe al yo y a su capacidad cinestésica. En este sentido, la violencia va 
más allá de lo físico al alienar al yo respecto a su cuerpo y horizontes cinestésicos o 
de movimiento (p. 124). ¿De qué manera ocurre lo anterior? Venebra echa mano 
de los análisis sobre la constitución del cuerpo de Husserl y establece que el cuerpo 
se constituye como el órgano de voluntad del yo. En cuanto órgano por el que 
manifestamos nuestra voluntad, el cuerpo es estructurado por un yo-puedo que se 
refiere a nuestras posibilidades de actuar y desplazarnos de ciertos modos (p. 127). 



296	 Reseñas

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 291 - 322. UNED, Madrid

Ahora bien, cuando somos víctimas de la violencia, vivimos una neutralización 
de la autodeterminación corporal de nuestra voluntad. Como tal, la experiencia 
de la violencia puede ser vivida de distintos modos que van desde la privación 
del movimiento hasta la humillación (p. 129). Sea cual sea su especificidad, estas 
“técnicas de envilecimiento” comparten el objetivo de escindir lo corporal de lo 
egoico. Con base en lo anterior, la autora insiste en la comprensión de la violencia 
desde una perspectiva que privilegie su descripción en términos experienciales con 
tal de tener en cuenta el punto de vista de la víctima.

Una cuestión a la que regresan los autores del volumen es la que concierne a 
los límites de la violencia –quién la realiza y quién puede dar cuenta de ella–. En 
“La permanencia de la herida. Sobre el sujeto vulnerado”, Agata Bąk se ocupa de 
este problema desde las perspectivas fenomenológicas enfocadas en la identidad, 
y presta particular atención a la violencia sexual. Bąk establece que la violencia 
sexual tiene que ver tanto con el daño físico y mental infligido a la víctima como 
con la incapacidad en la que se sume a la víctima para participar en un proceso de 
formación de identidad sexual (pp. 144-145). Es en este punto que Bąk elabora 
su noción de identidad: en términos fenomenológicos, la identidad humana es 
un proceso de construcción por el que la conciencia se aprehende y constituye en 
su historia propia y devenir corporal (pp. 147-148). Con ayuda de los análisis de 
de Beauvoir, Bąk añade a la formación de la identidad humana la dimensión del 
descubrimiento, la cual incluye el peso de la intersubjetividad en la conciencia 
que tengo de mí (pp. 149-150). 

¿De qué manera se relaciona lo anterior con la violencia sexual? Pues bien, 
el análisis de Bąk concluye con una descripción breve sobre los modos en que el 
ambiente y los otros impiden el desarrollo pleno de la persona. Ahora bien, Bąk 
señala que estas acciones violentas pueden no tener un agente claro o preciso; 
basta con que haya cierta coerción que los individuos interiorizan para temer 
actuar o moverse de maneras particulares, tal y como describió Iris Marion Young 
a propósito de la movilidad de los cuerpos femeninos (p. 152). Es por ello que 
la influencia de estas normas es, para retomar el título de la autora, una herida 
permanente en el desarrollo de ciertas personas, como las mujeres o los individuos 
que desafían la heteronorma y el binarismo de género (p. 153).1 Además, la inhi-
bición que resulta de estos tipos de coerción se nutre de ciertos imaginarios des-
humanizantes que inhiben las potencialidades de las personas pese a no infligir 
ningún daño físico en ellas.

1   Para ver más al respecto, véase los análisis de las páginas 146 a 148.



Reseñas	 297

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 291 - 322. UNED, Madrid

La tercera sección del libro está compuesta de dos contribuciones que inte-
rrogan la manera en que la razón y la violencia se compenetran. En “Violencia 
de género, entre el instinto y la razón. Perspectiva histórico-fenomenológica”, 
Rosemary Rizo-Patrón de Lerner intenta explicitar la tendencia de la humanidad 
hacia la razón como una solución a la violencia. Es de destacar que la autora no 
sucumbe a una visión binaria que afirme sin más la oposición entre violencia y 
razón; por el contrario, Rizo-Patrón se percata de que los momentos de violen-
cia son constitutivos del proyecto racional inaugurado por la modernidad, tal y 
como testimonian la colonización o el Reinado del Terror durante la Revolución 
Francesa (p. 165). La violencia de género no es una excepción de lo anterior. Un 
ejemplo de ello son los esfuerzos por legitimar las políticas de control natal en 
países como Perú (pp. 174-175). Que lo anterior se haya hecho sin miramiento 
alguno a los derechos de las mujeres indígenas, dice Rizo-Patrón, solo habla de 
una actitud objetivante hacia su humanidad. Frente a lo anterior, la autora plantea 
regresar a los análisis de Husserl sobre la constitución de comunidad, pues ellos 
nos recuerdan que los sujetos con los que coexistimos y convivimos son personas 
que actúan en y padecen el mundo (p. 179).

El siguiente artículo es de Esteban Marín Ávila y se titula “Sobre la racionali-
dad e irracionalidad de confiar en contextos de violencia extrema”. En él, Marín 
aborda la crisis de confianza hacia las instituciones garantes de justicia en México 
en el contexto de la violencia hacia las mujeres. La pregunta que el autor se hace 
al respecto es la siguiente: ¿qué bases tienen las mujeres para confiar en estas 
situaciones? Marín desarrolla así un análisis de la confianza, la cual es definida 
como una actitud en la que nos vulneramos frente al otro con tal de ver realizados 
ciertos estados o propósitos, como poder vivir de manera segura (p. 188). Ahora 
bien, ¿en qué reside la racionalidad de la confianza si, en cuanto tal, siempre puede 
ser traicionada por el otro? Esta pregunta lleva a Marín a distinguir la confianza 
simulada de la auténtica, la cual, a diferencia de la anterior, consiste en entregarse 
sin reticencias a la vulnerabilidad propia de la confianza. En este sentido, la con-
fianza solo es racional cuando aceptamos la vulnerabilidad que viene con ella una 
vez que el otro nos ha dado muestras de ser confiable (p. 193). En este sentido, 
diagnostica y concluye Marín, la crisis de confianza de la que dan muestras las 
mujeres en México es comprensible, pues se exponen a la falta de voluntad de 
las instituciones y de los hombres para frenar la violencia de la que son víctimas.

La última sección del libro abre con la contribución de Sarah Patricia Cerna 
Villagra, “Masculinidades tóxicas y mercados ilegales”. El capítulo ofrece una 
mirada sociológica a las condiciones que inciden en la frecuencia de la violencia 



298	 Reseñas

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 291 - 322. UNED, Madrid

hacia las mujeres en ciertos estados de México. Las variables que la autora incluyó 
en su estudio son los mercados de sustancias ilegales, las zonas geográficas de alto 
riesgo (como las fronteras y costas del país), las disputas entre bandas criminales 
y la precarización socioeconómica en estos territorios (p. 201). Aunado a lo ante-
rior hay, dice Cerna apoyándose en la obra de Giorgio Agamben, cierto régimen 
que hace ver la vida de las mujeres e individuos jóvenes como “carentes de valor” 
y “prescindibles” (p. 207). Esta idea, la tentativa por parte del Estado Mexicano 
de resolver el problema de los mercados ilegales mediante la violencia, así como 
la presencia de las variables ya mencionadas, hace concluir a la autora que las 
políticas de prevención deben concentrarse en su interacción con tal de combatir 
la violencia de género.

El capítulo que cierra Las fronteras del sentido se titula “Fosa clandestina. Apro-
ximaciones espaciales desde la filosofía forense”. En él, Arturo Aguirre Moreno 
ofrece una reflexión sobre la manera en que la fosa clandestina como acción vio-
lenta ha modificado nuestra relación con la muerte y el espacio (p. 237). El autor 
parte de la idea de que el espacio, en lugar de ser una estructura terminada, existe 
solo en virtud de las relaciones que los cuerpos establecen entre sí (p. 237). En 
este sentido, el espacio es, más bien, una realidad social construida con los otros. 
La construcción de fosas fúnebres no es una excepción a lo anterior; en cuanto 
cuidado hacia los muertos, la fosa comparte la misma característica con otras 
prácticas fúnebres, a saber, “humanizar la muerte” a partir de la transformación del 
espacio (p. 239). Por el contrario, la fosa clandestina inhuma cuerpos que han sido 
violentados irreversiblemente y, además, es el correlato de acciones colectivas de 
homicidio y desaparición. Para abordar estos testimonios de crueldad, sufrimiento 
y distorsión, Aguirre hace un llamado a mantenernos atentos a la manera en que 
estos fenómenos de violencia extrema transforman nuestras relaciones habituales 
con el espacio y el duelo (p. 242).

En suma, Las fronteras del sentido constituye un aporte valioso desde la filosofía 
a la discusión sobre la violencia. En un país como México en el que la violencia 
constituye el horizonte de varias personas, el libro aporta herramientas conceptua-
les, como el concepto de normalización, confianza o de herida permanente, que 
invitan no solo al diagnóstico sino también a la comprensión y empatía hacia las 
víctimas. Se espera que el diálogo abierto por el libro continúe con tal de incluir 
cuestiones que, a pesar de haber sido mencionadas, merecen un tratamiento más 
amplio, tales como el ser testimonio de la violencia o el haber nacido en un con-
texto hostil a nuestra corporalidad.


