
Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 189 - 222. UNED, Madrid

LA HERMENÉUTICA DEL MAL: UN 
ACERCAMIENTO FENOMENOLÓGICO ENTRE 

PAUL RICOEUR, EMMANUEL LÉVINAS Y 
JEAN-LUC MARION

HERMENEUTICS OF EVIL: A 
PHENOMENOLOGICAL APPROACH BETWEEN 
PAUL RICOEUR, EMMANUEL LÉVINAS AND 

JEAN-LUC MARION 

Guillermo Santiago Salinas

Escuela Universitaria de Teología

Universidad Nacional de Mar del Plata

Mar del Plata, Argentina

guillermosalinas@ufasta.edu.ar

Resumen: El problema del mal es uno de los desafíos más arduos y complejos para 
la filosofía de todo tiempo y lugar. La experiencia del dolor, tan presente en la vida 
humana, comporta una verdadera incógnita también para la fenomenología. Conside-
rando su carácter misterioso, sobre este respecto se han pronunciado autores diversos 
y, entre ellos, los fenomenólogos Paul Ricoeur, Emmanuel Lévinas y Jean-Luc Marion. 
Atendiendo a rasgos prioritarios de la nouvelle phénoménologie, presentamos una apro-
ximación al análisis hermenéutico que dichos autores realizan en torno al misterio de la 
iniquidad. Asimismo, sus aportes y contribuciones manifiestan posibilidades y límites 
para la filosofía y la teología, en tanto dicha temática se torna central en el abordaje del 
sentido del ser y de la realidad total.

Palabras clave: filosofía, teología, ontoteología, experiencia, fenómenos saturados.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 189 - 222. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas190

Abstract: The problem of evil is one of the most difficult and complex challenges 
for the philosophy of all times and places. The experience of pain, so present in human 
life, involves a true unknown also for phenomenology. Considering its mysterious natu-
re, several authors have spoken about it, including the phenomenologists Paul Ricoeur, 
Emmanuel Lévinas and Jean-Luc Marion. Taking on account priority features of the 
nouvelle phénoménologie, we present an approach to the hermeneutical analysis that 
these authors carry out around the mystery of iniquity. Furthermore, their contributions 
manifest possibilities and limits for philosophy and theology, insofar as said theme 
becomes central in the approach to the meaning of being and reality itself.

Keywords: Philosophy, Theology, Ontotheology, Experience, Saturated Phenomena.

1. Introducción

Hace ya tres décadas de la aparición y el debate en torno a la obra de Domi-
nique Janicaud, El giro teológico de la fenomenología francesa. En esta, el autor 
francés advierte la potencial transformación/disolución de la fenomenología en 
teología, acusando contra autores como Lévinas, Marion, Chrétien y Henry, por 
la inserción de elementos del ámbito de lo religioso en el campo propio de la 
filosofía1. Por contrapunto, lejos de haberse conformado históricamente como 
distante a la dimensión de lo teológico y de circunscribirse únicamente a la 
fenomenalidad inmanente, la fenomenología se ha encontrado desde sus inicios 
en medio del tratamiento de elementos de dicho ámbito2.

1   Cf. Janicaud, D. (1991). Le Tournant théologique de la phénoménologie française. Combas, 
Éd. de l’Éclat; seguimos en nuestra presentación introductoria a Inverso, H. G. (2020). 
“XIII. La filosofía marioniana desde la fenomenología de lo inaparente: una respuesta a las 
críticas de desvío teológico y onto-teológico”, en Marion, J.-L. (2020). Jean-Luc Marion: 
Límites y posibilidades de la filosofía y de la teología. C.A.B.A., SB Editorial, 181-196.
2   Cf. Restrepo, C. E. (2010). “El ‘giro teológico’ de la fenomenología: Introducción al 
debate”, en Pensamiento y Cultura, 13, 2, 115-126; Restrepo, C.E., Arboleda Mora, C. (eds.). 
(2013). El giro teológico. Nuevos caminos de la filosofía. Medellín, Ed. UPB.; Gourinat, M. 
(1996). “La querelle de l’ontothéologie. L’interprétation de la théologie médiévale par Heide-
gger”, en Cahiers de recherches médiévales et humanistes. 2, 85-93; Capelle-Dumont, Ph. 
(2013). Fenomenología francesa actual. Buenos Aires, Jorge Baudino Ediciones; Greisch, J. 
(2001). El cogito herido: la hermenéutica filosófica y la herencia cartesiana. Buenos Aires, 
UNSAMEdita; Walton, R. (2010). “El giro teológico como retorno a los orígenes: La feno-
menología de la excedencia”, en Pensamiento y cultura, 13, 2, 127-140; Bornemark, J. “Max 
Scheler and Edith Stein Precursors to the ‘Turn to Religion’ Within Phenomenology”, en 
Bornemark, J., Ruin, H. (2010). Phenomenology and Religion: New Frontiers. Södertörn, Phi-
losophical Studies; Walton, R. (2012). “Teleología y teología en Edmund Husserl”, en 



La hermenéutica del mal: un acercamiento fenomenológico entre Paul Ricoeur...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 189 - 222. UNED, Madrid

191

Así, tanto en sus comienzos con autores como Husserl, Scheler o Edith 
Stein, luego Heidegger y más ulteriormente Ricoeur, Derrida y los ya mencio-
nados autores franceses, la fenomenología ha mantenido el “compromiso de sus 
orígenes y un recorrido por las posibilidades de sobrepasar el carácter mundano 
del conocer, en la exploración de la presentación de la ausencia”3. Abriendo, 
por tanto, la disputa en torno “al supuesto de impermeabilidad de fronteras 
entre filosofía y teología”4, se insertan en medio del análisis fenomenológico las 
posibilidades de la hermenéutica en tanto desarrollo y ampliación del campo de 
intervención de la fenomenología5.

De este modo, intentaremos escoltar el itinerario fenomenológico propuesto 
por Paul Ricoeur, Emmanuel Lévinas y Jean-Luc Marion, aquel que busca con 
empeño la reconducción de la contemplación del fenómeno hacia aquello que es 
previo y que permite “la correlación (entre intención e intuición, entre nóesis y 
nóema, entre ego-cogito-cogitata) a la que se accede por medio de la reducción”6. 
Este trayecto supone la extensión (Erweiterung) de la intuición sensible kantiana 
devenida en intuición categorial husserliana, superando la autonomía de la sig-
nificación existencial de Heidegger, hasta alcanzar la primacía incondicionada de 
la donación (Gegebenheit) del fenómeno, es decir, hasta la apertura a la donación 
pura, absoluta, libre y sin condiciones7.

Mediante la reducción de las condiciones de posibilidad (Bedingungen der 
Möglichkeit) infligidas sobre la posibilidad de la aparición (fenomenalidad), se 
transita allende las restricciones subjetivas (a priori y ligadas al yo trascendental 
constituyente) de la manifestación, a fin de considerar aquello que se experimenta 
como impresionante, poderoso, abrumador8. Esta aproximación fenomenológica 

Estudios de filosofía, 45, 81-103; Harnett, M., “The approach to the problem of God in Hus-
serl’s thinking”, en Sophia. 39, 1-24. 
3   Inverso, H. G. “XIII. La filosofía marioniana desde la fenomenología de lo inaparente: una 
respuesta a las críticas de desvío teológico y onto-teológico”, 189.
4   Ibid.
5   Cf. Marion, J.-L. (2012). La rigueur des choses. Entretiens avec Dan Arbib. Paris, Flamma-
rion; seguimos aquí la lectura y traducción de Katz, A. (2020). “XII. Jean-Luc Marion en el 
límite de la teología”, en Marion, J.-L. (2020). Jean-Luc Marion: Límites y posibilidades de la 
filosofía y de la teología, 166-167.
6   Ibid., 167.
7   Cf. Ibid., 167-168; Marion, J.-L. (2015). Réduction et donation. Paris, PUF, 58-59.
8   Cf. Ricoeur, P. (1995). “Manifestation and Proclamation”, en Ricoeur, P. (1995). Figuring 
the Sacred: Religion, Narrative, and Imagination. Minneapolis, Fortress Press, 49-50; Zegarra, 
R. “III. Una fenomenología (hermenéutica) de la revelación para una teología de la 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 189 - 222. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas192

hermenéutica tiene en cuenta la condición ontológica de la pertenencia, el papel 
de la interpretación en la intuición, la inestabilidad del sujeto como base de fun-
damentación última y la aceptación de la experiencia/donación como elemento 
prioritario9. Así, busca examinar el problema del mal estimando la apertura/
saturación del horizonte de visibilidad (Sichtweite), queriendo palpar el horizonte 
(Horizont) mismo de toda fenomenalidad, siguiendo las contribuciones de Paul 
Ricoeur, Emmanuel Lévinas y Jean-Luc Marion.

Esbozaremos así un tratamiento de la problemática del mal en cuanto fenó-
meno dado a la interpretación fenomenológica en su horizonte propio, es decir, 
según la hermenéutica propuesta por los autores. Continuando en esta perspec-
tiva, analizaremos las contribuciones ofrecidas por los fenomenólogos franceses 
en dirección hacia una fenomenología de lo inaparente (Unscheinbaren/Nicht-
Erscheinende), aquella capaz de abordar lo excedente, lo no-manifiesto, lo sustraí-
do de la fenomenalidad y, sin embargo, dado según su propia significatividad, en 
tanto capaz de esclarecer las relaciones entre filosofía y teología.

2. Fenomenología de la experiencia del mal

La experiencia de lo involuntario según Paul Ricoeur

En el procedimiento de su análisis fenomenológico del mal10, Ricoeur afirma 
la necesidad de “poner en entredicho un modo de pensar sometido a la exigencia 
de coherencia lógica”11 como requerimiento fundamental para el planteo del 

liberación”, en Marion, J.-L. (2020). Jean-Luc Marion: Límites y posibilidades de la filosofía y 
de la teología, 31.
9   Cf. Ibid.; Ricoeur, P. (1997). “Phenomenology and Hermeneutics”, en Ricoeur, P. (1997). 
From Text to Action: Essays in Hermeneutics, II. Evanston (IL), Northwestern University Press, 
29-42. Es debido mencionar que, junto a estos elementos, Ricoeur menciona la centralidad 
de la teoría del texto para el conocimiento (seguimos aquí la exposición citada de R. Zegarra).
10   Entre los textos en que Paul Ricoeur aborda la cuestión del mal hallamos Finitud y culpa-
bilidad y El conflicto de las interpretaciones. Asimismo, se encuentra su conferencia a la Facul-
tad de Teología de la Universidad de Lausana en 1985, El mal: un desafío a la filosofía y a la 
teología, en que centramos nuestras afirmaciones, ya que este recupera su itinerario reflexivo 
en torno a esta temática. Para un estudio profundo acerca del mal en el pensamiento de Paul 
Ricoeur, ver Peña Vial, J. (2009). El mal para Paul Ricoeur. Pamplona, Cuadernos de Anuario 
Filosófico.
11   Ricoeur, P. (2007). El mal. Un desafío a la filosofía y la teología. Buenos Aires, Amorrortu, 
21.



La hermenéutica del mal: un acercamiento fenomenológico entre Paul Ricoeur...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 189 - 222. UNED, Madrid

193

problema, delimitando su orientación: esta se desarrollará como insubordinada 
a la lógica proposicional de la no contradicción, expresada en términos, reglas de 
coherencia y supuestas soluciones al enigma irreductible del mal, y alejada de la 
dominación sistemática y totalizadora del pensamiento metafísico ontoteológico 
(racionalista y postkantiano)12.

De esta manera, Ricoeur intentará considerar el enigma del mal primaria-
mente mediante una hermenéutica fenomenológica de la facticidad, al modo 
de una descripción de la interpretación de una específica vivencia del mundo 
circundante (Umwelterlebnis). No cabrá lugar para la actitud natural ni teorizante 
(natürliche y theoretische Einstellung/Setzung respectivamente)13, sino sólo para 
la auténtica examinación de la vida vivida (Ereignis)14: nos hallamos frente al 
motivo heideggeriano vitalista (Lebensphilosophie) en su interés por manifestar la 
estructura básica del fenómeno originario de la vida (Urphänomen des Lebens)15. 
El autor francés se propone no el tratamiento del mal como cosa, sino la inter-
pretación de su vivencia como sentido, accesible ante la mirada reflexionada16 
de la fenomenología hermenéutica17.

En la búsqueda de enfatizar sobre el reclamo heideggeriano, Ricoeur no 
rehúsa afirmar la no tan clara obviedad de la existencia pre-teórica del mal como 
problema: “quisiera señalar que el problema del mal no es solamente de índole 

12   Cf. Ibid., 21-23.
13   Cf. GA 56/57: 85, 94. Utilizamos en este sitio términos propios de la hermenéutica de M. 
Heidegger, a la vez que señalamos la necesidad de establecer un vínculo entre su obra y la 
hermenéutica ofrecida por Ricoeur, considerando los conceptos heideggerianos como verda-
deras nociones precedentes asimiladas en la filosofía del fenomenólogo francés. Consideramos 
que ulteriores investigaciones deben oportunamente realizarse a este respecto. Acerca de esto, 
ver: Martín Huete, F. (2009). “La influencia de Husserl y Heidegger en la hermenéutica 
filosófico-fenomenológica de Paul Ricoeur”, en Bajo Palabra, 4 79-86; Rúa Zarauza, B. 
(2020). “Poética, temporalidad, ipseidad. El trasfondo heideggeriano de la hermenéutica de 
Ricoeur”, en Daimon. Revista Internacional de Filosofía, 79, 177-191.
14   Cf. GA 56/57: 75.
15   Cf. GA 9: 15.
16   Hacemos uso aquí del término “reflexionada” como nivel de reflexividad distinto de la 
“reflexión”, según las nociones heideggerianas, siendo la primera relativa a la posición teóri-
ca-objetivante frente a la vida (rechazada por Heidegger) y, la segunda, la actitud que consi-
dera los fenómenos de modo inmediato según su darse en el mundo de la propia vida fáctica 
(Selbstwelt) (cf. GA 61: 95; GA 56/57: 100).
17   Cf. Ricoeur, P., Orth, E.W. (1975). “Phénoménologie et herméneutique”, en Phänomeno-
logische Forschungen, Vol. I., Freiburg/München, 53-54; Ricoeur, P. (1986). Du texte à l’action. 
Paris, Seuil.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 189 - 222. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas194

especulativa: exige una convergencia del pensamiento y la acción”18. El mal es, 
entonces, la experiencia vital de la falta, esto es, una experiencia integral indiso-
ciable de la experiencia de la Trascendencia, vivida en la dinámica de la actividad 
humana19. Sin embargo, en detrimento de la voluntad, el despliegue vital del 
ser humano no se da únicamente a partir de lo voluntario, sino que es acom-
pañado/asediado por un polo involuntario de acción, unido indisolublemente 
a lo primero, siendo este opaco y desconocido (motivos, poderes, necesidad)20.

El mal en tanto experiencia implica un corrimiento descentralizador del 
cogito, por el peso de lo involuntario en la determinación del despliegue vital 
humano: las condiciones vitales se imponen a la propia acción, tal como lo hacen 
nuestro carácter, la organización biológica corporal personal y el propio incons-
ciente, de suerte que toda actividad es “únicamente iniciativa de la paciencia 
frente a la situación que hay que aceptar”21. Incluso los hábitos, fruto de dicha 
actividad aún libre, se constituyen en costumbres erigidas en adversidad sobre-
viniente al cogito: lo involuntario lo desborda22.

Así, el mal es la falta y, el hombre, el falible. Ricoeur, en este sentido, realiza 
una triple distinción de la falibilidad del ser humano: su flaqueza es teórica, 
debido a la estrechez de su perspectiva capaz de error, a pesar de su apertura a 
la totalidad de lo verdadero; es práctica, ya que, contrario a su apertura hacia la 
totalidad de los fines y bienes, la voluntad se mueve a través de la parcialidad 
del propio ámbito de deseo como finitud del carácter capaz del mal moral; y es 
también, la falibilidad humana, afectiva, puesto que, en desmedro de la apertura 

18   Ricoeur, P. (2007). El mal. Un desafío a la filosofía y a la teología, 58.
19   Cf. Ricoeur, P. (1988). Lo voluntario y lo involuntario. Buenos Aires, Docencia, 39-42; 
seguimos la presentación de Peña Vial, J. (2009). El mal para Paul Ricoeur, 8-12. Debe men-
cionarse que el primer texto aquí citado, Le volontaire et l’involotaire, no aborda la problemá-
tica del mal al modo de los textos posteriores del autor francés.
20   Cf. Ricoeur, P. (1988). Lo voluntario y lo involuntario, 39-42.
21   Peña Vial, J. (2009). El mal para Paul Ricoeur, 11.
22   Cf. Ricoeur, P. (1988). Lo voluntario y lo involuntario: II. Poder, necesidad y consentimiento. 
Buenos Aires, Docencia, 225-372. En este sentido, incluso la totalidad de la existencia vital 
puede comprenderse como un involuntario absoluto, comprensión de la que brotan las acti-
tudes propuestas por el autor como respuesta frente al mal. Ver Ricoeur, P. (2007). El mal. Un 
desafío a la filosofía y a la teología, 65-67; Morales Benito, Isabel. (2015). Cuerpo y libertad. 
Las formas involuntarias del querer según Paul Ricoeur. [Tesis doctoral]. Barcelona, Universitat 
Internacional de Catalunya, 266-282.



La hermenéutica del mal: un acercamiento fenomenológico entre Paul Ricoeur...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 189 - 222. UNED, Madrid

195

a la totalidad del amor, el angosto amor humano se desenvuelve a partir de la 
propia dilección, capaz de un visceral egoísmo23.

La hermenéutica ricoeuriana del mal halla, por tanto, la condición de posibi-
lidad específica del fenómeno examinado en el mismo ser humano como homme 
falible. Por ello, asevera contundentemente que “el mal es una suerte de invo-
luntario en el seno mismo de lo voluntario, no ya frente a él, sino en él”24, en 
su maldad efectivizada teórica, práctica y afectivamente en su vida fáctica, pues 
manifiesta como indicador su propia falibilidad. Es decir, “la falibilidad es la 
condición del mal, aunque el mal sea el indicador de la falibilidad”25. La triple 
posibilidad del mal y la fragilidad constitutiva atribuidas por Ricoeur al ser 
humano dan por resultado una distinción interpretativa necesaria. Puesto que, 
al ser el homme falible un ser constitutivamente frágil –análogo en sentido bioló-
gico, psicológico y espiritual al hombre morfológicamente defectuoso y carencial 
(Mängelwesen) de A. Gehlen26–, no será sin la estricta consideración ética que la 
experiencia vivencial del mal sea comprendida.

Sin embargo, Ricoeur afirma una fuerte distinción entre el sufrimiento (o 
mal sufrido) y la falta (o mal cometido) como ámbitos diversos: la falta se com-
prende únicamente como pecado, según su origen ético propio, mientras que el 
sufrimiento será perteneciente al mundo físico27. Esta disociación permitirá la 

23   Cf. Ricoeur, P. (2004). Finitud y culpabilidad. Madrid, Trotta, 39-199; Peña Vial, J. 
(2009). El mal para Paul Ricoeur, 12-14.
24   Ricoeur, P., “El «pecado original», estudio de su significación”, en Ricoeur, P. (2003). El 
conflicto de las interpretaciones. Buenos Aires, Fondo de Cultura Económica, 259.
25   Cf. Ricoeur, P. (2004). Finitud y culpabilidad, 162.
26   Cf. Gehlen, A. (1987). El hombre. Su naturaleza y su lugar en el mundo. Salamanca, Sígue-
me. Consideramos oportuno para futuras investigaciones un tratamiento de la relación entre 
el concepto de homme falible ricoeuriano y el ser humano desvalido propuesto por Arnold 
Gehlen.
27   Aun esgrimiendo tal distinción según sus diversos orígenes, el autor arguye la factible 
unidad de ambos fenómenos como experiencia al proponer el carácter relacional del mal, en 
que el autor cree encontrar una condición de posibilidad para su experiencia. La modaliza-
ción relacional del mal y el sufrimiento, en tanto correlato del mal cometido, expresa de 
manera múltiple la condición humana que revela un único misterio de iniquidad. Se trata de 
dos fenómenos que señalan una unidad profunda, como sucede en la experiencia de la culpa 
y la vivencia del arrepentimiento y contrición como el ser víctima de la propia culpabilidad. 
Frente a esto, es posible afirmar la necesidad de la reducción de la condición de posibilidad 
mencionada como carácter relacional al de la efectivización de la falibilidad en mal cometido. 
Ver Ricoeur, P. (2007). El mal. Un desafío a la filosofía y a la teología, 24-27.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 189 - 222. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas196

aseveración radical de la no inclinación del mal frente a ninguna racionalización28. 
El enigma se torna hermético frente a toda búsqueda de comprensión absoluta, 
pero también problemático frente al intento de un entendimiento aún parcial.

El rostro del sufrimiento en la perspectiva de Emmanuel Lévinas

Ciertos rasgos similares se hallan presentes en los postulados levinasianos en 
torno a la experiencia del mal. Frente a la propuesta antropológico-fenomeno-
lógica de Ricoeur, el fenomenólogo lituano se orienta de manera metodológica 
a la vivencia subjetiva de la iniquidad, aquella que puede distinguirse, por un 
lado, por su vivencia inmanente llamada sufrimiento y, por otro, por su modo 
de interpretación o comprensión en tanto sufrir padecido llamado en sí mismo 
mal. Así, “el mal no puede describirse mediante la pasividad, sino que el padecer 
se comprende a partir del mal”29.

Lévinas, al igual que Ricoeur en su seguimiento de Heidegger, y como lo hará 
Marion, destaca la importancia y primacía de la vivencia frente a la conciencia 
intencional husserliana, ahora contradicha por la trascendencia y el exceso de 
impresión propio de la experiencia del dolor. Este elemento levinasiano rebasa 
la caracterización antropológica ricoeuriana, coincidiendo ambos autores en la 
resistencia del fenómeno frente a la posibilidad de categorización sintética o de 
integración –al estilo de la formulación kantiana–. Sin embargo, la fenomenolo-
gía de la experiencia del sufrimiento de Lévinas abre nuevas posibilidades hacia 
la donación propia del fenómeno, ya que despeja las limitantes condiciones de 
posibilidad aplicadas por la hermenéutica ricoeuriana.

La contribución del autor lituano comprende, por tanto, la distinción nece-
saria entre vivencia subjetiva, hermenéutica personal y donación trascendente 
para una descripción fenomenológica del mal. El primer elemento constituye 
al sufrimiento en tanto inmanente a la conciencia con su contenido psicológico 

28   Cf. Ricoeur, P. (2004). Finitud y culpabilidad, 195-196.
29   Lévinas, E. (2008). “El sufrimiento inútil”, en Lévinas, E. (2008). Difícil libertad. Buenos 
Aires, Lilmod, 441-452. Seguimos aquí las presentaciones acerca del mal en Lévinas realiza-
das en: Celli, M. E. (2017). “Mal, sufrimiento y sentido. Aportes levinasianos para una feno-
menología del mal”, en II Congreso Latinoamericano de Teoría Social. Teoría Social/Teoría 
Política. Horizontes y dilemas del pensamiento contemporáneo en el sur Global, 1-20; Giménez 
Giubbani, A. (2012). “La ética como respuesta al sufrimiento inútil en Emmanuel Lévinas”, 
en Franciscanum – Revista de las Ciencias del Espíritu 54, 158.



La hermenéutica del mal: un acercamiento fenomenológico entre Paul Ricoeur...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 189 - 222. UNED, Madrid

197

propio, siendo este determinado por lo dado, puesto que “en su malignidad de 
mal, el mal es exceso”30. El mal en sí mismo adviene como trascendente, para ser 
luego vivido como sufrimiento inmanente mediante la imposición de su exceso 
cualitativo –mas no al modo de un objeto físico percibido sensitivamente cua-
lesquiera–. Se trata de una modalidad de fenomenalización del darse propio del 
mal, un fenómeno paradojal manifestado como un darse que no halla sitio en la 
psicología humana, esto es, la imposibilidad de integración en la conciencia, su 
inintegrabilidad, su ser es inasumible en cuanto se comporta como fenómeno 
interruptor31.

El sufrimiento es descripto bajo estos parámetros por el autor lituano, subra-
yando su estar impedido sólo para la interrupción, pues el sufrimiento se muestra 
como sentimiento agudo de estar atravesado32. Ricoeur, por su parte, comprende 
el mal como aquello contra lo que se lucha, es decir, adversidad con la que esta-
blecemos relación de contradicción, y fundamentalmente como ser que es sin 
explicación, un no-deber-ser, un a-pesar-de en la conciencia33. Del mismo modo, 
para Lévinas el sufrimiento es incomprensión, fenomenalización de lo insoporta-
ble, un pese-a-la-conciencia que manifiesta la extrema pasividad y vulnerabilidad 
de la persona34, exceso de negativa que desgarra la humanidad, abrumándola en 
la no-libertad con violencia y crueldad35.

La presentación levinasiana remarca el exceso inadecuado a la conciencia 
propio del fenómeno saturado marioniano, acercándonos a una fenomenología 
de lo inaparente al traer a nosotros los fenómenos excedentes en su trascenden-
cia como la alteridad del otro (l’autrui), lo infinito y Dios. Asimismo, se erige 
contra la actitud teorizante, reclamando la pasividad perceptora/receptora de 
la intuición como actitud necesaria frente al cómo propio de la ruptura de la 
inmanencia oficiada por la manifestación del mal36. Se habla aquí de una con-
ciencia no-intencional, desbordada por la presencia del dolor, que escapa siem-
pre a toda forma de conceptualización y convoca otra vez, como mencionaría 
Ricoeur, a la absoluta pasividad configurada en el doliente, no al modo de un 

30   Lévinas, E. (2001). “Trascendencia y mal”, en Lévinas, E. (2001). De Dios que viene a la 
idea. Madrid, Caparrós Editores/Fundación Emmanuel Mounier, 171.
31   Cf. Ibid., 171-172.
32   Cf. Lévinas, E. (1999). De la evasión. Madrid, Arena, 79.
33   Cf. Ricoeur, P. (1991). “El escándalo del mal”, en Revista de Filosofía. 3ª época IV 5, 196.
34   Cf. Lévinas, E (1993). Entre nosotros. Ensayos para pensar en otro. Valencia, Pretextos, 116.
35   Cf. Ibid.
36   Cf. Lévinas, E. (2001). “Trascendencia y mal”, 171.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 189 - 222. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas198

acto de conciencia constituida, sino, por el contrario, “como la inauguración de 
una sensibilidad que se revela como vulnerabilidad extrema ante lo exterior, lo 
trascendente o lo otro de sí”37.

Lo absolutamente otro (l’autre) se presenta como fenómeno que descubre, 
en su impacto irruptor en la conciencia, su trascendencia irreductible para la 
conciencia intencional. Asimismo, el ego-cogito kantiano se torna incapaz de 
re-unir ordenadamente y abarcar bajo sus formas a priori los datos heterogéneos 
del sufrimiento: este es un dato refractario a la síntesis, pues rechaza y se resiste 
a la unificación de datos de un conjunto dotado de sentido. De este modo, la 
hermenéutica levinasiana intentará no recaer ante la estructura de vivencia exis-
tencial, llamada por Heidegger comportamiento (Verhalten) –como sí sucede en 
la propuesta de Ricoeur–.

Frente al comportamiento heideggeriano como a priori intencional, como 
modo (Wie) de vivenciar algo (un objeto con un sentido objetivo o Gehalts-
sinn) según un sentido referencial (Bezugssinn) y un sentido de ejecución 
(Vollzugssinn)38, el mal irrumpe como sufrimiento insoportable, inaprehensi-
ble, no-categorizado, no-sintetizable, fenómeno contradictorio manifestado con 
estatus contra natura, revulsivo y no-soportable39, incluso en el padecer por el 
sufrimiento de los otros. Asimismo, la experiencia del mal lleva a Lévinas a 
preguntarse por la hermenéutica bíblica del justo sufriente Job, al igual que lo 
hace Ricoeur40.

El aporte de Emmanuel Lévinas en su fenomenología de la experiencia del 
mal tiene su culmen en su exposición propiamente ética. En la perspectiva levi-
nasiana, una vez fenomenalizado el mal y manifestado el sufrimiento, “se vuelve 
imposible permanecer en la indiferencia”41. El mal se presenta como sufrimiento 
padecido o como padecimiento del sufrimiento ajeno y, en esta doble fachada, 
se desvela “el horror primario que lo humano siente frente a la alteridad herida 
y, junto con ello, el consecuente rechazo que impide aprobar cualquier forma 

37   Celli, M. E. (2017). “Mal, sufrimiento y sentido. Aportes levinasianos para una fenome-
nología del mal”, 5.
38   Cf. GA 61: 52-53.
39   Cf. Lévinas, E. (2001). “Trascendencia y mal”, 171; Lévinas, E. (2008). “El sufrimiento 
inútil”, 441.
40   Cf. Lévinas, E. (2001). “Trascendencia y mal”; Ricoeur, P. (2004). Finitud y culpabilidad. 
41   Celli, M. E. (2017). “Mal, sufrimiento y sentido. Aportes levinasianos para una fenome-
nología del mal”, 8.



La hermenéutica del mal: un acercamiento fenomenológico entre Paul Ricoeur...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 189 - 222. UNED, Madrid

199

de mal”42. El ser testigo del sufrimiento, y la humana aversión hacia este y sus 
consecuencias, nos muestra la realidad pre-originaria del Bien, esto es, la invaria-
bilidad de elección del ser humano por el bien y contra el mal como comienzo 
de la responsabilidad irrescindible, irreversible e irrecusable frente a la alteridad 
sufriente43.

En esta propuesta, Lévinas propone un punto de partida a un itinerario ético 
que sugiere una salida a la noción de carencia o finitud falible, respondiendo “al 
mal que anida en el propio ser y no en un eventual estado deficitario”44. La pri-
macía ética de toda actividad, siguiendo el ejemplo paradigmático del rechazo al 
mal, provendrá no de la conciencia categorial teorizante ni del comportamiento 
intencional, sino originariamente del sentido del fenómeno dado; de igual mane-
ra, el modo de ser (Weise zu sein) del yo será determinado no por el sentido de su 
referencia o ejecución, sino por la donación trascendental que le adviene supe-
rando toda condición de posibilidad con pretensiones de limitación al sí mismo 
dado en el fenómeno. He aquí la preparación necesaria para la fenomenología 
de la donación de Jean-Luc Marion.

El análisis del misterio de la iniquidad de Jean-Luc Marion

El análisis fenomenológico marioniano del “misterio de la iniquidad”45 con-
tinúa en ciertos aspectos las contribuciones ofrecidas por la hermenéutica ética-
fundamental de Emmanuel Lévinas. Marion, al considerar la problemática del 
mal, nos ofrece una examinación detenida en el fenómeno dado y su despliegue 
propio (Gabevorgang), caracterizando, como lo hizo el autor lituano, al mal en 
sus rasgos psicológicos propios según la ipseidad de lo dado. En este sentido, 
para Marion, el mal constituye lo que él mismo llama una paradoja (paradoxe) o 
fenómeno saturado (phénomène saturé)46, es decir, un fenómeno tal que colapsa 
con la capacidad de las facultades, dándose en un aparecer “a la medida de su 
exceso de intuición donadora”47.

42   Ibid.
43   Cf. Lévinas, E. (2013). Humanismo del otro hombre. Buenos Aires, Siglo XXI, 104-108; 
Lévinas, E. (1987). De otro modo que ser o más allá de la esencia. Salamanca, Sígueme, 112.
44   Sucasas, A. (2006). Lévinas: lectura de un palimpsesto. Buenos Aires, Lilmod, 125.
45   Marion, J.-L. (1993). “El mal en persona”, en Marion, J.-L. (1993). Prolegómenos a la 
caridad. Madrid, Caparrós Editores, 13-43.
46   Cf. Marion, J.-L. (1993). “El mal en persona”, 13; 16; 20; 25.
47   Marion, J.-L. (2008) Siendo dado. Ensayo para una fenomenología de la donación. Madrid, 
Síntesis, 351.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 189 - 222. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas200

El fenómeno saturado del mal, tan excedente a la intuición como proponía-
mos con Lévinas, se fenomenaliza como sufrimiento. Hasta aquí la continui-
dad con el fenomenólogo lituano es clara. La fenomenología marioniana, sin 
embargo, se concentrará nuevamente en la donación de sí mismo (Selbstgebung), 
puesto que abordará ya no el enigma imposible, sino el misterio “que se da desde 
sí mismo y a partir de sí mismo”48, esto es, el mal en persona49. Así se despliega 
la iniquidad (el mal en sí mismo) como fenomenalizado en la vivencia subjetiva 
de un sufrimiento cuya propiedad es su excesiva lógica inicua: “la iniquidad 
despliega una injusticia rigurosa, ordenada e irremediablemente lógica. (…) En 
la experiencia del mal, lo que (…) hace sobre todo que el mal sea mal es el rigor 
indiscutible que en él despliega la iniquidad”50.

Dicha lógica caracteriza el evento psicológico propio de la experiencia del 
mal mediante el daño, puesto que dicha vivencia corresponde con un sufrir con 
dolor sea física o moralmente. A esto le cabe aún una respuesta, puesto que la 
lógica implica una reacción del sujeto, una necesidad y búsqueda del cese del 
sufrir51. Esta respuesta, que Marion llama venganza, procura ya una posibilidad: 
el sumergimiento en la lógica del mal. Esta lógica radica fundamentalmente en 
el sí mismo dado: el mal, como evento imprevisto, con su origen en el allende 
y su carácter de adveniens extra, independiente del cogito, con su aparecimiento 
(Erscheinen, el sufrimiento) y con su ser mismo aparecido (Erscheinende, el mal 
en sí mismo, en persona)52.

El mal en persona, el mal donné, “acontece originariamente de modo contra-
intencional por saturación de la intuición”53, es decir, “se sustrae a la visibilidad 
inerte de un objeto subsistente en el mundo (…) que me provoca y convoca a 

48   Ibid., 59.
49   El título francés del texto marioniano “Le mal en personne”, publicado originalmente en 
el año 1979 en Communio – Revista Católica Internacional (V 79, 16-29), analiza cierta vin-
culación entre la persona (fr., personne) y la nada (fr., también personne). Es quizá asimismo 
posible asociar la propuesta de análisis del fenómeno dado en sí mismo, esto es, en persona 
(leibhaftig, o como carácter del darse fenoménico, Leibhaftigkeit) (cf. GA 21: 103), como un 
examen precisamente fenomenológico del mal en la persona de Satán (der Leibhaftige); cf. 
Marion, J.-L. “El mal en persona”, 42.
50   Ibid., 13.
51   Cf. Ibid., 14.
52   Cf. Salinas, G. (2021) “Fenomenología del Sacramento: aportes a partir de la categoría de 
donación de Jean-Luc Marion”, en Dios y el hombre, V 1, 3-6.
53   López, J. D. (2020). “V. Reducción fenomenológica y reducción teológica”, en Marion, 
J.-L. (2020). Jean-Luc Marion: Límites y posibilidades de la filosofía y de la teología, 59.



La hermenéutica del mal: un acercamiento fenomenológico entre Paul Ricoeur...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 189 - 222. UNED, Madrid

201

través de una intencionalidad invertida que ahora va de él hacia mí”54. El cogito se 
halla removido de su lugar, tal como exponen Ricoeur y Lévinas, en el encuentro 
con el acontecimiento de sentido (Sinnereignis) del mal, cuya hermenéutica es 
recibida por el ser humano dado a sí mismo en la experiencia vivenciada (adonné, 
el adonado)55.

Este último, como es en la inauguración de la nueva sensibilidad subrayada 
por Lévinas, tiene en la vivencia (Erlebnis) la afección de aquel que recibe el don 
imprevisto y, posteriormente, intenta vincular nuevamente la totalidad de su 
propio ser con lo dado: he aquí su capacidad (capacitas) de ser modificado por 
lo recibido, que en su conciencia se fenomenaliza a la mesura de sus capacidades, 
pero siempre excediéndolas de modo inmensurable56. De esta manera somos 
sorprendidos por el mal en la vivencia del sufrimiento y su lógica que, lejos de 
constituir conceptualización representativa, se manifiesta en el despliegue del 
adonado sumergido en la lógica del mal.

Dicho sumergimiento, cuyo origen se encuentra en el mismo sufrir, deviene 
a raíz de la exigencia y búsqueda del fin del dolor por medio de una respuesta 
estrictamente mala. Esta es la lógica del mal, el desenvolvimiento del dolor vio-
lento en su continuación como nuevo sufrimiento, reforzado por la búsqueda 
de justicia y la ejecución de una venganza57. Marion no niega la existencia tras-
cendente del mal, ni la niega para aquel que lo vivencia, sabiendo que “la causa 
del mal puede, en efecto, preceder objetivamente al mal que padezco”58. Sin 
embargo, el adonado sumido en la lógica del mal procederá en la indagación por 
un causa objetiva, puesto que, frente a su inocencia sufriente, debe encontrarse 
con el rostro culpable de su mal. Esta subjetividad dolida seguirá tras la defensa 
de su causa hasta la acusación del otro (l’autre), iniciando el problema ético del 
origen del mal en un nuevo sentido, sintetizable en la pregunta acerca del cul-
pable del sufrimiento padecido.

El mal en persona tiene un rostro, su propio rostro o un rostro impuesto, es 
decir, ora el mal en sí mismo (una causa objetiva reconocida), ora un inocente 

54   Marion, J.-L. “Los límites de la fenomenalidad”, en Pommier, E. (comp.). (2018). La 
fenomenología de la donación de Jean-Luc Marion. Buenos Aires, Prometeo, 43-44.
55   Cf. Marion, J.-L. (2005). Acerca de la donación. Una perspectiva fenomenológica. Buenos 
Aires, Jorge Baudino Ediciones/Universidad Nacional de General San Martín, 92-93.
56   Cf. Marion, J.-L. Acerca de la donación. Una perspectiva fenomenológica, 93-97.
57   Cf. Marion, J.-L. “El mal en persona”, 14-15.
58   Ibid.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 189 - 222. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas202

culpado como causante del sufrimiento. Frente a esto, aquel que siga la lógica 
del mal no optará por camino otro más que la destrucción de la causa, manifes-
tando así la justicia intrínseca de la necesidad de venganza59. Por el contrario, la 
inocencia injusta de la paradojal lógica, presentada entonces como única ética 
posible, derivará ya en nueva destrucción, ya en una inédita intersubjetividad 
basada en dicha lógica. Esta, “se propone darle un estatuto conceptual riguroso 
y los medios para desarrollarse”60.

“Lo peor del mal es (…) que sólo la venganza parezca poder remediarle; (…) 
[que] la lógica de la venganza triunfa incluso en el restablecimiento (aparente) 
de la justicia, en el cese (provisional) del sufrimiento, en el equilibrio (inestable) 
de las injusticias”61. Así, la saturación del mal excede nuestra conceptualización 
del bien y de lo justo, presentándonos la nueva paradoja que, frente a la trans-
misión del mal intersubjetivo –la justicia vuelta en injusticia por la acusación 
y la venganza–, afirma una única manera de no perpetuar el mal: “no tratar a 
todo precio de deshacerse de él, para no arriesgarse a involucrar con esa acción 
a otro hombre”62.

La lógica del mal, señala Marion, continúa hasta la autodestrucción, con-
tradiciendo al inocente e incluso al soporte óntico de su ejercicio, manifestando 
su esencia. “El máximum de su contradicción lleva la venganza a su última 
expansión: el suicidio”63. El suicida-viviente, el adonado envuelto en el ropaje 
de la lógica de la venganza, simula vivir al llevar adelante una vida inauténtica, 
en que la destrucción de sí, del otro y de la posibilidad de reconciliación entre 
ambos lleva a su paso la devastación de todo. La existencia sumergida en la 
lógica del mal se concreta bajo el engaño de la dominación del mundo por un 
conocimiento absoluto de la causa del mal y mediante un actuar acabado contra 
todo mal: una venganza contra el mundo entero64. Este encierro (enfermement) 
infernal (enfer), constituido por la ruina violenta del otro –y la correspondiente 
distancia/infinitud capaz de liberar del egoísmo– no concluye sino con la rup-
tura suicida del cogito con su propia libertad y posibilidad de amar, es decir, no 
acaba sino por ofrecer la nada65. Por último, el mal consuma su manifestación, 

59   Ibid., 16-17.
60   Ibid., 20.
61   Ibid.
62   Ibid., 21.
63   Ibid., 25.
64   Cf. Ibid., 25-29.
65   Cf. Ibid., 29-34.



La hermenéutica del mal: un acercamiento fenomenológico entre Paul Ricoeur...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 189 - 222. UNED, Madrid

203

en tanto misterio, como única prueba de aquel que en su no-persona personifica, 
paradójicamente, esta lógica de des-personalización66.

3. Disputa epistemológica: desafío hermenéutico en filosofía y 
teología

Habiendo llegado hasta aquí, se torna prioritario reconocer ciertos elemen-
tos que distinguen a los tres autores mencionados, en tanto representantes de 
la nouvelle phénoménologie y en cuanto sus aportes fenomenológicos comportan 
distintas orientaciones para los ámbitos epistémicos de la filosofía y la teología. 
Esbozaremos entonces ciertos límites y posibilidades para dichas ciencias, con-
siderando su relación a partir de la contribución de la fenomenología del mal 
hasta aquí presentada.

Rasgos hermenéuticos propios de la nouvelle phénoménologie

Lo primero que debemos mencionar es que el acercamiento realizado por los 
autores es propiamente fenomenológico67, pero no sin abandonar los desarrollos 
de una cierta ontología fundamental y una cierta perspectiva hermenéutica de los 
acontecimientos existenciales pre-epistémicos. Es decir, la comprensión (Verste-
hen) del enigma/misterio busca radical y existencialmente la auténtica y adecuada 
interpretación del modo de ser fundamental de lo dado, mediante un estado de 
apertura del existente humano (Erschlossenheit des Daseins). Se trata de superar 
los límites impuestos por las condiciones subjetivas de posibilidad, de modo 
que la verdad resplandezca como acontecer del ser (Wahrheit als Seinsgeschehen). 

66   Cf. Ibid., 34-43.
67   En este sentido, el desarrollo por ellos realizado encuentra en sí las potencialidades y lími-
tes propios de la fenomenología. Así, el punto de partida en primera persona, ofrecido por el 
método fenomenológico, posee los rasgos de la estructuración gnoseológico-ontológica del 
criticismo kantiano, cuyos elementos constitutivos, vinculados a la manera de cogito-cogitare-
cogitatum, se imponen como principio intrínseco previo al procedimiento de todo análisis. Se 
trata de una modalidad de comprensión e interpretación del ente, de la que se sigue cierta 
escisión del ser bajo la relación (absoluta-relativa) de conciencia sujeto y objeto. Esto es visi-
ble en el pensamiento fenomenológico husserliano, como heideggeriano y en la nouvelle 
phénoménologie. Cf. Salinas, G. “Fenomenología del Sacramento: aportes a partir de la cate-
goría de donación de Jean-Luc Marion”, n. 3; n. 4; n. 5; Rodríguez García, R. (2019). La 
transformación hermenéutica de la filosofía: una interpretación de la obra temprana de Heidegger. 
San Martín, UNSAM Edita, 56-72.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 189 - 222. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas204

Al modo de la Kehre heideggeriana, se tiende hacia el encuentro con el desvela-
miento del ser en el acontecimiento (Ereignis). Este último es el fondo en que el 
sentido de la realidad, cualquiera sea su modo, se presenta al ser humano, quien 
recibe y luego pone en palabras y términos, siendo su hermenéutica no lingüís-
tica, sino de la experiencia del ser68.

Se habla con esto último de un impulso hacia una inversión de la intencio-
nalidad que se presenta como apertura a las cosas mismas por presión ejercida 
por los fenómenos mismos69. Esta superación de la objetualidad y la enticidad 
se dirige hacia una concepción nueva de fenómeno, caracterizada como aconte-
cimiento de sentido (Sinnereignis). Dicho carácter acontecial de lo dado señala, 
a la vez, la excedencia de la fenomenalidad y una instancia pre-teórica, pre-
epistémica, antepredicativa, ya mencionada en torno a Heidegger. Asimismo, se 
renueva el énfasis en la primacía del momento de la experiencia, como encuentro 
portador de un sentido propio y originario, fundador de todo sentido70, que debe 
ser interpretado a la manera de una hermenéutica de la facticidad (Hermeneutik 
der Faktizität).

La experiencia antepredicativa (vorprädikative Erfahrung), aquella en que se 
desenvuelve el acontecer significativo, considerada bajo la hermenéutica de la 
nouvelle phénoménologie, busca la validez de lo dado no el plano teórico-lógico, 
sino en el mismo ámbito de la práctica factual en que se da71, esto es, como 
evidencia (Evidenz) de tipo comprensora (verstehende) y en que participa la intui-
ción liberada de la posición teorética72. El comprender fenomenológicamente 
auténtico se prueba, como Evidenz, a sí mismo sin necesidad de criterio teorético 
alguno73, a la manera de la conciencia no reflexiva de la verdad, en tanto sentido 
objetivo (Gehaltsinn) dado de un modo específico en la vivencia correspondiente. 
Esta evidencia se da originariamente, lejos de la actitud teorizante, en la intuición 
hermenéutica que muestra la vida fáctica como vivencia de la verdad74.

68   Cf. De Santiago Guervós, L.E. (1987). “La ‘Kehre’ heideggeriana y sus implicaciones herme-
néuticas”, en Thémata: Revista de filosofía, 4, 117-129.
69   Cf. Roggero, J.L. (2020). “La instancia antepredicativa en la nouvelle phénoménologie”, 
en Cuadernos de filosofía, 75, 132.
70   Cf. Ibid., 133.
71   Cf. Ibid., 139.
72   Cf. Rodríguez García, R. La transformación hermenéutica de la filosofía, 86-87.
73   Cf. GA 56/57: 126.
74   Cf. Ibid., 92-98.



La hermenéutica del mal: un acercamiento fenomenológico entre Paul Ricoeur...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 189 - 222. UNED, Madrid

205

Dicha intuición es un elemento metódico fundamental para la ciencia ori-
ginaria, puesto que, en cuanto repetición no reflexiva de la vida fáctica, “recoge 
el momento fenomenológico insuprimible de la donación de la cosa misma, del 
aparecer originario del sentido”75. Por su evidencia, “garantiza la formulación 
inteligible y la imprescindible comprobación (Ausweisung) de lo visto, sin las que 
una filosofía no puede llevar el nombre de científica”76. Hermenéutica será, por 
tanto, la autointerpretación de la facticidad, el darse a conocer la vida fáctica a sí 
misma, y “la filosofía, como investigación, (…) el ejercicio explícito y genuino de 
la tendencia a interpretarse que tiene la movilidad fundamental de la vida”77. A 
partir de aquí, la predicación sin palabras de la manifestación del Otro sin rostro 
se comprenderá como saturación del lenguaje mismo, puesto que el lenguaje 
originario es aquel que se da de modo imperativo en la llamada de lo excedente, 
pudiendo ser expresada como certeza negativa: “certeza que se hace presente en 
la experiencia, pero no puede ser expresada en el lenguaje predicativo afirmativo, 
que exige la exploración de otro tipo de lenguaje”78.

La hermenéutica de Ricoeur, consideramos, halla una problemática conteni-
da en sus principios. Este afirma “necesario destruir el concepto como concepto 
para comprender la intención del sentido”79, ya que, su afán se funda en el aban-
dono de la actitud teorética, siguiendo la pretensión heideggeriana de la ciencia 
originaria de la vida fáctica, pero hasta el punto de desproveer a dicha ciencia de 
herramientas. Si consideramos el carácter excedente de la vivencia del mal, la res-
puesta ricoeuriana, en términos de gnoseología, es la entera ignorancia: esta sólo 
puede ser provista de conocimiento a partir de la hermenéutica subjetiva del dato 
bíblico. La hermenéutica de los acontecimientos existenciales pre-epistémicos es 
insuficiente, tal como lo son la actitud de la comprensión lógica y la de ciertas 
formulaciones científicas, culturales, filosóficas y teológicas.

El fenómeno excedente del mal es presentado por Ricoeur a la manera de 
una fenomenalidad saturada. Sin embargo, esto sucede sólo como una aparien-
cia empírica y vacía. Para el hermeneuta francés, el sufrimiento corre de lugar 
al cogito en tanto fundamento de todo fenómeno, supera su intuición categorial 
–y cualquier actitud teorizante–, y otorga primacía al fenómeno por sí mismo. 

75   Ibid., 98.
76   Ibid.
77   GA 62: 362.
78   Cf. Roggero, J.L. “La instancia antepredicativa en la nouvelle phénoménologie”, 140-141.
79   Ricoeur, P. (2003). “El «pecado original», estudio de su significación”, en Ricoeur, P. 
(2003). El conflicto de las interpretaciones, 246.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 189 - 222. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas206

Asimismo, y, por el contrario, reduce al sí mismo dado o desplegado a la mani-
festación fenomenal, imposibilitando toda comprensión: se trata de un fenómeno 
vaciado de su contenido excedente, con un carácter contra-intencional, pero a la 
vez presentado como enigma hermético, trascendente, oculto, frente a un cogito 
desprovisto de intuición hermenéutica, incapaz de descubrir sentido alguno en 
el acontecimiento.

Para Ricoeur esto se debe a la doble razón de, por un lado, la irreductibilidad 
de la vivencia del mal a un concepto y, por otro, a la falible capacidad del cogito 
(homme falible). Todo lo que es recibido de este fenómeno, manifestado a la 
inmanencia de la conciencia es, en último término, una vivencia para sentir o una 
experiencia detestable contra la que debemos actuar80. No hay un develamiento 
(αλήθεια, Unverborgenheit), sino solo ocultamiento (Verborgenheit), puesto que, 
en última instancia, el sentido se reduce nuevamente al interpretar intencional 
del sujeto que vivencia: a la actitud (Verhalten) que el cogito asume frente a aque-
llo que no debe comprender (Verstehen). La salida es única, agotadas las posibi-
lidades cognitivas preconscientes existentes en la naturaleza propia del intelecto 
humano y de la experiencia vital preoperativa81, y es la siguiente: abandonarse 
a las formulaciones objetivas ofrecidas en los entornos humanos, cuyos modos 
conceptuales (lingüísticos, abstractivos, proposicionales, científicos, filosóficos, 
culturales y religiosos) son nacidos, evidentemente, por medio de operaciones 
intelectivas y racionales82 (que nutren al círculo hermenéutico ricoeuriano, aun 
a pesar de su ya mencionada insuficiencia).

80   Cf. Ricoeur, P. (2007). El mal. Un desafío a la filosofía y a la teología, 62-67.
81   Acerca de estas posibilidades o planos cognitivos, ver Sanguineti, J.J. (2019). Cuerpo, 
mente y ser personal. Rosario, Ed. Logos Ar, 162-165.
82   En este sentido, para Ricoeur se hallarán dos posibilidades para fundar en cierta certeza 
dichas propuestas: la intersubjetividad o la inspiración divina, como lo es en el caso bíblico. 
Para el autor francés, la manifestación del mal, en modo análogo al fenómeno de lo santo, en 
última instancia es referida y circunscripta a la capacidad de significación de lo existente (arti-
ficial o natural), por lo que toda formulación objetiva apunta a la importancia del significante 
(como el caso de los símbolos y rituales) en tanto forma, estructura o articulación (más o 
menos eficaz) creada para señalar el sí mismo excedente y, a la vez, ausente. La distancia es 
equivalente a la que existe entre sujeto, fenómeno y noúmeno. Cf. Ricoeur, P. (1995). “Mani-
festation and Proclamation”, en (1995). Figuring the Sacred: Religion, Narrative, and Imagina-
tion, 49-65. Asimismo, la concepción del hermeneuta francés en torno al mal se orienta por 
contraste a ciertas modalizaciones filosóficas y por motivación de contribuciones teológicas 
precedentes: así el mal es comprendido como falta/privación y como ente positivo, abando-
nando el estricto método fenomenológico y su reducción del juicio. Esto se torna visible en 
su crítica al concepto de pecado original denunciado como enunciado cuasi-gnóstico elabo-
rado por san Agustín. Crítica reductiva cuya mayor denuncia es la reducción del enigma del 



La hermenéutica del mal: un acercamiento fenomenológico entre Paul Ricoeur...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 189 - 222. UNED, Madrid

207

No sucede de este modo con las posiciones mantenidas por Emmanuel Lévi-
nas y Jean-Luc Marion. Las formulaciones estrictamente fenomenológicas de 
estos autores subrayan una y otra vez el carácter excedente del fenómeno del 
mal. Por la saturación, a una vez realizada, del lenguaje, la epistémica, la teoría y 
la intuición es que se supera la actitud teorizante de la ciencia83. La primacía se 
halla en lo dado, y en lo dado que fue y es dado realmente (donné), es decir, en 
persona, sin incurrir en vaciamiento del fenómeno o en negación de la intuición 
hermenéutica subjetiva84. No se trata, por tanto, de qué actitud toma el sujeto 
frente a lo dado, ni de su interpretación, sino de la preponderancia de la dona-
ción. El sufrimiento es una vivencia a la que no sólo responderá el sentimiento o 
la acción, sino que todo el sujeto quedará involucrado, puesto que, nuevamente, 
no es un enigma hermético, sino un misterio superador85. La persona recibirá de 
este lo dado al modo de un donatario, según su capacidad, receptividad y aper-
tura, según la afección propia de aquel que es sorprendido por la presencia de lo 
dado. Este acontecimiento de sentido, pre-teórico y pre-lingüístico, superador 
de las condiciones de posibilidad subjetivas, brindará afección a la persona en la 
misma impresión en que se fenomenaliza lo dado –en la conciencia–.

Esta dinámica de la donación excedente implica no sólo recepción, sino 
una posterior interpretación de lo representado, aun atendiendo a la satura-
ción de la intuición: la posibilidad de la imposibilidad de una síntesis sucesiva 
de lo dado, en razón de su excedencia, denota la incapacidad de las facultades 
humanas para la aprehensión total de lo dado, mas no la negación total de la 

mal a una visión puramente ética del problema por parte del Obispo de Hipona. Frente a esta 
crítica, ver Peña Vial, J. (2009). El mal para Ricoeur, 51-71; acerca de un mayor tratamiento 
del problema del mal en las obras de san Agustín, tanto en sus afirmaciones éticas, como 
ontológicas y teológicas, ver Jolivet, R. (1941). El problema del mal según san Agustín. Bogotá, 
Librería Nueva.
83   Cf. Capelle-Dumont, Ph. (2013). Fenomenología francesa actual, 37-40; 75-78.
84   Lo que aparece se da sin reservas ni resto, imponiéndose como tal, no como una aparien-
cia o representante de un en-sí ausente o disimulado, puesto que el aparecerse del fenómeno 
es incondicionado, dado en sí mismo por sí mismo. Cf. Marion, J.-L. (2005). Acerca de la 
donación. Una perspectiva fenomenológica, 48; Inverso, H. G. (2020). “XIII. La filosofía 
marioniana desde la fenomenología de lo inaparente: una respuesta a las críticas de desvío 
teológico y onto-teológico”, 185.
85   En este sentido, la característica antropológica de estar situado ontológica, cognitiva, 
afectiva y conductualmente ante el ser, en cuanto estar situado ante a la verdad y la bondad, 
parece descubrirse también como saber originario obtenido mediante una cierta captación o 
experiencia ontológica originaria que conlleva el captar el mal no como fenómeno abstracto, 
sino en un modo vital y operativo. Cf. Sanguineti, J.J. (2019). Cuerpo, mente y ser personal, 
160-161.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 189 - 222. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas208

interpretación veraz del sentido recibido en el acontecimiento del sufrimiento86. 
Por el contrario, se trata de una hermenéutica sin fin87. Así, nos hallamos en una 
dimensión diversa a la hermenéutica semiótica88, que puede o no ser parte de esta 
hermenéutica fáctica, puesto que la inversión de la intencionalidad no depende 
del lenguaje, del concepto o de la actitud, sino sólo de lo dado y su sentido. De 
manera que, tanto para Lévinas como para Marion, el fenómeno del mal, en 
tanto fenómeno excedente y no-carente de sentido, oficiará como misterio a 
partir del que repensar los fundamentos y principios de la ética89.

El problema epistémico del mal: límites y posibilidades de la filosofía y 
la teología

Las características y conclusiones propiciadas por los enfoques fenomenoló-
gicos de los autores en torno al problema del mal, hasta aquí esbozadas, sugieren, 
por sus contribuciones específicas, la necesidad de considerar las diversas orien-
taciones que estas comportan para las dimensiones epistémicas de la filosofía y 
la teología. De esta manera, creemos necesario distinguir en qué medida estos 
aportes denotan límites o posibilidades para las ciencias filosófica y teológica, 
según lo exige el tratamiento particular del problema del mal.

En la propuesta hermenéutico-semiótica de Ricoeur encontramos una 
modalidad específica para la vinculación entre dichas ciencias a partir de su 

86   Cf. Salinas, G. “Fenomenología del Sacramento: aportes a partir de la categoría de dona-
ción de Jean-Luc Marion”, 14-16; Scannone, J.C. (2005). “Fenomenología y hermenéutica 
en la ‘fenomenología de la donación’ de Jean-Luc Marion”, en Stromata, 61 3 (4), 179-193.
87   Cf. Inverso, H. G. (2020). “XIII. La filosofía marioniana desde la fenomenología de lo 
inaparente: una respuesta a las críticas de desvío teológico y onto-teológico”, 182.
88   Con hermenéutica semiótica hacemos referencia aquí a aquella propugnada filosóficamen-
te por P. Ricoeur y H. G. Gadamer, cuyo elemento central se cifra en otorgar un papel predo-
minante al lenguaje en asociación a la comprensión interpretativa de la realidad. Esta se vin-
cula más estrictamente a la tradición lingüística, y corresponde filosóficamente tan solo a un 
modelo derivado, a la manera de la intencionalidad derivada propuesta por J. Searle. Para 
Gadamer, el lenguaje es esencialmente el horizonte de fenomenalidad, lugar de experiencia de 
mundo (Umwelterlebnise), principio preeminente al yo histórico en la tradición, ámbito pro-
pio de la manifestación del sentido del ser y condición de posibilidad de su experiencia. 
Dicha perspectiva constituye un nominalismo o, al menos, una forma de absolutización de 
un fenómeno objetivable. Cf. Gadamer, H.G. (1999). Verdad y método. Salamanca, Sígueme. 
89   Cf. Roldán, A. (2021). “4. Pensar a Dios desde las mediaciones del rostro y la carne según 
la fenomenología de Jean-Luc Marion”, en Enfoques, XXXIII (1), 71-75; Giménez Giubbani, 
A. (2012). “La ética como respuesta al sufrimiento inútil en Emmanuel Lévinas”, 99-116.



La hermenéutica del mal: un acercamiento fenomenológico entre Paul Ricoeur...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 189 - 222. UNED, Madrid

209

consideración del mal. Esta parte del vaciamiento de sentido que es sufrido por 
la temática del mal como enigma, que, al ser abandonada para su tratamiento 
como fenómeno, es necesariamente abordada por la interpretación circular del 
universo de lo simbólico. Esto se debe a que “no hay filosofía sin presuposición, 
sin la acogida humilde del sentido que el lenguaje mítico ya ha contribuido y 
transmitido”90. De esta manera, el lugar epistemológico de la filosofía se pone al 
descubierto mediante la problemática abordada, de suerte que Ricoeur concluye 
la necesidad del silenciamiento de la reflexividad filosófica, sea fenomenológica, 
ontológica o ética91.

Así, el afán por la tematización de la vivencia como lugar pre-epistemológico 
para el discurrir en torno al mal sugiere, a la vez, la búsqueda por el espacio pre-
teórico del conocimiento y el sitio pre-ético del actuar. “Debemos alcanzar un 
lugar donde la autonomía de nuestra voluntad esté arraigada en un dependencia 
y una obediencia que ya no estén infectadas por la acusación, la prohibición y la 
condena”92, afirma Ricoeur. La dimensión pre-epistemológica a la que el autor 
hace referencia no es otra que la escucha existencial de la vivencia originaria ilu-
minada por la revelación bíblica. Asimismo, Ricoeur propone, siguiendo su con-
cepción ética, el fin del pensamiento especulativo (Denken) para la comprensión 
del origen del mal, puesto que este es inescrutable (unerforschbar), tal como ya 
había expuesto Kant93.

La fenomenología, por tanto, será la encargada de recibir, explorar y describir 
lo manifiesto por lo sagrado en sus diversas dimensiones94, según le permita y 
motive la teología, primera encargada y única capaz de hacerlo. Esta, inspirada 

90   Ricoeur, P. (2004). Finitud y culpabilidad, 482. Asimismo, “Ricoeur alude a un excedente 
de sentido en los símbolos, el cual principalmente no se deja reducir a una operación inten-
cional de la conciencia”, cf. Gondek, H.D.; Tengelyi, L. (2021). “Nueva fenomenología en 
Francia”, en Eikasía: Revista de filosofía, 103 17.
91   En este sentido, Ricoeur destaca el papel de la acción en su doble faz político-ética para 
contra el problema existencial del mal como requerimiento humano, junto al rol de la vida 
del espíritu. El silenciamiento de la reflexividad sólo se consolida bajo un retorno a la consi-
deración existencial del mal en que, frente a la actitud teorizante, se promueve la vivencia del 
mal, incluso en ignorancia de su origen, para la transformación espiritual. Ver Ricoeur, P. 
(2007). El mal. Un desafío a la filosofía y a la teología, 63-67.
92   Ricoeur, P. (2003). “Religión, ateísmo y fe” en Ricoeur, P. (2003). El conflicto de las inter-
pretaciones, 406-407.
93   Cf. Peña Vial, J. (2009). El mal para Ricoeur, 89-91. Vemos aquí presente el fundamento 
del asumir, por parte de Ricoeur, el teísmo moral kantiano, que será por él enfrentado, con-
tinuando con una interpretación de la teología de Karl Barth, a las tesis dialécticas hegelianas.
94   Ver nota 82.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 189 - 222. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas210

en la revelación bíblica, lo oficiará ofreciendo un nexo doctrinal para una her-
menéutica veraz, fundado en la cristología. Este será el único modo de abordar 
el enigma del mal como misterio y la relación entre filosofía y teología, evitando 
los errores del pensamiento ofrecidos en el pasado, descubriendo lo manifiesto 
de lo sagrado en el lenguaje mítico y evadiendo el discurrir onto-teológico de la 
teodicea95.

De esta manera, los aportes de Paul Ricoeur se ciernen en torno a la noción 
de círculo hermenéutico, cuyo espacio se encuentra en el marco teológico del 
intellectus fidei, en que la reflexividad fenomenológica es capaz de lograr su con-
tribución al conocimiento filosófico-teológico con el apoyo de aportes históricos, 
críticos y de la interpretación bíblica96. Sin embargo, se nos presenta la incógnita 
acerca de un posible conocer no basado en la inspiración bíblica o la manifesta-
ción de lo ausente, es decir, un conocimiento previo o posterior al datum bíblico, 
que no se circunscriba a la mera reflexión, en términos de evento cognitivo, sino 
que constituya un saber verdadero propiamente filosófico y, asimismo, sea capaz 
de considerar a fondo el sentido de los acontecimientos sucedidos a lo largo de 
la vida humana. 

Estos acontecimientos vividos originariamente, revividos y repetidos auténti-
camente para su interpretación, constituyen la clave fundamental para la fenome-
nología, puesto que de su sentido depende todo. La filosofía, afirma Heidegger, 
“es una forma fundamental de la misma vida tal que ella la repite auténticamente, 
la arranca de la caída y ese arrancar, en cuanto investigación radical, es también 
vida”97. Este investigar vital, inserto en la existencia y, por tanto, pre-filosófico, 
pre-teórico y pre-epistémico, es encomiado por Ricoeur frente a la actitud teo-
rizante, mas luego reducido a la pura teorización de elementos descubiertos o a 
descubrir en el campo de la hermenéutica semiótica.

95   Cf. Ricoeur, P. (2007). El mal. Un desafío a la filosofía y a la teología, 53-60.
96   Cf. Ricoeur, P. (2004). “Hermenéutica de los símbolos y reflexión filosófica I” en Ricoeur, 
P. (2004). Finitud y culpabilidad, 270; Peña Vial, J. (2009). El mal para Ricoeur, 72-74. Sin 
embargo, es posible afirmar una presencia acrítica en las afirmaciones del autor, puesto que su 
fenomenología, en cuanto (al menos) nutrida de los principios propios del protestantismo, se 
torna servicial a una hermenéutica de sola scriptura, sola fide, sola gratia. Esto es particular-
mente visible en su consideración del hombre sabio y la sabiduría como postulados en que el 
enriquecimiento sapiencial del ser humano sólo se conforma a partir del vivir y la recepción 
de la revelación bíblica sin más, dejando entrever una vinculación teología-filosofía específica; 
ver Ricoeur, P. (2007). El mal. Un desafío a la filosofía y a la teología, 31-35; 63-67.
97   GA 61: 80.



La hermenéutica del mal: un acercamiento fenomenológico entre Paul Ricoeur...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 189 - 222. UNED, Madrid

211

La hermenéutica de la facticidad se erige en sus postulados nuevamente, 
manteniendo la vigencia de la problemática metodológica del “recto acceso”98. 
Puesto que no se trata de una hermenéutica de experiencias que se limiten a lle-
nar los acontecimientos con un significado añadido (problema de la orientación 
previa e intuición impletiva), sino que intenta romper y reducir la desfiguración 
que un sentido previo puede asignar, permitiendo la verdadera predominancia 
de lo dado99. Frente al repudio de la actitud teorizante, se renueva el elogio por la 
actitud natural, que, coejercida con un movimiento de despegue de la inmediatez 
desfiguradora de la vida fáctica, se torna capaz de desvelar el encubrimiento del 
sentido de lo dado, ya no estando uno inmerso en él100.

Este contra-movimiento contra-intencional es reclamado por el exceso feno-
menalizado en su imposición existencial: el sentido de lo presente en la vida 
fáctica deviene fenómeno, haciéndose comprensible, dando su sentido auténtico 
a entender, siendo la donación el fundamento último (Abgrund)101. Lo dado se 
revela como lo absolutamente originario, como origen experimentado en la mis-
ma vida que, con continuidad y según las capacidades del ser humano, se hará 
teoría y lenguaje –aun conociendo la problemática que constituye la explicación 
categorial de lo dado–. Frente al problema del mal, la filosofía logrará su her-
menéutica de lo dado considerando lo hasta aquí mencionado. La consecución, 
por tanto, de una ontología del mal dependerá del desvelamiento que se produce 
contingentemente en el curso vital, realizándose durante la apertura/donación del 
sentido del ser a la persona humana. La fenomenología hermenéutica se oficiará 
en tanto repetición (nach-vollziehen) que hace suyas las vivencias originales, como 
viviéndolas en su propio sentido de ejecución, ofreciendo continuidad entre vida 
y filosofía, entre hermenéutica pre-filosófica y filosófica102.

El sentido del ser en general, implicado en la comprensión del ser en el 
problema del mal, no puede ser apropiado por la hermenéutica, sino que esta se 
ve impulsada a reconocerlo como lo absolutamente antecedente103. Conforme a 
esto, y de modo que el mal no sea enigma cerrado, sino misterio descubierto y 
por descubrir, debe darse cuenta nuevamente del carácter excedente del fenóme-
no que aquí nos interpela. Para la fenomenología de Marion, tanto como para 

98   Cf. Rodríguez García, R. La transformación hermenéutica de la filosofía, 193.
99   Cf. Ibid., 193-194.
100   Cf. Ibid.
101   Cf. Ibid., 195-197.
102   Cf. Ibid., 198-199.
103   Cf. Ibid., 201.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 189 - 222. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas212

los postulados de Lévinas, no nos hallamos frente un fenómeno de origen ines-
crutable, sino que este se caracteriza como abismo infinitamente interpretable.

En el caso del fenomenólogo lituano, el mal nos insta a situar la mirada 
frente a la pre-original imposición del Bien, impulsando la obligatoriedad 
responsable de la ética104. En un sentido teológico, acontece el escándalo de 
la tensión entre la agonía del inútil sufrir humano y la explicación teorizante 
de la teodicea onto-teológica105. Debido a esto, para Lévinas se abre la posibi-
lidad del Dios no velado por la onto-teología, sino revelado en la fe, es decir, 
la posibilidad de la hermenéutica ética-fundamental, en términos filosóficos, 
y de la santidad-mesianismo moral, en materia de teología.

“Lévinas entiende a lo santo como un llamado que despierta la entraña 
más humana de lo humano”106. La santidad ética es, por tanto, la respuesta 
que permite la preeminencia absoluta de la alteridad, asumiendo la responsa-
bilidad de la herida latente en el otro107, o, dicho de otro modo, la respuesta 
voluntaria al llamado del absolutamente Otro, presente en persona en medio 
del misterio del mal, a través de una revelación que satura el fenómeno del 
sufrimiento y excede todo intento de conceptualización resolutiva del proble-
ma de la iniquidad108.

Aquí se presenta, en cierta continuidad y ruptura con la propuesta ricoeu-
riana y marioniana, un límite y una posibilidad para la filosofía y la teología en 
su vinculación, a partir del problema del mal. El primero se trata de la temática 
de la onto-teología, mientras que la segunda se presenta como la posibilidad de 
la Revelación en tanto fenómeno doblemente saturado, allende los límites de la 
escritura bíblica y en tanto acontecimiento vital.

104   Cf. Lévinas, E. (1987). De otro modo que ser o más allá de la esencia, 112; Lévinas. E. 
(2013). Humanismo del otro hombre, 104.
105   Cf. Celli, M. E. (2017). “Mal, sufrimiento y sentido. Aportes levinasianos para una feno-
menología del mal”, 11.
106   Ibid., 14.
107   Cf. Ibid., 15.
108   En este sentido, propone Lévinas un mesianismo personal como forma de la ética, cuyo 
elemento fundamental es el despliegue voluntario de la propia humanidad, en tanto adueñar-
se del sufrimiento ajeno como propio, transformándose libremente en el soporte fiel del 
poder de cargar una responsabilidad universal frente al mal, esto es, un yo-sufriente para el 
Otro. Cf. Lévinas, E. (2008). “Textos mesiánicos”, en Lévinas, E. (2008). Difícil libertad, 
148.



La hermenéutica del mal: un acercamiento fenomenológico entre Paul Ricoeur...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 189 - 222. UNED, Madrid

213

Respecto del primero, el desafío de la onto-teología, según la presenta Hei-
degger como crítica, se cifra en cierta lógica solidaria y constitutiva entre la 
ontología filosófica y la teología, en que el pensamiento establece como funda-
mento último un concepto metafísico de Dios, confundiendo el ser con el ente, 
olvidando la distancia inconmensurable de la creatura con el Creador y abando-
nando todo uso analógico en la explicación positiva del discurrir intelectivo109. 
Este reduccionismo a la vez filosófico como teológico, es una crítica que reali-
zan de manera recurrente, como hemos ya mencionado, los planteamientos de 
Ricoeur, Lévinas y Marion en torno al misterio de la iniquidad y su tratamiento. 
Sin embargo, es sólo en el caso del primero que hallamos una continuidad casi 
total, puesto que el hermeneuta francés continúa la crítica heideggeriana al punto 
de afirmar la imposibilidad hermenéutica de comunicación entre ontología y 
revelación bíblica.

Heidegger había comprendido la teología cristiana únicamente según la 
elaboración de la fe y su compromiso metafísico, restringiendo, por un lado, 
el momento de elaboración conceptual teológico a la interpretación teológica 
escrituraria neotestamentaria y, por otro, la enunciación de dogmas cristianos a 
puras prescripciones surgidas del principio de razón suficiente y del ejercicio de 
pensamiento en la búsqueda caprichosa de un fundamento justificado110. Esta 
perspectiva es aplicada por Heidegger como criterio heurístico para la inteligibili-
dad de todas y cada una de las etapas filosóficas, reduciendo la tradición filosófica 
a una dinámica unitaria, a la vez que confinando las diversas teologías cristianas 
en su pluralidad a una confrontación entre la teología escolástica –en su visión, 
unitariamente onto-teológica– y la nueva teología luterana –aquella que cumple 
con los rasgos requeridos según la criteriología heideggeriana–111. 

La misma aplicación masiva y unilateral es realizada de manera fundamenta-
lista por Ricoeur en su revisionismo histórico en torno a la filosofía, la teología y 
el problema del mal, asegurando que la reducción al abordaje ético caracterizaría 
la totalidad de la teología católica y salvaguardando únicamente los elementos 
del discurso mítico y bíblico de caer en la reducción onto-teológica112. Así, se nos 
plantea la posibilidad de otra hermenéutica de la teología cristiana y el problema 

109   Cf. Capelle-Dumont, Ph. (2012). “II. Filosofía y onto-teología” en Capelle-Dumont, Ph. 
(2012). Filosofía y teología en el pensamiento de Martin Heidegger. Buenos Aires, Fondo de 
Cultura Económica, 67-118
110   Cf. Ibid., 112.
111   Cf. Ibid., 106; 113-114.
112   Cf. Ricoeur, P. (2007). El mal. Un desafío a la filosofía y a la teología, 28-58.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 189 - 222. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas214

del mal, preguntándonos acerca de la amplitud del campo de ejercicio teoló-
gico113. Ricoeur responderá, limitando dicho ámbito, que la respuesta se halla 
uniformemente en la propuesta teológico-filosófica de la dialéctica fracturada de 
Karl Barth y su criterio hermenéutico cristológico y escriturístico neotestamen-
tario –sin dejar de considerar el planteo epistemológico ya mencionado en torno 
a la negativa que Ricoeur supone para la filosofía–114.

La delimitación epistemológica que aquí se encuentra corresponde a una 
limitación fuerte, no sostenida por Lévinas y Marion, cuyas perspectivas acerca 
del criterio de la onto-teología se asimilan a un desafío para repensar, de manera 
renovada, filosófica, fenomenológica y teológicamente el problema del mal y la 
cuestión de Dios. De este modo, evoca el primero al sufrimiento de los inocentes 
para reclamar la pregunta de la existencia de Dios y su posible ausentamiento, 
una factible etapa de ocultamiento del rostro de Dios frente al testimonio dolo-
roso del mundo. Este modo de revelarse de Dios, en el bien que no triunfa y 
el silencio que no actúa, apela a una madurez ética humana, filosófico-teológi-
camente responsable. La ya mencionada respuesta al llamado en el sufrimiento 
ajeno oficia como lugar de manifestación de Dios que “llega desde adentro”115, 
convocando a “una fe más difícil que nunca, una fe sin teodicea”116.

Se abre aquí la posibilidad de un lugar propicio para la revelación, llamado 
que responde de manera presente al misterio de la iniquidad. Es en el mismo 
estar encarnado del yo, para sufrir y darse como responsable por el prójimo, que 
la revelación halla espacio, así como en el mismo rostro del otro117. La vía funda-
mental de acceso no es otra, por tanto, que la moral, que es a su vez mediación 
entre la filosofía y la teología. Sin embargo, ya no deben pensarse dichas cien-
cias como aisladas y con fronteras estables, determinadas e infranqueables, sino 
como modos diversos de interpretar el sentido de lo dado en la facticidad de lo 
eventual: el momento vital del acontecer es uno, es el inicio de la teología/ética, 
luego distinguidas epistémicamente por sus diversos modos hermenéuticos, su 
posterior desarrollo teórico-predicativo y su ulterior reflexión y caracterización.

113   Cf. Capelle-Dumont, Ph. (2012). “II. Filosofía y onto-teología”, 114.
114   Cf. Ricoeur, P. (2007). El mal. Un desafío a la filosofía y a la teología, 53-58.
115   Cf. Lévinas, E. (2008). Difícil libertad, 172-173.
116   Cf. Lévinas, E (1993). Entre nosotros. Ensayos para pensar en otro, 124; Giménez Giubba-
ni, A. (2012). “La ética como respuesta al sufrimiento inútil en Emmanuel Lévinas”, 108.
117   Cf. Ibid., 111-112.



La hermenéutica del mal: un acercamiento fenomenológico entre Paul Ricoeur...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 189 - 222. UNED, Madrid

215

Marion, por su parte, al considerar el problema que conforma la abismática 
interpretabilidad del misterio del mal, conduce su tratamiento hacia la reducción 
del fenómeno hasta el sí mismo dado: el misterio in se. En la propuesta mario-
niana, atenta a la problemática onto-teológica, el mal como pregunta filosófica 
abre la temática de su origen óntico, pero también la de su fundamento mistéri-
co: la incógnita por su sentido se aproxima a la pregunta por la Revelación y su 
recepción vital para la fenomenología desde allende los límites de lo aparente. 
La transición deductiva, de apariencia impensable, desde la lógica al ámbito 
mistérico también “puede ensayar una argumentación que la sostenga”118.

La interpretación del mal de Jean-Luc Marion se caracteriza por desarrollarse 
en vinculación a nociones propiamente teológicas, como las de humanidad en 
cuanto similitudo Dei, del acto consciente y voluntario malo como pecado, del 
demonio como partícipe infiltrado en la existencia o suicidio-viviente del ser 
humano, de la vida en términos escatológicos y del Dios revelado más allá del 
concepto. El misterio revelado como tal es, para el fenomenólogo de la Sorbona, 
aquel que oficia como signo de credibilidad para la hermenéutica fenomenoló-
gica, otra vez, de modo unitario y sin delimitar fuertemente las fronteras entre 
dichas ciencias, con el apoyo de la filosofía y la teología119. Del mismo modo, 
para la hermenéutica fenomenológica de la donación, en sentido fáctico, es la 
misma presencia en persona del misterio saturado, en la dinámica propia de la 
vida, la que nos invita a la consideración de la Revelación, al menos, como posi-
ble, superando las subjetivas condiciones de posibilidad.

Se trata de la posibilidad máxima de la fenomenología, en sentido episté-
mico, la revelación en cuanto posible a la manera de aparecerse trascendente de 
Dios en la inmanencia fenomenológicamente reducida, y en cuanto experiencia 
personal vital, la Revelación efectiva como epifanía divina para el creyente120. El 
primer sentido se presenta como exclusivo del pensamiento filosófico, mientras 
que el ulterior lo es tanto para la teología revelada como para la filosofía. Así, 
para Lévinas como para Marion, se introduce la superación de la onto-teología y 
se produce, mediante la hermenéutica del misterio de la iniquidad y su carácter 

118   Marion, J.-L. (1993). “El mal en persona”, 24.
119   Así es el caso paradojal de Satán, cuya personalidad vacía (que es personne, persona y 
nada) tiene como “única prueba indiscutible de su ‘existencia’ (…) [el] abismo, cuyo vértigo 
nos empuja al suicidio”; Ibid., 43.
120   Cf. Scannone, J. C. (2020). “IV. Otro como sí mismo. El llamado y responsorio según 
Jean-Luc Marion”, en Marion, J.-L.  (2020). Jean-Luc Marion: límites y posibilidades de la 
filosofía y de la teología, 52.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 189 - 222. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas216

excedente o no-aparente, el paso a una renovada vinculación entre la teología y 
la filosofía.

En consecuencia, cabría poner en duda el postulado del athéisme méthodolo-
gique propuesto por Dominique Janicaud121, en virtud de la unidad de lo dado 
en el itinerario vital, cuya ubicación en la dimensión teológica o filosófica del 
saber es realizado de modo reflexivo y posterior al abordaje fenomenológico. He 
aquí una liberación de la fenomenalidad de todo condicionamiento o limitación 
a priori, por la paradoja de la Revelación que es, en sí misma, saturación de la 
saturación122, de suerte que puede el creyente interpretar teológicamente, es decir, 
por su fe, la presencia del sentido en el misterio del mal e, incluso, la presencia 
de Dios en la experiencia aparentemente abandonada del sufrimiento.

Conclusión

El misterio abismático del mal sigue proponiéndonos la necesidad de ahondar 
en su interpretación, puesto que subsiste, presente a nuestro alrededor, la tensión 
entre la libertad relativa del individuo y sus condicionamientos determinativos 
hacia el mal123. La pluridimensional realidad humana parece hoy, en cierto senti-
do, neutralizar la hermenéutica del mal por su carácter inabarcable. Sin embargo, 
la fenomenología continúa, ante su incomprensibilidad, manteniéndose frente al 
reto que supone el problema de la iniquidad para el pensamiento. “¿Cómo debe 
entenderse lo fatal, lo discordante y lo inquietante del mal en el mundo, cuyo 
poder se extiende sobre cada acción y sobre la suma de todas las malas acciones 
singulares? ¿De qué clase de realidad es el mal?”124 Estas interrogantes, entre otras, 
manifiestan cómo la interpretación realizada en torno al misterio abismático del 
mal se configura, una y otra vez, exigiendo al pensador una respuesta a cómo 
debe entenderse la realidad del mal en el contexto de la realidad total, es decir, 

121   Cf. Gondek, H.D.; Tengelyi, L. (2021). “Nueva fenomenología en Francia”, 8.
122   Cf. Cf. Scannone, J. C. (2020). “IV. Otro como sí mismo. El llamado y responsorio 
según Jean-Luc Marion”, 53; Roggero, J. L. (2020). “VII. La apropiación filosófica de ideas 
teológicas en la fenomenología de J.-L. Marion” en Marion, J.-L.  (2020). Jean-Luc Marion: 
límites y posibilidades de la filosofía y de la teología, 89-104; Salinas, G. “Fenomenología del 
Sacramento: aportes a partir de la categoría de donación de Jean-Luc Marion”, 10-15.
123   Cf. Lehmann, K. (1979). “El misterio del mal”, en Communio – Revista Católica Interna-
cional, V, 79, 8.
124   Cf. Ibid., 9-10.



La hermenéutica del mal: un acercamiento fenomenológico entre Paul Ricoeur...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 189 - 222. UNED, Madrid

217

siempre señalando el requerimiento obligado de un tratamiento global e íntegro 
del sentido del ser125.

En nuestro abordaje, hemos logrado responder a la crítica motivadora de D. 
Janicaud, tomando en cuenta la presencia de elementos teológicos en la filosofía 
fenomenológica de Paul Ricoeur, Emmanuel Lévinas y Jean-Luc Marion a partir 
del carácter excedente de los fenómenos relativos al misterio de la iniquidad. La 
impermeabilidad de fronteras entre filosofía y teología, junto a la exigencia del 
ateísmo metodológico, ha sido puesta en duda. Por el contrario, la posibilidad de 
la extensión de la filosofía fenomenológica hacia ámbitos de la teología parece ser 
adecuada, no según definiciones epistemológicas, sino por el carácter manifiesto 
de lo dado.

Hemos logrado también presentar, de manera sintética, el análisis fenomeno-
lógico hermenéutico realizado por dichos autores acerca del mal y su experiencia, 
denotando aspectos centrales y relativos, y configurando un diálogo entre sus 
posturas y la de Martin Heidegger. Uno de los elementos prioritarios considera-
dos ha sido, con predominancia, el carácter saturado de los fenómenos relativos 
al mal, en tanto superadores de las condiciones de posibilidad infligidas sobre la 
fenomenalidad. Esto, consideramos, promueve la apertura del llamado horizonte 
de visibilidad, fenomenológicamente reducido, hacia la consciencia de que, en el 
horizonte de la donación como fundamento de la fenomenalidad, “todo lo que 
se muestra se da, pero no todo lo que se da se muestra”126.

De esta manera, atendiendo a los rasgos hermenéuticos propios de la nouvelle 
phénoménologie presentes en los autores, expusimos la disputa epistemológica que 
conforma la diversidad de orientaciones que las contribuciones de sus análisis 
fenomenológicos significan. Estas nos han brindado ciertos límites, desafíos y 
posibilidades para las ciencias filosófica y teológica y su vinculación interdisci-
plinaria. En específico, hemos destacado el carácter fáctico de acontecimiento de 
sentido (Sinnereignis) propio de los fenómenos saturados, aquel que esclarece el 
modo paradigmático a seguir para una recta hermenéutica del mal. Asimismo, 
hemos señalado la presencia del obstáculo de la onto-teología para la filosofía y 
la teología, y la gran potencialidad hermenéutica de los fenómenos que exceden 

125   Cf. Ibid., 12.
126   Cf. Marion, J.-L. (1998). Étant donné. Essai d’une phénoménologie de la donation. Paris, 
PUF, 10; Marion, J.-L. (2001). “Remarques sur quelques remarques”, en Recherches de science 
religieuse, 99, 4, 491.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 189 - 222. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas218

a la intuición. Diversas disciplinas han sido también mencionadas, entre ellas, la 
ética, la política, la ontología y la hermenéutica semiótica. Creemos firmemente 
que esta primera aproximación fenomenológica puede y debe establecer vínculos 
y diálogos capaces de fructificar en estas variadas áreas en que la filosofía y la 
teología todavía han de desarrollarse.

El ejercicio hermenéutico, considerado de esta manera, supone una verdadera 
posibilidad para la superación de la actitud natural y la actitud teorizante en 
torno a la tan cercana experiencia del sufrimiento. En el marco de su misteriosa 
e innegable presencia en la vida humana, este hecho patente y cierto, paradojal 
y multiforme, continúa planteando al ser humano profundas interrogantes y 
desafíos acerca de su sentido. Sólo una actitud de apertura activa será capaz, en 
último término, de ejercer la sana y tan necesaria recepción del sentido propio 
de este fenómeno inintegrable.



La hermenéutica del mal: un acercamiento fenomenológico entre Paul Ricoeur...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 189 - 222. UNED, Madrid

219

Bibliografía

Obras de y sobre Paul Ricoeur:

Ricoeur, Paul; Orth, E.W. (1975), “Phénoménologie et herméneutique”, en 
Phänomenologische Forschungen, Vol. I., Freiburg/München.

Ricoeur, Paul. (1986), Du texte à l’action. Paris, Seuil. Traducción al inglés: (1997). 
From Text to Action: Essays in Hermeneutics, II. Evanston (IL), Northwestern 
University Press.

— (1988), Lo voluntario y lo involuntario. Buenos Aires, Docencia.
— (1991), “El escándalo del mal”, en Revista de Filosofía. 3ª época IV 5.
— (1995), Figuring the Sacred: Religion, Narrative, and Imagination. Minneapolis, For-

tress Press.
— (2004), Finitud y culpabilidad. Madrid, Trotta. 
— (2007), El mal. Un desafío a la filosofía y la teología. Buenos Aires, Amorrortu.
Martín Huete, F. (2009), “La influencia de Husserl y Heidegger en la hermenéutica 

filosófico-fenomenológica de Paul Ricoeur”, en Bajo Palabra, 4.

Morales Benito, Isabel. (2015), Cuerpo y libertad. Las formas involuntarias del querer 
según Paul Ricoeur. [Tesis doctoral]. Barcelona, Universitat Internacional de Cata-
lunya.

Peña Vial, J. (2009), El mal para Paul Ricoeur. Pamplona, Cuadernos de Anuario Filo-
sófico.

Rúa Zarauza, B. (2020), “Poética, temporalidad, ipseidad. El trasfondo heideggeriano 
de la hermenéutica de Ricoeur”, en Daimon. Revista Internacional de Filosofía, 79, 
177-191.

Obras de y sobre Emmanuel Lévinas:

Lévinas, Emmanuel. (1987), De otro modo que ser o más allá de la esencia. Salamanca, 
Sígueme.

— (1993), Entre nosotros. Ensayos para pensar en otro. Valencia, Pretextos.
— (1999), De la evasión. Madrid, Arena.
— (2001), De Dios que viene a la idea. Madrid, Caparrós Editores/Fundación 

Emmanuel Mounier. 
— (2008), Difícil libertad. Buenos Aires, Lilmod.
— (2013), Humanismo del otro hombre. Buenos Aires, Siglo XXI.
Celli, M. E. (2017), “Mal, sufrimiento y sentido. Aportes levinasianos para una feno-

menología del mal”, en II Congreso Latinoamericano de Teoría Social. Teoría Social/
Teoría Política. Horizontes y dilemas del pensamiento contemporáneo en el sur Global, 
1-20.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 189 - 222. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas220

Giménez Giubbani, A. (2012), “La ética como respuesta al sufrimiento inútil en 
Emmanuel Lévinas”, en Franciscanum – Revista de las Ciencias del Espíritu 54.

Obras de y sobre Jean-Luc Marion:

Marion, Jean-Luc. (1993), Prolegómenos a la caridad. Madrid, Caparrós Editores.
— (1998), Étant donné. Essai d’une phénoménologie de la donation. Paris, PUF. Traduc-

ción al español: (2008) Siendo dado. Ensayo para una fenomenología de la donación. 
Madrid, Síntesis.

— (2001), “Remarques sur quelques remarques”, en Recherches de science religieuse, 99, 
4.

— (2005), Acerca de la donación. Una perspectiva fenomenológica. Buenos Aires, Jorge 
Baudino Ediciones/Universidad Nacional de General San Martín.

— (2012), La rigueur des choses. Entretiens avec Dan Arbib. Paris, Flammarion
— (2015), Réduction et donation. Paris, PUF.
— [et al…]. (2020). Jean-Luc Marion: Límites y posibilidades de la filosofía y de la teolo-

gía. C.A.B.A., SB Editorial.
Pommier, E. (comp.). (2018), La fenomenología de la donación de Jean-Luc Marion. 

Buenos Aires, Prometeo.
Roldán, A. (2021), “4. Pensar a Dios desde las mediaciones del rostro y la carne según 

la fenomenología de Jean-Luc Marion”, en Enfoques, XXXIII (1).

Salinas, Guillermo. (2021), “Fenomenología del Sacramento: aportes a partir de la 
categoría de donación de Jean-Luc Marion”, en Dios y el hombre, V 1.

Scannone, J.C. (2005), “Fenomenología y hermenéutica en la ‘fenomenología de la 
donación’ de Jean-Luc Marion”, en Stromata, 61 3 (4), 179-193.

Obras de Martin Heidegger:

Heidegger, Martin. Gesamtausgabe [Edición integral]. Fráncfort del Meno, Klostermann.
— (1976), 9. Wegmarken (1919-1961), editado por F.-W. von Herrmann. Traducido 

por: Leyte, A.; Cortés, H. (2007). Hitos. Madrid, Alianza, 2007. Traducciones par-
ciales: Gutierréz Giradot, R. (1959). Carta sobre el Humanismo. Madrid, Taurus.; 
Zubiri, Xavier. (1941). ¿Qué es metafísica? México, Séneca; Molinuevo, J.L. (1994). 
Acerca del Nihilismo. Jünger: Sobre la línea/ Heidegger: hacia la pregunta del ser. 
Barcelona, Paidós.

— (1976), 21.- Logik. Die Frage nach der Wahrheit (WS 1925/26), editado por Walter 
Biemel. Traducido por Ciria, Alberto. (2004). Lógica. La pregunta por la verdad. 
Madrid, Alianza.

— (1987), 56/57.- Zur Bestimmung der Philosophie 1. Die Idee der Philosophie und 
das Weltanschauungsproblem (KNS 1919) 2. Phänomenologie und transzendentale 



La hermenéutica del mal: un acercamiento fenomenológico entre Paul Ricoeur...

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 189 - 222. UNED, Madrid

221

Wertphilosophie (SS 1919) 3. Anhang: Über das Wesen der Universität und des aka-
demischen Studiums (SS 1919), editado por Bern Heimbüchel. El primer curso ha 
sido traducido por: Escudero, Jesús Adrián. (2005). La idea de la filosofía y el proble-
ma de la concepción del mundo. Barcelona, Herder.

— (1985), 61.- Phänomenologische Interpretationen zu Aristoteles. Einführung in die 
phänomenologische Forschung (WS 1921/22), editado por Walter Bröcker y Käte 
Bröcker-Oltmanns.

— (2005), 62.- Phänomenologische Interpretation ausgewählter Abhandlungen des Aris-
toteles zu Ontologie und Logik (SS 1922), editado por Günther Neumann. Traduc-
ción parcial: Escudero, Jesús Adrián. (2002). Interpretaciones fenomenológicas sobre 
Aristóteles. Indicación de la situación hermenéutica (Informe Natorp). Madrid, Trotta.

Capelle-Dumont, Philippe. (2012), Filosofía y teología en el pensamiento de Martin 
Heidegger. Buenos Aires, Fondo de Cultura Económica.

De Santiago Guervós, L.E. (1987), “La ‘Kehre’ heideggeriana y sus implicaciones 
hermenéuticas”, en Thémata: Revista de filosofía, 4.

Gourinat, M. (1996), “La querelle de l’ontothéologie. L’interprétation de la théologie 
médiévale par Heidegger”, en Cahiers de recherches médiévales et humanistes, 2.

Rodríguez García, Ramón. (2019), La transformación hermenéutica de la filosofía: una 
interpretación de la obra temprana de Heidegger. San Martín, UNSAM Edita.

Obras de filosofía y fenomenología en general:

Arboleda Mora, C.; Restrepo, C.E. (eds.). (2013), El giro teológico. Nuevos caminos de 
la filosofía. Medellín, Ed. UPB.

Bornemark, J. “Max Scheler and Edith Stein Precursors to the ‘Turn to Religion’ 
Within Phenomenology”, en Bornemark, J., Ruin, H. (2010). Phenomenology and 
Religion: New Frontiers. Södertörn, Philosophical Studies.

Capelle-Dumont, Philippe. (2013), Fenomenología francesa actual. Buenos Aires, Jor-
ge Baudino Ediciones.

Gadamer, Hans Georg. (1999), Verdad y método. Salamanca, Sígueme.
Gehlen, Arnold. (1987), El hombre. Su naturaleza y su lugar en el mundo. Salamanca, 

Sígueme.
Gondek, H.D.; Tengelyi, L. (2021), “Nueva fenomenología en Francia”, en Eikasía: 

Revista de filosofía, 103 17.

Greisch, J. (2001), El cogito herido: la hermenéutica filosófica y la herencia cartesiana. 
Buenos Aires, UNSAM Edita.

Harnett, M., “The approach to the problem of God in Husserl’s thinking”, en Sophia. 
39, 1-24.

Janicaud, Dominique. (1991), Le Tournant théologique de la phénoménologie française. 
Combas, Éd. de l’Éclat.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 189 - 222. UNED, Madrid

Guillermo Santiago Salinas222

Jolivet, Régis. (1941), El problema del mal según san Agustín. Bogotá, Librería Nueva.
Lehmann, Karl. (1979), “El misterio del mal”, en Communio – Revista Católica Inter-

nacional, V, 79.

Restrepo, C.E. (2010), “El ‘giro teológico’ de la fenomenología: Introducción al deba-
te”, en Pensamiento y Cultura, 13, 2, 115-126.

Roggero, José Luis. (2020), “La instancia antepredicativa en la nouvelle phénoméno-
logie”, en Cuadernos de filosofía, 75.

Sanguineti, Juan José. (2019), Cuerpo, mente y ser personal. Rosario, Ed. Logos Ar.
Walton, Roberto. (2010), “El giro teológico como retorno a los orígenes: La fenome-

nología de la excedencia”, en Pensamiento y cultura, 13, 2, 127-140.

Walton, Roberto. (2012), “Teleología y teología en Edmund Husserl”, en Estudios de 
filosofía, 45, 81-103.

Recibido 22-07-2022

Aceptado 16-01-2022


