
Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 173 - 188. UNED, Madrid

DE LA VISIÓN A LA VISIBILIDAD. APORTACIONES 
DE MERLEAU-PONTY AL GIRO ICÓNICO1

FROM VISION TO VISIBILITY. MERLEAU-PONTY’S 
CONTRIBUTIONS TO THE ICONIC TURN

José Antonio Ramos González

SEFE

jr8ramos@hotmail.es

Resumen: Una de las tareas de la filosofía consiste, según Merleau-Ponty, en apren-
der de nuevo a ver el mundo. En este artículo se pretende mostrar el laberinto de difi-
cultades en el que se penetra cuando se pregunta qué es ver, qué se ve y quién o qué  es 
el vidente. Este y lo visible brotan de una misma visibilidad carnal que los entreteje: la 
motricidad y la reversibilidad serán claves para acercarse a esa relación, así como para 
ofrecer una nueva visión de la imagen que conlleva una reciprocidad entre lo real y lo 
imaginario.

Palabras Clave: Ver, visión, visibilidad, carne, movimiento, reversibilidad, imagen, 
giro icónico.

Abstract: One of the tasks of philosophy consists, according to Merleau-Ponty, in 
relearning how to see the world. This article intends to show the labyrinth of difficulties 
into which one enters when one asks oneself what it is to see, what one sees and who 
or what the sighted is. This and the visible sprout from the same carnal visibility that 
interweaves them: motricity and reversibility will be key to approach this relationship, 
as well as to offer a new vision of the image that entails reciprocity between the real 
and the imaginary.

Keywords: Seeing, Vision, Visibility, Flesh, Movement, Reversibility, Image, Pictorial 
turn.

1  Este artículo es un fruto de la ponencia pronunciada por el autor en el XII Congreso de la 
Sociedad Española de Fenomenología y IV Jornadas Ibéricas de Fenomenología («La expre-
sión por la imagen. La fenomenología y los nuevos medios»), celebrado en Ciudad Real, del 
22 al 24 de octubre de 2018,  en la Facultad de Letras de la UCLM.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 173 - 188. UNED, Madrid

José Antonio Ramos González174

1. Introducción

Este artículo pretende mostrar algunas de las pinceladas de un boceto y trata 
de hacer ver con palabras: hacer ver como hace el pintor, en lugar de explicar, 
para que se exprese el propio sentido de la experiencia «muda» y silenciosa, de 
modo que esta resuene y reverbere en nuestro decir. Siguiendo a Merleau-Ponty, 
preguntarse  por el ver y hablar quizás nos brinde nuevos instrumentos para esa 
búsqueda en la que consiste la filosofía, a saber: fe perceptiva interrogándose a sí 
misma. Por tanto, no esperemos certeza, pues el pensamiento del fenomenólogo 
francés se mueve en la ambigüedad, en la incertidumbre y en la interrogación 
continua que acompañan a la vida y, en ese sentido, plantea un interrogar que es 
un modo de hablar del asombro continuado. La fe perceptiva es esa refractaria 
experiencia de pertenencia al ser que favorece esa visión lateral, oblicua (como 
corresponde a una ontología indirecta) que irradia de la visibilidad. Rechazando 
la nada (entendida como vacío ontológico), hay que hablar de una «creencia» 
en que hay algo (etwas) y todo hay ha de aparecer en la estructura de la visión. 

Merleau-Ponty afirma que la verdadera filosofía consiste en reaprender a ver 
el mundo (cf. Merleau-Ponty, 1945: XVI/ 1997: 20)2. Desde mi perspectiva, este 
ver es un entrever y un avistar y, si se permite la expresión, es «visomotricidad», 
ya que, en virtud del quiasmo entre percepción y movimiento, se puede decir 
que ver es mover y con-mover. 

«Entrever» se ha de entender casi desde la definición que propone el DRAE 
de esa palabra: se trata de un conjeturar (que hace referencia a la fe perceptiva), 
de un ver confusamente, de un adivinar, es decir, de la visión de un enigma, pues 
ver es esa experiencia familiar y a la vez enigmática que parece que acontece por 
magia. A diferencia de la filosofía cartesiana, incluso de todo el estrabismo de 
la cultura occidental, el ver del que se habla no es una evidencia, pues esta no 
es tal sin su acompañamiento invidente: aunque este último no se ve, lo invisi-
ble es condición de lo visible, ya que no hay visión sin punto ciego ni sin velo. 
Tampoco se trata de un ver claro y distinto, pues para nuestro autor la visión se 
irradia desde una luz oscura y confusa. 

2  En primer lugar se consigna la paginación original separada de una barra (/) de la página 
correspondiente a la traducción en castellano cuando se dispone de esta. 



De la visión a la visibilidad. Aportaciones de Merleau-Ponty al giro icónico

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 173 - 188. UNED, Madrid

175

Reaprender a ver el mundo no solo es un entrever, sino también un avistar, 
es decir, requiere cierta distancia, ya que el enigma de la visión revela el misterio 
de la simultaneidad, de la reversibilidad inminente, nunca coincidente. En la 
medida en que la visión es «tele-visión», esa distancia insinúa un movimiento: 
la visión es «visomotricidad», pues  «el mundo visible y el de nuestros proyectos 
motrices son partes totales del mismo ser» (Merleau-Ponty, 1964a: 17/ 2013: 
22). En ese sentido, puede decirse que  ver  y mover, incluso «con-mover», son 
acordes que concuerdan, sin coincidir, con una vibración armónica invisible.

Desde la rever(vi)sibilidad3 entre vidente-visible y la consideración de la 
imagen como movimiento recíproco y diacrítico, Merleau-Ponty entrelaza lo real 
y lo imaginario y propone una nueva ontología de la imagen sin subordinarla al 
paradigma lingüístico4.

2. Visión

La visión tiene un doblez, ya que se refiere tanto al ver de un vidente –que 
es parte de lo visible– como a lo visto, que suscita el ver, pues me siento mirado 
por las cosas. Entre vidente-visible hay una reflexividad, un ángulo de reflexión, 
pues en la superficie entre ambos se «refleja» una visibilidad y una sensibilidad  
que no pertenece exclusivamente a ninguno de ellos. Por este motivo, más que 
de «reflexión», se trata, a mi modo de ver, de un indicio de  «refracción» que 
origina  una visión oblicua, indirecta o colateral, y no frontal o panóptica. El 
enigma de la visión es el misterio de la simultaneidad, de una coexistencia en y 
por la distancia que hace referencia a la verdad última que es la rever(vi)sibilidad 
inminente: una especie de reverberación, en el doble sentido de una luz que 
refleja en una superficie «brillante» y de un eco o sonido que centellea. 

La visión es una oquedad que brota desde la profundidad en la cavidad cen-
tral de lo visible. Como si de un ojo se tratara, lo visible se refracta en nuestra 
mirada y su poder se impone a la visión siendo más que su correlato (cf. Mer-
leau-Ponty, 1964b: 171/ 1966: 164). Por tanto, puede hablarse de una relación 

3  Como ha sugerido Carbone (2011: 7), considerar la carne como visibilidad contribuye a 
deshacer los malentendidos a los que ha dado lugar esa noción. Dado que la clave para enten-
der la carne es la reversibilidad, propongo hablar de rever(vi)sibilidad.
4  Mitchell (2020: 202-203) exige la igualdad de derechos entre lenguaje e imagen y pide una 
idea de visualidad acorde a la ontología de la imagen.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 173 - 188. UNED, Madrid

José Antonio Ramos González176

especular, que no es proyección, sino articulación entre mi mirada y las cosas: 
mi visión (concreción de lo visible) responde a esa interrogación y pre-posesión 
de lo visible (modulación efímera de la visibilidad), pero no hay entre ellos una 
relación de envoltura absorbente, a pesar de que su reciprocidad y entrelazamien-
to es comparable al que se da entre el mar y la arena de la playa (cf. 1964b: 171/ 
1966: 164). En consecuencia, ni el cuerpo está en el mundo ni ambos pueden 
situarse en el vidente como en una caja, pues, por un lado, siendo el mundo car-
ne aplicada a una carne (cf. Merleau-Ponty, 1964b: 180/ 1966:172), los límites 
con el cuerpo se difuminan; por otro, sería difícil alojarlos en el vidente, dado 
que el cuerpo –manojo intercomunicado de órganos– es visible.

Vemos las cosas en su sitio, según5 su ser, que no se reduce a lo percibido, pues 
la «esencia» (Wesen) de las cosas es su ser activo, su manera propia de existir y de 
comportarse. Y a la vez el espesor de la mirada y el cuerpo nos separa de ellas: se 
trata, por tanto, de un avistar o ver a  distancia, que es sinónimo de  proximidad 
(cf. Merleau-Ponty,1964b: 178/1966: 168), sin el cual la visión se desvanecería 
al producirse, ya que o bien el vidente se hundiría en lo visible o lo visto quedaría 
encerrado en nosotros, desapareciendo del espectáculo visible (cf. Merleau-Ponty, 
1964b: 171/ 1966: 164). Ni cosas en sí, ni videntes transparentes, lo que hay es 
algo (etwas) a lo que solo nos acercamos «palpándolo con la mirada» (Merleau-
Ponty, 1964b: 171/ 1966: 164): con esa expresión se manifiesta la inscripción 
entre visible y tangible aunque no se superponen ni se confunden (cf. Merleau-
Ponty, 1964b: 175/ 1966: 168). 

A pesar de que se ha hablado de la concepción háptica6 de la visión en 
Merleau-Ponty o se ha criticado su intuicionismo óptico, no son ni la mano ni 
el ojo los que perciben: en virtud de la reflexividad del sentiente y de lo sentido, 
de la sinergia de los sentidos, que conducirá a la rever(vi)sibilidad inminente 
de la carne, habría que decir que se percibe con el cuerpo («manojo») o, mejor, 
que se percibe en él, en vez de ser el sujeto de la percepción. El espesor de carne 
«constituye la visibilidad de la cosas y la corporeidad del vidente» (Merleau-
Ponty, 1964b: 176/1966: 168), siendo su medio de comunicación.

5   Garelli (1992) profundiza en la distinción entre «ver esto» (como visión de un objeto 
determinado) y «ver según» que hace referencia a una actitud en relación a algo (etwas).
6   Para un estudio más detenido y detallado de la discusión sobre la concepción háptica de la 
visión, cf: Rodrigo (2013), Derrida (2011), Alloa (2009).



De la visión a la visibilidad. Aportaciones de Merleau-Ponty al giro icónico

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 173 - 188. UNED, Madrid

177

La mirada y las cosas hay que hacerlas aparecer juntas, pues al mirar  «cosas», 
que son cuasi-sujetos, me siento mirado por ellas7, de modo que no se sabe quién 
ve y quién es visto. La visión se funda sobre la intención de ver y no se puede 
ver sin mirar, pero esto no quiere decir que la visión sea una apropiación de un 
exterior por un interior. El entrelazamiento entre dentro-fuera es una de las claves 
del enigma de la visión: como la mirada, la visión es una forma de salir de sí para 
re-encontrarse o re-incorporarse a lo visible de lo que forma parte el vidente; salir 
que, a la vez, es un entrar en sí. 

Los ojos no son meros receptores de luces, pues tienen el don de lo visible 
del que se hacen merecedores mediante la acción y el ejercicio, del mismo modo 
que la visión del pintor aprende viendo (cf. Merleau-Ponty, 1964a: 25/ 2013: 
26). Según se fijen los ojos, se puede hablar de una visión objetiva (si se fijan 
en los «objetos»), atmosférica (cuando se deja errar los ojos) o vibrante (si se 
abandonan al acontecimiento): se trata de tres dimensiones superpuestas, pero 
no distintas,  que se asemejan a lo que ocurría al tratar del tacto (cf. Merleau-
Ponty, 1964b: 174/ 1966: 167). Fijar los ojos, en lo referente al objeto, supone 
separar la región del campo; en relación al sujeto, ensimismarse y preguntar qué 
veo. Este preguntar es el que da lugar a una visión segunda, pura o crítica, por la 
que desaparece el espectáculo, se pulveriza el mundo en cualidades y me ignoro 
como sujeto de un campo visual.

 «La visión es un pensamiento sujeto a cierto campo» (Merleau-Ponty, 1945: 
251/ 1997: 232), incluso hablar requiere preparar un campo cultural, una 
configuración audible (cf. Merleau-Ponty, 2011: 181). Que tengo un campo 
quiere decir (cf. Merleau-Ponty, 1945: 251/1997: 232): a) que soy un ser 
situado, abierto a los seres visibles, de los que formo parte, en los que encuentro 
un sentido sin haberlo constituido; b) que los seres visibles están a disposición de 
mi mirada por una connaturalidad, sin esfuerzo por mi parte, y, en consecuencia, 
ver no es una acción del espíritu, sino del cuerpo situado en lo sensible y que 
ve por ser visible; c) que la visión es pre-personal y limitada, es decir, que a su 
alrededor hay un horizonte de cosas no vistas, de modo que ver es siempre ver 
más y menos de lo que se ve o, dicho de otro modo, que la visión promete más 
de lo que da. 

El objeto es inagotable porque entre él y nosotros interfiere ese saber latente 
que la mirada utiliza y que queda más acá de nuestra percepción. No percibo 

7   Escoubas (1992: 128) denomina «intencionalidad inversa» a la mirada de las cosas.



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 173 - 188. UNED, Madrid

José Antonio Ramos González178

cosas inertes, sino posibles acciones de mi cuerpo: este es «el instrumento gene-
ral de mi “comprehensión”» (Merleau-Ponty, 1945: 272/ 1997: 250). No hay 
necesidad de pensar para percibir, ya que en la percepción ni pensamos el objeto 
ni al pensante: somos del objeto y nos confundimos con él por el cuerpo que 
sabe más del mundo que nosotros. La verdadera visión se prepara en una fase 
de transición por una especie de tacto con el ojo y mi acto de percepción no 
efectúa una síntesis, sino que  aprovecha un trabajo ya hecho. Si la conciencia 
constituyese el mundo que percibo, no habría distancia y la intencionalidad iría 
al corazón de las cosas atravesando su espesor que es lo que permite su comuni-
cación y visualización.

La motricidad corpórea se prepara y prolonga en la percepción: «Wahrnemen 
is Sich bewegen» (Merleau-Ponty, 1964b: 303/ 1966: 306) y el movimiento es «la 
continuación natural y la maduración de una visión» (Merleau-Ponty, 1964a: 
18/ 2013: 22). Dado que hay un «“acompañamiento motor” de las sensaciones» 
(Merleau-Ponty, 1945: 243/ 1997: 225), las cualidades sensibles están envueltas 
en una significación vital y se ofrecen con una fisionomía cinética. De ahí que 
los colores tengan una significación motriz en tanto que afectan a cierto montaje 
por el que estoy com-prendido en el mundo.

Lejos de ser un mero ornamento o una simple cualidad sensorial, el color 
es sentido expresivo, estructura interior manifestada al exterior, es decir, una 
manera de ser y expresar la cosa. La  distinción color-iluminación es fenómeno 
de estructura, pero la luz no se ve, sino que permite ver; en este sentido hay una 
negatividad estructural que habita la visión y que le da un valor ontológico, más 
que empírico, recuperando su poder de mostrar más y menos de lo que ve (cf. 
Merleau-Ponty,1964a: 59/ 2013: 46). Desde esa negatividad se ha de entender 
que el «vestido rojo» está atado al tejido de lo visible y pespunteado o enhebrado 
a lo invisible. 

El color es «concreción de visibilidad» (Merleau-Ponty, 1964b: 172/ 1966: 
165) y su constancia es inseparable de la organización del campo y de la partici-
pación de la mirada. Aunque esta y las cosas están hechas una para las otras, por 
obra de la iluminación hay una pre-síntesis de las cosas que suscita y se anticipa 
a la mirada. Por otra parte, en virtud de la sinergia de los sentidos, se puede 
oír colores o ver  sonidos “como vivencia de una modalidad de la existencia” 
(Merleau-Ponty, 1945: 270/ 1997: 249): incluso se puede hablar de un ojo que 
escucha.



De la visión a la visibilidad. Aportaciones de Merleau-Ponty al giro icónico

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 173 - 188. UNED, Madrid

179

En la Fenomenología de la percepción el movimiento «virtual» es el funda-
mento de la unidad de los sentidos (cf. Merleau-Ponty, 1945: 271/ 1997: 249) 
y la motricidad es la intencionalidad original (cf. Merleau-Ponty, 1945: 160/ 
1997: 154). Profundizando en el análisis del mundo percibido para mostrar que 
el mundo visible y el de la expresión confluyen en el movimiento8 (cf. Merleau-
Ponty, 2011: 149), El mundo sensible y el mundo de la expresión considera el 
cuerpo de modo «cinético» y el esquema postural cinestésico se complementa 
y comunica con el esquema visual: «la praxis visual se sedimenta en visión –El 
esquema corporal se enriquece con un esquema visual» (Merleau-Ponty, 2011: 
148). Este último esquema es percibido por un «ojo espiritual» que se desplaza en 
nuestro cuerpo, según lo que tenga que observar, para ver el afuera desde adentro 
(cf. Merleau-Ponty, 2011: 131)9. 

3. Visibilidad: carne

La caracterización del sentir como un volverse de lo sensible hacia sí 
mismo, como generalización y anonimato, que Merleau-Ponty propone en 
la Fenomenología de la percepción, preludia la presentación que Lo visible y lo 
invisible ofrece de la carne como: visibilidad, generalidad de lo Sensible en sí y 
anonimato del yo mismo (cf. Merleau-Ponty, 1964b: 181/ 1966: 173). No se 
puede hablar de un sentir que no sea sensible, ni de una visibilidad en estado 
puro que no se ofrezca a lo visible, si bien siempre acompañada de su correlato 
invisible. La carne es sinónimo de visibilidad, que es el Ser de todo ser, y lo visible 
contiene la visión como una modulación de la visibilidad o de la «reflexividad» 
de la carne.

Lo sensible es una cierta manera de ser del mundo. Dado que mis ojos y mis 
oídos son seres-del-mundo, no se pueden separar de la impresión para investirla 
en pensamiento ni dejar de ser para conocer. Pero no percibo con los ojos o con 
los oídos, pues los sentidos no son instrumentos de la percepción en sí, sino 
de la excitación corpórea (cf. Merleau-Ponty, 1945: 246/ 1997: 228). Frente al 

8   López Sáenz, Mª. C. (2019) muestra la concepción carnal de la imagen en Merleau-Ponty 
y su evolución desde la concepción gestáltica de la imagen (1945) a la cinematográfica (1953) 
caracterizada como expresión universal del movimiento.
9   Se ha propuesto como hipótesis muy sugerente que la noción schilderiana de «ojo espiri-
tual» está recogida de modo creativo en las reflexiones que se exponen en El ojo y el espíritu, 
así como en la concepción de la visión como pliegue de lo visible (cf. Dalmasso, 2018: 76).



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 173 - 188. UNED, Madrid

José Antonio Ramos González180

empirismo y al intelectualismo, la  sensación es coexistencia o comunión y cada 
parte de lo sensible es «parte total» o simpatiza con las otras partes. Hay un inter-
cambio entre el sujeto y la sensación: un acompasamiento que marca cierto ritmo 
de existencia. Además, la sensación es intencional porque apunta más allá de sí 
misma a un término que solo se reconoce ciegamente por la familiaridad que 
tiene con el cuerpo (cf. Merleau-Ponty, 1945: 247/ 1997: 229). Pre-sintiendo 
en mí los sedimentos de una constitución previa, la sensación es reconstitución 
o reanudación de un saber latente que le presta su opacidad. Así como la visión 
emerge de la visibilidad, la sensación depende de una sensibilidad previa que la 
precede, de una profundidad del objeto que ninguna captación sensorial agotará. 
Toda percepción es despersonalización, generalidad y anonimato, de modo que 
hay que decir que se percibe en mí, en vez de ser «yo» el sujeto de la percepción. 

La visibilidad no pertenece ni al cuerpo ni al mundo como hechos, pues el 
espesor de la carne constituye tanto la visibilidad de la cosa como la corporeidad 
del vidente y es su medio de comunicación (cf. Merleau-Ponty, 1964b: 176/ 
1966: 168). Tampoco puede atribuirse la visibilidad al vidente o a lo visible, ya 
que la reciprocidad entre ambos impide saber quién ve y quién es visto: la visión 
que se ejerce sobre la cosas, estas la «reflejan» sobre él, hasta el punto de sentirse 
mirado por las cosas. Para ilustrar este aspecto, Merleau-Ponty se sirve del ejem-
plo del cubo: este «objeto» y yo estamos englobados en el mismo «elemento», 
de modo que no se puede decir visible o vidente, pues ambos concuerdan en 
esta visibilidad de principio que supera toda discordancia y toda visión parcial 
(cf. Merleau-Ponty,1964b: 182/ 1966: 174). Entendida como contacto y fisura, 
identidad y diferencia, esa adherencia carnal recíproca del sentiente a lo sentido 
es la que hace que se ilumine un rayo de luz que alumbra toda carne y no solo 
la mía (cf. Merleau-Ponty, 1964b: 185/ 1966: 177).  Dado que la carne no es 
materia ni espíritu ni sustancia y que lo visible (tanto las cosas como mi cuerpo) 
tampoco es ningún material «psíquico», ni un hecho o suma de hechos «mate-
riales», hay que decir que la carne es una noción última, pensable por sí misma: 
es esa visibilidad, ese pliegue de lo visible, la que me constituye en vidente (cf. 
Merleau-Ponty, 1964b: 183/ 1966: 175). Por tanto, no se trata de nuestra visión 
aunque haya que acudir a ella. No obstante, en tanto que lo visible en su totali-
dad está siempre entre los aspectos que vemos, el único modo de acceso es nuestro 
cuerpo visible, pero este no hace más que concertar el misterio de la visibilidad 
dispersa, sin explicarla ni aclararla (cf. Merleau-Ponty, 1964b: 178/ 1966: 170). 

Lo visible es la superficie de una profundidad inagotable desde la que se 
irradia una luz oscura que reverbera en el contacto de mi cuerpo con el mundo. 



De la visión a la visibilidad. Aportaciones de Merleau-Ponty al giro icónico

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 173 - 188. UNED, Madrid

181

Resultado de su trato (pero sin pertenecerles) se forma una visibilidad o tan-
gibilidad, de igual modo que en dos espejos nacen dos series indefinidas de 
imágenes entretejidas que constituyen una pareja más real que cada una de ellas 
(cf. Merleau-Ponty, 1964b: 181/ 1966: 173): la carne es fenómeno de espejo. 
Instrumento de una magia universal, los pintores reconocían en el espejo «la  
metamorfosis del vidente y de lo visible que es la definición de nuestra carne y 
de su vocación» (Merleau-Ponty, 1964a: 34/2013: 31). Como soy vidente-visible, 
hay una relación especular en la que todo remite a todo (cada parte es parte 
total), de la misma manera que la profundidad es la experiencia de la reversibi-
lidad de las dimensiones, es decir, de una globalidad donde aparece el misterio 
de la simultaneidad.

Si en la Fenomenología de la percepción «la profundidad nace bajo mi mirada 
porque esta busca ver algo» (Merleau-Ponty, 1945: 304/ 1997: 278), el análi-
sis que se hace de ella en El mundo sensible y el mundo de la expresión revela el 
carácter activo-pasivo y la reversibilidad entre el cuerpo que percibe y el mundo 
sensible. Uno se abandona a la visión para instalarse en el relieve, de la mis-
ma manera que se instala en lo que se quiere decir y no se necesita hablar o 
pensar en las palabras que se van a usar porque entonces el lenguaje se sustrae 
(cf. Merleau-Ponty, 2011: 86). Mi cuerpo y mi visión están contenidos en la 
profundidad que subyace a la membrana superficial de lo visible. Entre los dos 
planos de mi cuerpo, visible-vidente, hay inserción recíproca o entrelazamiento 
o, si se renuncia a un pensamiento por planos, dos esferas concéntricas (mientras 
vivo ingenuamente) o descentradas cuando empiezo a hacerme preguntas (cf. 
Merleau-Ponty, 1964b: 180/1966: 172-173).

La profundidad no impide acceder a las cosas, por el contrario «es el medio 
que tienen las cosas para permanecer netas, para ser cosas, y no ser lo que 
miro actualmente» (Merleau-Ponty, 1964b: 268/ 1966: 265). Frente a la con-
cepción plana y amorfa del ser, la profundidad es la forma espacial del quias-
mo. Este define la textura especial de la carne cuya clave es la reversibilidad 
«siempre inminente y jamás realizada de hecho» (Merleau-Ponty, 1964b: 191 
1966: 183); por esto no hay coincidencia ni superposición entre el vidente y lo 
visible, sino un movimiento suscitado por su diferencia. Rechazando el  modelo 
representativo, Merleau-Ponty invierte la ontología clásica de la imagen al pensar 
como reversibilidad la relación vidente-visible,  sin subordinar la percepción a 
la expresión lingüística ni establecer una jerarquía ontológica entre lo real y lo 
imaginario (cf. Dalmasso, 2018: 128).



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 173 - 188. UNED, Madrid

José Antonio Ramos González182

Así como para ver se requiere un fenómeno especular, una torsión de la vista 
sobre sí misma, el sentido de mis palabras se refleja a sí mismo como mi mirada. 
Tanto entre vidente-visible como entre palabra-significación, la reversibilidad –
que sostiene la percepción muda y la palabra– metamorfosea las estructuras del 
mundo visible y se hace mirada del espíritu. La reversibilidad entre tacto-visión 
también se da en otros campos, como ocurre con los movimientos de fonación 
y del oído: esta nueva reversibilidad y la emergencia de la carne como expresión 
son el punto en el que el hablar y el pensar se insertan en el mundo del silencio 
(cf. Merleau-Ponty, 1964b: 188/ 1966: 180).

Al hablar del ver, de lo visible, y describir la dehiscencia de lo sensible, nos 
situábamos ya en el orden del pensamiento. En sentido restringido (significación 
pura, pensamiento de ver y sentir), el pensamiento solo se entiende, aunque 
resulte problemático, como cumplimiento por otros medios del deseo del hay, 
por su sublimación (cf. Merleau-Ponty, 1964b: 188*/ 1966: 180*). Pero no se 
propone ninguna génesis empirista del pensamiento, pues ha de aparecer en la 
infraestructura de la visión porque para pensar hay que ver o sentir de algún 
modo y todo pensamiento le acontece a una carne. 

Las ideas de lo sensible no serían conocidas ni accesibles si careciéramos de 
cuerpo y de sensibilidad. Esas ideas, que no se agotan en sus manifestaciones, no 
pueden darse fuera de una experiencia carnal: su poder de fascinación procede 
de que se transparentan detrás de lo sensible o en su corazón mismo. «A este tipo 
de ideas les es esencial estar “envueltas en tinieblas”, aparecer “bajo un disfraz”» 
(Merleau-Ponty, 1964b: 195/ 1966: 186). Aun emigrando a un cuerpo más 
ligero (el del lenguaje), la idealidad pura no carece de carne o de visibilidad. En 
este sentido, puede decirse, con Husserl, que toda filosofía consiste en reiniciar o 
restituir un poder de significar y, a la vez,  con Valéry, que el lenguaje lo es todo. 
Y no se trata de reunir estas dos ideas en una síntesis, pues «son dos aspectos de 
la reversibilidad que es verdad última»  (cf. Merleau-Ponty, 1964b: 201/ 1966: 
192).  

Mi cuerpo da sentido tanto al objeto natural como al cultural. Incluso los 
vocablos, antes de ser indicios de conceptos, son acontecimientos que capta mi 
cuerpo: ya se trate de percibir objetos o vocablos, se da una actitud corpórea, 
una tensión dinámica, necesaria para estructurar la imagen (cf. Merleau-Ponty, 
1945: 273/1997: 251).



De la visión a la visibilidad. Aportaciones de Merleau-Ponty al giro icónico

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 173 - 188. UNED, Madrid

183

4. Aportaciones al giro icónico

Merleau-Ponty propone una idea de la imagen como movimiento de la mira-
da que responde a una intencionalidad en el seno de lo visible. Por eso la imagen 
realiza la duplicidad del sentir, evocando un eco en mi cuerpo. La rehabilitación 
ontológica de lo sensible conlleva la de lo visible, pero no se trata de invertir los 
términos de la relación vidente-visible sino de verlos simultáneamente, como 
surgiendo de una misma visibilidad,  y pensar la relación con la imagen como 
movimiento recíproco y diacrítico (cf. Dalmasso, 2018: 132). 

El término «imagen» tiene mala fama porque se creyó que un dibujo era 
una copia, una segunda cosa, y que la imagen mental era una especie de croquis 
elaborado por nuestro psiquismo. Sin superponer la visibilidad de ambas ni con-
fundir la imagen y lo visible, este se cumple en la imagen que nos manifiesta la 
estructura de lo visible (cf. Dalmasso, 2018: 35). Por tanto, entre figuración en 
imagen e imagen figurada hay reversibilidad,  ya que, por un lado, toda percep-
ción se deriva de una configuración gestáltica en virtud de la cual lo percibido se 
ha de pensar como imagen; por otro lado, la percepción en la creación artística 
entronca con un nivel imaginario, como por ejemplo ocurre con el color, de 
modo que este rojo no es una sensación pura, sino la manifestación diacrítica 
y la resonancia de todos los rojos (cf. Dalmasso, 2018: 37). En consecuencia,  
la reversibilidad impide pensar la imagen como representación mimética del 
mundo (cf. Dalmasso, 2018: 117), pues el dibujo y el cuadro son el dentro del 
fuera (dibujo) y el fuera del dentro (imagen), «que hace posible la duplicidad del 
sentir, y sin los que no se comprenderá jamás la cuasi presencia y la visibilidad 
inminente que constituyen todo el problema de lo imaginario» (Merleau-Ponty, 
1964a: 23/ 2013: 25).

Merleau-Ponty rechaza la separación entre real e imaginario, estableciendo  
una relación de reciprocidad entre la imagen y lo real, pues esto no nos sería 
abierto de no ser por aquella. En la imagen descubrimos que lo real tiene una 
estructura imaginaria y paralelamente que lo imaginario está en la pulpa de mi 
cuerpo, pues lo imaginario tapiza interiormente la visión (cf. Merleau-Ponty, 
1964a: 24/ 2013: 25). Al igual que la visión muestra la distancia próxima a la 
que estamos de las cosas, lo imaginario se sitúa más cerca y a la vez más lejos 
respecto de lo actual: más cerca, ya que su reverso carnal está expuesto a la mirada 
y, a la vez, más lejos porque el cuadro ofrece a la mirada los rasgos de una visión 



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 173 - 188. UNED, Madrid

José Antonio Ramos González184

interior y a la visión la textura imaginaria de lo real (cf. Merleau-Ponty, 1964a: 
24/ 2013: 25).

 Más que un objeto correlato de mi percepción, la imagen10 es un modo de 
ver y expresar el mundo al que también pertenece el vidente, pues este está incor-
porado en el campo de lo visible que lo configura. Por tanto, la nueva ontología 
de la imagen supone una reconfiguración de la relación entre visible e invisible: 
este último entendido como pregnancia de lo sensible o “carne de lo imaginario” 
(cf. Merleau-Ponty, 1996: 173); lo que quiere decir que lo real no se opone a lo 
imaginario, ni el no-ser al ser, sino que este está «tan lleno de no-ser o de posible, 
que no es lo que es solamente» (Merleau-Ponty, 1964b: 232/ 1966: 223).

5. Conclusiones

En la introducción a este trabajo se propuso una fisionomía del ver en los 
términos siguientes: entrever, avistar y “visomotricidad”. A continuación se expo-
nen a modo de conclusión algunas de las consecuencias que se derivan de esa 
caracterización, así como de la transición realizada de la visión a la visibilidad y 
sus repercusiones para el denominado giro icónico.

Se ha intentado mostrar el laberinto de dificultades que plantea la tarea 
filosófica que propone Merleau-Ponty, a saber: reaprender a ver el mundo. Seme-
jante quehacer, lejos de ser una obviedad, requiere una recreación tan laboriosa 
como la obra de arte y, en este sentido, siempre queda pendiente mucho tra-
bajo: lo inacabado e interminable son rasgos constitutivos del carácter abierto 
del interrogar filosófico. Teniendo esto en cuenta, se han expuesto varios de los 
problemas que plantea la visión desde una consideración dinámica y reversible 
de la visibilidad de la carne. A la vista de esa ontología del «devenir visible», se 
han señalado los rasgos más peculiares de la nueva cara de la imagen, indicando 
como punto de fuga la correlación entre lo real y lo imaginario.

Brevemente se indican algunos de los enigmas que surgen al considerar el 
tema de la visión: no se puede decir qué se ve, pues no vemos cosas, ya que su 

10   Rancière (2020: 216) se refiere a las imágenes como «cuasi-cuerpos» y afirma que «nos 
gusta verlas por la capacidad que tenemos de prestarles o de sustraerles, al mismo tiempo, 
vida y voluntad».



De la visión a la visibilidad. Aportaciones de Merleau-Ponty al giro icónico

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 173 - 188. UNED, Madrid

185

ser activo no se reduce a lo percibido; tampoco es evidente quién es el sujeto de 
la visión, dado que  me siento mirado por las cosas, que son cuasi-sujetos.

Ver el mundo de nuevo no es un ejercicio meramente estático y contem-
plativo, sino que requiere un entrever, es decir, un ver entre las cosas (ni visión 
frontal, ni de sobrevuelo) y un ver según las cosas o según las imágenes, en vez 
de a través de ellas como si nuestra mirada o la de las cosas fueran transparentes. 
Dado que no hay visión sin punto ciego ni velo, el ideal de la transparencia 
ha de ser rechazado y sustituido por una visión translúcida que se ofrece en la 
articulación móvil de las miradas, no solo de las nuestras sino también las de 
las cosas. Este entrecruzamiento de las miradas conlleva que la imagen pierda 
su carácter estático y referencial, recuperando el dinamismo y la “personalidad” 
que le pertenecen: se trata de mirar según la imagen, de asistir a su deflagración 
y deslumbramiento.

 Entre vidente-visible hay relación, pero no coincidencia, pues ver requiere 
una distancia próxima, una inherencia en la distancia: un avistar. En ese sen-
tido puede hablarse de un quiasmo vidente-visible que permite considerar la 
dualidad en términos de reciprocidad, entrecruzamiento y complementariedad 
(cf. Ramírez, 2013: 48). Para entender el carácter relacional de la reciprocidad 
vidente-visible, en el seno de la visibilidad carnal que los entreteje, son claves las 
nociones de motricidad y de reversibilidad: por un lado, todo ver –que comienza 
con las imágenes– es mover (“visomotrocidad”) y la verdadera visión se prepara 
en una fase de transición, pues el movimiento es “la continuación natural y 
maduración de una visión” (Merleau-Ponty, 1964a: 18/ 2013: 22). Por otro lado, 
la reversibilidad (siempre inminente) difumina las fronteras entre vidente-visible, 
favoreciendo la comunicación ente ambos.

El análisis del mundo percibido y la rehabilitación ontológica de lo sensible, 
que se presentan en la Fenomenología de la percepción, se profundizan en El 
mundo sensible y el mundo de la expresión para mostrar que lo visible y la expresión 
confluyen en el movimiento (cf. Merleau-Ponty, 2011: 149). Dada la relevancia 
que nuestro autor concede a la motricidad, puede hablarse de una ontología 
dinámica de la carne o de la rever(vi)sibilidad, ya que la carne se ha de entender 
como visibilidad cuya reversibilidad es clave: se trata de una ontología de lo 
visible haciéndose. Ahora bien, en lo visible se da siempre una pregnancia de lo 
invisible que Merleau-Ponty denomina “carne de lo imaginario” (cf. Merleau-
Ponty, 1996: 173).



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 173 - 188. UNED, Madrid

José Antonio Ramos González186

Esa revitalización  ontológica de lo visible va ligada al reconocimiento del 
valor sensible de la imagen, liberada de la generalidad del concepto. A diferencia 
de la obra analítica que no descubre en el objeto más que lo que previamente 
había puesto en él, la imagen es un modo de ver y expresar el mundo que con-
tiene matrices de ideas, que nos enseña a ver y nos da que pensar como ningún 
análisis lo haría (cf. Merleau-Ponty, 1960: 97/ 1964: 91). No obstante, la imagen 
(como la pintura)  presenta un esfuerzo por expresar algo que siempre queda por 
decir (cf. Merleau-Ponty, 1960: 99/ 1964: 93).

En definitiva, se trataría de ver con lo otro y con otros aquello con lo que hay 
que vérselas y deseárselas, pues hacer hablar a la luz, más que hablar de ella, es 
una tarea interminable  –aún por hacer– ,  ya que la visión a la que se dirige es 
cuestión en permanente interrogación: la visión hace lo que la reflexión jamás 
comprenderá y esboza lo que el deseo cumple (cf. Merleau-Ponty, 1960: 24/ 
1964: 24).



De la visión a la visibilidad. Aportaciones de Merleau-Ponty al giro icónico

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 173 - 188. UNED, Madrid

187

Bibliografía

Alloa, E. (2009), “Los estilos del mundo”, en ALLOA, E. La resistencia de lo sensible. 
Merleau-Ponty crítica de la transparencia (pp. 87-101). (Trad. V. Ackerman). Buenos 
Aires: Nueva visión. (Original en francés, 2008).

—	 (2021). “Merleau-Ponty: visibilidad”, en el potentialis. En ALLOA, E. La imagen 
diáfana (pp. 312-321). (Trad. N. Bornhauser). Santiago de Chile: Metales pesados. 
(Original en alemán, 2011/2018). 

Carbone, m. (2011), La chair des images: Merleau-Ponty entre peinture et cinéma.   	
Paris: Vrin.

Dalmasso, A. C. (2018), Le corps, c’est l’écran. La philosophie du visuel de  Merleau-Ponty. 
Paris: Mimésis.

Derrida, J. (2011), «IX. Tangente III», en DERRIDA, J. El tocar, Jean-Luc Nancy (pp. 
265-308). (Trad. I. Agoff). Buenos Aires: Amorrortu editores. (Original en francés, 
2000).

Escoubas, E. (1992), “La question de l’oeuvre d’art: Merelau-Ponty et Heidegger”, en 
RICHIR, M. y TASSIN, E. Merleau-Ponty phénoménologie et expériences (pp. 123-
138). Grenoble : Jérôme Millon.

Garelli, J. (1992), “Voir ceci et voir selon”, en RICHIR, M. y TASSIN, E. Merleau-
Ponty phénoménologie et expériences (pp. 79-99). Grenoble: Jérôme Millon. 

López Sáenz, Mª. C. (2019), “La imagen cinematográfica como expresión universal 
del movimiento”, en LÓPEZ SÁENZ, Mª. C y TRILLES CALVO, K. (Edras). A 
las imágenes mismas. Fenomenología y nuevos medios (pp. 91-125). Madrid: Ápeiron 
ediciones.

Merleau-Ponty, M. (1945), Phénoménologie de la perception, Paris: Gallimard.	
Trad. CABANES, J. 	 (1997). Fenomenología de la percepción (4ª ed.).  Barcelona: 
Península.

—	  (1960). Signes, Paris: Gallimard.  Trad. MARTÍNEZ, C. y OLIVER, G. (1964). 
Signos, Barcelona: Seix Barral.  

—	  (1964a). L’œil et l’Esprit, Paris : Gallimard.  Trad. DEL RIO, J. (2013). El ojo y el 
espíritu, Madrid: Trotta.

—	  (1964b). Le visible et l’invisible. Paris: Gallimard. Trad. ESCUDÉ. J. (1966). Lo 
visible y lo invisible. Barcelona: Seix Barral.  

—	  (1996). Notes de cours 1959-1961. Paris : Gallimard.
—	  (2011). Le monde sensible et le monde de l’expression, Genève : MetisPresses.

MitcheL, W.J.T. (2020), “¿Qué quieren realmente las imágenes?”, en ALLOA, E. Pen-
sar la imagen (pp. 179-203). (Editor R. Rodríguez). Santiago de Chile: Metales 
pesados (original en francés, 2010).



Investigaciones Fenomenológicas, n.o 19, 2022, pp. 173 - 188. UNED, Madrid

José Antonio Ramos González188

Ramírez, M. T. (2013), La filosofía del quiasmo. México: FCE.

Rancière, J. (2020), “¿Quieren vivir realmente las imágenes?”, en ALLOA, E. Pensar la 
imagen (pp. 205-217). (Editor R. Rodríguez). Santiago de Chile: Metales pesados 
(original en francés, 2010).

Rodrigo, P. (2013), “Voir et toucher. L’optique, l’haptique et le visuel chez Merleau-
Ponty”, en  CABONE, M. L’empreinte du visuel (pp. 27-41). Genève : MetisPresses. 

Recibido 22-06-2022

Aceptado 18-11-2022


