DE LA VISION A LA VISIBILIDAD. APORTACIONES
DE MERLEAU-PONTY AL GIRO ICONICO!

FROM VISION TO VISIBILITY. MERLEAU-PONTY’S
CONTRIBUTIONS TO THE ICONIC TURN

José Antonio RAMOS GONZALEZ
SEFE
Jr8ramos@hotmail.es

ResuMEN: Una de las tareas de la filosofia consiste, segtin Merleau-Ponty, en apren-
der de nuevo a ver el mundo. En este articulo se pretende mostrar el laberinto de difi-
cultades en el que se penetra cuando se pregunta qué es ver, qué se ve y quién o qué es
el vidente. Este y lo visible brotan de una misma visibilidad carnal que los entreteje: la
motricidad y la reversibilidad serdn claves para acercarse a esa relacién, asi como para
ofrecer una nueva visién de la imagen que conlleva una reciprocidad entre lo real y lo
imaginario.

ParaBras CLAVE: Ver, visidn, visibilidad, carne, movimiento, reversibilidad, imagen,
giro icénico.

ABsTRACT: One of the tasks of philosophy consists, according to Merleau-Ponty, in
relearning how to see the world. This article intends to show the labyrinth of difficulties
into which one enters when one asks oneself what it is to see, what one sees and who
or what the sighted is. This and the visible sprout from the same carnal visibility that
interweaves them: motricity and reversibility will be key to approach this relationship,
as well as to offer a new vision of the image that entails reciprocity between the real
and the imaginary.

Keyworbs: Seeing, Vision, Visibility, Flesh, Movement, Reversibility, Image, Pictorial
turn.

! Este articulo es un fruto de la ponencia pronunciada por el autor en el XII Congreso de la
Sociedad Espanola de Fenomenologia y IV Jornadas Ibéricas de Fenomenologia («La expre-
sién por la imagen. La fenomenologfa y los nuevos medios»), celebrado en Ciudad Real, del
22 al 24 de octubre de 2018, en la Facultad de Letras de la UCLM.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 19, 2022, pp. 173 - 188. UNED, Madlrid



174 | JosE ANTONIO RAMOS GONZALEZ

1. Introduccion

Este articulo pretende mostrar algunas de las pinceladas de un boceto y trata
de hacer ver con palabras: hacer ver como hace el pintor, en lugar de explicar,
para que se exprese el propio sentido de la experiencia «<muda» y silenciosa, de
modo que esta resuene y reverbere en nuestro decir. Siguiendo a Merleau-Ponty,
preguntarse por el ver y hablar quizds nos brinde nuevos instrumentos para esa
busqueda en la que consiste la filosofia, a saber: fe perceptiva interrogdndose a si
misma. Por tanto, no esperemos certeza, pues el pensamiento del fenomendélogo
francés se mueve en la ambigiiedad, en la incertidumbre y en la interrogacién
continua que acompanan a la vida y, en ese sentido, plantea un interrogar que es
un modo de hablar del asombro continuado. La fe perceptiva es esa refractaria
experiencia de pertenencia al ser que favorece esa vision lateral, oblicua (como
corresponde a una ontologfa indirecta) que irradia de la visibilidad. Rechazando
la nada (entendida como vacio ontoldgico), hay que hablar de una «creencia»
en que hay algo (etwas) y todo hay ha de aparecer en la estructura de la vision.

Merleau-Ponty afirma que la verdadera filosofia consiste en reaprender a ver
el mundo (cf. Merleau-Ponty, 1945: XVI/ 1997: 20)*. Desde mi perspectiva, este
Ver es un entrever y un avistar y, si se permite la expresion, es «visomotricidad,
ya que, en virtud del quiasmo entre percepcién y movimiento, se puede decir
que ver es mover y con-mover.

«Entrever» se ha de entender casi desde la definicién que propone el DRAE
de esa palabra: se trata de un conjeturar (que hace referencia a la fe perceptiva),
de un ver confusamente, de un adivinar, es decir, de la visién de un enigma, pues
ver es esa experiencia familiar y a la vez enigmdtica que parece que acontece por
magia. A diferencia de la filosofia cartesiana, incluso de todo el estrabismo de
la cultura occidental, el ver del que se habla no es una evidencia, pues esta no
es tal sin su acompafamiento invidente: aunque este tltimo no se ve, lo invisi-
ble es condicién de lo visible, ya que no hay visién sin punto ciego ni sin velo.
Tampoco se trata de un ver claro y distinto, pues para nuestro autor la visidn se
irradia desde una luz oscura y confusa.

2 En primer lugar se consigna la paginacién original separada de una barra (/) de la p4gina
correspondiente a la traduccién en castellano cuando se dispone de esta.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 19, 2022, pp. 173 - 188. UNED, Madlrid



DE LA VISION A LA VISIBILIDAD. APORTACIONES DE MERLEAU-PONTY AL GIRO ICONICO 1 175

Reaprender a ver el mundo no solo es un entrever, sino también un avistar,
es decir, requiere cierta distancia, ya que el enigma de la vision revela el misterio
de la simultaneidad, de la reversibilidad inminente, nunca coincidente. En la
medida en que la visién es «tele-visién», esa distancia insinda un movimiento:
la visién es «visomotricidad», pues «el mundo visible y el de nuestros proyectos
motrices son partes totales del mismo ser» (Merleau-Ponty, 1964a: 17/ 2013:
22). En ese sentido, puede decirse que ver y mover, incluso «con-mover», son
acordes que concuerdan, sin coincidir, con una vibracién arménica invisible.

Desde la rever(vi)sibilidad® entre vidente-visible y la consideracién de la
imagen como movimiento reciproco y diacritico, Merleau-Ponty entrelaza lo real
y lo imaginario y propone una nueva ontologia de la imagen sin subordinarla al
paradigma lingiiistico®.

2. Vision

La visién tiene un doblez, ya que se refiere tanto al ver de un vidente —que
es parte de lo visible— como a lo visto, que suscita el ver, pues me siento mirado
por las cosas. Entre vidente-visible hay una reflexividad, un dngulo de reflexién,
pues en la superficie entre ambos se «refleja» una visibilidad y una sensibilidad
que no pertenece exclusivamente a ninguno de ellos. Por este motivo, mds que
de «reflexiény, se trata, a mi modo de ver, de un indicio de «refraccién» que
origina una visién oblicua, indirecta o colateral, y no frontal o panéptica. El
enigma de la visién es el misterio de la simultaneidad, de una coexistencia en y
por la distancia que hace referencia a la verdad altima que es la rever(vi)sibilidad
inminente: una especie de reverberacidn, en el doble sentido de una luz que
refleja en una superficie «brillante» y de un eco o sonido que centellea.

La visién es una oquedad que brota desde la profundidad en la cavidad cen-
tral de lo visible. Como si de un ojo se tratara, lo visible se refracta en nuestra
mirada y su poder se impone a la visién siendo mds que su correlato (cf. Mer-

leau-Ponty, 1964b: 171/ 1966: 164). Por tanto, puede hablarse de una relacién

> Como ha sugerido Carbone (2011: 7), considerar la carne como visibilidad contribuye a
deshacer los malentendidos a los que ha dado lugar esa nocién. Dado que la clave para enten-
der la carne es la reversibilidad, propongo hablar de rever(vi)sibilidad.

* Mitchell (2020: 202-203) exige la igualdad de derechos entre lenguaje e imagen y pide una
idea de visualidad acorde a la ontologfa de la imagen.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 19, 2022, pp. 173 - 188. UNED, Madlrid



176 | JosE ANTONIO RAMOS GONZALEZ

especular, que no es proyeccién, sino articulacién entre mi mirada y las cosas:
mi visién (concrecién de lo visible) responde a esa interrogacién y pre-posesion
de lo visible (modulacién efimera de la visibilidad), pero no hay entre ellos una
relacién de envoltura absorbente, a pesar de que su reciprocidad y entrelazamien-
to es comparable al que se da entre el mar y la arena de la playa (cf. 1964b: 171/
1966: 164). En consecuencia, ni el cuerpo estd en el mundo ni ambos pueden
situarse en el vidente como en una caja, pues, por un lado, siendo el mundo car-
ne aplicada a una carne (cf. Merleau-Ponty, 1964b: 180/ 1966:172), los limites
con el cuerpo se difuminan; por otro, serfa dificil alojarlos en el vidente, dado
que el cuerpo —manojo intercomunicado de érganos— es visible.

Vemos las cosas en su sitio, segiin’ su ser, que no se reduce a lo percibido, pues
la «esencia» (Wesen) de las cosas es su ser activo, su manera propia de existir y de
comportarse. Y a la vez el espesor de la mirada y el cuerpo nos separa de ellas: se
trata, por tanto, de un avistar o ver a distancia, que es sinénimo de proximidad
(cf. Merleau-Ponty,1964b: 178/1966: 168), sin el cual la visién se desvaneceria
al producirse, ya que o bien el vidente se hundirfa en lo visible o lo visto quedaria
encerrado en nosotros, desapareciendo del espectdculo visible (cf. Merleau-Ponty,
1964b: 171/ 1966: 164). Ni cosas en si, ni videntes transparentes, lo que hay es
algo (etwas) a lo que solo nos acercamos «palpdndolo con la mirada» (Merleau-
Ponty, 1964b: 171/ 1966: 164): con esa expresién se manifiesta la inscripcién
entre visible y tangible aunque no se superponen ni se confunden (cf. Merleau-

Ponty, 1964b: 175/ 1966: 168).

A pesar de que se ha hablado de la concepcién hdptica® de la visién en
Merleau-Ponty o se ha criticado su intuicionismo éptico, no son ni la mano ni
el ojo los que perciben: en virtud de la reflexividad del sentiente y de lo sentido,
de la sinergia de los sentidos, que conducird a la rever(vi)sibilidad inminente
de la carne, habria que decir que se percibe con el cuerpo («manojo») o, mejor,
que se percibe en él, en vez de ser el sujeto de la percepcién. El espesor de carne
«constituye la visibilidad de la cosas y la corporeidad del vidente» (Merleau-
Ponty, 1964b: 176/1966: 168), siendo su medio de comunicacién.

> Garelli (1992) profundiza en la distincién entre «ver esto» (como visién de un objeto

determinado) y «ver seguin» que hace referencia a una actitud en relacién a algo (etwas).
¢ Para un estudio més detenido y detallado de la discusién sobre la concepcién héptica de la
visién, cf: Rodrigo (2013), Derrida (2011), Alloa (2009).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 19, 2022, pp. 173 - 188. UNED, Madlrid



DE LA VISION A LA VISIBILIDAD. APORTACIONES DE MERLEAU-PONTY AL GIRO ICONICO 1 177

La mirada y las cosas hay que hacerlas aparecer juntas, pues al mirar «cosas»,
que son cuasi-sujetos, me siento mirado por ellas’, de modo que no se sabe quién
ve y quién es visto. La visién se funda sobre la intencién de ver y no se puede
ver sin mirar, pero esto no quiere decir que la visién sea una apropiacién de un
exterior por un interior. El entrelazamiento entre dentro-fuera es una de las claves
del enigma de la visién: como la mirada, la visién es una forma de salir de s para
re-encontrarse o re-incorporarse a lo visible de lo que forma parte el vidente; salir
que, a la vez, es un entrar en si.

Los ojos no son meros receptores de luces, pues tienen el don de lo visible
del que se hacen merecedores mediante la accién y el ejercicio, del mismo modo
que la visién del pintor aprende viendo (cf. Merleau-Ponty, 1964a: 25/ 2013:
26). Segtin se fijen los ojos, se puede hablar de una visién objetiva (si se fijan
en los «objetos»), atmosférica (cuando se deja errar los ojos) o vibrante (si se
abandonan al acontecimiento): se trata de tres dimensiones superpuestas, pero
no distintas, que se asemejan a lo que ocurria al tratar del tacto (cf. Merleau-
Ponty, 1964b: 174/ 1966: 167). Fijar los ojos, en lo referente al objeto, supone
separar la regién del campo; en relacién al sujeto, ensimismarse y preguntar qué
veo. Este preguntar es el que da lugar a una visién segunda, pura o critica, por la
que desaparece el espectdculo, se pulveriza el mundo en cualidades y me ignoro
como sujeto de un campo visual.

«La visién es un pensamiento sujeto a cierto campo» (Merleau-Ponty, 1945:
251/ 1997: 232), incluso hablar requiere preparar un campo cultural, una
configuraciéon audible (cf. Merleau-Ponty, 2011: 181). Que tengo un campo
quiere decir (cf. Merleau-Ponty, 1945: 251/1997: 232): a) que soy un ser
situado, abierto a los seres visibles, de los que formo parte, en los que encuentro
un sentido sin haberlo constituido; b) que los seres visibles estdn a disposiciéon de
mi mirada por una connaturalidad, sin esfuerzo por mi parte, y, en consecuencia,
ver no es una accién del espiritu, sino del cuerpo situado en lo sensible y que
ve por ser visible; ¢) que la visién es pre-personal y limitada, es decir, que a su
alrededor hay un horizonte de cosas no vistas, de modo que ver es siempre ver
mds y menos de lo que se ve o, dicho de otro modo, que la visién promete més
de lo que da.

El objeto es inagotable porque entre él y nosotros interfiere ese saber latente
que la mirada utiliza y que queda mds acd de nuestra percepcién. No percibo

7 Escoubas (1992: 128) denomina «intencionalidad inversa» a la mirada de las cosas.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 19, 2022, pp. 173 - 188. UNED, Madlrid



178 | JosE ANTONIO RAMOS GONZALEZ

cosas inertes, sino posibles acciones de mi cuerpo: este es «el instrumento gene-
ral de mi “comprehensién” (Merleau-Ponty, 1945: 272/ 1997: 250). No hay
necesidad de pensar para percibir, ya que en la percepcién ni pensamos el objeto
ni al pensante: somos del objeto y nos confundimos con él por el cuerpo que
sabe mds del mundo que nosotros. La verdadera visién se prepara en una fase
de transicién por una especie de tacto con el ojo y mi acto de percepcién no
efectiia una sintesis, sino que aprovecha un trabajo ya hecho. Si la conciencia
constituyese el mundo que percibo, no habria distancia y la intencionalidad iria
al corazén de las cosas atravesando su espesor que es lo que permite su comuni-
cacién y visualizacién.

La motricidad corpédrea se prepara y prolonga en la percepcién: « Wahrnemen
is Sich bewegen» (Merleau-Ponty, 1964b: 303/ 1966: 306) y el movimiento es «la
continuacién natural y la maduracién de una visién» (Merleau-Ponty, 1964a:
18/ 2013: 22). Dado que hay un «“acompanamiento motor” de las sensaciones»
(Merleau-Ponty, 1945: 243/ 1997: 225), las cualidades sensibles estdn envueltas
en una significacién vital y se ofrecen con una fisionomia cinética. De ahi que
los colores tengan una significacién motriz en tanto que afectan a cierto montaje
por el que estoy com-prendido en el mundo.

Lejos de ser un mero ornamento o una simple cualidad sensorial, el color
es sentido expresivo, estructura interior manifestada al exterior, es decir, una
manera de ser y expresar la cosa. La distincién color-iluminacién es fenémeno
de estructura, pero la luz no se ve, sino que permite ver; en este sentido hay una
negatividad estructural que habita la visién y que le da un valor ontolégico, mds
que empirico, recuperando su poder de mostrar mds y menos de lo que ve (cf.
Merleau-Ponty,1964a: 59/ 2013: 46). Desde esa negatividad se ha de entender
que el «vestido rojo» estd atado al tejido de lo visible y pespunteado o enhebrado
a lo invisible.

El color es «concrecién de visibilidad» (Merleau-Ponty, 1964b: 172/ 1966:
165) y su constancia es inseparable de la organizacién del campo y de la partici-
pacién de la mirada. Aunque esta y las cosas estdn hechas una para las otras, por
obra de la iluminacién hay una pre-sintesis de las cosas que suscita y se anticipa
a la mirada. Por otra parte, en virtud de la sinergia de los sentidos, se puede
oir colores o ver sonidos “como vivencia de una modalidad de la existencia”
(Merleau-Ponty, 1945: 270/ 1997: 249): incluso se puede hablar de un ojo que
escucha.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 19, 2022, pp. 173 - 188. UNED, Madlrid



DE LA VISION A LA VISIBILIDAD. APORTACIONES DE MERLEAU-PONTY AL GIRO ICONICO 1 179

En la Fenomenologia de la percepcién el movimiento «virtual» es el funda-
mento de la unidad de los sentidos (cf. Merleau-Ponty, 1945: 271/ 1997: 249)
y la motricidad es la intencionalidad original (cf. Merleau-Ponty, 1945: 160/
1997: 154). Profundizando en el andlisis del mundo percibido para mostrar que
el mundo visible y el de la expresién confluyen en el movimiento® (cf. Merleau-
Ponty, 2011: 149), El mundo sensible y el mundo de la expresién considera el
cuerpo de modo «cinético» y el esquema postural cinestésico se complementa
y comunica con el esquema visual: «la praxis visual se sedimenta en visién —EI
esquema corporal se enriquece con un esquema visual» (Merleau-Ponty, 2011:
148). Este tltimo esquema es percibido por un «ojo espiritual» que se desplaza en
nuestro cuerpo, segun lo que tenga que observar, para ver el afuera desde adentro

(cf. Merleau-Ponty, 2011: 131)°.

3. Visibilidad: carne

La caracterizacién del sentir como un volverse de lo sensible hacia si
mismo, como generalizacién y anonimato, que Merleau-Ponty propone en
la Fenomenologia de la percepcion, preludia la presentacién que Lo visible y lo
invisible ofrece de la carne como: visibilidad, generalidad de lo Sensible en si y
anonimato del yo mismo (cf. Merleau-Ponty, 1964b: 181/ 1966: 173). No se
puede hablar de un sentir que no sea sensible, ni de una visibilidad en estado
puro que no se ofrezca a lo visible, si bien siempre acompanada de su correlato
invisible. La carne es sinénimo de visibilidad, que es el Ser de todo ser, y lo visible
contiene la visién como una modulacién de la visibilidad o de la «reflexividad»
de la carne.

Lo sensible es una cierta manera de ser del mundo. Dado que mis ojos y mis
oidos son seres-del-mundo, no se pueden separar de la impresién para investirla
en pensamiento ni dejar de ser para conocer. Pero no percibo con los ojos o con
los oidos, pues los sentidos no son instrumentos de la percepcidn en si, sino
de la excitacién corpérea (cf. Merleau-Ponty, 1945: 246/ 1997: 228). Frente al

8 Lépez Sdenz, M2. C. (2019) muestra la concepcién carnal de la imagen en Merleau-Ponty

y su evolucién desde la concepcidn gestdltica de la imagen (1945) a la cinematogrifica (1953)
caracterizada como expresién universal del movimiento.

% Se ha propuesto como hipétesis muy sugerente que la nocién schilderiana de «ojo espiri-
tual» estd recogida de modo creativo en las reflexiones que se exponen en E/ ojo y el espiritu,
asi como en la concepcién de la visién como pliegue de lo visible (cf. Dalmasso, 2018: 76).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 19, 2022, pp. 173 - 188. UNED, Madlrid



180 | JosE ANTONIO RAMOS GONZALEZ

empirismo y al intelectualismo, la sensacién es coexistencia o comunién y cada
parte de lo sensible es «parte total» o simpatiza con las otras partes. Hay un inter-
cambio entre el sujeto y la sensacién: un acompasamiento que marca cierto ritmo
de existencia. Ademds, la sensacidn es intencional porque apunta mds alld de si
misma a un término que solo se reconoce ciegamente por la familiaridad que
tiene con el cuerpo (cf. Merleau-Ponty, 1945: 247/ 1997: 229). Pre-sintiendo
en mi los sedimentos de una constitucién previa, la sensacion es reconstituciéon
o reanudacién de un saber latente que le presta su opacidad. Asi como la visién
emerge de la visibilidad, la sensacién depende de una sensibilidad previa que la
precede, de una profundidad del objeto que ninguna captacién sensorial agotara.
Toda percepcién es despersonalizacién, generalidad y anonimato, de modo que
hay que decir que se percibe en mi, en vez de ser «yo» el sujeto de la percepcidn.

La visibilidad no pertenece ni al cuerpo ni al mundo como hechos, pues el
espesor de la carne constituye tanto la visibilidad de la cosa como la corporeidad
del vidente y es su medio de comunicacién (cf. Merleau-Ponty, 1964b: 176/
1966: 168). Tampoco puede atribuirse la visibilidad al vidente o a lo visible, ya
que la reciprocidad entre ambos impide saber quién ve y quién es visto: la visién
que se ejerce sobre la cosas, estas la «reflejan» sobre él, hasta el punto de sentirse
mirado por las cosas. Para ilustrar este aspecto, Merleau-Ponty se sirve del ejem-
plo del cubo: este «objeto» y yo estamos englobados en el mismo «elemento»,
de modo que no se puede decir visible o vidente, pues ambos concuerdan en
esta visibilidad de principio que supera toda discordancia y toda visién parcial
(cf. Merleau-Ponty,1964b: 182/ 1966: 174). Entendida como contacto y fisura,
identidad y diferencia, esa adherencia carnal reciproca del sentiente a lo sentido
es la que hace que se ilumine un rayo de luz que alumbra toda carne y no solo
la mia (cf. Merleau-Ponty, 1964b: 185/ 1966: 177). Dado que la carne no es
materia ni espiritu ni sustancia y que lo visible (tanto las cosas como mi cuerpo)
tampoco es ningin material «psiquico», ni un hecho o suma de hechos «mate-
riales», hay que decir que la carne es una nocién tdltima, pensable por si misma:
es esa visibilidad, ese pliegue de lo visible, la que me constituye en vidente (cf.
Merleau-Ponty, 1964b: 183/ 1966: 175). Por tanto, no se trata de nuestra visién
aunque haya que acudir a ella. No obstante, en tanto que lo visible en su totali-
dad estd siempre entre los aspectos que vemos, el inico modo de acceso es nuestro
cuerpo visible, pero este no hace mds que concertar el misterio de la visibilidad
dispersa, sin explicarla ni aclararla (cf. Merleau-Ponty, 1964b: 178/ 1966: 170).

Lo visible es la superficie de una profundidad inagotable desde la que se
irradia una luz oscura que reverbera en el contacto de mi cuerpo con el mundo.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 19, 2022, pp. 173 - 188. UNED, Madlrid



DE LA VISION A LA VISIBILIDAD. APORTACIONES DE MERLEAU-PONTY AL GIRO ICONICO 1 181

Resultado de su trato (pero sin pertenecerles) se forma una visibilidad o tan-
gibilidad, de igual modo que en dos espejos nacen dos series indefinidas de
imdgenes entretejidas que constituyen una pareja mds real que cada una de ellas
(cf. Merleau-Ponty, 1964b: 181/ 1966: 173): la carne es fenémeno de espejo.
Instrumento de una magia universal, los pintores reconocian en el espejo «la
metamorfosis del vidente y de lo visible que es la definicién de nuestra carne y
de su vocacién» (Merleau-Ponty, 1964a: 34/2013: 31). Como soy vidente-visible,
hay una relacién especular en la que todo remite a todo (cada parte es parte
total), de la misma manera que la profundidad es la experiencia de la reversibi-
lidad de las dimensiones, es decir, de una globalidad donde aparece el misterio
de la simultaneidad.

Si en la Fenomenologia de la percepcion la profundidad nace bajo mi mirada
porque esta busca ver algo» (Merleau-Ponty, 1945: 304/ 1997: 278), el andli-
sis que se hace de ella en E/ mundo sensible y el mundo de la expresion revela el
cardcter activo-pasivo y la reversibilidad entre el cuerpo que percibe y el mundo
sensible. Uno se abandona a la visién para instalarse en el relieve, de la mis-
ma manera que se instala en lo que se quiere decir y no se necesita hablar o
pensar en las palabras que se van a usar porque entonces el lenguaje se sustrae
(cf. Merleau-Ponty, 2011: 86). Mi cuerpo y mi visién estin contenidos en la
profundidad que subyace a la membrana superficial de lo visible. Entre los dos
planos de mi cuerpo, visible-vidente, hay insercién reciproca o entrelazamiento
0, si se renuncia a un pensamiento por planos, dos esferas concéntricas (mientras
vivo ingenuamente) o descentradas cuando empiezo a hacerme preguntas (cf.

Merleau-Ponty, 1964b: 180/1966: 172-173).

La profundidad no impide acceder a las cosas, por el contrario «es el medio
que tienen las cosas para permanecer netas, para ser cosas, y no ser lo que
miro actualmente» (Merleau-Ponty, 1964b: 268/ 1966: 265). Frente a la con-
cepcién plana y amorfa del ser, la profundidad es la forma espacial del quias-
mo. Este define la textura especial de la carne cuya clave es la reversibilidad
«siempre inminente y jamds realizada de hecho» (Merleau-Ponty, 1964b: 191
1966: 183); por esto no hay coincidencia ni superposicion entre el vidente y lo
visible, sino un movimiento suscitado por su diferencia. Rechazando el modelo
representativo, Merleau-Ponty invierte la ontologia clésica de la imagen al pensar
como reversibilidad la relacién vidente-visible, sin subordinar la percepcién a
la expresién lingiiistica ni establecer una jerarquia ontolégica entre lo real y lo
imaginario (cf. Dalmasso, 2018: 128).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 19, 2022, pp. 173 - 188. UNED, Madlrid



182 | JosE ANTONIO RAMOS GONZALEZ

Asi como para ver se requiere un fenémeno especular, una torsién de la vista
sobre si misma, el sentido de mis palabras se refleja a si mismo como mi mirada.
Tanto entre vidente-visible como entre palabra-significacién, la reversibilidad —
que sostiene la percepcién muda y la palabra— metamorfosea las estructuras del
mundo visible y se hace mirada del espiritu. La reversibilidad entre tacto-visién
también se da en otros campos, como ocurre con los movimientos de fonacién
y del oido: esta nueva reversibilidad y la emergencia de la carne como expresion
son el punto en el que el hablar y el pensar se insertan en el mundo del silencio
(cf. Merleau-Ponty, 1964b: 188/ 1966: 180).

Al hablar del ver, de lo visible, y describir la dehiscencia de lo sensible, nos
situdbamos ya en el orden del pensamiento. En sentido restringido (significacion
pura, pensamiento de ver y sentir), el pensamiento solo se entiende, aunque
resulte problemdtico, como cumplimiento por otros medios del deseo del Aay,
por su sublimacién (cf. Merleau-Ponty, 1964b: 188*/ 1966: 180*). Pero no se
propone ninguna génesis empirista del pensamiento, pues ha de aparecer en la
infraestructura de la visién porque para pensar hay que ver o sentir de algun
modo y todo pensamiento le acontece a una carne.

Las ideas de lo sensible no serfan conocidas ni accesibles si careciéramos de
cuerpo y de sensibilidad. Esas ideas, que no se agotan en sus manifestaciones, no
pueden darse fuera de una experiencia carnal: su poder de fascinacién procede
de que se transparentan detrds de lo sensible o en su corazén mismo. «A este tipo
de ideas les es esencial estar “envueltas en tinieblas”, aparecer “bajo un disfraz”»
(Merleau-Ponty, 1964b: 195/ 1966: 186). Aun emigrando a un cuerpo mds
ligero (el del lenguaje), la idealidad pura no carece de carne o de visibilidad. En
este sentido, puede decirse, con Husserl, que toda filosofia consiste en reiniciar o
restituir un poder de significar y, a la vez, con Valéry, que el lenguaje lo es todo.
Y no se trata de reunir estas dos ideas en una sintesis, pues «son dos aspectos de
la reversibilidad que es verdad dltima» (cf. Merleau-Ponty, 1964b: 201/ 1966:
192).

Mi cuerpo da sentido tanto al objeto natural como al cultural. Incluso los
vocablos, antes de ser indicios de conceptos, son acontecimientos que capta mi
cuerpo: ya se trate de percibir objetos o vocablos, se da una actitud corpérea,
una tensién dindmica, necesaria para estructurar la imagen (cf. Merleau-Ponty,

1945: 273/1997: 251).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 19, 2022, pp. 173 - 188. UNED, Madlrid



DE LA VISION A LA VISIBILIDAD. APORTACIONES DE MERLEAU-PONTY AL GIRO ICONICO 1 183

4. Aportaciones al giro iconico

Merleau-Ponty propone una idea de la imagen como movimiento de la mira-
da que responde a una intencionalidad en el seno de lo visible. Por eso la imagen
realiza la duplicidad del sentir, evocando un eco en mi cuerpo. La rehabilitaciéon
ontolégica de lo sensible conlleva la de lo visible, pero no se trata de invertir los
términos de la relacién vidente-visible sino de verlos simultineamente, como
surgiendo de una misma visibilidad, y pensar la relacién con la imagen como
movimiento reciproco y diacritico (cf. Dalmasso, 2018: 132).

El término «imagen» tiene mala fama porque se creyé que un dibujo era
una copia, una segunda cosa, y que la imagen mental era una especie de croquis
elaborado por nuestro psiquismo. Sin superponer la visibilidad de ambas ni con-
fundir la imagen y lo visible, este se cumple en la imagen que nos manifiesta la
estructura de lo visible (cf. Dalmasso, 2018: 35). Por tanto, entre figuracién en
imagen e imagen figurada hay reversibilidad, ya que, por un lado, toda percep-
cién se deriva de una configuracién gestdltica en virtud de la cual lo percibido se
ha de pensar como imagen; por otro lado, la percepcién en la creacién artistica
entronca con un nivel imaginario, como por ejemplo ocurre con el color, de
modo que este rojo no es una sensacion pura, sino la manifestacién diacritica
y la resonancia de todos los rojos (cf. Dalmasso, 2018: 37). En consecuencia,
la reversibilidad impide pensar la imagen como representacién mimética del
mundo (cf. Dalmasso, 2018: 117), pues el dibujo y el cuadro son el dentro del
fuera (dibujo) y el fuera del dentro (imagen), «que hace posible la duplicidad del
sentir, y sin los que no se comprenderd jamds la cuasi presencia y la visibilidad
inminente que constituyen todo el problema de lo imaginario» (Merleau-Ponty,

1964a: 23/ 2013: 25).

Merleau-Ponty rechaza la separacién entre real e imaginario, estableciendo
una relacién de reciprocidad entre la imagen y lo real, pues esto no nos seria
abierto de no ser por aquella. En la imagen descubrimos que lo real tiene una
estructura imaginaria y paralelamente que lo imaginario estd en la pulpa de mi
cuerpo, pues lo imaginario tapiza interiormente la visién (cf. Merleau-Ponty,
1964a: 24/ 2013: 25). Al igual que la visién muestra la distancia préxima a la
que estamos de las cosas, lo imaginario se sitia mds cerca y a la vez mds lejos
respecto de lo actual: mds cerca, ya que su reverso carnal estd expuesto a la mirada
y; a la vez, mds lejos porque el cuadro ofrece a la mirada los rasgos de una vision

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 19, 2022, pp. 173 - 188. UNED, Madlrid



184 | JosE ANTONIO RAMOS GONZALEZ

interior y a la visién la textura imaginaria de lo real (cf. Merleau-Ponty, 1964a:
24/ 2013: 25).

Mds que un objeto correlato de mi percepcidn, la imagen'® es un modo de
ver y expresar el mundo al que también pertenece el vidente, pues este estd incor-
porado en el campo de lo visible que lo configura. Por tanto, la nueva ontologia
de la imagen supone una reconfiguracién de la relacién entre visible e invisible:
este ultimo entendido como pregnancia de lo sensible o “carne de lo imaginario”
(cf. Merleau-Ponty, 1996: 173); lo que quiere decir que lo real no se opone a lo
imaginario, ni el no-ser al ser, sino que este estd «tan lleno de no-ser o de posible,

que no es lo que es solamente» (Merleau-Ponty, 1964b: 232/ 1966: 223).

5. Conclusiones

En la introduccidn a este trabajo se propuso una fisionomia del ver en los
términos siguientes: entrever, avistar y “visomotricidad”. A continuacién se expo-
nen a modo de conclusién algunas de las consecuencias que se derivan de esa
caracterizacidn, asi como de la transicién realizada de la visién a la visibilidad y
sus repercusiones para el denominado giro icénico.

Se ha intentado mostrar el laberinto de dificultades que plantea la tarea
filoséfica que propone Merleau-Ponty, a saber: reaprender a ver el mundo. Seme-
jante quehacer, lejos de ser una obviedad, requiere una recreacién tan laboriosa
como la obra de arte y, en este sentido, siempre queda pendiente mucho tra-
bajo: lo inacabado e interminable son rasgos constitutivos del cardcter abierto
del interrogar filoséfico. Teniendo esto en cuenta, se han expuesto varios de los
problemas que plantea la visién desde una consideracién dindmica y reversible
de la visibilidad de la carne. A la vista de esa ontologia del «devenir visible», se
han sefialado los rasgos mds peculiares de la nueva cara de la imagen, indicando
como punto de fuga la correlacién entre lo real y lo imaginario.

Brevemente se indican algunos de los enigmas que surgen al considerar el
tema de la visién: no se puede decir qué se ve, pues no vemos cosas, ya que su

10 Ranciére (2020: 216) se refiere a las imdgenes como «cuasi-cuerpos» y afirma que «nos

gusta verlas por la capacidad que tenemos de prestarles o de sustraerles, al mismo tiempo,
vida y voluntad».

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 19, 2022, pp. 173 - 188. UNED, Madlrid



DE LA VISION A LA VISIBILIDAD. APORTACIONES DE MERLEAU-PONTY AL GIRO ICONICO 1 185

ser activo no se reduce a lo percibido; tampoco es evidente quién es el sujeto de
la visién, dado que me siento mirado por las cosas, que son cuasi-sujetos.

Ver el mundo de nuevo no es un ejercicio meramente estdtico y contem-
plativo, sino que requiere un entrever, es decir, un ver entre las cosas (ni visién
frontal, ni de sobrevuelo) y un ver segiin las cosas o segiin las imdgenes, en vez
de a través de ellas como si nuestra mirada o la de las cosas fueran transparentes.
Dado que no hay visién sin punto ciego ni velo, el ideal de la transparencia
ha de ser rechazado y sustituido por una visién translicida que se ofrece en la
articulacién mévil de las miradas, no solo de las nuestras sino también las de
las cosas. Este entrecruzamiento de las miradas conlleva que la imagen pierda
su cardcter estdtico y referencial, recuperando el dinamismo y la “personalidad”
que le pertenecen: se trata de mirar segiin la imagen, de asistir a su deflagracién
y deslumbramiento.

Entre vidente-visible hay relacién, pero no coincidencia, pues ver requiere
una distancia préxima, una inherencia en la distancia: un avistar. En ese sen-
tido puede hablarse de un quiasmo vidente-visible que permite considerar la
dualidad en términos de reciprocidad, entrecruzamiento y complementariedad
(cf. Ramirez, 2013: 48). Para entender el caricter relacional de la reciprocidad
vidente-visible, en el seno de la visibilidad carnal que los entreteje, son claves las
nociones de motricidad y de reversibilidad: por un lado, todo ver —que comienza
con las imdgenes— es mover (“visomotrocidad”) y la verdadera visidn se prepara
en una fase de transicién, pues el movimiento es “la continuacién natural y
maduracién de una visién” (Merleau-Ponty, 1964a: 18/ 2013: 22). Por otro lado,
la reversibilidad (siempre inminente) difumina las fronteras entre vidente-visible,
favoreciendo la comunicacién ente ambos.

El andlisis del mundo percibido y la rehabilitacién ontolégica de lo sensible,
que se presentan en la Fenomenologia de la percepcion, se profundizan en E/
mundo sensible y el mundo de la expresién para mostrar que lo visible y la expresién
confluyen en el movimiento (cf. Merleau-Ponty, 2011: 149). Dada la relevancia
que nuestro autor concede a la motricidad, puede hablarse de una ontologia
dindmica de la carne o de la rever(vi)sibilidad, ya que la carne se ha de entender
como visibilidad cuya reversibilidad es clave: se trata de una ontologia de lo
visible haciéndose. Ahora bien, en lo visible se da siempre una pregnancia de lo
invisible que Merleau-Ponty denomina “carne de lo imaginario” (cf. Merleau-

Ponty, 1996: 173).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 19, 2022, pp. 173 - 188. UNED, Madlrid



186 | JosE ANTONIO RAMOS GONZALEZ

Esa revitalizacién ontolégica de lo visible va ligada al reconocimiento del
valor sensible de la imagen, liberada de la generalidad del concepto. A diferencia
de la obra analitica que no descubre en el objeto mds que lo que previamente
habia puesto en él, la imagen es un modo de ver y expresar el mundo que con-
tiene matrices de ideas, que nos ensefia a ver y nos da que pensar como ningtn
andlisis lo harfa (cf. Merleau-Ponty, 1960: 97/ 1964: 91). No obstante, la imagen
(como la pintura) presenta un esfuerzo por expresar algo que siempre queda por

decir (cf. Merleau-Ponty, 1960: 99/ 1964: 93).

En definitiva, se tratarfa de ver con /o otro y con otros aquello con lo que hay
que vérselas y desedrselas, pues hacer hablar a la luz, mds que hablar de ella, es
una tarea interminable —atin por hacer—, ya que la visién a la que se dirige es
cuestién en permanente interrogacion: la visién hace lo que la reflexién jamds
comprenderd y esboza lo que el deseo cumple (cf. Merleau-Ponty, 1960: 24/
1964: 24).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 19, 2022, pp. 173 - 188. UNED, Madlrid



DE LA VISION A LA VISIBILIDAD. APORTACIONES DE MERLEAU-PONTY AL GIRO ICONICO 1 187

Bibliografia

AvrLoa, E. (2009), “Los estilos del mundo”, en ALLOA, E. La resistencia de lo sensible.
Merleau-Ponty critica de la transparencia (pp. 87-101). (Trad. V. Ackerman). Buenos
Aires: Nueva visién. (Original en francés, 2008).

— (2021). “Merleau-Ponty: visibilidad”, en el potentialis. En ALLOA, E. La imagen
didfana (pp. 312-321). (Trad. N. Bornhauser). Santiago de Chile: Metales pesados.
(Original en alemdn, 2011/2018).

CARBONE, m. (2011), La chair des images: Merleau-Ponty entre peinture et cinéma.
Paris: Vrin.

Darmasso, A. C. (2018), Le corps, cest [écran. La philosophie du visuel de Merleau-Ponty.
Paris: Mimésis.

DERRIDA, J. (2011), «IX. Tangente III», en DERRIDA, ]. E/ tocar, Jean-Luc Nancy (pp.
265-308). (Trad. I. Agoff). Buenos Aires: Amorrortu editores. (Original en francés,
2000).

Escousas, E. (1992), “La question de I'oeuvre d’art: Merelau-Ponty et Heidegger”, en
RICHIR, M. y TASSIN, E. Merleau-Ponty phénoménologic et expériences (pp. 123-
138). Grenoble : Jérdbme Millon.

GaRreLLy, J. (1992), “Voir ceci et voir selon”, en RICHIR, M. y TASSIN, E. Merleau-
Ponty phénoménologie et expériences (pp. 79-99). Grenoble: Jérome Millon.

Lorez SAEnz, M2. C. (2019), “La imagen cinematogrifica como expresion universal
del movimiento”, en LOPEZ SAENZ, Ma. C y TRILLES CALVO, K. (Edras). 4
las imdgenes mismas. Fenomenologia y nuevos medios (pp. 91-125). Madrid: Apeiron
ediciones.

MeRrLEAU-PONTY, M. (1945), Phénoménologie de la perception, Paris: Gallimard.
Trad. CABANES, J. (1997). Fenomenologia de la percepcion (4* ed.). Barcelona:
Peninsula.

— (1960). Signes, Paris: Gallimard. Trad. MARTINEZ, C. y OLIVER, G. (1964).
Signos, Barcelona: Seix Barral.

— (1964a). Lwil et I’Esprit, Paris : Gallimard. Trad. DEL RIO, ]. (2013). £/ ojo y e/
espiritu, Madrid: Trotta.

—  (1964b). Le visible et l'invisible. Paris: Gallimard. Trad. ESCUDE. J. (1966). Lo
visible y lo invisible. Barcelona: Seix Barral.

— (1996). Notes de cours 1959-1961. Paris : Gallimard.

— (2011). Le monde sensible et le monde de 'expression, Geneve : MetisPresses.

MrrcHeL, W.J.T. (2020), “;Qué quieren realmente las imdgenes?”, en ALLOA, E. Pen-
sar la imagen (pp. 179-203). (Editor R. Rodriguez). Santiago de Chile: Metales
pesados (original en francés, 2010).

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 19, 2022, pp. 173 - 188. UNED, Madlrid



188 | JosE ANTONIO RAMOS GONZALEZ

Ramirez, M. T. (2013), La filosofia del quiasmo. México: FCE.

RANCIERE, ]. (2020), “;Quieren vivir realmente las imdgenes?”, en ALLOA, E. Pensar la
imagen (pp. 205-217). (Editor R. Rodriguez). Santiago de Chile: Metales pesados
(original en francés, 2010).

Robrico, P (2013), “Voir et toucher. Loptique, haptique et le visuel chez Merleau-
Ponty”, en CABONE, M. Lempreinte du visuel (pp. 27-41). Genéve : MetisPresses.

Recibido 22-06-2022
Aceptado 18-11-2022

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 19, 2022, pp. 173 - 188. UNED, Madlrid



