RESENAS 299

UMBELINO, Luis Anténio. Memorabilia: o lado espacial da meméria (na
esteira de Merleau-Ponty). SCiELO — Editus, 2020, 238 pp.

Davide Eugenio DaTur:
Universidad Auténoma del Estado de México
daturidavide @gmail.com

Son pocos los libros que, si bien regresan sobre un argumento ampliamen-
te estudiado por mds de cincuenta aflos —como lo es, en este caso, la obra y el
pensamiento de Maurice Merleau-Ponty—, logran inspirar al lector, mediante
sus numerosos y eficaces recursos literarios y conceptuales, dejando una agrada-
ble resonancia después de terminarlo. Este es el caso del libro de Luis Antonio
Umbelino, Memorabilia: o lado espacial da memdria (na esteira de Merleau-Ponty).

El texto del filésofo portugués investiga la relacién entre el espacio y la
memoria, abriendo un camino alternativo respecto a la tendencia de la tradi-
cién filoséfica occidental que, generalmente, o conecta la segunda a la nocién
de tiempo —y, en lo especifico, a la naturaleza temporal de la conciencia— o la
considera una versién apagada o menos intensa de las experiencias perceptivas.
Segtin el autor, en cambio, la memoria “comporta (e porventura originariamente)
um lado espacial definidor, uma dimensao estruturalmente espacial” (p. 16) que
es menester investigar.

El libro de Luis Antonio Umbelino se despliega en tres estudios que reflejan
tres diferentes niveles de anilisis sobrepuestos: el primero propone un plano
fenomenoldgico de andlisis del lado espacial de la memoria; el segundo, en cam-
bio, es en una “breve variacién de fenomenologfa hermenéutica” sobre el habitar
y el lugar; el tercero, finalmente, encamina en un estudio de la Tierra como
el “espacio mismo”, en el marco de lo que el autor define una “radicalizacién
ontofenomenolégica”.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 19, 2022, pp. 291 - 322. UNED, Madlrid



300 RESENAS

En la estela de Merleau-Ponty y siguiendo una tradicién “secundaria” que
incluye, ademds de cierto Husserl, Binswanger, Strauss y Minkowsky (pero se
podrian incluir otros autores mds), Luis Antonio Umbelino introduce, en la pri-
mera seccion del libro, aquella experiencia por la cual el cuerpo no se encuentra
en el espacio como cosa entre las cosas sino, mds bien, es el cuerpo vivido que
experimenta la espacialidad de una forma tnica y privilegiada. Es en este marco
que, segtn el filésofo portugués, la vivencia del espacio llega a tener una clara
repercusion sobre nuestra memoria. Sin embargo, desde el inicio el autor es muy
claro: no se trata de un recuerdo entendido como la reproduccién de imagenes
interiores relacionadas con experiencias pasadas; lo que se recuerda “espacialmen-
te” no tiene que ver con una actividad voluntaria del yo, sino con una memoria
andnima, inscrita en el mismo cuerpo. En este sentido el fildsofo portugués
senala que existe un saber que se instala en el sujeto en el presente vivido y que,
mds que depender de una experiencia del tiempo o temporalizada, estd conectado
con la manera en la cual el espacio es vivido por el cuerpo. Pero, se repite, no el
cuerpo en un sentido fisico, sino aquel que el autor llama, siguiendo a Merleau-
Ponty, el “cuerpo habitual”, es decir, un cuerpo andnimo e irreflexivo. El objetivo
del autor, entonces, es claro: superar el asociacionismo como Unica interpreta-
cién de la memoria del espacio (me acuerdo de un lugar por sus caracteristicas
meramente representativas, como objetos y personas, por ejemplo, que luego
recordaria, mutatis mutandis en situaciones topoldgicas andlogas), e introducir
una lectura densa y articulada del fenémeno de la memoria espacial, en donde
al centro del discurso no estd un yo consciente sino una vivencia impersonal que
liga el cuerpo y el mundo.

Al fin de llevar a cabo un anilisis descriptivo de la experiencia del espacio,
el filssofo portugués introduce la referencia, recogida en la Fenomenologia de la
Percepcion de Merleau-Ponty, al cardcter situacional del espacio vivido. Segtn
Umbelino, esta nocidn permite constatar la compenetracion indisoluble entre un
lugar y una accién que ahi se llevé a cabo, asi como con un objeto o una persona
que nos ocuparon en ese mismo punto del espacio. Igualmente, con dicho lugar,
es importante sefialar, se instituye no sélo un vinculo afectivo (pp. 18-19) que
igualmente no puede reducirse a una mera asociacion, sino también una relaciéon
sensible profunda; de hecho, es posible visualizar la textura mds compleja de la
memoria de un lugar cuando la experiencia conlleva una participacién densa
de los sentidos, como los son, por ejemplo, el olfato y el gusto en la conocida
experiencia de la magdalena prousteana.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 19, 2022, pp. 291 - 322. UNED, Madlrid



RESENAS 301

Después de un largo andlisis que trata mapear el vasto territorio de la relacién
entre el espacio y la memoria, el filésofo portugués abre una nueva direccién de
investigacién cuando introduce el ejemplo merleaupontiano de una experiencia
paradigmdtica que reconfigura el discurso de la relacién entre ambos conceptos.
Existen, a veces, objetos y lugares que “despiertan” el pasado, pero no un pasado
meramente representado, sino “una atmosfera de humanidad”, una serie de expe-
riencias que se viven cuando nos encontramos en un lugar marcado por el pasaje
de alguien que ya no estd ahi y que, sin embargo, no deja de reclamar su presen-
cia. Es este un potencial fantasmagérico que nos abre a una realidad compleja
y multifacética, hecha de lugares y cosas que son “exoesqueletos espaciales vividos
que parecen preservar y proteger el pasado” (p. 31). Y son éstas, finalmente, las
memorabilias aludidas en el titulo del libro, es decir, los objetos tnicos de una
experiencia privilegiada que nos define a todos como seres humanos.

Prosiguiendo en el desarrollo de la primera parte, Luis Antonio Umbelino
lleva nuestra mirada hacia una direccién inesperada cuando conecta la memoria
espacial con la nocién del miembro fantasma, recuperada desde la misma obra
de Merleau-Ponty. Para el autor hay un elemento en comin que acerca a las dos
experiencias en una estructura similar: tanto el recuerdo inscrito en el cuerpo
habitual, que nos conecta a un pasado vivido en su dimensién espacial, como la
sensacion del amputado, que todavia sigue sintiendo el miembro perdido, tienen
que ver con la experiencia de lz presencia de una ausencia o con un ausente que
se hace presente, ilustrando una legalidad intrinseca que acompana y define la
experiencia misma de la memoria espacial.

No hay duda de que esta intuicién vuelve mds articulada la interpretacién del
filésofo portugués. Es justo el juego entre presencia y ausencia el verdadero prin-
cipio envolvente que relaciona el cuerpo, el espacio y la memoria. EI miembro
amputado, que se experimenta en el presente “como un fantasma”, nos habla no
sOlo de la presencia en el pasado espacial del cuerpo del miembro, manteniéndose
viva en nuestra memoria pero en ausencia; el cuerpo habitual es tanto el mismo
que “reprime a la amputacién”, como también aquel que silenciosamente estd
—siempre y otra vez (immer wieder)— listo para desenvolverse en el mundo; y jus-
tamente lo hace saliendo de su anonimato cada vez en que el mundo lo interpela
como espacio vivido. Y esto no seria posible si en el cuerpo habitual (también
definido “cuerpo fenoménico”) no se hubieran quedado justamente aquellas
sedimentaciones de las acciones de incorporacién realizadas por el mismo cuerpo
de forma anénima e impersonal.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 19, 2022, pp. 291 - 322. UNED, Madlrid



302 RESENAS

Por otra parte, la nocién de “atmosfera de humanidad”, de la cual ya habla-
mos, introduce la idea de que el recuerdo no tiene que ver necesariamente con un
pasado personal, sino con una experiencia anénima del cuerpo que nos permite
revivir y resentir la vida de alguien mds que se encuentra plasmada en objetos y
espacios ajenos. Es justo en este punto que la comparacién con el recuerdo del
miembro fantasma se vuelve més fuerte, es decir, cuando el cuerpo habitual llega
a enfrentarse con un campo préctico que en la memoria interpela al miembro
faltante por su presencia. Y, por tanto, asi como se habla de miembro fantasma,
debemos hablar, en las situaciones descritas, de un correspondiente espacio fan-
tasma. No hay duda de que, para el autor, esta es la misma razén por la cual hay
experiencias en las cuales revivimos, en sus objetos y sus lugares, la vida del otro
a pesar de su ausencia. En ella se experimenta lo que el filésofo portugués llama
“la recuperacién intersubjetiva de presencias en ausencia” (p. 78) que abren al
verdadero indice de una “espacialidad intersubjetiva’ (idem).

En el marco de la intersubjetividad sigue, precisamente, el discurso de Luis
Antonio Umbelino. Y otra vez la obra de Merleau-Ponty, en la estela de la Paa-
rung husserliana de la Quinta Meditacién, representa una propuesta fundamental
para el filésofo portugués. La memoria espacial no puede entenderse plenamente
si no se toma en cuenta la experiencia del otro y, de manera particular, sélo si ésta
se considera como una experiencia intercorpdrea, es decir de “un contagio inten-
cional” entre cuerpos (p. 80) desde una dimensién pre-intencional. De hecho,
s6lo considerando la relacién intercorpérea como el encuentro entre cuerpos
anénimos llegamos a concebir, en su profundidad, aquella “atmosfera de huma-
nidad” de la cual el autor hablé anteriormente y, consecuentemente, podemos
vislumbrar la razén por la cual la memoria corpérea del espacio representa una
manera fundamental, originaria, de estar en el mundo. Esto porque, sin ella, no
sélo no habria forma de relacionarnos con nosotros mismos desde la mirada de
un sujeto de la experiencia, en la unidad sintética de la misma; a un lado de la
temporalidad intrinseca a la consciencia, pero de cierta forma auténomamente,
la memoria espacial tiene una tarea fundamental para que el sujeto se dirija hacia
lo otro. En efecto, el reto més grande de la teoria fenomenoldgica de la intersub-
jetividad es entender cémo llegamos a considerar ese otro por lo que es, es decir,
alguien ajeno a mi que sufre, suefia y espera, un otro con un pasado y un proyec-
to de vida. Luis Antonio Umbelino nos dice que lo sabemos porque vivimos la
relacién con el otro en el horizonte de la intercorporalidad o, en otras palabras,
en el lazo pre-personal de nuestros cuerpos anénimos en donde “cada cuerpo
resuena con los demds” (p. 95). Finalmente, el caso del nifio en sus primeros seis
meses de vida nos ilustra perfectamente la naturaleza prereflexiva de la relacion

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 19, 2022, pp. 291 - 322. UNED, Madlrid



RESENAS 303

intersubjetiva cuando el neonato responde a los estimulos del otro de una forma
especular por “un contagio intencional” inscrito en su misma naturaleza.

Si en la segunda parte del texto el autor quiere llevar a cabo un anilisis
hermenéutico de la memoria espacial, un pasaje obligado es aquel que lo lleva
al pensamiento de Paul Ricoeur. En el 4mbito humano, la relacién entre narra-
cién y temporalidad no puede olvidar un elemento central para Luis Anténio
Umbelino: el espacio. Si, por un lado, el tiempo, siguiendo al fildsofo francés, “se
vuelve tiempo humano en la medida en que es articulado de un modo narrativo”
(104), por otra parte, “tal narrativa del tiempo, si se analiza adecuadamente,
no prescinde de una dimensién espacial” (id.). ;Pero, de qué manera el espacio
entra en el marco de este discurso? Esto se debe al hecho de que toda narracién
no sélo se desarrolla en una estructura temporal determinada, en la cual se va
definiendo la identidad de cada individuo, sino que no puede prescindir, con-
tempordneamente, de hacer referencia a los lugares en donde dicho desarrollo
narrativo se lleva a cabo. Sin embargo, para el filésofo portugués hablar de un
espacio humano significa, antes que todo, hablar de un espacio construido para
la vida y, desde luego, para la memoria de lo vivido. Asi como hay un tiempo
del recuerdo, por tanto, habrd también un espacio de la memoria, garantizado
por las aportaciones culturales de la arquitectura, cuyos elementos (ventanas,
puertas, paredes, cuartos, etc.) participan activamente en la historia de las vidas
que en ellos habitan. Se llega, de esta forma, para Luis Antonio Umbelino, a la
necesidad de trazar una relacién de interdependencia entre identidad, memoria
y lugar, pues, “las vidas vividas y los espacios habitados intercambian constan-
temente ‘sus significados’. Historia personal e historia grupal permiten hablar,
por tanto, de un espacio humano construido, que se vuelve el punto de origen
de una memoria que incluye y trasciende, al mismo tiempo, al individuo.

Es de esta forma que, desde un estudio de fenomenologia hermenéutica,
que tiene al pensamiento de Ricoeur como punto de referencia principal, final-
mente, llegamos a la tercera investigacién del texto y, como lectores, logramos
entender que la idea de un espacio construido, como fundamento de la memoria
y la identidad, personal y grupal, se conecta a aquella relativa a las nociones de
“atmosfera de humanidad” y del miembro fantasma, vistas en el marco descrito
de una ausencia vivida como presente.

El punto de contacto entre los dos primeros apartados se encuentra aludido
en la propuesta de la parte final del segundo estudio, en donde Luis Antonio
Umbelino conecta la “memoria de los espacios habitados” con la idea, retomada

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 19, 2022, pp. 291 - 322. UNED, Madlrid



304 RESENAS

de Husserl, de la “memoria de la Tierra”. Y, una vez mds, Merleau-Ponty es el
interlocutor privilegiado del discurso del filésofo portugués. El cuerpo, como
6rgano fundamental de la percepcién, proporciona el medio de interpretacién de
la experiencia espacial. Reconozco a la ciudad de Paris a mi llegada, dice el autor
francés, porque soy cémplice de un saber prereflexivo que me permite sentir una
familiaridad con un lugar, que finalmente es una forma de recordar, una memoria
inscrita en el mismo cuerpo en cuanto memoria espacial que en su esencia es
perceptiva. Sin embargo, asi como el sentirse en casa que hemos descrito confir-
ma nuestra manera constitutiva de “ser del mundo” en cuanto cuerpo, el extra-
fiamiento que deriva del estar en un lugar desconocido confirma, de la misma
manera, el mismo hecho. En esta tlltima parte Umbelino repite las afirmaciones
del primer apartado, pero con la intencién evidente de verticalizar el discurso e
irrumpir en la profundidad de sus demarcaciones mediante la propuesta de los
lineamientos de una “nueva espaciologia”. Este camino se vuelve posible, para el
filésofo portugués, si se introduce la densa especulacién ontoldgica del ultimo
Merleau-Ponty, en aras de sortear el primado de la conciencia que encontramos
en la filosofia de la reflexién y llegar a mapear el territorio desconocido de la
experiencia del espacio y su conexién con la memoria. Pensar en el espacio se
torna, asi, un pensar sobre lo impensado, es decir, sobre un sentido haciéndose,
completamente ajeno a la consciencia y que, en cierto momento, fundamenta
los niveles superiores de la experiencia (imaginacién, recuerdo, ideacidn, etc.).

A ese horizonte, anterior a toda experiencia consciente, se puede llegar sélo
de manera indirecta, oblicua o, como a menudo dice Merleau-Ponty, “lateral”.
Fue Cezanne quien permitio al fildsofo francés trazar las coordenadas de explora-
cién del territorio descrito. Para el pintor, antes y detrds del mundo, asi como este
aparece frente a la consciencia, existe un entretejido de experiencias perceptivas
prereflexivas que es menester hacer brotar, o traer a la luz, desde su horizonte

infigurable.

El camino escogido por Umbelino es, finalmente, aquello abierto por los
estudios merleaupontianos sobre la Naturaleza. Asi como esta tltima debe enten-
derse en el marco de la filosofia de Schelling y Whitehead, como un proceso
relacional intrinseco, perene e imparable, la experiencia debe considerarse en
una perspectiva de continua superposicién —dentro del cuerpo— entre conciencia
y Naturaleza, percepcién y mundo. Hablar de Naturaleza significa, por tanto,
hablar tanto de un tiempo inmemorable —de una temporalidad intrinseca que
nos regresa al tema de la memoria—, como de un ser comprensible sélo en el
marco de aquel que Merleau-Ponty llama “espacio topoldgico”.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 19, 2022, pp. 291 - 322. UNED, Madlrid



RESENAS 305

Tiempo y espacio, otra vez regresan como coordenadas fundamentales para
entender la relacién entre ser y mundo. Umbelino reconoce que una compren-
sién adecuada de este punto pasa necesariamente por el llamado merleaupon-
tiano a entender la profunda imbricacién entre organismo y medio con base
en la propuesta del biélogo Jakob Johann von Uexkiill. Regresando al tema del
espacio, el filésofo portugués nos recuerda cOmo las respuestas del organismo al
medio ambiente son desencadenas por “uma espécie de conivéncia espacializada
estabelecida pelo interior do meio ambiente” (157), en el sentido de “la encarna-
cién de un ritmo melédico”. En este marco relacional entre organismo y medio
ambiente, ademds, se descubre que no hay un pasado que sea verdaderamente
pasado, sino que en el presente de cada suceso se despliega, desde sus profundi-
dades, lo mds antiguo de la Naturaleza. Es en este sentido que el comportamiento
de los organismos es y siempre serd “una constante negociacién temporalizada y
espacializada con el medio ambiente” (160).

En la parte final del texto, el andlisis ontofenomenolégico de Luis Antonio
Umbelino se sumerge en la complejidad del pensamiento del dltimo Merleau-
Ponty, sin perder de vista el tema principal que desde el inicio anima el trabajo:
la naturaleza del espacio y su relacién con la memoria. En pdginas densas el
filésofo portugués nos introduce, zigzagueando, al curso merleaupontiano sobre
la naturaleza y a algunos pasajes de Lo visible y lo invisible, con la intencién de
demostrar que profundidad del espacio y verticalidad del tiempo son cualidades
que Merleau-Ponty encuentra en la Naturaleza y que nos introducen a una nue-
va nocién de ontologfa y, finalmente, de Naturaleza. Esta se propone como el
“principio bdrbaro” (Schelling) que estd detrds y debajo de la vida de cada indi-
viduo y consiste, finalmente, en el indice (tanto espacial como temporal) de una
“topologia de pertenencia y envolvimiento, de un tejido comtin de imbricacién”
(169). Es, de esta manera, la Naturaleza un vinculo que me une sensiblemente a
las cosas y a los otros, “presenca técita e silenciosa de algo como um solo terrestre
de pertenca’.

Esta Gltima cita nos lleva, finalmente, a la nocién de Tierra como “arca
originaria que no se mueve y que nos une a todos”, desarrollada por Husserl en
un celebre texto de 1934. Sin esta nocién de suelo inmévil, nos dice el profesor
portugués, “nenhuma concepgio ou representagio do “espaco” e do “movimen-
to” seria sequer concebivel” (171). Y justo a partir de esta nocién llegamos a la
consideracidn siguiente: la Tierra, como configuradora de un nuevo tipo de Ser
topolégico de imbricacién, puede considerarse como portadora de todo lo posi-
ble, es decir, la territorialidad o fierratorialidad de la Tierra indica algo como el

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 19, 2022, pp. 291 - 322. UNED, Madlrid



306 RESENAS

“espacio mismo” de un pertenecer arqueolégico compartido: un proto-espacio
que, en cuanto nivel arqueoldgico, se puede considerar, contempordneamente,
el tiempo de una historia primordial compartida, de una proto-historia. Y dicha
historia no podria estar en cada sujeto sino a partir y dentro del mismo cuerpo
en el sentido de aquel cuerpo vivido (Leib) que, ademds, es el punto cero (Null-
punkt) de todo movimiento. Como en los apartados iniciales, la Tierra, con su
historia primordial, estd conectada con el presente del cuerpo vivo mediante
un vinculo fantasmagoérico, por el cual se establece en el segundo una memoria
de la primera en un momento anterior a su humanizacién, y en donde resuena
una relacién compleja entre la familiaridad de todo lo humano y la extrafeza
inquietante propia de una realidad pre e inhumana. Justo dentro o debajo del
cuerpo y a través de su potencialidad sensible, finalmente, se hace presente le
Tierra como matriz de toda espacializacién y temporalizacién, reales y posibles.

Sélo en el marco de las ideas que hemos introducido es posible, finalmente,
pensar en una nueva ontologia, es decir, hacer una filosofia libre de prejuicios
antropomdrficos y comprometida a partir de las potencias espaciales de la Tierra
de gestacién ontolégica de sentido.

De esta forma, partiendo de un andlisis fenomenoldgico de la naturaleza
espacial del cuerpo y de la memoria que lo conecta a los lugares, Luis Antonio
Umbelino alcanza su punto de llegada en la configuracién de un saber intersub-
jetivo que se fundamenta en el cardcter prereflexivo de la experiencia de la Tierra.
Asi como nos presenta una propuesta original y particularmente fascinante, la
obra del filésofo de Coimbra produce una cierta resonancia de ideas que se
reflejan en algunas cuestiones dignas de ulteriores desarrollos: ;es la memoria del
espacio reconocible en otras formas artisticas, ademds de la arquitectura? ;Qué
podriamos decir de la danza, dentro esta propuesta? Ademds, a partir de la lectura
de Umbelino, ;qué se puede afirmar de las patologias psicoldgicas relacionadas
con el espacio (claustrofobia o agorafobia)? Estas son s6lo algunas de las nume-
rosas direcciones de desarrollo abiertas por este notable trabajo.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 19, 2022, pp. 291 - 322. UNED, Madlrid



RESENAS 307

Bibliografia

Husserw, E. (2006), Meditaciones cartesianas. Madrid: Tecnos.

— (2000). La tierra no se mueve. Madrid: Editorial complutense. Trad. y notas de Agus-
tin Serrano de Haro.

MERLEAU-PONTY, M. (1964), Le visible et ['invisible. Paris: Gallimard.

— (1976), La estructura del comportamiento. Buenos Aires: Hachette. Edicién origi-
nal: (1942) La structure du comportement. Paris: PUE.

— (1994), La Nature. Notes de cours du Collége de France. Paris : Seuil, 1994.
— (1999), Fenomenologia de la Percepcidn. Barcelona: Editorial Altaya.
Minkowskl, E. (1933). Le temps vécu. Paris: PUE.

Ric@ur, Paul. (1983), Temps et récit 1. Paris: Seuil

— (1986), Temps et récit I1. Paris: Seuil

— (19806), Temps et récir I11. Paris: Seuil

RicHIr, Marc, (1994), “LEspace lui-méme : libres variations phénoménologiques”.

Epokhe. 4. 159-174.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 19, 2022, pp. 291 - 322. UNED, Madlrid



