INVESTIGACIONED

2011

SEFE |
SOCTEDAD ESPANOLA DE FENOMENOLOGIA

‘
<







INVESTIGACIONES
FENOMENOLOGICAS

REVISTA
~ DEILA ,
SOCIEDAD ESPANOLA DE FENOMENOLOGIA

DIRECTORES DE LA EDICION

Javier San Martin y Agustin Serrano de Haro

CONSEJO DE REDACCION

Jestis M. Diaz Alvarez (UNED), Urbano Ferrer (Murcia) Miguel Garcia-Bar6 (Comillas),
José Lasaga Medina (Instituto Univ. Ortega y Gasset), M.* Carmen Lépez Sdenz (UNED),
Vicent Martinez Guzmaén (Castellén), César Moreno (Sevilla), M.* Carmen Paredes
(Salamanca), M* Luz Pintos Pefiaranda (Santiago de Compostela), Eduardo Ranch
(Alicante), Nel Rodriguez Rial (Santiago de Compostela),

Sergio Sevilla (Valencia)

CONSEJO ASESOR

Pedro M.S. Alves (Portugal), Pedro Cerezo (Granada), Jests Conill (Valencia),
Ion Copoeru (Rumania), Natalie Depraz (Francia), Lester Embree (Estados Unidos),
Luis Flores Hernandez (Chile), José M.* G. Gémez-Heras (Salamanca),

Klaus Held (Alemania), Julia Iribarne (Argentina), Juan Manuel Navarro Cordén
(Madrid), Patricio Pefialver (Murcia), Francesc Perefia (Barcelona), Mario Teodoro
Ramirez (México), Ramén Rodriguez (Madrid), Rosemary Rizo-Patrén (Perd),
Hans Rainer Sepp (Dresden y Praga), Marc Richir (Francia), Bernhard Waldenfels
(Alemania), Roberto Walton (Argentina), Antonio Zirién (México)

NUMERO OCHO
2011




Esta obra ze distribuve bajo una hicencia Creative Commeonr

@O0

3e permite la copia, distribucion, uzo ¥ comunicacion de la obra 51 ze respefan las signientes condiciones:

Beconocimiento — Mo comercial — Mo obraz derivadaz

El texto precedente noz es la Ecencia completa zino una nota odentativa de Iz hcencia original completa
(juridicamente vilida) que puede encontrarse en: hitp:/ /creativecommons.org/ bcenzes ‘br-ne-nd/3.0/

Editx

Sociedad Espafiola de Fenomenologia
Dpto. de Filosofia y Filosofia Moral v Politica (UNED)

ISSN:  1137-2400
e-IS5N: 1885-1088

Madrnd, Julio de 2011



INDICE

Articulos

Lester Embree

La interdisciplinariedad dentro de la fenomenologia..................

Urbano Mestre Sidoncha

Ideas para una psicologia fenomenoldgica........ccvvvvveviivinninnnnn.

Javier Bassas Vila
Politicas textuales. Analisis de fenomenologia linguistica

aplicado al texto husserliano ......cccoviiiiiiiic e

Daniel Marcelle
The Phenomenological Problem of Sense Data in Perception:
Aron Gurwitsch and Edmund Husserl on the Doctrine of

HYlEtic Data. ..o e

Marta Jorba-Grau
La intencionalidad: entre Husserl y la Filosofia de la mente

[oo] a1 W] a Yoo =1 1T S

Jesus Adrian Escudero

TraducCir @ Heldegger. ..o v it e i anes

Eduardo Alvarez

La cuestion del sujeto en la fenomenologia de Husserl ..............

Ivan Ortega Rodriguez

Cuerpo y fenomenologia ‘asubjetiva’ en Jan Patocka.................

Guillermo Ferrer

Experiencia del pasado e imagenes poéticas. Edmund Husserl

y Paul Celan (una lectura fenomenoldgica de Sprachgitter)........

Autopresentaciones

Jorge GARCIA GOMEZ, Caminos de la re flexidn. La te oria orteguiana
de las ideas y la s creencias en el contexto de la Escuela de
Madrid. Madrid, Biblioteca Nueva / Fundacién José Ortega y

GaSSel, 2000, i e 209



Recensiones de libros

Marta Jorba-Grau
José ORTEGA Y GASSET, José GAO0sS, Joaquin XIRAU, L. Eulogio
PALACIOS, Agustin SERRANO DE HARO, Cuerpo vivido. Madrid.
Encuentro. 2010, 168 PP. covviiiiiiiiiiiiieiiiisiai s sninesaanneeaanns 217

Mario Teodoro Ramirez
Luis ALVAREZ FALCON, Realidad, arte y conocimiento. La deriva
estética tr as el pens amiento c ontemporaneo. Barcelona.
HOrsori. 2009. 212 PP. viiiiiiiiiiiiiiiiis i sniae s sisesssannnsssanns 225

Jorge Gomez Mancera
Jesus ADRIAN ESCUDERO, Heidegger y la genealogia de la
pregunta por el ser. Una ar ticulacion te matica y metodolo-
gica de su obra temprana. Barcelona, Editorial Herder, 2010,
G728 o o 231

Maria-Luz Pintos Pefiaranda
Lester EMBREE, Ambiente, te cnologia y justificacion. Analisis
reflexivos. Bucharest, Zeta Books, 2010, 210 pp. ..cevvvvviineiinnnns 235

Idalina Proenca Maia
Urbano MESTRE SIDONCHA, Do Empirico a o Transcendental. A
Consciéncia e o Pro blema Mente/Corpo entre o Ma terialismo
Reducionista e a Fen omenologia de Hu sserl. Lisboa, Funda-
cao Calouste Gulbenkian, 2011, 360 PP. cccvvvieiiiiiiiiiieiiiineeenn, 243

Pilar Fernandez Beites
Juan Miguel PALACIOS, Bondad moral e inteligen cia ética.
Nueve ensayos de la ética de los valores. Madrid, Encuentro,
2008, 155 PP ettt i i s 255

Luis Alvarez Falcén
Ma Carmen LOPEZ SAENZ y Beatriz PENAS IBANEZ (eds.),
Paradojas de lai nterculturalidad. Fi losofia, lenguaje y di scurso.
Madrid, Biblioteca Nueva, 2008, 223 PP.ccevrrriirrniirnnirrnniennniens 259



[Hoja intencionalmente en blanco]



[Hoja intencionalmente en blanco]



LA INTERDISCIPLINARIEDAD
DENTRO DE LA FENOMENOLOGIA

Lester Embree
Florida Atlantic University, Florida
embree@fau.edu

Resumen: El reconocimiento de tendencias fenomenolégicas en varias docenas de
disciplinas fuera de la filosofia plantea la pregunta acerca del modo como puede de-
finirse la fenomenologia en general antes de la especificacion segun la disciplina
particular. A continuacion, tras un ensayo de respuesta a esta pregunta, se ofre-
ceran algunas observaciones relativas a los posibles beneficios para la fenomeno-
logia filosoéfica de los encuentros interdisciplinarios.

Palabras clave: Disciplinas. Interdisciplinariedad. Fenomenologia. Reflexion. Des-
cripcidon. Cultura. Ciencias culturales. Arrogancia disciplinar. Tolerancia disciplinar.

Abstract: Recognition of phenomenological tendencies in several dozen disciplines
beyond philosophy raises the question of how phenomenology in general might be
defined prior to specification in terms of the agendas of the particular disciplines.
After an attempt at an answer to this question, some observations concerning the
possible benefits of interdisciplinary encounters, especially for philosophical philoso-
phy, are offered.

Key words: Disciplines. Interdisciplinarity. Phenomenology. Reflection. Descrip-
tion. Culture. Cultural sciences. Disciplinar arrogance. Disciplinar tolerance.

Introduccién

1. A juzgar por los sufijos de las direcciones de correo electrénico de los suscrip-
tores del Newsletter of Phenomenology, existen a dia de hoy —finales de 2009—
mas de 3.300 fenomendlogos vivos identificados como tales en mas de 50

paises’. Los esfuerzos recientes por comprender las combinaciones de di-

1 Alemania, Argentina, Australia, Austria, Bélgica, Bielorrusia, Brasil, Bulgaria, Canada,
Chile, China, Colombia, Corea, Croacia, Dinamarca, Eslovenia, Espafia, Estados Unidos de
Norteamérica, Finlandia, Francia, Grecia, Holanda, Hong Kong, Hungria, India, Indonesia, Iran,
Irlanda, Islandia, Israel, Italia, Japén, Letonia, Libano, Lituania, Malta, México, Noruega, Nueva
Zelanda, Peru, Polonia, Portugal, Republica Checa, Rumania, Rusia, Serbia, Sudafrica, Suiza,
Taiwan, Tunez, Turquia, Reino Unido y Venezuela.

Recibido: 20-1X-2009. Aceptado: 1-X-2009


mailto:embree@fau.edu�

10 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

chos fenomendlogos por todo el planeta han identificado hasta ahora algo
mas de 180 organizaciones fenomenoldgicas locales, incluyendo una en Si-
beria, y se ha realizado un progreso considerable en la inclusion de estas
organizaciones en la mundial Organization of Phenomenological Organiza-
tions, asi como en el establecimiento en ella de cinco organizaciones regio-
nales, una de las cuales es el Phenomenology in East Asia Circle,y otra aca-
ba de ser fundada, la Interdisciplinary Coalition of North American Pheno-

menologists.

2. Existen, empero, razones para creer que aquello que ha llegado a reunir-
se de una manera hasta hoy distendida y de abajo hacia arriba se compone
principalmente de fildsofos fenomenoldgicos, mientras que existen al menos
unas tres docenas de disciplinas fuera de la filosofia con fenomendlogos que
se identifican como tales en ellas®. En consecuencia, parece probable que
los fenomendlogos no filoséficos incrementen en los proximos afios las di-
versas sumatorias de colegas y organizaciones en nuestra tradicion que
acabamos de ofrecer. Y los destacables esfuerzos que se realizan en el Ex-

tremo Oriente estan ya impulsando dicha tendencia alli.

3. Hay también razones para creer que las relaciones entre la fenomenolog-
ia y la filosofia podrian beneficiarse mas a partir del contacto con la feno-
menologia que se practica en disciplinas distintas de la filosofia y, con ello,
para inquirir por el modo como ello podria suceder. Y cuando se intenta ir
mas alla de la fenomenologia especificamente filoséfica, se suscita la cues-
tiébn acerca de qué es en general la fenomenologia. En lo que sigue se inten-

tara responder a esta segunda cuestién antes que a la primera.

. ;Qué es fenomenologia?

4. Esta pregunta ha sido objeto de debate ya desde que Edmund Husserl

dio nombre a su esfuerzo hace méas de un siglo. La mayor parte de los in-

2 Arqueologia, arquitectura, ciencia cognitiva, comunicologia, asesoria, antropologia cul-
tural, ecologia, economia, educacion, inglés, estudios étnicos, etnologia, ethometodologia,
estudios filmicos, francés, geografia, geografia del comportamiento, hermenéutica, historia,
linglistica, derecho, literatura, psiquiatria, psicologia, psicopatologia, educacion religiosa,
trabajo social, sociologia y teologia.



Lester Embree: La interdisciplinariedad dentro de la fenomenologia 11

tentos de responderla ha provenido de los filésofos y su atencion se ha cen-
trado en la fenomenologia filoséfica, mas hoy es una pregunta habitual en
las disciplinas fuera de la filosofia, y la cuestion es diferente si lo que se
busca es abarcar todas las disciplinas dentro de nuestra tradiciéon multidisci-
plinaria. Puede entonces advertirse con facilidad la necesidad de una res-
puesta genérica susceptible de ser especificada de acuerdo con la disciplina.
Después de haber meditado acerca de este topico durante algun tiempo,
permitaseme ofrecer una “respuesta estratificada”, en virtud de la cual des-
ciendo hasta niveles mas profundos en consonancia con la fuerza que posea

el interés de un interlocutor.

5. Cuando se me pregunta hoy en dia qué es la fenomenologia, lo primero
que hago es explicar que Husserl pensaba estar fundando o re-fundando la
filosofia primera como ciencia estricta, y que por esa razon le dio un nom-
bre que termina en “-logia”, tal como hubiera sido apropiado para una cien-
cia, aunque, si uno fuera un historiador de las ideas, bien podria hablar de
algo asi como un “descriptivismo reflexivo”, e incluir en él posiciones simila-
res como las de Bergson, Dilthey y el James temprano. A continuacion su-
giero que es mejor caracterizar el esfuerzo husserliano por su enfoque mas
que por sus resultados, y por ello informo que me gusta llamarlo simple-
mente “andlisis reflexivo”. Este titulo, empero, usualmente no resulta satis-
factorio, y es por ello que debo descender hasta niveles de definicibn mas

profundos?®.

6. A fin de caracterizar el enfoque que comparten las disciplinas distintas de
la filosofia, asi como la filosofia fenomenoldgica, me referiré a tres carac-
teristicas diciendo que tal enfoque es (a) reflexivo, (b) descriptivo, y (c)

apreciador de la cultura. Y usualmente necesito descender mas profundo.

3 Cf. Lester Embree, Analisis reflexivo. Una primera introduccién a la Fenomenologia /
Reflective Analysis. A First Introduction to Phenomenology, Morelia, Editorial Jitanjafora,
2003, 543 pp., trad. al castellano por Luis Roman Rabanaque. Traducciéon rusa, Jlecrep
OMbpu PecnekcuBHbIti aHann3. [lepBoHadyasbHoe BBeAeHue B ¢eHomeHosoruw, Moscd,
Triquadrata, 2005, 223 pp., por Victor Moltchanov. En la lengua original inglesa ha aparecido
como Reflective Analysis, Bucharest, Zeta Books, 2006, 196 pp. En japonés como Tsukaeru
Genshougaku ( iz 28%5] ), 2007. En polaco como Analiza refleksyjn. En chino como
REESH : BREHEAM, Taiwan, 2007, y también Peking University Press, 2007. Y en
rumano como Analiza Reflexivd, Cluj Napoca, Casa Cartii de Stiinta, 2007.



12 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

7. Describo la reflexividad de la fenomenologia como un rasgo que incluye
la observacion, en uno mismo y en el grupo propio, asi como en otros y en
sus grupos, de encuentros de cosas y de cosas-en-cuanto-encontradas, y
también de los sujetos colectivos e individuales que encuentran cosas.
(Hago rapidamente la aclaraciéon de que empleo “cosa” para referirme a
cualquier cosa en general y no meramente a los objetos materiales.) Luego
explico que prefiero las palabras basadas en el verbo “encontrar”, porque de
ese modo resulta mas facil, al menos en castellano, advertir que los en-
cuentros incluyen concretamente, ademas del experienciar, componentes
cuyo mejor nombre puede ser creencias, valoraciones y quereres. Tales
componentes téticos o posicionales pueden ser positivos, negativos y neu-
trales en cuanto a la modalidad y, correlativamente, las cosas-en-cuanto-
encontradas, que pueden ser tanto ideales como reales y, si son reales, tan-
to espacio-temporales como puramente temporales, incluyen apariciones,
maneras de darse, y caracteristicas de creencia, valores y usos intrinseca y
extrinsecamente positivos, negativos y neutrales. La observacion reflexiva,
que es una destreza que ha de cultivarse, hace patente gran cantidad de

cosas que esta taxonomia apenas comienza a diferenciar®.

8. En cuanto a la descriptividad de la fenomenologia, afirmo que la descrip-
cion comprende la transicion mental del captar las cosas reflexivamente o
no reflexivamente, a las palabras que las nombran y las caracterizan, y
afado que cuando la cosa de la cual se parte es un discurso oral o un texto,
es apropiado hablar de interpretaciéon, mas en tal caso la interpretacion en
una especie de la descripcion en mi sentido amplio. Ademas, las descripcio-
nes pueden serlo de esencias, de conceptos y de cosas reales, o sea, de
hechos, experienciados fictiva o seriamente. Por ultimo, las descripciones

invitan al lector o a la audiencia a procurar ver por si mismos si las cosas

4 Un diagrama incompleto puede ser de utilidad aqui:

Encuentro Cosas-en-cuanto-encontradas
querer positivo, negativo y neutral usos intrinsecos y extrinsecos
valorar “ “ “ valores *“ “

creer “ “ “ caracteres de creencia “ “

experienciar (perceptivo, mnémico, expectacional) apariciones y maneras de darse



Lester Embree: La interdisciplinariedad dentro de la fenomenologia 13

descritas son tal como se las describe y, si no lo son, a corregir o mejorar

las descripciones y, con ello, hacer progresar la investigacion.

9. Lo dicho hasta el momento dificilmente resulte novedoso para los feno-
mendlogos, mas es posible que intrigue a algunos mi afirmacién acerca de
que la fenomenologia es apreciadora de la cultura. Llegué a reconocer la
importancia de esta propiedad preguntando a qué se opone la fenomenolog-
ia en todas las disciplinas de las que tengo algun conocimiento. La posicion
con la que contrasta se llama “naturalismo”, “objetivismo” o “positivismo”.
Husserl preferia “objetivismo”, mas esta expresibn no es unanimemente
aceptada. Mientras que el positivismo es un movimiento en la teoria de la
ciencia social que tiene mas de 150 afios y que sostiene que todo conoci-
miento deberia modelarse sobre la ciencia naturalista, “naturalismo” parece
expresar el concepto mas amplio, que se extiende mas alla de la ciencia en
una difundida visién del mundo que algunos consideran una fuente capital
de la crisis ecoldgica actual. Para el naturalismo todo es naturaleza, y lo que
no es naturaleza, no cuenta, y esto excluye ante todo la cultura y la vida

mental.

10. Permitaseme afiadir que la sugerencia de Geoffrey Lloyd merece ser
considerada®. Se trata de la sugerencia de que Occidente se diferencia de
otras culturas debido a que, en efecto, aprendi6 muy pronto a hacer abs-
traccion de la cultura para obtener naturaleza. Con la naturaleza delimitada,
se puede desarrollar no sélo una ciencia naturalista, sino también una tec-
nologia cientifico-naturalista y un poder cada vez mayor sobre practicamen-
te cualquier cosa. Mas, desde luego, si la abstraccion de la cultura es la
fuente del naturalismo y si se considera ademas que el resultado, o sea, la
naturaleza, es algo concreto —y esto es lo que regularmente sucede en el
naturalismo—, se ha cometido la falacia de concrecion desplazada al lugar
falso, pues el mundo de la vida, originaria y concretamente, no sélo es na-

tural sino también socio-cultural.

5 Geoffrey Lloyd, “The Invention of Nature” en Geoffrey Lloyd (ed.), Methods and Prob-
lems in Greek Science, Cambridge, Cambridge University Press, 1991.



14 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

11. En la actualidad, los fenomendlogos estan muy interesados en el modo
como encontramos a otros y somos encontrados por ellos, de manera que la
socialidad esté recibiendo la atencion debida. En cuanto al hecho de que el
mundo es originariamente cultural, me parece que dentro de nuesta tradi-
cién no ha recibido la atencion que merece. Creo que el mundo es cultural
de dos maneras. En el nivel superior hay, como lo ha mostrado Alfred
Schutz, construcciones conceptuales de cosas en el sentido comun que reci-
bimos principalmente de los contemporaneos y los predecesores por medio
del lenguaje ordinario. Mas debajo de dicho nivel del lenguaje y el pensa-
miento habitual, hay un nivel subconceptual al que llamo “cultura béasica”®.
En este nivel méas profundo, la reflexion puede desvelar encuentros y los va-
lores y usos de las cosas en cuanto encontradas, tanto si éstas han sido
captadas en las construcciones de sentido comudn o no lo han sido, y tales
cuestiones de cultura basica en lo esencial se aprenden de y se comparten
con los otros, individuos y colectivos. Tal vez se pasa a menudo por alto el
caracter originariamente cultural de todas las cosas debido a que presenta

una enorme diversidad.

12. Hasta ahora, el hecho de que el mundo es socio-cultural parece ser me-
jor apreciado en las ciencias humanas, socio-histéricas o, mejor, culturales,
que en la filosofia fenomenolégica (prefiero llamarlas ciencias culturales
también debido a que, como Gurwitsch y Merleau-Ponty ya sabian en la
década de 1930, los chimpancés tienen cultura’). Se trata de la cultura tal

como es abordada por la etnologia o la antropologia cultural, mas se en-

% Lester Embree, “The Constitution of Basic Culture”, traducido al esloveno, Phainomena,
vol. 10 (2001) 47-60. Traducido al japonés por Tatsuhiko Sakurai como “Kihon-teki Bunka
no Kousei” ( M#EARSL O] ) en Bunku to Shakai (Cultura y sociedad [30fk & #2431 ), vol.
3 (2002) 75-92. Traducido al checo como “Konstituce zakladni kultury” en Ivan Blecha (ed.),
Fenomenologie v pohybu, Olomouc, Univerzita Palackého, Olomouc, 2003, pp. 35-44. Tradu-
cido al castellano como "La constituciéon de la cultura basica" en César Moreno Marquez / Ali-
cia Maria de Mingo Rodriguez (eds.), Signo. Intenconalidad. Verdad. Estudios de Fenomeno-
logia Sevilla, Sociedad Espafiola de Fenomenologia / Universidad de Sevilla, 2005, pp. 345-
355. Original inglés en Lester Embree, Environment, Technology, Justification, Bucarest,
Zeta Books, 2008, pp. 87-101.

7 «“A Beginning for the Phenomenological Theory of Primate Ethology”, Topos vol.2, 11
(2005) 149-160. Traduccién castellana: “Un comienzo para la teoria fenomenolégica de la
etologia de los primates”, Escritos de Filosofia, vol. 45 (2005) 145-160. Version modificada
en Journal of Environmental Philosophy, vol. 5, 1 (2008) 61-74.



Lester Embree: La interdisciplinariedad dentro de la fenomenologia 15

cuentra presente en los objetos tematicos de todas las disciplinas cultura-
les®.

Husserl reconocia, desde luego, a las Geisteswissenschaften, mas tanto
él como sus seguidores tempranos advirtieron la necesidad de analizar en
primer término los fundamentos de las cosas socio-culturales, y por ende se
centraron abstractamente en la constitucion de la naturaleza experienciada,
por lo que no alcanzaron a dar plenamente a la cultura y a la sociedad la
atencion que merecen. El naturalismo en la mentalidad de sus lectores tam-
poco colabord en relacion a esto. Sin embargo, en el proyecto de Husserl
hubo cabida para la valoracion y el querer, y con ello para la axiologia y la
praxiologia, al menos desde el momento en que analizé el modo como los
guerreros deben ser valientes en sus Prolegomena zur reinen Logik de 1900
Y, Si se los busca, dichos aspectos son asimismo muy evidentes en sus lde-

as 1y Il de 1913°.

13. Espero que esto baste para aclarar que creo que la fenomenologia en
general no sélo es reflexiva y descriptiva, sino también apreciadora de la

cultura. Ocupémonos ahora de la cuestion de la interdisciplinariedad.

Il. La fenomenologia puede llegar a ser mas interdisciplinaria

14. Parece existir un desequilibrio disciplinar dentro de nuestra tradicion.
Los colegas que provienen de otras disciplinas siguen aprendiendo mucho
de la filosofia fenomenoldgica y los fildsofos estamos orgullosos de ello, mas
no nos beneficiamos a cambio tanto como podriamos hacerlo. La investiga-

cion es interdisciplinaria cuando se toma en consideracion de modo comple-

8 Lester Embree, “Introduction: Reflection on the Cultural Disciplines”, en Mano Daniel /
Lester Embree (eds.), Phenomenology of the Cultural Disciplines, Dordrecht, Kluwer Academ-
ic Publishers, 1994, pp. 1-37.

° Lester Embree, “Some Noetico-Noematic Analyses of Action and Practical Life”, en
John Drummond / Lester Embree (eds.), The Phenomenology of the Noema, Dordrecht,
Kluwer Academic Publishers, 1992 , pp. 157-210; y “Advances Concerning Evaluation and
Action in Husserl’s Ideas 117, en Thomas Nenon / Lester Embree (eds.), Issues in Husserl’'s
“ldeas 11", Dordrecht, Kluwer Academic Publishers, 1996, pp. 173-198; reimpreso en Dermot
Moran / Lester Embree (eds.), Phenomenology: Critical Concepts in Philosophy, 5 vols.,
London, Routledge, 2004, vol. Il, pp. 363-390. Traduccién al castellano por Claudia Martinez
U., “Avances concernientes a la valoracién y a la accién en ldeas Il de Husserl”, en Lester
Embree, Fenomenologia continuada: Contribuciones al andlisis reflexivo de la cultura,
Morelia, Jitanjafora, 2007, pp. 251-282.



16 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

tamente serio la investigacion convergente en otra u otras disciplinas dife-

rentes.

15. La cuestidon de que las tradiciones se tornan mas interdisciplinarias ha
tendido a ser enfocada comenzando por las disciplinas para luego tomar en
consideracion tendencias, orientaciones o escuelas de pensamiento, tales
como la fenomenologia, en el mejor de los casos como cuestiones secunda-
rias. Después de todo, en lo que toca a nuestras identidades profesionales,
muchos de nosotros, si no la mayoria, somos en primer lugar fil6sofos, eco-
nomistas, cientificos politicos, psicélogos, sociélogos, etc., y luego sélo en
segundo lugar marxistas, positivistas, fenomendlogos, etc. Las estructuras
de las instituciones académicas y de los programas de grado sustentan este
enfoque. Y hemos tenido diferencion de disciplinas ya desde Aristételes y
las siete artes liberales de la Edad Media®. Sin embargo, ignoraré aqui
otras tradiciones tales como el marxismo y el positivismo, y me centraré en
el hecho de que, dentro de nuestra inmensa tradicion, hay diferencias disci-
plinares que pueden ser estudiadas para un maximo beneficio de todos los

involucrados.

16. Hasta ahora y como mencionamos, mientras que las disciplinas fuera de
la filosofia han adaptado conceptos, distinciones, métodos, terminologias,
etc. de los fenomendlogos filoséficos, es relativamente poco lo que los fe-
nomenodlogos filoséficos han aprendido de las disciplinas mas alla de la filo-
sofia. Seguramente es mucho lo que, en el pasado, Gurwitsch y Merleau-
Ponty aprendieron de la Gestalttheorie, lo que Schutz tomé de la sociologia
verstehende y de la economia de las utilidades marginales, lo que los feno-

mendlogos hermenéuticos aprendieron de los clasicos, y otros han ganado

10 El fenomenélogo Joseph Kockelmans ofrecié en las postrimerias del siglo veinte esta
definicion de “disciplina”: “Una rama del saber o un campo de estudio caracterizado como un
cuerpo de conocimiento, aceptado intersubjetivamente, que corresponde a un reino bien de-
finido de entidades, establecido sistematicamente sobre la base de principios generalmente
aceptados, con el auxilio de reglas o procedimientos metodolégicos, como por ejemplo, las
matematicas, la quimica, la historia”. Joseph J. Kockelmans (ed.), Interdisciplinarity and
Higher Education, Pennsylvania, The Pennsylvania State University Press, 1979, p. 127. Vale
la pena mencionar el hecho de que Kockelmans toma, entre otras muchas cosas, elementos
de la obra sobre interdisciplinariedad del fenomendlogo Georg Gusdorf, autor de “Interdisci-
plinaire Connaissance”, en la Encyclopedia Universalis, y de Les sciences humaines et la
pensée occidentale, 6 vols., Paris, Payot, 1966-73.



Lester Embree: La interdisciplinariedad dentro de la fenomenologia 17

mucho estudiando el psicoandlisis y otras escuelas de psiquiatria, mas tales
casos del pasado parecen ser excepciones mas que la regla, y no parece
hoy que quede mucho més que el interés fenomenoldgico en la ciencia cog-
nitiva. ¢Qué sucederia, no obstante, si los encuentros con la fenomenologia
no filoséfica pudieran ayudar a los soi disant fenomendlogos en filosofia a

llegar a ser mejores fenomendlogos?

17. Permitaseme proceder ahora de una manera algo autobiografica. Yo era
un estudiante universitario con tema principal en filosofia y tema secundario
en psicologia, mas se trataba en éste ultimo caso de la psicologia conductis-
ta y era méas bien desagradable. En mis estudios de doctorado en la New
School, que se hallaba todavia bajo la influencia de Weimar y que, por esta
razon, se diferenciaba de los programas norteamericanos bajo la tipica in-
fluencia monodisciplinar britanica, se me exigié que tomara un tema secun-
dario. Asi fue que realicé cursos sobre Wilhelm Dilthey y sobre sociologia
alemana con Albert Solomon, estudioso de Weber. Luego, durante casi
treinta afios después de la graduacion, me mantuve sumergido en la filosof-
ia académica norteamericana, que era y sigue siendo bastante naturalista vy,
yo agregaria, anti-interdisciplinaria, y donde pocos colegas filésofos recono-

cen a las ciencias humanas como ciencias.

18. En la Duquesne University, sin embargo, pude hacer amigos en el de-
partamento de psicologia, donde la psicologia fenomenoldgica se practicaba
como una ciencia humana. (Debo reconocer, en retrospectiva, que siempre
me fascinaron la teoria fenomenoldgica de los valores y la ética tedrica de
Dorion Cairns, asi como la vinculacion que establecia Aron Gurwitsch entre
los informes de Wolfgang Koehler sobre los objetos funcionales de los chim-

pancés y el analisis del Zeug en el Heidegger temprano.)

19. Cuando llegué a la Florida Atlantic University en 1990 y pude disfrutar
de un incremento importante de libertad y recursos, reaccioné contra el in-
telectualismo de la mayor parte de los husserlianos de mi generacion vy, tal
como observé mas arriba, lo hice estudiando los analisis noético-noematicos
de la valoraciéon y la acciéon en los libros segundo y tercero de las Ideas de

Husserl. Para entonces me hallaba ya hondamente enfrascado en el pensa-



18 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

miento de Schutz, cuya Wissenschaftslehre se centra en el género, las es-
pecies y algunos individuos en las ciencias culturales, asi como en la re-
flexiéon sobre la historia y la filosofia de la arqueologia, y la ecologia, el
género y la tecnologia. Retrospectivamente puedo decir que estaba girando

entonces seriamente hacia la cultura.

20. Seguidamente, Alexander Schimmelpenninck propuso en 1992 que tan-
to yo como mis colegas en el Center for Advanced Research in Phenomenol-
ogy, Inc. editiramos la Encyclopedia of Phenomenology, publicada final-
mente en 1997''. Fue en ese contexto que comencé a darme cuenta con
mayor claridad no s6lo de cuanto se habia extendido nuestra tradicion por
todo el planeta a lo largo de un siglo, sino también de que se la cultivaba en
mas de una veintena de disciplinas no filoséficas, a saber, arquitectura,
geografia del comportamiento, ciencia cognitiva, comunicologia, danza, eco-
logia, economia, educacidn, estudios étnicos, etnologia, filmica, hermenéu-
tica, literatura, musica, enfermeria, ciencia politica, psiquiatria, psicologia,
religion, geografia social, sociologia y teatro. jHe seguido hallando mas y
mas disciplinas fuera de la filosofia que muestran tendencias fenomenologi-
cas! Por supuesto, desde entonces he identificado siempre mas disciplinas

de esta clase.

21. En la Introduccion a nuestra enciclopedia, Jiten Mohanty y yo esboza-
mos la evolucion de la agenda fenomenoldgica, es decir, la manera como
los temas se fueron sumando década tras década, asi, por ejemplo, el
género gracias a Edith Stein en la década de 1920, y la diferencia genera-
cional gracias a Simone de Beauvoir en 1970. Sin embargo, volviendo a leer
esa introduccion durante la preparacion del presente ensayo, y haciendo
una autocritica, lo encuentro muy filoséfico-céntrico, y debo decir por ello
que en aquel momento yo no apreciaba aun completamente el grado en el
que nuestra tradicion desde hace mucho tiempo ha sido multidisciplinaria.
Mas en este sentido me siento todavia lo suficientemente orgulloso del

parrafo que abre nuestra introduccién como para citarlo a continuacion:

11| ester Embree et al.(eds.), Encyclopedia of Phenomenology, Dordrecht, Kluwer Aca-
demic Publishers, 1997.



Lester Embree: La interdisciplinariedad dentro de la fenomenologia 19

22. Si bien es posible hallar anticipaciones en las obras de Henri Bergson,
Franz Brentano, Wilhelm Dilthey, William James y otros, el movimiento fe-
nomenoldgico comenzo6 con las reflexiones de Edmund Husserl hacia media-
dos de los afios 1890 y tiene, por consiguiente, mas de cien afos de anti-
guedad. Se extendi6é de Alemania hasta Japon, Rusia y Espafia, asi como de
la filosofia a la psiquiatria, antes de la Primera Guerra Mundial; a Australia,
Francia, Hungria, Holanda y Flandes, Polonia y los Estados Unidos, y a la
educacion, la musica y la religion, durante la década de 1920; y a Checos-
lovaquia, Italia, Corea y Yugoslavia, asi como a la arquitectura, la literatura
y el teatro, durante los afios 1930. La fenomenologia se extendié luego a
Portugal, Escandinavia y Sudafrica, e igualmente a los estudios étnicos, al
feminismo, la filmografia y la teoria politica, poco después de la Segunda
Guerra Mundial; de alli a Canada, China e India, asi como a la danza, la
geografia, el derecho y la psicologia, en las décadas de 1960 y 1970; final-
mente, a Gran Bretafia y también a la ecologia, la etnologia y la enfermeria
durante los afios 1980 y 1990. Debido a su extensién a otras disciplinas y
asimismo a su difusién por todo el planeta, la fenomenologia puede consi-

derarse como el mayor movimiento filoséfico del siglo XX.

23. En una mirada retrospectiva, sin embargo, puedo advertir ahora que
por entonces yo tenia todavia lo que podria llamarse una apreciacion me-
ramente intelectual de las disciplinas no filoséficas dentro de la fenomeno-
logia. Tal parece haber sido, todavia, el caso de mi conferencia para la se-
gunda reunién, en el afio 2005, de la Organizaciéon de Organizaciones Fe-
nomenoldgicas (OPO) en Lima'?. Otros tres acontecimientos me llevaron
mas alla. El primero fue una conferencia en Taipei en septiembre de 2006 y
el segundo, una conferencia en Seul en febrero de 2007. En esas conferen-
cias sucedi6é que encontré que la fenomenologia era practicada efectivamen-
te por colegas provenientes de disciplinas DE fuera de la filosofia. Es sor-
prendente que no haya dado con ello antes. Y la tercera cosa sucedié cuan-

do Tom Nenon y yo nos ocupabamos de escribir la introduccion para el vo-

12 “Restoring a Phenomenological Frontier”, publicado en chino al tiempo que en inglés
en Thomas Nenon / Lester Embree (eds.), Phenomenology 2005, 5 vols., Bucharest, Zeta
Books, 2007, en vol. 1V: Selected Essays from North America.



20

Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

lumen sobre Norteamérica del libro Phenomenology 2005, y yo comencé a
sospechar que el rasgo distintivo de la fenomenologia en nuestra region ge-

ogréfica era su multidisciplinariedad.

24. Estos tres acontecimientos tuvieron lo que algunos considerarian un cu-
rioso impacto sobre mi. Desde hacia tiempo me contaba entre quienes se
quejan de que la inmensa mayoria de los que se llaman a si mismos feno-
mendlogos son Unicamente eruditos que contribuyen a la literatura secun-
daria. La mayor parte de mis propias contribuciones es de esta clase, desde
luego, y creo que necesitamos de la literatura secundaria debido a que mu-
chos de los escritos de los gigantes de nuestro pasado son dificiles de com-
prender y tenemos que ayudarnos mutuamente a comprenderlos. Mas tal
literatura secundaria es un medio para alcanzar el fin de investigacion fe-
nomenoldgica de las cosas mismas, o sea, no filologia sino fenomenologia vy,
por ende, la producciéon de literatura primaria. Lo que ahora espero es que
aquellos filésofos que en nuestra tradicion que hasta ahora no han avanza-
do mas alla de la interpretacién puedan aprender del encuentro con la fe-
nomenologia practicada de hecho en disciplinas fuera de la filosofia. Y es
por ello queimpulsé la fundacién de la Interdisciplinary Coalition of North
American Phenomenologists. Mi intencién es que sea un lugar donde se les
recuerde a los soi disant fenomendlogos filosoficos que ellos deben ser fe-

nomendlogos.

25. Permitaseme mencionar otro factor mas. Cuandoa los colegas se les pi-
de no que piensen y escriban acerca de la fenomenologia anterior, sino que
hagan fenomenologia realmente, sospecho que muchos de ellos se pregun-
tan, en efecto, si podrian llegar a ser los préximos Merleau-Ponty, y rapi-
damente responden en forma negativa. En tal caso, sin embargo, es posible
emprender analisis reflexivos concisos, y yo mismo he tratado progresiva-
mente de hacerlo en los ultimos afos, razén por la cual he iniciado una se-
rie de libros, Phenomenological Workshop Texts, para colecciones de anali-

sis semejantes.



Lester Embree: La interdisciplinariedad dentro de la fenomenologia 21

I11. Una precaucion final

26. Después de haber pensado acerca de la fenomenologia como una tradi-
cion que se ha tornado crecientemente multidisciplinaria a lo largo de méas
de un siglo, y también después de haber encontrado la fenomenologia que
de hecho se estaba practicando en disciplinas fuera de la filosofia, permita-
seme ahora ofrecer algunas observaciones finales dirigidas a los fenomeno-
logos filosoficos. Para comenzar, no estoy meramente exigiendo leer obras
hechas por colegas provientes de disciplinas extrafilosoéficas, sino escuchar
sus presentaciones y discutir su obra con ellos. A veces esto resulta extra-
fio, mas puede ser algo muy alentador que los colegas de disciplinas dife-
rentes se encuentren y descubran que tienen intereses tedricos y practicos
convergentes —jel descubrimiento de que una decana asociada en nuestra
escuela de enfermeras es una fenomendloga ya ha mejorado las inscripcio-

nes en uno de mis cursos!

27. Los encuentros interdisciplinarios se parecen a los viajes por el extran-
jero, que con frecuencia son dificiles e incobmodos al comienzo, con una
multitud de cosas extrafias y derroteros inesperados, tanto que puede in-
cluso tener lugar algun tipo de shock cultural, mas al final tienen su recom-
pensa. Puede irritar a los filésofos la terminologia usada de modo impropio
y los profundamente malentendidos métodos que emplean los colegas no
filésofos. A menudo, debo confesarlo, advierto, en mi mismo y también en
otros, un “complejo de superioridad disciplinar”’, como podria llamarselo.
¢No es, acaso, facil imaginar que, de modo similar, un economista pueda
también creer que su disciplina comprende los aspectos mas importantes de
la vida social, o bien que un psicélogo o un soci6élogo crean esto mismo en

relacion a su especialidad?

28. Si el complejo de superioridad que uno tiene es manifiesto, puede
llamarselo “arrogancia disciplinar”, algo que he visto en filésofos fenome-
noldégicos que miran con desprecio a los cientificos sociales, a las enferme-
ras o a los educadores. jEstos colegas filésofos harian bien en considerar,
sin embargo, lo ridiculas que les parecen nuestras preocupaciones filosofi-

cas por cosas tales como el fundamento ultimo, el ser en cuanto ser, si el



22

Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

mundo existe, por qué hay algo en lugar de nada, etc., a los colegas que
provienen de disciplinas distintas de la filosofia, especialmente de las disci-
plinas practicas! Ser disciplino-céntrico (o sea, estar centrado en una disci-
plina) parece inevitable y probablemente no sea algo malo alli donde se tra-
ta del conocimiento y la destreza especializados, mas, al igual que con la
clase, la etnicidad, el género y la nacionalidad, donde también hay tenden-
cias a la arrogancia y al complejo de superioridad, es sabio practicar la tole-
rancia, la “tolerancia disciplinar”, como podria llamarsela, pues entonces se
torna mas probable que lleguen para todas las partes los beneficios de la

interdisciplinariedad®3.

Traduccién hecha por Luis Roman Rabanaque

13 Agradezco a Elmar Holenstein, Richard Lanigan, Daniel Marcelle, NASU Hisashi, Fred
Wertz y YOSHIDA Akihiro por sus comentarios sobre un borrador anterior, mas los errores
que persisten son de mi responsabilidad.



IDEAS PARA UNA PSICOLOGIA FENOMENOLOGICA

Urbano Mestre Sidoncha
Universidade da Beira Interior, Covilha, Portugal
umestre@ubi.pt

Resumen: En este trabajo hablamos de la posibilidad de una psicologia fenomeno-
l6gica, no como oportunidad de refundicion del proyecto husserliano, sino como
plan de revision de los fundamentos de una psicologia de confeccidon naturalista a
partir de un tratamiento estrictamente fenomenoldgico. Esta revision critica, opera-
da por Husserl, dialogard muy de cerca con las tesis que W. Dilthey desenvuelve en
1894, bajo el signo de una psicologia descriptiva. Es nuestra intencion mostrar, una
vez ponderadas las insuficiencias evidenciadas por la perspectiva diltheyniana, la
utilidad incuestionable de la psicologia fenomenoldgica como plataforma y via de
acceso indirecto para una auténtica filosofia fenomenolégica.

Palabras clave: Psicologia descriptiva. Psicologia fenomenoldgica. Fenomenologia
trascendental. Dilthey. Husserl.

Abstract: In this paper, we address the possibility of a phenomenological psycho-
logy, not having in mind a re-establishment of the husserlian project, but as plan to
revise, from a strictly phenomenological approach, the basis of a naturalistic psy-
chology. Such a critical revise, operated by Husserl, will dialogue closely with the
thesis developed by W. Dilthey in 1894, under the title of a descriptive psychology.
It's our purpose to explain, given the insufficiency shown by Dilthey’s own per-
spective, the unquestionable utility of this phenomenological psychology as
groundwork and indirect access way to a genuine phenomenological philosophy.

Key words: Descriptive psychology. Phenomenological psychology. Transcendental
phenomenology. Dilthey. Husserl.

1. Introduccioén

El tema que nos ocupara en este trabajo es deliberadamente provocador
y no deja de ser revelador el hecho de ser asi. Efectivamente, hablar de
Ideas para una psicologia fenomenoldgica convoca inmediatamente, y por si
solo, el contenido de sentido del epigrafe del bien conocido texto husserlia-
no de 1913, ldeas directrices para una fenomenologia pura y una filosofia
fenomenoldgica, donde estd vertida la célebre y mas perenne caracteriza-
cion de la fenomenologia como filosofia trascendental. La provocacion reside
ahi: esa apropiacion de sentido del texto de 1913, que aqui preconizamos,

parece querer apuntar no en el sentido de una filosofia fenomenoldgica,

Recibido: 20-VII1-2009. Aceptado: 1-X-2009



24 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

como explicitamente prescribe Husserl, sino en otra direccion, en la de una
psicologia fenomenoldgica, que pide que se reescriba la historia y se redis-
efie el mapa de la escuela fenomenoldgica tal cual fuera preliminarmente
definida por su fundador, como si ésa fuera la marca de agua de un singular
destino que, habiendo permanecido en la sombra, se impone ahora revelar.
Una tal idea, lo sabemos bien, surge a partir de 1904 (ésa es por lo menos
la confesion implicita de Husserl en el § 70 de Die Krisis der europaischen
Wissenschaften und die transzendentale Phanomenologie!) y, de un modo
explicito y abierto, a partir de 1907 —fecha de la entrada en escena del ins-
trumento de la reduccién fenomenolégica— como expresidon de una contra-
diccién evidente y como confesidon inmediata de la incomprension de fondo
en relacion al sentido Ultimo de la marcha de la argumentacion seguida por
el propio Husserl. Pero si esa sospecha se difundio, eso significa que parte
de mi objetivo estd ya cumplido:

i) el de convocar la atencién del lector para la siempre tensa relacién
dialdgica entre fenomenologia y psicologia como simbolo del proceso de in-
terna maduracién generado en el espacio de la auto-comprension de la fe-
nomenologia y, no menos relevante,

i) para la cuestién candente de una putativa descaracterizacién temati-
ca y metodoldgica de la fenomenologia siempre que esta en causa la tenta-
tiva de volverla —en un cierto sentido que escudrifaremos mas abajo—
“productiva”.

En esencia, lo que pretendemos es dirigir nuestro abordaje a la siempre
ambigua relacion de Husserl con la psicologia y, por esto mismo, se trata de
un abordaje que no podria olvidar uno de sus capitulos mas admirables,
hecho realidad precisamente en el propdsito de Husserl rtde considerar la
posibilidad y necesidad de una psicologia pura o fenomenoldgica. Pero esta
idea, en su plena concrecion, sélo se deja traer a plena luz del dia desen-

volviéndose sistematicamente en el horizonte de sentido mas amplio de una

1 »[,..] Konnte die Epoché als eine ausdriickliche methodische Grundforderung nur eine
Sache nachkommender Reflexion dessen sein, der schon in einer gewissen Naivitdt und aus
einer historischen Situation her in die Epoché sozusagen hineingezogen worden ist und schon
ein Stlck dieser neuen ‘Innenwelt’, gewissermaBen ein Nahfeld aus ihr, mit einem dunkel
vorgezeichneten Fernhorizont, sich zu eigen gemacht hatte. So ist er erst vier Jahre nach
Abschluss der Logischen Untersuchungen zum ausdrtcklichen, und selbst dann noch unvoll-
kommenen Selbstbewusstsein ihrer Methode gekommen”. Edmund Husserl, Die Krisis der
europaischen Wissenschaften und die transzendentale Phdnomenologie, Hua VI, Den Haag,
Martinus Nijhoff, 1976, p. 246. Cursivas mias.



Urbano Mestre Sidoncha: Ideas para una psicologia fenomenolégica 25

fenomenologia que, en su version madura, se plantea como filosofia tras-
cendental. Por otro lado, también queremos interrogar el contenido de sen-
tido de esta exigencia de productividad que incesantemente es lanzada so-
bre la fenomenologia y que, a mi entender, ha sido la fuente de equivocos y
de bastas interpretaciones.

Aludiendo ahora a este ultimo objetivo, digamos que la necesidad de
enmarcar la fenomenologia de matriz husserliana en nuevos contextos (mo-
tivacion ampliamente visible en la uUltima década) y, por esa via, de escu-
drifiar su fecundidad, es un propdsito enteramente legitimo y absolutamen-
te inatacable. Pero este propdsito no debe ser confundido con la oportuni-
dad, que muchas veces se pone en total simetria con esta primera necesi-
dad, de volver a la fenomenologia productiva. A propdsito de esta distincidon
entre fecundidad y productividad resuenan por todas partes las juiciosas
palabras de Gaston Bachelard?, quien recordaba que la urgencia en deducir
efectos de una determinada ciencia, en el sentido de volverla, de este mo-
do, productiva, no hace mas que denunciar nuestra obstinada permanencia
en un dominio todavia distante del campo de la racionalidad cientifica o,
para utilizar aqui el idiolecto de Husserl, en la esfera de la actitud pre-
filosofica o natural. Si la condicién para que la fenomenologia se vuelva
productiva es el abandono de sus decisiones tedricas de mayor alcance
—pensamos especialmente en la renuncia a la actitud trascendental, que el
propio Husserl parece admitir en el § 57 de las Meditaciones cartesianas®*—
lo que surge de ese abandono es una ciencia positiva mas entre otras, cu-
yos resultados no difieren sustancialmente de los indicadores de productivi-
dad ahi sefalados. Partiendo de esta distincién operada en el plano concep-
tual, no decimos, sin embargo, que la fenomenologia puede ser fecunda sin
ser productiva o que esta Ultima exigencia de productividad no se situe en
el plano de la comprensién de la fenomenologia como hacedora de la racio-
nalidad cientifica. Lo que en todo caso no nos parece razonable es sostener
que una tal reivindicada productividad se determine en base a una desca-
racterizacion absoluta de la naturaleza y funcion de las disciplinas implica-

das o, incluso, en el cambio del que es el sentido mas hondo de cada una

2 vid. Gaston Bachelard, Epistémologie. Textes choisis, Paris, P.U.F.
3 Vid. Edmund Husserl, Cartesianische Meditationen und pariser Vortrage, Hua I, Den
Haag, Martinus Nijhoff, 1973.



26 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

de ellas. Efectivamente, y como consecuencia de esta descaracterizacién,
vemos con cierto embarazo muchas veces a psicélogos que debaten, como
fenomendlogos de parcos recursos, sobre cuestiones que estan fuera de su
alcance. Es lo que ocurre cuando se le exige a la psicologia —la cual todavia
opera en base a un mundo que se pone como supuesto no cuestionado—
que se ponga como base necesaria para una teoria del conocimiento, para
una filosofia trascendental. Del mismo modo, y con el mismo embarazo,
asistimos al intento de situar la discusién fenomenoldgica en moldes que
solo pueden significar que ella sufrié una brusca mutacidon y que abandond
definitivamente el suelo propio de una filosofia trascendental para ponerse
al modo de una disciplina positiva. En este capitulo en el que la fenomeno-
logia, para ser inmediatamente productiva, se presenta apenas como un
régimen mas de cientificidad entre otros, se inscriben los vanos intentos
para pensar que la tarea esencial de la fenomenologia se deja realizar inte-
gralmente en el contexto de una psicologia fenomenoldgica, y se inscribe
también la tesis de que la fenomenologia trascendental no va a ser mas que
una psicologia disfrazada*. Evidentemente, bastard una lectura mas profun-
da del interés de Husserl por la psicologia —y es de esto de lo que nos va-
Mos a ocupar— para vencer inmediatamente estas interpretaciones y para
instaurar definitivamente la idea de que para ser, en este singular contexto,
productiva, la fenomenologia no compite con la psicologia, no reclama su
espacio ni tampoco compara los respectivos resultados.

Sin embargo, sabemos bien la distancia que separaba a Husserl de una
correcta comprensién psicologista de la Logica. Y también sabemos que la
disciplina instaurada por Husserl se va a constituir como ciencia filoséfica
fundamental en la confrontacidon con la doctrina que determina la reduccién
de los principios de la ciencia a la naturaleza y a la constituciéon de nuestro
espiritu. Pero incluso un neéfito sabe que, sin embargo, la asociacién entre
fenomenologia y psicologia habia sido solicitada por el propio Husserl, quien
logré encontrar, en la psicologia, una primera respuesta al problema del
esclarecimiento filosofico de la logica, que es donde se juega, prima facie, la
cuestion de los fundamentos de la matematica y de la propia légica

—cuestion que constituyd, a su vez, una especie de antecamara que prefi-

4 Vid. Urbano Mestre Sidoncha, “E a Fenomenologia uma Psicologia Disfargada?”, Phai-
nomenon. Revista de Fenomenologia 16/17 (2008).



Urbano Mestre Sidoncha: Ideas para una psicologia fenomenolégica 27

gura el objeto y anticipa el estilo de una disciplina fenomenoldgica madura y

plenamente consolidada.

2. Importancia de la psicologia descriptiva y su significado para la
tarea de revision de los fundamentos de la psicologia: el debate
entre Husserl y Dilthey

En el semestre de verano de 1925, en el transcurso del célebre y fértil
periodo de Friburgo, Husserl dicta un importante curso sobre psicologia fe-
nomenoldgica, incluido por Walter Biemel en el volumen IX de Husserliana.
En ese curso, evidentemente Husserl no pretende contribuir con nuevos
descubrimientos al inicio de una psicologia fenomenoldgica que hasta esa
fecha todavia no existia como régimen de cientificidad plenamente consoli-
dado, pero si pretende, por el contrario, hablar sobre los fundamentos con-
ceptuales de la psicologia a partir de una perspectiva fenomenoldgica. A
pesar de esto, ha habido siempre coincidencia en considerar que a un tal
enfoque le falta caracter sistematico y, por tanto, en que en todo caso se
trataria de una orientacion marginal en el seno de las orientaciones pro-
gramaticas de la propia fenomenologia. Sin embargo, falta decir que, mas
que comprometer la posibilidad o la necesidad de una tal perspectiva, lo
gue revela esa diagnosticada insuficiencia es mas que nada la ausencia de
una vision organica relativa a las cuestiones de la psicologia que ahora se
llama fenomenolégica. La inexistencia de esa orientacion sistematica seria,
en el fondo —y si, en efecto, queremos atribuirle algun significado que su-
pere la dimensidon de lo puramente circunstancial—, la expresion fidedigna
de esa ausencia mas primitiva de un referente que, pensado retrospectiva-
mente, prestara alguna unidad a las consideraciones de Husserl. Pero si, al
margen de esto, la unidad de la discusidén se agita como una condicidon que
hace aparecer la perspectiva modal de la necesidad, incluso ahi no la po-
dremos rechazar, teniendo en cuenta que se permite pensarla —toda ella—
a partir de la unidad de la critica que es dirigida hacia la presencia del natu-
ralismo en la psicologia. Este es, ipso facto, el punto privilegiado a partir del
cual la fenomenologia, y sélo ella, asoma como disciplina que puede llamar
a si la sensible cuestion de la revisidon de los fundamentos conceptuales de
la psicologia; y sera éste, justamente, el desiderato esencial de Husserl en

la prosecucion de ese curso. Esta es también, si quisiéramos, una primera



28 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

aunque decisiva acepcion para el proyecto de una psicologia fenomenoldgi-
ca, que previene acerca de una perspectiva estrictamente cientifica que de
ahora en adelante se vaya a arrojar sobre la psicologia.

Sin embargo, si en relacién a esta asociaciéon entre fenomenologia y psi-
cologia —la cual, insistimos, debe ser puesta en primer lugar en la base de
una inspeccion fenomenoldgica de los fundamentos de la propia psicologia—
todavia planea la sospecha de una —digamos— cierta insuficiencia (lo que
nos permitiria tomarla simplemente como la expresion de una justa posicidon
espuria y sin sentido), sea dicho, en forma de respuesta, que hay un con-
junto de acontecimientos que ilustran bien la atmdsfera intelectual de la
época, mostrando, a la vez, que el entusiasmo inicial suscitado por la psico-
logia formaba, mas que una relacion constituida en base a un acontecimien-
to aislado, una tendencia dominante que se extendié rapidamente en la
época que anuncia el nacimiento de la propia fenomenologia. Enumerémos-
los de forma breve y sin preocupaciones de exhaustividad®: en 1860, un
afo después del nacimiento de Husserl, la psicologia cientifica marca su
aparicion con los Elementos de psicofisica, de Fechner. En ese mismo afo,
con Broca, se senalan las primeras localizaciones cerebrales. En 1875, Franz
Brentano publica la Psicologia desde el punto de vista empirico, obra mayor
que tendra, como es bien sabido, profundo impacto sobre Husserl y sobre la
propia definicion del esbozo de la fenomenologia en sus primeros anos. El
primer laboratorio de Psicologia experimental, fundado por Wundt, data de
1879. En suma, fue esta situacion, compleja en sus desarrollos internos pe-
ro ampliamente comprensible en sus rasgos de conjunto, la que encontré
Husserl. La conjugacion de estos acontecimientos determinara la plataforma
de sentido a partir de la que Husserl realiza una critica, cientificamente re-
levante, al modelo naturalista de la psicologia. Y esta critica se revelara ab-
solutamente necesaria, atendiendo al vinculo congénito que vincula la psico-
logia al modelo y al método de las ciencias naturales®, en un momento que
Husserl considera excesivamente marcado por las esperanzas que entonces

se depositaban en la nueva psicologia.

5 Para una profundizacién mas completa de esos momentos, remito, entre la vastisima
bibliografia relevante, al estudio de José Henrique Santos, Do Empirismo a Fenomenologia. A
critica antipsicologista de Husserl e a ideia de ldgica pura, Braga, Livraria Cruz, 1973.

® Cfr. Edmund Husserl, Phanomenologische Psychologie. Vorlesungen Sommersemester
1925, Hua IX, The Hague, Martinus Nijhoff, 1962, p. 4.



Urbano Mestre Sidoncha: Ideas para una psicologia fenomenolégica 29

Esta critica, que es la del propio Husserl, dialogara, permanentemente,
con la perspectiva generada por parte de Wilhelm Dilthey en un célebre tex-
to de 1894 titulado Ideen Uber eine beschreibende und zergliedernde Psy-
chologie (ldeas acerca de una psicologia descriptiva y analitica). No es que
la inspeccion fenomenoldgica que Husserl pretende llevar a cabo requiera el
auxilio de la psicologia descriptiva de Dilthey. Esta dependencia teodrica y
conceptual de la fenomenologia en relacién a una tesis positiva como es
aquella que Dilthey desarrolla en el decisivo afio de 1894, seria absoluta-
mente intolerable para la coherencia interna de la perspectiva trazada por
Husserl, la cual justamente se pretende libre de constrefiimientos de ningun
tipo. Lo que incita esta aproximacion critica a las tesis de Dilthey —a quien
Husserl considerd, tal vez demasiado tarde, un hombre de intuiciones bri-
llantes— es precisamente mostrar que sdélo por la via de la fenomenologia
puede ser efectivamente denunciada, en sentido pleno, y de una forma ri-
gurosamente cientifica, esa tendencia naturalista de la psicologia —tomada
de las ciencias naturales—, y que otras denuncias que se le imputan, en su
afan de consumar esta inspeccién, no hacen mas que duplicar el error que
pretendidamente se pretendia denunciar.

Muy sucintamente, y sin entrar en una discusion deliberadamente cir-
cunstanciada del pensamiento de Dilthey, lo que el autor le oponia a una
psicologia de confeccidn naturalista —precisamente aquella que, segun la
lectura de Husserl, reivindica la misma importancia relativa y la misma dig-
nidad institucional que entonces se le concedian a la fisica— es el hecho de
gue en ella se perdiese una cierta visién de conjunto de la vida mental, que
solo de modo artificial podria ser pensada atomisticamente al nivel de acon-
cimientos psiquicos aislados. Es éste el tejido de fondo tedrico y motivacio-
nal que esta en el origen, en Dilthey, de una inclinacién hacia el terreno de
una psicologia descriptiva, como alternativa y como sustitucion de su va-
riante empirica, que utiliza, en la psicologia, los métodos de las ciencias de
la naturaleza. En efecto, la matriz tedrica y conceptual que esta en la base
de la metodologia de tales ciencias, cuando no lo esta directamente vertida
en el campo propio de la psicologia, determina que la formulacién de hipo-
tesis sea puesta como elemento que conecta los datos sensibles de la expe-
riencia externa y la conexion causal que, a su vez, no se nos da en el con-

texto de la propia experiencia. De entre las multiples dificultades en que se



30 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

deja enredar esta inscripcion de la psicologia en el espacio légico de las Na-
turwissenschaften, la que mas se granjeara la censura por parte de ese es-
cepticismo radical gestionado por Dilthey (tal era el modo en el que Husserl
veia el posicionamiento de Dilthey ante la psicologia hipotético-causal’) es
la de incluso entender que esa estrategia inferencial, o ese pensamiento
construido que trasciende el dato intuitivo, es una concepcién que armoniza
con las determinaciones especificas de la vida mental. “Hipdtesis, por todas
partes solo hipotesis”, se lamentaba Dilthey. Ahora bien, si es verdad que
los méritos imputables a esa estrategia no merecen reparos cuando, por
ejemplo, se dejan aplicar a la moderna fisica, no serd menos cierto que ya
no sucede lo mismo cuando esa estrategia se une, sin mas, al espacio légico

de las ciencias del espiritu®. Dice Husserl:

La psicologia, y consecuentemente, todas las ciencias socioculturales, se refie-
ren al nexo mental dado universalmente por la experiencia interna. La Innere
Erfahrung no da una mera exterioridad, no conoce separacion de partes que
se pongan como elementos auto-suficientes. Sélo conoce estados internamen-
te entrelazados, y entrelazados en la unidad de un nexo inclusivo, que es da-
do cor;juntamente con los propios estados en cuanto nexo en la intuicién in-
terna.

Es, pues, esta conexidén viva, y no meramente artificial o construida, la
gue constantemente escapa a una psicologia que importa sus procesos de la
moderna fisica. Este es el aspecto que inmediatamente convierte una uni-
dad construida, a partir de fuera, en una unidad contrahecha, que a su vez
se funda en la pura concatenacién de procesos psiquicos aisladamente con-

siderados. A esto mismo se refiere Dilthey:

En las ciencias de la naturaleza se nos ofrece un nexo natural sélo a través de
deducciones suplementarias, mediante un complejo de hipoétesis. Por el con-
trario, en las ciencias del espiritu, la base es la conexion de la vida animica
como algo originariamente dado [...]. En la experiencia interna son también
dados los procesos de causacion, de los lazos de las funciones, como miem-
bros singulares de la vida psiquica, en un todo. Primordial es, aqui, la co-
nexion vivida; secundaria la distincion de sus diversos miembros. Esto condi-
ciona una diferencia muy grande de los métodos con que estudiamos la vida

7 Cfr. Hua IX, p.14.

8 Devolvamos la palabra a Dilthey: “no &mbito psicolégico, as hipdteses também n&o
possuem a capacidade de realizacdo de que deram provas no conhecimento cientifico-
natural”. Wilhelm Dilthey, Ideias acerca de uma Psicologia Descritiva e Analitica. Trad. Artur
Mordo: http://www.lusosofia.net/textos/dilthey_wilhelm_psicologia_descritiva_e_analitica.pdf, p. 16.

° Hua IX, p. 8.



Urbano Mestre Sidoncha: Ideas para una psicologia fenomenolégica 31

psiquica, la historia y la sociedad, en relacién a los otros métodos por los que
se obtiene el conocimiento de la naturaleza.®

Ahora bien, si es, pues, verdad que el dato aislado es para la fisica una
simple abstraccion —en la que hay un ejercicio perfectamente legitimo y
absolutamente rutinario en el contexto de su propia orientacion metodoldgi-
ca—, en la consideracién de nuestra vida psiquica, por el contrario, esta
abstraccion hiere de muerte una conexiéon intima que, lejos de dejarse pos-
tular como hipdtesis, antes que eso es originariamente dada en la experien-
cia interna como expresion de un significado inmanente. Segun Husserl, los
Unicos que no podrian ser sensibles a las cuestiones planteadas por Dilt-
hey!! son aquellos que todavia estdn bajo los efectos del hechizo de la
orientacion naturalista de la psicologia dominante. El autor pretendia, por
tanto, que las ciencias del espiritu tuvieran una metodologia eminentemen-
te comprensiva como alternativa a la reivindicada orientacidn explicativa de
las ciencias de la naturaleza'®>. Como ahora comprendemos perfectamente,
esto significaba el alejamiento definitivo de la psicologia dominante y su
sustitucién por una psicologia mas concreta y menos abstracta o artificial, a

la que el autor conseguira llamar descriptiva. Dice Dilthey:

Sélo una ciencia que denominaré psicologia descriptiva y analitica, en oposi-
cion a la explicativa o constructiva, puede librarnos de todas las dificultades
expuestas. Entiendo por psicologia descriptiva la exposicién de los componen-
tes y de los nexos que se presentan uniformemente en toda la vida psiquica
humana desenvuelta, entrelazados en una Unica textura, que no es inferida o
introducida por el pensamiento sino simplemente vivida. Esta psicologia es,
por tanto, la descripcion y el analisis de una conexidon que, de modo originario
y siempre, se nos da como la propia vida.!3

Puesta en esta transmutacidon que se opera en la propia intimidad de la
concepcion en psicologia, encontrara Husserl el mérito fundamental que de-

be ser atribuido al abordaje de Dilthey:

10 wilhelm Dilthey, op. cit., p. 15.

1 Hua IX, p. 11.

12 %Os representantes da psicologia explicativa costumam apoiar-se nas ciéncias da na-
tureza para justificar um tdo amplo emprego de hipdteses. Mas ja no inicio das nossas inves-
tigacGes queremos proclamar a pretensdo das ciéncias do espirito de determinar autonoma-
mente os seus métodos, de harmonia com o seu objecto.” Wilhelm Dilthey, op. cit., p. 15.

3 Ibidem, p. 25.



32 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

La gran relevancia de la exposicidn de Dilthey —afirma Husserl en las leccio-
nes de 1925— esta, por encima de todo, en aquello que él dijo de positivo so-
bre la unidad de la vida psiquica como unidad de la experiencia viva y, conse-
cuentemente, en la exigencia de una psicologia descriptiva fundada netamen-
te sobre la intuicién.

Este reconocimiento expreso de Husserl en relaciéon al posicionamiento
critico de Dilthey, que esta en la verdad en vez de constituir una anotacion
marginal, tomado inicialmente en cuanto a su pura forma deja adivinar uno
amplio acuerdo en torno a la comprension de la psicologia; acuerdo que es-
ta edificado en el marco de las reservas de fondo que el primero tendra que
oponer a una psicologia de tipo hipotético-constructiva. Pero eso no signifi-
ca, evidentemente, que la disidencia que se iniciard mas tarde entre los de
los autores sea sélo la expresién de un lamentable equivoco. Es el propio
Husserl quien inicialmente disocia esas reservas que tendra que oponer a la
imitacion de la metodologia diltheyniana —la cual considera no poder ser
recomendada en ninguna circunstancia— de la justa admiracidon que se debe
a su brillante intuicidon. En el breve espacio de este ensayo no es posible la
tarea de trazar el mapa de las semejanzas y diferencias entre las concep-
ciones de Husserl y de Dilthey, ni tampoco de la menos exigente misién de
contrastar la justicia de las criticas que Husserl le dirige a Dilthey. De entre
esas diferencias que se dejan determinar en un simple juego de confronta-
cion de tesis positivas, aqui preferimos elegir la que se pone inmediatamen-
te como la mas emblematica de esa todavia insuficiente inspeccidon de los
fundamentos de la psicologia, cuando ella es sobreentendida en el estricto
contexto de una psicologia descriptiva, y cuando una tal psicologia descrip-
tiva se deja incluso enredar en las paradojas que habian determinado la
estruendosa ruina del psicologismo.

3. Insuficiencias del tratamiento diltheyniano

Incluso para una mirada todavia inicial, entender qué es la psicologia
descriptiva o cudl es la tarea que esencialmente le toca a ésta cumplir surge
como la expresion de una diferencia insuperable entre los dos autores. Es
cosa bien sabida que, para Husserl, una de las tareas de la psicologia des-
criptiva es la de promover un distanciamiento en relacidon a una psicologia

todavia tomada en el sentido naturalista de ciencia de la experiencia, en un

4 Hua IX, p. 10.



Urbano Mestre Sidoncha: Ideas para una psicologia fenomenolégica 33

primero pero decisivo movimiento de radicalizacion que acompafara a la
fenomenologia y que la llevara, por ultimo, a asumir su condicion mas pe-
renne de filosofia trascendental. Este esfuerzo de radicalizacién se sustan-
cializa, desde bien pronto, en una redefinicion de su campo propio, que ya
no es mas el de los elementos reales de la vivencia sino mas bien el de sus
elementos ideales. Ahora bien, esta distincion elemental, aunque simulta-
neamente mas fina entre elementos reales e intencionales de la vivencia,
parece habérsele escapado a Dilthey, segun la lectura muy juiciosa de Hus-
serl.

Es incluso mas grave, desde el punto de vista de sus implicaciones sis-
témicas, el diagndstico de una correcta recaida de la psicologia descriptiva
de Dilthey en los absurdos que habian determinado la contundente critica
de Husserl a la psicologia explicativo-causal. Una tal recaida tendria que
ver, supuestamente, con la siguiente imposibilidad de fondo: si la psicologia
descriptiva es, ella misma, una ciencia positiva mas entre las otras, écomo
justificar su pretension de erigirse simultdneamente como fundamento de
las ciencias socioculturales’®, ademas de también erigirse como fundamento
de la propia teoria del conocimiento!® —teoria del conocimiento que en rela-
cion a las ciencias positivas se debe situar en un plano superior con el que
todas guardan una misma distancia? Este contrasentido de partida es expli-

cado por Husserl en los siguientes términos:

Que la teoria del conocimiento quiera volver inteligible, genéricamente y en
principio, tanto la forma como la actividad cognitiva, en su interioridad psiqui-
ca, puede tener lugar en la produccion de validez objetiva. Pero, écomo puede
ella alguna vez resolver este problema si depende de un procedimiento psico-

15w, .] A analise da realidade social e histérica, tdo complexa, s6 podera ser levada a
cabo se esta realidade for, primeiro, desmembrada nos diversos sistemas de fins que a
integram. [...] Mas a trama de tal sistema € apenas a conexdo psiquica dos homens que nele
cooperam. E portanto, em ultimo termo, somente uma conexdo psicoldgica.” Wilhelm
Dilthey, Ideen Uber eine beschreibende und zergliedernde Psychologie, Trad. portuguesa de
Artur Mordo: Ideias acerca de uma Psicologia Descritiva e Analitica:
http://www.lusosofia.net/textos/dilthey_wilhelm_psicologia_descritiva_e_analitica.pdf, p. 30.

16 “"Como o desenvolvimento de cada uma das ciéncias do espirito estd ligado & consti-
tuicdo da psicologia, também ndo é possivel conseguir a articulacdo das mesmas num todo
sem compreender a urdidura psiquica em que se encontram entrosadas. Sem referéncia
alguma a conexao psiquica em que se fundam as suas relagdes, as ciéncias do espirito sdo
um agregado, um feixe disperso, e ndo um sistema [...] A mesma dificuldade pesa sobre a
teoria do conhecimento [...] os factos espirituais que constituem o material da teoria do con-
hecimento ndo podem ser entrelacados sem o pano de fundo de alguma representagao do
nexo psiquico.” Ibidem, pp. 20s. En algunas paginas, puede leerse que “a conexdo psiquica
constitui o fundo do processo cognoscitivo e, portanto, este processo so6 nesta conexdo psi-
quica pode ser estudado e determinado no seu alcance”. Ibidem, p. 24.



34 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

l6gico-empirico [es decir, si la hacemos depender de una psicologia descripti-
va que ve en la unidad del nexo psiquico el sustrato de todos los procesos
cognitivos] que soélo le proporcionaria universalidades historico-naturales, en
vez de necesidades inviolables e intuitivamente evidentes?'’

He ahi, pues, en su expresion mas decisiva, las aporias en que se dejo
enredar el propio psicologismo, y que parece conocer ahora una curiosa e
inesperada reedicién en los trabajos de Dilthey. Efectivamente, el autor de
las ldeas acerca de una psicologia descriptiva y analitica no acepta que la
teoria del conocimiento se pueda formular en una total ausencia de conteni-
do, sin tener por base el elemento psiquico. Mientras Husserl reconoce que,
después de Kant, la teoria trascendental del conocimiento alcanzé una pro-
funda influencia, habiéndose unificado en una perspectiva que rechazé ca-
tegdricamente todo el ejercicio de fundacién empirico-psicoldgica (aunque,
por otra parte, no dejo de combatir como siendo una forma de ese criticado
psicologismo?®), Dilthey, a su vez, no acepta que la distincién entre materia
y forma del conocimiento se pueda fundar auténomamente en relacién a
una realidad psiquica sino que, en las antipodas de esta tesis, sostiene que
ella so6lo encuentra su fundamento de determinacién en la conexién animica
efectivamente dada en el campo de la experiencia interna.

Husserl se preguntaba: ¢Cémo puede una descripcion, en la base de la
mera experiencia interna [...], ser capaz de producir mas que una simple
comprension individual? [...] écdmo podra alguna vez ir mas alla de las va-
gas generalizaciones empiricas?” O, todavia en un otro y sugestivo paso:
“en una psicologia que depende meramente de la experiencia interna y de

la descripcion de la vida psiquica, écomo llegamos a la universalidad de la

ley?t®

Hay varios aspectos que merecen aqui una reflexion mas penetrante:

i) esta inexactitud de las leyes psicoldgicas evidentemente no puede ser
imputada, sin mas, a una cierta, diriamos, inmadurez de la psicologia, sobre
todo en una circunstancia en que es llamada a estar presente entre otras
ciencias positivas. Es, mas bien, debido a una cuestién de principio por lo

gue se sitla en un abandono del horizonte de sentido y de las posibilidades

7 Hua IX, p. 19.
18 1pidem, p. 29.
9 Ipidem, p. 11.



Urbano Mestre Sidoncha: Ideas para una psicologia fenomenolégica 35

de realizacion de las ciencias experimentales ese desiderato de comprender
todos los hechos a partir de un cierto niumero de leyes exactas. Insistimos:
se trata Unicamente de una imposibilidad de principio que nada tiene que
ver con la idiosincrasia propia de la psicologia. Como bien lo vio Theodor de
Boer, “si las leyes de la ldgica no fueran mas que una rama particular de las
leyes psicoldgicas, compartirian con éstas su caracter inexacto y provisio-

na|"20

ii) Hay un segundo aspecto que, sin embargo, merece igualmente ser
subrayado: lo que esta puesto en causa en esta denuncia siempre reiterada
de las consecuencias absurdas y escépticas del psicologismo no puede ser
visto, sin mas, como una ofensiva gratuita que sobreviene en un conflicto
cada vez mas hondo entre Husserl y la psicologia. Lo que ahi se ve es nada
mas que la posibilidad de que se genere, via método causal, el descubri-
miento de leyes ideales. Por otra parte, la denuncia de este error sélo puede
resultar beneficiosa para las ciencias; incluso, evidentemente y por la ma-
yor parte de las razones, para las ciencias experimentales que, después de
eximidas de esta inaceptable responsabilidad, dejan ahora restituirse su
verdadero rostro. Digamos, siendo rigurosos, que ni en el auge de la feno-
menologia qua filosofia trascendental pretendié Husserl protagonizar esa
descalificacién de la psicologia. A propdsito del vinculo que ata la psicologia
a la fenomenologia, y del beneficio que un tal vinculo representa para la
consumacion plena del esfuerzo de fundamentacion de la propia psicologia,

dice Ricoeur que

la psicologia no se comprende ella misma, [...] si no esta anclada en la feno-
menologia. Es ésta quien la instruye sobre la esencia de la subjetividad; quien
nada sabe sobre lo que es el yo puro —constituidor de toda la realidad [...] no
sabrézlo que es el psiquismo, realidad constituida, generada en el seno del yo-
puro.

20 “If the laws of logic were nothing but a particular brand of psychological law, they
would share in this inexact and provisional character.” Theodore De Boer, The Development
of Husserl’s Thought, The Hage/Boston/London, Martinus Nijhoff, 1978, p. 218.

21 v[,..] La psychologie ne se comprend pas elle-méme, [...] si elle ne s’adosse pas a la
phénoménologie. C'est elle qui l'instruit de I'essence de la subjectivité ; qui ne sait point ce
qu’est le moi pur, - constituant de toute réalité [...] ne saura pas ce qu’est le psychisme,
réalité constituée, tissée dans I’'environnement du moi pur”. Paul Ricoeur, A L’Ecole de la
phénomeénologie, Paris, J. Vrin, 1987, p. 43.



36 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

Algunas paginas mas adelante, reaparece la misma tesis devuelta ahora

a su expresion de maxima simplicidad:

La psicologia —dice Ricoeur—, al igual que su objeto, es intra-mundana [...]
ella no tiene sobre él ninguna inteligencia directa [...].%

iii) Se impone una ultima nota para la evaluacién del contenido de sen-
tido de esta experiencia interna que es permanente solicitada por la psico-
logia descriptiva y analitica de Dilthey. Por su intervencidn, ésta no sélo cor-
ta de raiz, como ya hemos dicho, la posibilidad de alcanzar la universalidad
de la ley, sino que también se identifica con un criterio todavia distante del
tema de una conciencia intencional que, después de Brentano, constituira
claramente la cuestion central y el hilo conductor de la psicologia®®. Ademas
de esto, esta experiencia interna, tomada de antemano en el sentido de una
auto-interpretacién vivida, todavia no se distancia, con total nitidez, de un
mero método introspectivo, cuando una de las marcas mas reveladoras del
radical cambio de perspectiva operada por la entrada en escena de la feno-
menologia —incluso tomada en el sentido de una psicologia descriptiva— es
precisamente la propia fundacion de esta distinciéon con una absoluta trans-
parencia®*. La objecidn husserliana es, en este punto, incisiva: es cosa bien
sabida que fue precisamente la imposibilidad de establecer con total clari-
dad esta distincidn entre experiencia interna y el mero ejercicio de intros-
peccidn lo que determind la célebre ofensiva protagonizada por Husserl co-

ntra el psicologismo.

22 He aqui el fragmento completo : “La psychologie est [...] intra-mondaine comme son
objet [...]; mais [...] elle n'a aucune intelligence directe de son objet ; elle ne se comprend
pas elle-méme, si elle ne comprend pas son objet comme une non-réalité réalisée.” Ibidem,
p.47. Cursivas mias.

23 Son muchos los lugares en la vasta de Husserl en donde este reconocimiento y, en
consonancia, esta herencia, son asumidos sin ambigliedades: Cfr., por ejemplo, Hua V, p.
59.

24 Esta sospecha en relacién a una pretendida confusidn entre reflexién fenomenoldgica
y un simple método introspectivo, que informaria consecuentemente sobre la tesis de una
supuesta superioridad del lenguaje fenomenoldgico, es enfaticamente subrayada por algunos
autores. Tomemos el paso que se sigue como testimonio representativo de esta corriente de
interpretacion: “How does phenomenological reflection differ from introspection?”, pregun-
tara Bayne, para, pasadas apenas algunas paginas, reiterar esta sospecha en relacion a las
virtudes de la fenomenologia husserliana: “[...] what reason do we have for thinking that the
results of phenomenological reduction are more reliable than those of *‘mere introspection’?”.
Tim Bayne, “Closing the Gap? Some Questions for Neurophenomenology”, en Phenomenol-
ogy and the Cognitive Sciences, Dordrecht, Kluwer Academic Publishers, 2004, pp. 3-7.



Urbano Mestre Sidoncha: Ideas para una psicologia fenomenolégica 37

Las descripciones de la fenomenologia —escribe Husserl en los Prolegémenos
a la Logica pura— no se refieren a vivencias o clase de vivencias de personas
empiricas; puesto que de personas, [...] de vivencias mias o de otros, ella
nada sabe ni conjetura cosa alguna; sobre tales vivencias, la fenomenologia
no levanta cuestiones, no busca determinaciones ni elabora hipédtesis.?®

4. Superacion de la psicologia descriptiva

A pesar de este registro eminentemente critico —sefial evidente de que
el interés de Husserl por la psicologia no desaparecié después del primer
embate critico de 1900— esta la circunstancia de haber considerado, un afio
después, que la tarea de la fenomenologia podia ser cumplida en el espacio
de un psicologia descriptiva, y de que una tal psicologia Unicamente podia
ser diferenciada de la fenomenologia por parcas diferencias. Pero de esta
constatacién nada mas que resulta que el problema se muestra ahora bajo
un nuevo rostro: si la pulsion naturalista de la psicologia puede ser investi-
gada y denunciada por la fenomenologia esto, finalmente, justifica la dis-
tancia de seguridad con la que Husserl siempre mantuvo la concepcidon de
Dilthey; pero si, mientras tanto, la propia fenomenologia —tomada en el
sentido de una psicologia descriptiva— aun se ve contaminada (la metafora
es de Husserl en las lecciones de 1925) por ese reprobado naturalismo, esto
significa que una tal inspeccidén, para ser cientificamente relevante, requiere
ahora mucho mas de lo que requiere una psicologia; incluso si, por un lado,
esta psicologia se liberd de las flagrantes insuficiencias de la versién empiri-
ca y genética, e incluso aunque, por otro lado, ella operara una especie de
catarsis intelectual que la llevdé a depurarse de las insuficiencias del aborda-
je diltheyniano. Pero esta fluctuacion de sentido que acompana la relacidn
entre la entonces fenomenologia naciente y la psicologia mas que ser el
emblema para una especie de indecisién de fondo en cuanto al alcance y
sentido de la disciplina fenomenoldgica es, de nuevo, el sentido de la propia
marcha de la argumentacion husserliana en su concrecién plena. Efectiva-
mente, en el momento en que se va paulatinamente redisefiando el mapa
de la todavia emergente escuela fenomenoldgica, tal comprension se de-
termina precisamente en el contenido de sentido que se imputa a la propia

psicologia, la cual ahora se deja tomar ya no en el sentido naturalista de

% Edmund Husserl, Hua XVIII, p. 13 / Investigacdes Logicas. Primeiro Volume: Pro-
legbmenos a Ldégica Pura, Lisboa, Centro de Filosofia da Universidade de Lisboa, 2005, pp.
23s. Trad. Diogo Ferrer.



38 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

ciencia de la experiencia —es decir, en una variante genética llena todavia
de presupuestos naturalistas— sino en su valor descriptivo o puro, que lan-
zara la disciplina de Husserl hacia una creciente exigencia de radicalidad
que es el punto en donde, paraddjicamente, se determinara finalmente un
alejamiento igualmente progresivo en relacién a los terrenos aun mundanos
de la psicologia. En efecto, Husserl fue paulatinamente ganando conciencia
de que estaba equivocado al caracterizar, en la base y en los términos de
una auto-objetivacion psicoldgica, lo que eran las esencias de los actos cog-
nitivos y de los respectivos objetos correlativos. Se dio cuenta, por tanto,
de que la fenomenologia pura o trascendental debe esencialmente sustituir
a la psicologia descriptiva, a pesar del evidente beneficio que una tal con-
cepcidn ya representa en relacién al estadio primitivo de la psicologia gené-
tica, y aun a pesar de la importancia del interés ahi declarado en interrogar
la subjetividad de la consciencia. Pero este ultimo alejamiento, que en si
mismo incluso es una respuesta mas eficaz al llamamiento en pro de una
radicalidad cada vez mas profunda, no nos debe hacer olvidar que esta psi-
cologia ya era, por si sola, revolucionaria cuando era inicialmente compara-
da con la psicologia corriente de aquel tiempo, y que en las Logische Unter-
suchungen encontramos extensas aclaraciones sobre la esencia de la inten-
cionalidad que eran desconocidas antes de Husserl?®.

A pesar de este alejamiento progresivo en relacién al terreno de la
apercepcion psicoldgica, sera en la segunda edicidon de las Investigaciones
l6gicas de 1913 —por consiguiente, edicién contemporanea al primer volu-
men de Ideen— en donde, finalmente, explicard la ausencia, del término
“descriptivo”, no pretendiendo ahi mas que prevenir acerca de un inoportu-
no y peligroso regreso al psicologismo y acerca de la consiguiente deprecia-
cion de la fenomenologia a la vejatoria condicion de ciencia particular con
un alcance parcial. Uno de los puntos que permite determinar, con absoluta
nitidez, la importancia singular de esa revision del texto de las Logische Un-
tersuchungen para la plena consumacion del proceso de maduracion interna
de la propia fenomenologia, finalmente comprendida como filosofia trascen-

dental, estad en la separacion del propio concepto de conciencia de todas sus

% A este proposito, Theodore de Boer recuerda que “we must not forget that this psy-
chology by itself was already revolutionary when compared to the psychology current at that
time: in Logische Untersuchungen we find many insights into the essence of intentionality
that were unknown before Husserl”. Theodore De Boer, op. cit., pp. 434s.



Urbano Mestre Sidoncha: Ideas para una psicologia fenomenolégica 39

determinaciones empiricas —marca irrecusable de una fenomenologia que
aun no logrd el propédsito de distanciarse de los resultados continuamente
unilaterales de la psicologia?’. Para parafrasear a Eduard Marbach, Husserl
lleva a cabo la determinacion del concepto de conciencia en dependencia
con la del concepto de yo empirico, lo que significa que la conciencia es to-
mada en las Investigaciones logicas por referencia al yo empirico o, dicho
de otro modo, en apercepcion empirica®®. En el Prefacio de la segunda edi-
cion de Logische Untersuchungen, y refiriéndose explicitamente a la com-
prension ahi expuesta con respecto a una fenomenologia todavia entendida
como psicologia descriptiva, Husserl es lento en la identificacién de las difi-
cultades ante las que la psicologia zozobrd. El texto, que es largo en su arti-

culado pero escueto en su objetivo, reza asi:

Me percaté de sus deficiencias después de la publicacién, y, de hecho, pronto
encontré la ocasion para plantear objeciones a mi propia designacion de fe-
nomenologia como psicologia descriptiva®® [...] La descripcién psicoldgica, lle-
vada a cabo en la experiencia interior [en la inmanencia real, es decir, en la
inmanencia en la conciencia del hombre y en el fendmeno psiquico real] apa-
rece puesta al mismo nivel que la descripcion, llevada a cabo en la experien-
cia exterior, de los procesos naturales exteriores; la descripcién psicoldgica
es, por otro lado, puesta en oposicion a la descripcion fenomenoldgica, de la
que quedan enteramente excluidas todas las interpretaciones trascendentes
de los datos inmanentes, e incluso aquellas interpretaciones que los toman
como “actividades y estados psiquicos” de un yo real.>°

En efecto, la necesidad de radicalidad en fenomenologia —necesidad

gue en si misma es incluso un objetivo intermedio alcanzado por medio de

27 *Le nouveau texte [de 1913] précise [...] que la phénoménologie étudie des faits vé-
cus de conscience (Erlebnisse) ‘dans leur pure généralité’ et non come des faits réellement
éprouvés, saisis empiriquement par des étres conscients, au sein d’'une nature”. Gaston Ber-
ger, “Le Cogito dans la Philosophie de Husserl”, Paris, Montaigne, p. 31. Cursivas mias.

28 vid. Eduard Marbach, Das Problem des Ich in der Phanomenologie Husserls, Den
Haag, Martinus Nijhoff, 1974. No obstante, esta continuidad no debe oscurecer, en definitiva,
el papel fundador de las Logische Untersuchungen y de su contribucion a la constitucion de la
propia fenomenologia: “Méme dans la premiére édition, et malgré I'imprécision qui est inévi-
table au début d’une recherche nouvelle, on voit bien que la phénoménologie est tout autre
chose qu’une forme particuliére de psychologie”. Gaston Berger, op. cit., p. 31. En otro pa-
saje, la importancia del “trabajo preparatorio” de las Logische Untersuchungen esta todavia
mas reivindicada: “Les premiéres corrélations reconnues dans les Recherches logiques sont
encore ‘dans le monde’, mais elles ouvrent la voie a la découverte de la corrélation fonda-
mentale, celle qui rattache I'ensemble du monde au sujet transcendental qui porte le monde
‘a titre d’unité de sens’”. Idem.

29 A propésito de esta designacién de la fenomenologia como psicologia descriptiva,
Theodore De Boer hace notar, no sin algun sentido de humor, que “it is not likely that Hus-
serl wrote many sentences he regretted more than this one”. Theodore De Boer, op. cit., p.
207.

30 Edmund Husserl, Hua XVIII, pp. 12s / Investigacées Légicas. Primeiro Volume: Prole-
gomenos a Ldgica Pura, p. 23.



40 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

la reduccion trascendental— apunta a una esfera de otra imanencia en rela-
cion a la cual esta envuelta en una comprensidén todavia psiquica de esa
misma esfera de inmanencia. Husserl lo dice categdricamente en el parrafo

14 de las Cartesianische Meditationen. El texto reza asi:

Tal vez se dird que seguir esta direcciéon de investigacion corresponde a hacer
simplemente descripcidn psicoldgica, fundada sobre la experiencia puramente
interna de mi propia vida consciente [...]. Pero esta psicologia puramente
descriptiva [...] no es, ella misma, fenomenologia trascendental, en el sentido
en que la definimos por la reduccion trascendental.?!

Esto significa, pues, que combatir el naturalismo encontrara en la
“simple” oposicidn a la “naturalizacién” de las ideas un importante momento
para su concrecion. Pero esto no basta: es necesario que esa oposicion, ya
vertida en los Prolegomena, se haga acompanar ahora por una fuerte reac-

cién contra la propia naturalizacién de la conciencia®.

5. Psicologia fenomenoldgica y fenomenologia trascendental

Las mismas razones explicaran el cambio de actitud —una Einste-
llungsanderung, como dice Husserl— en relacién al terreno positivo, aunque
eminentemente reflexivo, de la disciplina que se pone como sustrato a par-
tir del cual puede ser establecida una psicologia empirica rigurosamente
cientifica, y que ocupa la atencion de Husserl de forma mas sistematica en-
tre los afios de 1925-28. Evidentemente me refiero al tema de la constitu-
cion de una psicologia pura o psicologia fenomenolégica, delimitada temati-
camente por el instrumento de la reduccién fenomenoldgica y dirigida al
campo de las puras experiencias psiquicas. La necesidad de un tal proyecto
que, como Husserl hizo notar, no brotd internamente de las necesidades de

la propia psicologia —es decir, que no fue fundada a partir del deseo de

31 Cfr. Edmund Husserl, Hua I.

32 “The (natural scientific) “thing in itself” was presupposed behind the intentional ob-
ject; beneath the phenomenological sphere was the physical body, and via this body the rest
of the physical world. [...] Consciousness, which is isolated from the rest of reality trough the
epoché, remains as part of that reality. [...] Therefore, the struggle against naturalism was
doomed to sterility and did not represent a radical critique.” Theodore De Boer, op. cit.,
p.502. En otro pasaje, puede leerse “"Between 1900 and 1913, Husserl would have realized
that [...] he would have to overcome naturalism or positivism in a more radical way: he
would have had to argue that consciousness [...] is not part of the causal natural world. And
this is a central thesis of transcendental idealism.” Herman Philipse, “Transcendental Ideal-
ism”, en Barry Smith / David Woodruff Smith (eds.), The Cambridge Companion to Husserl,
Cambridge, Cambridge University Press, 1995, p. 245.



Urbano Mestre Sidoncha: Ideas para una psicologia fenomenolégica 41

constituir una psicologia radicalmente cientifica—, comenzé a ganar forma,
histéricamente, en el trabajo pionero de Locke, poniendo el acento ténico
de la investigacion en aquella experiencia que se da en el espacio de una
autoreflexién del sujeto sobre si mismo en el método cartesiano de la duda
gue, segun Husserl, constituyo la primera y mas decisiva etapa en el senti-
do del desvelamiento de una subjetividad trascendental y también en el del
descubrimiento fundamental de Brentano, materializada en la reapreciacion
del concepto escolastico de una intencionalidad tomada, de ahora en ade-
lante, como caracteristica esencial de los fendmenos mentales. Una tal psi-
cologia fenomenoldgica, necesaria para la prosecucion plena de la tarea de
revision de la psicologia empirica, se ocupara de esos mismos temas que la
fenomenologia trascendental llamara finalmente a si y sobre los que lanzara
la misma perspectiva esencial, eidética, volviendo aparentemente obsoleta
una putativa recomendacién de que tales disciplinas deberian seguir un de-
sarrollo sistematico propio y, finalmente, justificando la cuestidon que consis-
te en saber si la tarea de la filosofia trascendental no puede ser integral-
mente realizada en el espacio de una tal psicologia pura. No obstante, y
pese a esa cercania con respecto al terreno auténomo de la fenomenologia
trascendental, la psicologia todavia se pone a si misma como ciencia positi-
va que opera en el terreno de la actitud natural y, por tanto, asoma como
una perspectiva que todavia se deja enredar en el circulo epistemoldgico o
trascendental. Incluso tomada en el sentido de una disciplina eidético-
fenomenoldgica, la psicologia todavia ostentara el rasgo distintivo de todas
las ciencias positivas, que es precisamente el de operar en una impropia
ingenuidad trascendental o, para utilizar la nomenclatura de Husserl en otro
registro pero igualmente sugestivo, en una manifiesta ausencia de radicali-
dad, que la colocara en un plano de exigencia muy inferior a aquel que debe
ser requerido para la constitucidon de la base de la filosofia trascendental. Es
ésta, pues, la ocasiéon para devolver la palabra a Husserl.

En el tercer volumen de Ideen, que tiene como subtitulo Die Phanome-
nologie und die Fundamente diere Wissenschaften (La fendmeno-logia y los

fundamentos de las ciencias), el autor considera

que es de una necesidad fundamental, y de una importancia cardinal para la
filosofia, que ascendamos al reconocimiento de que es necesario distinguir la



42 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

eidética de los estados de conciencia, que es una pieza de la ontologia racio-
nal de la psique, de la eidética de una conciencia trascendentalmente purifica-
da[...].33

La psicologia, afirma decisivamente Husserl, no puede ser puesta como
fundamento de la filosofia trascendental. En otras palabras: la subjetividad
hallada en el espacio de esta psicologia fenomenoldgica todavia no esta en
la posicion de llamar para si, radicalmente y de forma enteramente conse-
cuente, la cuestion epistemoldgico-trascendental de los fundamentos de
todo el conocimiento mundano, incluyendo el suyo propio®*. Se trata, de
este modo, de una ciencia que ultimamente no se justifica ni se comprende
a si misma, y que vuelve urgente la cuestidn de una nueva reduccién, una
reduccién trascendental o reduccién fenomenoldgica enteramente universal,
que sea efectivamente dirigida a todo el mundo de la experiencia y que se
refiera a toda la cognicidn positiva y a las ciencias que se colocan directa-
mente en su estera. Unicamente por medio de este método enteramente
radical —método que inaugura una experiencia de un tipo absolutamente
nuevo—, puede la fenomenologia trascendental cumplir el destino que co-
rresponde a toda la filosofia cientifica y evitar los equivocos de la psicologia,
en sus variantes empirica y eidética y, con eso, desterrar definitivamente
las contradicciones del circulo epistemoldgico y de toda suerte de natura-
lismo.

Con todo, esa diagnosticada insuficiencia no determina su caducidad y
su absoluto descrédito en cuanto régimen de cientificidad. Aunque incrusta-
da en el espacio légico de las ciencias positivas, Husserl consideraba que a
la psicologia fenomenoldgica no deberia serle rechazada su incuestionable
utilidad propedéutica como preparacién y modo de acceso indirecto para
una fenomenologia filoséfica, la cual es para la psicologia empirica como
una geometria a priori lo es para la fisica empirica. Esto significa que, de la
misma manera que fueron razones extrinsecas a la propia fenomenologia
las que habian preparado la llegada de una psicologia pura, de nuevo son

razones exteriores al proyecto de una tal psicologia —dicha— fenomenolégi-

33 Hua V, p.75.

34 “The subjectivity of phenomenological psychology is [...] not yet in a position to ad-
dress the transcendental-epistemological question of the foundation of all worldly knowledge,
including its own.” Steven Galt Crowell, Husserl, Heidegger and the Space of Meaning. Paths
toward Transcendental Phenomenology, Northwestern University Press, Evanston/Illinois,
2001, p. 172.



Urbano Mestre Sidoncha: Ideas para una psicologia fenomenolégica 43

ca las que habian determinado el cambio de actitud a la que acabamos de
referirnos.

Por todo ello, no es extrafio que Husserl haya recordado continuamente
que la nueva perspectiva inaugurada por la fenomenologia dificilmente po-
dria ser convocada a partir de la designacién antigua de psicologia (la pala-
bra histérica “psicologia” dejé de ser adecuada, recuerda Husserl en el cur-
so de 1925%), so pena de ser invocada una cierta perspectiva cuya supera-
cion al final constituyd la causa mas cercana para la propia fundacion de la

fenomenologia en su configuracion madura.

6. Consideraciones finales: la importancia de la filosofia fenomeno-

I6gica para la psicologia

La interna clarificacion o la consolidacion del terreno de la psicologia,
gue implica la denuncia sistematica y reiterada de su bien conocida y con-
génita pulsidén naturalista, y que se concretiza mediante una inspeccion ab-
solutamente rigurosa de sus fundamentos, impone un punto de vista que ya
no se deja confinar al espacio propio de esa misma psicologia. La contienda
entre Husserl y Dilthey, al par de las diagnosticadas insuficiencias —diria-
mos— epistemoldgicas, todavia asociadas al proyecto de una psicologia fe-
nomenoldgica, muestra que la distancia que antes apartaba a una psicologia
empirica y genética de una psicologia descriptiva y comprensiva puede aho-
ra ser desarrollada, mutatis mutandis, en la relaciéon entre una psicologia
eidética y la propia fenomenologia trascendental. Diriase, pues, en este
momento que, mas que cumplir el desiderato fundamental de la clarificacion
del campo autéonomo de la investigacidon psicoldgica, lo que hace una feno-
menologia que ostenta aun las marcas de lo psicolégico, de lo mundano y
de los presupuestos naturalistas que siempre lo acompanan, es enfeudarse
en un horizonte de sentido que todavia no permite acomodar, o por lo me-
nos no de forma decisiva, las preocupaciones relativas a las fundaciones
conceptuales de la psicologia. La critica al naturalismo en la psicologia —cri-
tica que se tiene como orientacion que es comun a Dilthey y a Husserl y que
irrumpe por vez primera en el espacio légico de una comprensién mas pe-
netrante del contenido de sentido de la propia psicologia— es, de modo in-

discutible, la rampa de lanzamiento que sistematicamente habia preparado

35 Hua IX, p. 32.



44 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

el camino para una inspeccion cientificamente relevante al reprobado mode-
lo naturalista de esa ciencia y, de este modo, para una tal reinterpretacion o
reordenacién de fondo del campo auténomo de la investigacién psicoldgica,
capaz de proyectarlo en un plano de sentido enteramente nuevo y total-
mente vaciado de manifestaciones unilaterales. Lo que de aqui resulta, por
tanto, es que soélo por la via de la desactivacién plena de la actitud natural y
de la desactivacién de la filiacién de la psicologia empirica —consen-tida e
instigada de forma abierta y declarada o meramente solicitada de modo aun
velado, como sucede por parte de la psicologia fenomenoldégica—, sélo por
esta via de la desactivacion plena de esa filiacién de la conciencia con una
region mundana puede rendirse, a titulo definitivo, el indispensable soporte
tedrico para una psicologia que entonces, y sblo entonces, se vera definiti-
vamente liberada de atavismos y de las multiples incomprensiones de fondo

en que ella sucesivamente se deja, por culpa propia, enredar.

Traduccion hecha por Maria-Luz Pintos



POLITICAS TEXTUALES.
ANALISIS DE FENOMENOLOGIA LINGUISTICA
APLICADO AL TEXTO HUSSERLIANO

Javier Bassas Vila
javierbassasvila@yahoo.es

Resumen: El articulo que aqui se presenta intenta, de entrada, cuestionar y am-
pliar la relacion misma entre fenomenologia y politica. En contra de acercamientos
teméticos, “naturalmente” legitimados, proponemos abordar dicha relacion desde
dos perspectivas complementarias: primero, establecemos la necesidad de poner
en cuestion la “politica interpretativa” que ha dominado en los estudios husserlia-
nos y que consiste en excluir la praxis de escritura de los textos para concentrarse
sencillamente en el contenido tedrico de los mismos; seguidamente, establecemos
lo que llamamos la “politica descriptiva” del texto husserliano, que consiste, a su
vez, en determinar cémo se describe la evidencia y la verdad en el detalle mismo
de tales textos.

Palabras clave: Giro textual. Descripcion. Bildlichkeit. Como (wie). Escritura filosofica.

Abstract: This paper attempts to both question and enlarge the very relation be-
tween phenomenology and politics. Against standard readings of Husserl, “natu-
rally” focused on thematic approaches, | suggest to approach the said relation from
two complementary perspectives: firstly, by questioning the mainstream “interpre-
tative policy” in Husserl studies neglecting the “praxis of writing” and focusing in-
stead on the “theoretical content” of the texts; secondly, by establishing what I call
the “descriptive policy” of Husserl's texts determining how evidence ant truth are
specifically described in those same texts.

Key words: Textual turn. Description. Bildlichkeit. Like (wie).Philosophical writing.

Partimos de una constatacién que, por afectar esencialmente a la histo-
ria de la fenomenologia, es por ello tanto mas cierta, sorprendente y abre
una nueva dimension de analisis fenomenoldgicos. Podemos enunciarla bre-
vemente asi: el texto husserliano se ha leido sélo parcialmente. En efecto,
los intérpretes, comentadores y exegetas han abordado el texto husserliano
analizando exclusivamente el contenido conceptual de sus enunciados, de

sus descripciones y argumentaciones; es decir, que los intérpretes, comen-

Recibido: 24-1X-2010. Aceptado: 3-X-2010


mailto:javierbassasvila@yahoo.es

46 Investigaciones fenomenolégicas 8 (2011)

tadores y exegetas han dejado de lado la manera como el texto esta efecti-
vamente escrito, condenando asi al reino sombrio de lo no-digno-de-estudio
la praxis descriptiva 0, mas generalmente, la praxis de escritura que todo
texto —husserliano, heideggeriano o marioniano— manifiesta en cuanto tal.

Precisemos nuestro propésito, pues la cuestibn es de gran calado:
cuando se estudia o0 se habla del lenguaje de Husserl, se sobreentiende que
se estudiara o se hablard de la concepcion que Husserl tiene del lenguaje,
es decir, de las teorias sobre el lenguaje que Husserl ha podido enunciar en
sus obras; se tratara entonces casi siempre de la modalidad intencional de
la significacion por oposicién a la modalidad perceptiva o imaginativa, de la
idealidad del sentido y sus dificultades ante los deicticos, ante las expresio-
nes ocasionales; o quiza se tratara de su tentativa por determinar una gra-
matica pura o la posibilidad de transformar todo enunciado en una predica-
cion del tipo “A es b”, o incluso del lenguaje trascendental en la obra de
Fink, etc. En resumidas cuentas, pensar el lenguaje de Husserl implica, en
la historia de la fenomenologia, pensar las teorias del lenguaje que Husserl
ha enunciado en sus textos. Asi pues, esta posicién interpretativa estudia
las teorias del lenguaje husserliano excluyendo absolutamente la importan-
cia y el sentido de la praxis descriptiva, es decir, la manera como el texto
esta efectivamente escrito; esta posicion implica lo que llamaremos una
“politica interpretativa” muy particular que aqui intentaremos poner en tela
de juicio. A este respecto, una consideracion preliminar antes de entrar en
materia.

El lector puede de entrada sorprenderse ante el uso de este sintagma (a
saber, “politica interpretativa”, asi como mas adelante hablaremos también
de “politica descriptiva”) y, mas precisamente, ante el vinculo que estable-
cemos entre “interpretacion” o “descripciéon” —dos operaciones fundamenta-
les en fenomenologia— y “politica” —sustantivo que se supone relacionado
exclusivamente con nociones tales como Estado, nacién, gobierno de una
sociedad o una comunidad, e incluso con el tema de Europa, la alteridad,
etc. Ahora bien, a poco que uno se asome a la obra de algunos pensadores
actuales, es facil darse cuenta de que el sentido, el ambito o la disciplina

que designa el término “politica” no esta limitado a los temas clasicos que



Javier Bassas: Politicas textuales. Analisis de fgia. lingiistica... 47

acabamos de citar como ejemplo (Estado, nacién, Europa, gobierno, comu-
nidad, alteridad, etc.). A la luz de las posibilidades que asi se abren, esta-
blecemos entonces que una interpretacién o una descripciéon pueden consi-
derarse como “politicas” a partir del momento en que la politica misma se
determina: como la toma en consideraciéon y el analisis de las posibilidades
o imposibilidades ante una situacidon establecida que determina qué es “ver-
dad” y cuales son los limites del “sentido”; como la asignacion transforma-
ble de fines concretos a otras practicas del pensamiento (arte, ciencia, indi-
viduales); o incluso como el reparto que se establece en cada caso entre lo
decible, lo visible o lo pensable®. Entre muchas otras posibles, estas tres
definiciones apuntan a un mismo objetivo: asumir que la politica no es un
abanico de temas, sino la gestibn en cada caso concreta que busca abrir
nuevas posibilidades en el seno de una situacién o acciéon colectiva determi-
nada y que afecta los limites del “sentido”, la “verdad”, lo “legitimo”, etc. En
tal caso, ¢por qué no podriamos hablar de “politica interpretativa” (o, como
haremos mas adelante, de “politica descriptiva”) en los estudios husserlia-
nos, dado que los fenomendlogos se constituyen desde Husserl como una
comunidad, definen un tipo de acciones colectivas que limitan el “sentido” y
crean, en cada época, una situacién que establece lo que es legitimamente

decible o pensable frente a un texto?

1 No siendo aqui nuestro objetivo principal demostrar en detalle que la “politica” en ge-
neral no se restringe a unos temas establecidos, nos limitamos a dar ciertas referencias que
pueden justificar la pertinencia de los sintagmas que utilizaremos en este articulo, a saber,
“politica textual”, “politica interpretativa” o “politica descriptiva”. Las tres sucintas definicio-
nes que hemos expuesto y que sefialan generalmente lo que también puede designar el tér-
mino “politica” provienen, entre otras fuentes, de Alain Badiou (“Supongamos que la politica
es lo que yo pienso que es, y que la siguiente definicion puede resumirla: ‘la accién colectiva
organizada conforme a ciertos principios, que intenta desarrollar en lo real las consecuencias
de una nueva posibilidad que se encuentra rechazada por el estado de cosas dominante’ ”,
¢Qué representa el nombre de Sarkozy?, Castellén, Ellago ediciones, 2008, p. 12), de Jean-
Luc Nancy (“La delimitacion entre la esfera politica y el conjunto de las demas esferas [cien-
tifica, artistica, individual] tampoco es dada ni inmutable; un ejemplo: ;dénde ha de empe-
zar y donde debe acabar una ‘politica cultural’? [...] la politica no es el espacio para la asun-
cion de los fines, sino Unicamente el lugar para acceder a su posibilidad”, Democracia en
suspenso, Madrid, Casus belli ediciones, 2010) o de Jacques Ranciere (“En eso consiste un
proceso de subjetivacion politica: en la accion de capacidades no contadas que vienen a
hendir la unidad de lo dado y la evidencia de lo visible para dibujar una nueva topografia de
lo posible.”, El espectador emancipado, Castellon, Ellago ediciones, 2010, p. 52). Respon-
demos asi a ciertas objeciones que se plantearon en el Congreso de 2009 ante mi lectura en
clave politica de las interpretaciones y descripciones de los textos husserlianos; objeciones
que limitaban la politica a una serie de temas, a una lista cerrada, naturalmente.



48 Investigaciones fenomenolégicas 8 (2011)

Retomemos ahora nuestra cuestion principal. Deciamos que los intér-
pretes de los textos de Husserl se han concentrado exclusivamente en estu-
diar las teorias sobre el lenguaje que encontramos en sus obras, conside-
rando asi como no-pensable en términos filosoéficos la praxis descriptiva que
manifiestan esos mismos textos. Esta “politica interpretativa” —sintagma
ahora justificado— depende de un doble presupuesto. Su primer presupues-
to consiste en la determinacion del texto fenomenolégico simplemente como
herramienta (Werkzeug) expresiva, como medio auxiliar (Hilfsmittel) para la
transmision de una reflexion conceptual. Ello implica que el texto husserlia-
no sélo se manifiesta por lo que dice y no por como lo dice efectivamente.
El segundo presupuesto de esa politica interpretativa que queremos denun-
ciar aqui consiste en la aceptacion de que, siempre que el lenguaje resulte
por una u otra razén el objeto de estudio en el texto husserliano, va de su-
yo que se trataran las teorias sobre el lenguaje y en ninglin caso el lenguaje
husserliano en su praxis descriptiva. En definitiva, doble presuposicion: el
texto husserliano s6lo se manifiesta como medio expresivo y el lenguaje
sOlo puede ser objeto de estudio en tanto que teoria o concepcion del len-
guaje.

Frente a tal politica interpretativa, proponemos construir, poco a poco y
dentro de los limites de la investigacion actual, un “giro textual” en los es-
tudios fenomenolégicos (un “tournant textuel” o un “textual turn” para re-
tomar expresiones mas conocidas en otros idiomas y aplicadas a otros am-
bitos). El propdsito de este “giro textual en los estudios fenomenoldgicos”
es de una gran simplicidad, pero no por ello menos necesario: se trata de
proporcionar un método de lectura que permita fenomenalizar el texto hus-
serliano en tanto que texto; es decir, se trata de establecer las herramien-
tas de lectura necesarias de tal modo que podamos “leer” el texto husser-
liano en el sentido fuerte del verbo “leer”. La manifestacion del texto hus-
serliano en tanto que texto-escrito nos permitira elevar la praxis descriptiva
de las Investigaciones légicas o de las Ideas, por ejemplo, al grado de obje-
to-digno-de-estudio-fenomenoldgico. Pero insistamos: no pretendemos “in-

terpretar” el texto de Husserl en clave meramente linguistica, sino mas bien



Javier Bassas: Politicas textuales. Analisis de fgia. lingiistica... 49

leerlo de tal manera que se manifieste, que se fenomenalice en tanto que
texto, en tanto que praxis descriptiva.

En esta direccion, insistamos brevemente en la caracterizaciéon del giro
textual y del método de lectura que proponemos. Nuestro acercamiento no
intenta de ninguna manera leer el texto husserliano en tanto que texto para
excluir asi todas las teorias que Husserl enuncia sobre el lenguaje; no se
trata en absoluto de una exclusion de lo tedérico —pues ello seria un gesto
metodoldgico absurdo. Se trata mas bien de “combinar” el estudio de las
teorias sobre el lenguaje que Husserl ha enunciado (sobre su intencionali-
dad y su idealidad, sobre su uso corriente en oposicién a su uso fenomeno-
I6gico, etc.) con el estudio de la praxis descriptiva del texto. Tal combina-
cibn metodoldgica es una de las razones —aunque no la Unica— que nos
permiten llamar a nuestro acercamiento, no sin cierto riesgo y con pocos
precedentes, “fenomenologia linguistica” —y no “linglistica fenomenolégica”
ni “estilistica fenomenoldgica” ni “retdrica fenomenoldgica”. Y ello porque
partimos aqui de la inercia conceptual que nos ofrece el marco fenomenolé-
gico para aplicarlo, estrictamente, al estudio del texto husserliano fenome-
nalizado en tanto que texto, en tanto que praxis descriptiva: permanece-
mos, asi pues, dentro del marco de la fenomenologia, retomamos sus no-
ciones principales y la orientamos al estudio del texto mismo (del texto co-
mo fendmeno) con ayuda de procedimientos linguisticos. Por tanto, no es-
tamos afirmando aqui que la politica interpretativa que consiste en centrar-
se en las teorias en detrimento de la praxis descriptiva sea una politica
errénea, sino simplemente parcial, limitada y, frente a ciertos temas que
parecen atorados, impotente. Proponer el estudio de la praxis de un texto
husserliano consiste entonces en pasar del estudio del contenido de los
enunciados al estudio combinado del contenido y de la construccion-
articulacion de esos mismos enunciados dentro de un texto; consiste, en
definitiva, en pasar del “hecho” de que los enunciados dicen “algo” a combi-
nar su “qué” enuncian con el “cdmo” lo enuncian. En este sentido, ¢no afir-
maba Husserl que el punto clave del conocimiento de las cosas trascenden-
tes no residia en el “hecho de que se conoce” sino en el “cdmo se conoce”?

¢No es la fenomenologia una cuestion de “cOmo” antes que una cuestion de



50 Investigaciones fenomenolégicas 8 (2011)

hechos y contenidos? Y, ¢no debemos aplicar consecuentemente esta distin-

cién entre el “como” y el “qué” al estudio preciso de los textos??.

Concentrémonos ahora en el “como” de la descripcion husserliana, en el
“cOmo” de la praxis descriptiva de las Investigaciones légicas. Esbozaremos
asi, aunque so6lo sea de manera general, el funcionamiento de una nueva
“politica interpretativa” en los estudios husserlianos centrada en la praxis
descriptiva. Frente a la obra de Husserl escrita en 1900-1901, nos pregun-
tamos: ;como aparece el texto de las Investigaciones légicas en tanto que
texto? Es decir, ;como describen las descripciones husserlianas en las In-
vestigaciones logicas? (Como consigue el texto husserliano describir eso
que tiene que describir? Estas preguntas s6lo pueden obtener una respuesta
rigurosa si “leemos” esa obra en el sentido fuerte del verbo “leer”, es decir,
desde lo que aqui venimos caracterizando como fenomenologia linguistica.

Si “leemos” entonces las Investigaciones légicas, nos damos cuenta de
que el lenguaje fenomenolégico que se utiliza en esa obra no es homogé-
neo, que su funcionamiento no se puede resumir con una analogia de la
significacion (como apuntaba Fink), sino que el lenguaje fenomenoldgico
esta compuesto ahi por una serie de tensiones, de modos descriptivos que
entran en relacion y determinan estructuralmente el sentido del texto. En
efecto, las Investigaciones l6gicas se manifiestan en cuanto texto como una
estructura articulada por diferentes modos de descripcion que, mediante
una serie de relaciones de fuerza, hacen emerger una figura del lenguaje
fenomenolégico que dista mucho de ser simple, homogénea, bimembre (es

decir, que no reduce a una tension entre lo constituyente y lo constituido,

2 En varias ocasiones, Husserl subraya la importancia del “c6mo” en el acercamiento fe-
nomenolégico; su posicion a este respecto podria servirnos para explicar nuestra tentativa
consistente en poner de relieve la importancia de la praxis frente al estudio exclusivo, y has-
ta ahora excluyente, del contenido de los enunciados. En la segunda leccién de La idea de la
fenomenologia, leemos por ejemplo: “Si yo no concibo como es posible que el conocimiento
pueda alcanzar algo que le es trascendente, entonces tampoco sé si es posible [...] lo enig-
matico es el como [Wie], mientras que el hecho [das Daf}] es absolutamente seguro” (Hua.
I, Die Idee der Phanomenologie. Funf Vorlesungen, La Haya, Martinus Nijhoff, 19732, pp.
35s; tr. esp. de Miguel Garcia-Bard, La idea de la fenomenologia, F.C.E., 1982, p. 47-48).
¢Hasta qué punto podemos entonces pensar el juego de la praxis y del contenido de un texto
husserliano en estos mismos términos? O, mas precisamente, ;no se ha concebido hasta
ahora la fenomenalizacion del texto fenomenolégico (las Investigaciones légicas, por ejem-
plo) sélo como un “hecho textual”? (No debemos también pensar “cémo” se ha fenomenali-
zado y deberia fenomenalizarse para nosotros el texto?



Javier Bassas: Politicas textuales. Analisis de fgia. lingiistica... 51

en contra de lo que sostiene Fink®). De entrada, advertimos que Husserl
mismo determina tedricamente su praxis descriptiva como la busqueda de
una “descripciéon pura [reine Deskription]”: “S6lo pueden ser contrastadas y
confirmadas estas intelecciones [del analisis fenomenoldgico] por quien
haya adquirido la capacidad bien ejercitada de ejecutar la descripciéon pura
en ese habitus antinatural de la reflexion, esto es, de dejar que las relacio-
nes fenomenoldgicas actiien puras sobre éI”*. En esta cita, Husserl se en-
frenta a una de las cuatro dificultades principales de la fenomenologia ex-
puestas en la introduccion (Einleitung) a las Investigaciones logicas: en
efecto, ademas de alertar sobre la transformacion de la vivencia de su esta-
do de vivencia-vivida al estado de vivencia-en-la-reflexion; ademas de las
dificultades de un método que utiliza las mismas nociones que debera preci-
samente esclarecer en su progresion en zig-zag, las descripciones fenome-
nolégicas deben operar una serie de metamorfosis en el lenguaje para que
la puesta en escritura asi como la comprensiéon de los resultados sea efecti-
vamente fenomenoldégica. Como lo explicita claramente nuestra ultima cita,
para que la comunicacion de los resultados obtenidos sea rigurosamente
fenomenoldgica, es necesario adoptar un “widernaturlich Habitus”, un habi-
to anti-natural para conservar la pureza de las relaciones fenomenoldégicas
en el momento de la escritura y de la lectura de las descripciones. Esta anti-
naturalidad no implica todavia, en las Investigaciones légicas, una tematiza-
cion explicita de la actitud natural con su tesis de existencia, tal y como
aparecera mas adelante en los 8 30-32 de las ldeas |. Sin embargo, la ne-
cesidad de cernir el lenguaje fenomenoldgico en la escritura y lectura de las
descripciones fenomenoldgicas ya obliga a una cierta distancia respecto a la
naturalidad del lenguaje; distancia que se concreta, por una serie de carac-
teristicas, en una oposicion entre lenguaje natural y lenguaje fenomenologi-

Cco.

3 Véase, por ejemplo, el § 10 de la Sexta meditacién cartesiana de Eugen Fink, donde
encontramos una reflexion sobre el lenguaje fenomenoldgico y, méas precisamente, sobre el
lenguaje trascendental a partir de una analogia entre la esfera de lo ente y lo pre-ente, entre
la dimension de lo constituido y de lo constituyente: VI. Cartesianische Meditation, Dor-
drecht, Kluwer Academic Publishers, 1988, p. 99 y passim.

4 Hua. XIX/1, “Einleitung”, § 3, p. 16; tr. esp. de J. Gaos y M. G. Morente, Investigacio-
nes légicas, Madrid, Alianza editorial, 2002, vol. I, p. 222.



52 Investigaciones fenomenolégicas 8 (2011)

Establezcamos, pues, un primer punto en nuestra lectura centrada en el
lenguaje fenomenoldgico: a nivel tedrico, el lenguaje fenomenolégico se
opone al lenguaje natural y ello constituye una primera tensién dentro del
texto de las Investigaciones ldgicas. Y afladimos al respecto que un analisis
mas preciso de esta primera oposicidon estructurante entre el lenguaje fe-
nomenoldgico y el lenguaje natural se concreta en, al menos, tres puntos.
Esquematicamente: para establecer el lenguaje fenomenolégico es necesa-
rio, de entrada, cambiar el correlato del pensamiento y de los enunciados
tedricos, que deben ser los actos intencionales mismos y ya no los objetos a
los que naturalmente se refieren®. Es necesario, ademas, que el sentido de
los enunciados sea univoco, estable e idéntico a través de las diferentes
enunciaciones posibles, de tal manera que el sentido resulte “reactivable”
por quien sea, cuando sea y donde sea (Reaktivierung). Y, finalmente, el
lenguaje fenomenoldgico debe resultar indiferente frente a la existencia o
inexistencia empirica del que escribe, del que lee o escucha y de la lengua
concreta que se esté usando®.

Estas tres modificaciones que deben infligirse al lenguaje natural para
que se convierta asi en un lenguaje adecuado para la escritura y comunica-
cion de los resultados fenomenoldgicos (a saber: por una parte, cambio de
correlato de los enunciados; por otra parte, univocidad, estabilidad y identi-
dad del sentido de los enunciados; y, finalmente, la indiferencia frente a la
existencia del autor, del lector y de la lengua), establecen lo que el texto
husserliano llama una “descripcion pura [reine Deskription]”. La “descrip-
cion pura” asi determinada es precisamente la descripcién hacia la que tien-
de el texto husserliano. Ahora bien, esta tendencia hacia la “descripcion pu-
ra” no es la Unica fuerza textual que estructura el texto husserliano ni, por

tanto, el Unico modo descriptivo que aparece operando textualmente. En

5 véase: “Al intuir, pensar, ponderar teoréticamente objetos, poniéndolos como realida-
des en unas u otras modalidades del ser, no son esos objetos los que, tal como aparecen o
son validos en la intencién de aquellos actos, debemos poner como realidades, sino que por
el contrario son esos actos justamente, que hasta ahora no eran objetivos, los que han de
ser ahora objetos de la aprehension y posicion teorética”, ibidem, p. 14; tr. esp., p. 221.

® Respecto a la indiferencia frente a la existencia del que escribe y del que lee, notemos
entre paréntesis —aunque no resulta tan anecddético como pudiera o quisiera creerse— la
relacion que se establece asi con la célebre “disparition élocutoire” del poeta segin Mallarmé,
el cual afirma también en 1900: “La obra pura implica la desaparicién elocutoria del poeta,
que cede asi la iniciativa a las palabras”. La pureza, en fenomenologia o literatura, implica
una cierta desaparicion de quien habla.



Javier Bassas: Politicas textuales. Andlisis de fgia. linguistica... 53

efecto, si avanzamos un paso mas para acercarnos poco a poco a la efecti-
vidad de la praxis descriptiva, advertimos que existen al menos dos otros
modos que operan en las descripciones y cuya fuerza estructura, tensa y
despliega el texto de las Investigaciones légicas. En este sentido, podemos
afirmar que, junto al modo de descripcién caracterizado por la tendencia
hacia la “descripcion pura” (lo que ocasiona, por tanto, un modo de descrip-
cién pura), una lectura fenomenolinguistica puede identificar también un
“modo de descripciéon corriente” y un “modo de descripcién bildliche”. Con-
cluyamos este punto afirmando, asi pues, que las oposiciones y las relacio-
nes de fuerza que establecen estos tres modos configuran asi la praxis des-
criptiva husserliana de las Investigaciones ldgicas.

No es aqui nuestro propoésito detallar el “modo de descripcién corriente”.
Digamos tan solo que las expresiones cotidianas como “vivir o ver la colera
del otro”, o los términos “motivaciéon”, “parte”, “indicacion”, “expresion” o
mas generalmente “signo”, devienen aptos para su uso estrictamente fe-
nomenolégico mediante una oposicion explicitada por Husserl en el texto
mismo entre, por una parte, el ambito de lo fenomenoldgico y, por otra, el
ambito del lenguaje corriente. Esta oposicion se identifica textualmente por
una serie de advertencias que Husserl introduce justo antes de dar paso a
una expresion corriente. En efecto, s6lo en la primera Investigacion logica
podemos encontrar hasta once advertencias que introducen una expresion
corriente y que, por tanto, la hacen significar a través de una oposiciéon lin-
guistica. En cada caso preciso, Husserl alerta al lector frente a un cambio de
modo descriptivo y lo hace mediante advertencias del tipo: “wirklich Spra-
chen” (p. 28), “in der gewo6hnlichen Rede” (p. 35), “in normaler Rede” (p.
37); “in der normalen Rede” (p. 38), “die gewbhnliche Sprechweise” (p.40),
“Die gemeinubliche Rede” (p. 40), “Ausdricken, die auf die Sphéare des
normalen intereses” (p. 48), “die Rede [von der ‘Nennung’] gebratchlich”
(p. 53), “Ausdricken,... des gemeinen Lebens” (dos veces, p. 87 et p. 93),

y “aus unserer Sprache” (p. 96)’. Las expresiones y términos corrientes que

7 Las paginas indicadas corresponden al volumen Hua. XIX/1. A estas frases, habria que
afadir las alusiones al lenguaje corriente que Husserl hace en esta primera Investigacion y
que le sirven para poner de manifiesto con mayor claridad ciertas caracteristicas del lenguaje
fenomenoldgico, es decir, lo que nosotros denominamos “modo de descripcién pura”. Desta-
camos, entre otras, estas alusiones: “Diese Reinheit fordert es, jedwede féalschende Einmen-



54 Investigaciones fenomenolégicas 8 (2011)

Husserl introduce en sus descripciones aparecen, asi pues, precedidos por
advertencias de este tipo. Que este “modo de descripcidén corriente” tenga
una funcién descriptiva de “oposicidon” por su ambigliedad fundamental; que
esa misma ambiguedad (por ejemplo, la ambigledad del uso corriente de
términos como “signo”, “expresion” o “motivacion”) permita resaltar con
tanta mayor claridad la univocidad, estabilidad e identidad de las descrip-
ciones puras y de sus distinciones esenciales, todo ello es, al fin y al cabo,
una cuestién que no podemos desarrollar aqui. Que baste provisionalmente
con lo dicho sobre este segundo modo de descripcion (es decir, el modo de
descripcidon corriente) para comprender mejor cOmo empieza a estructurar-
se, a tensarse, el tejido descriptivo del texto husserliano.

Sin embargo, lo que si nos interesa especialmente es determinar el ter-
cer modo de descripcion que puede identificarse en las Investigaciones 16gi-
cas. Este tercer modo aparece explicitamente mencionado por Husserl en
tanto que modo descriptivo en una nota fundamental de la primera Investi-
gacion légica y también, mas extensamente, en las Ideas I. Se trata de die
bildliche Rede.

Quiza, es demasiado pronto para hablar de die bildliche Rede: demasia-
do pronto al no tener todavia una comprension integra de su fuerza, de su
alcance y de sus funciones en el interior de la praxis descriptiva husserlia-
na; demasiado pronto, pues, respecto a nuestros conocimientos limitados
de la fenomenologia y de la Bildlichkeit descriptiva; pero quiza resulta tam-
bién demasiado pronto hablar de este modo descriptivo por cuanto el estu-
dio de die bildliche Rede implica un acercamiento al texto que no esta de-
masiado en boga —es lo menos que podemos decir—, un acercamiento que
puede incluso despreciarse al ser considerado un mero estudio “estilistico”,

“retérico” o incluso “literario”. No obstante, nos arriesgamos a esbozar aqui

gung von Ausagen zu unterlassen, die aus dem naiven Hinnehmen und Beurteilen der Ge-
genstandlichkeiten stammen”, p. 16; “namlich die festgewurzelte Gewohnheit, beide Worte
[Bedeutung y Sinn] als gleichbedeutende zu gebrauchen”, p. 58; “das bekannte Zitat ‘Wo
Begriffe fehlen, da stellt ein Wort zur rechten Zeit sich ein’ und &hnliche Wendungen durfen
[...] keineswegs strenge genommen werden”, p. 72; “um unvermeidliche Vieldeutigkeiten,
die durch keine kunstliche Veranstallung un Konvention aus den Sprachen zu entfernen
wére”, p. 86.



Javier Bassas: Politicas textuales. Andlisis de fgia. linguistica... 55

un analisis del modo de descripcién bildliche para romper una lanza en favor
de lo que de ningln modo es un estudio estilistico o retdrico, sino una lectu-
ra fenomenolinglistica que, teniendo en cuenta lo dicho y lo que diremos a
continuacion, parte con la voluntad de abrir, desde dentro, nuevas perspec-
tivas y objetos de estudio en fenomenologia.

Por el momento, dejemos al margen las determinaciones teéricas que
nos ofrece Husserl sobre ese modo de descripcion bildliche®; dejemos tam-
bién de lado, aun siendo esenciales, ciertos aspectos textuales caracteristi-
cos de este tercer modo de descripcion, asi como también descartamos
cualquier explicacién precisa de la funcion descriptiva que, a dia de hoy,
hemos podido asignarle a die bildliche Rede. Dejemos, pues, todos estos
analisis de lado para centrarnos fundamentalmente en lo que denominamos
la “politica descriptiva” del texto husserliano. En efecto, junto a la “politica
interpretativa” que hemos caracterizado y denunciado al principio de este
texto, sostenemos que existen “politicas descriptivas”; nuestra voluntad es,
en esta direccién, concluir nuestro analisis esbozando brevemente en qué
puede consistir una politica descriptiva y cdémo una lectura de “fenomenolo-
gia linguistica” de ese modo que Husserl llama die bildliche Rede puede
ayudarnos a poner de relieve la nocion de “politica descriptiva” y sus parti-
cularidades en el mismo texto husserliano.

Empecemos con algunas constataciones textuales. La expresiéon die bild-
liche Rede y las nociones asociadas (el adjetivo bildlich, los sustantivos Bild
o Bildlichkeit, asi como los sintagmas bildliche Ausdriicke o bildlich gespro-
chen, entre otros) son de dificil traduccién. Si nos restringimos aqui a las
traducciones castellanas, advertimos que Gaos y Morente traducen die bild-
liche Rede por “lenguaje metaférico” en la primera Investigacion légica (8§ 4,

p. 237, nota); y en la tercera Investigaciéon también traducen “bildlich spra-

8 Husserl teoriza die bildliche Rede en varias ocasiones. Citemos, por ejemplo, su re-
flexion en una nota al 8 4 de la primera Investigacion logica: “Naturalmente el giro que per-
sonifica la asociacion y dice que la asociacion crea [schafft] —asi como otras expresiones
bildliche que usaremos— no debe rechazarse pues representa sdlo una expresion comoda.
Aunque importa mucho la descripcion cientifica exacta —que seria entonces muy circunstan-
ciada— de los hechos aqui aludidos, sin embargo, no sera nunca posible prescindir del len-
guaje bildliche, teniendo en cuenta la mas facil comprensién, en direcciones en que no es
exigida una ultima exactitud.”, Hua. XIX/1, § 4, p. 36, nota 1; tr. esp. Investigaciones légi-
cas, vol. 1, p. 237. Dejamos para otro lugar las conclusiones que podemos extraer de esta
cita y, principalmente, de la relacion que Husserl establece entre die bildliche Rede y lo “na-
turalmente irrechazable”, la “comodidad” y la “exactitud”.



56 Investigaciones fenomenolégicas 8 (2011)

chen” por “habla[r] metaféricamente” (8 9, p. 401, nota); en las ldeas, en
cambio, encontramos dos otras traducciones: en el 8 84 de las Ideas I,
Gaos traduce “bildliche Audriicke” por “expresion figurada” y, en el § 124,
“Bildlichkeit” por “expresiones... [con] imagenes”. Frente a la constelacion
de nociones que implican las traducciones die bildliche Rede y de la Bildlich-
keit (a saber, la nocidbn de imagen, de lo figurado y de lo metafdrico), el
campo de analisis que se abre para la comprension de este tercer modo de
descripcidon es extremadamente amplio. Nuestra posicion frente a tal dificul-
tad es la siguiente: sostenemos que, ante estas diferentes traducciones, no
debe en ningln modo determinarse “una” sola traduccidon que pasaria asi a
ser “la” traduccion definitiva de las nociones asociadas a die bildiche Rede y
a la Bildlichkeit, a saber: o lenguaje imageado o lenguaje metaférico o len-
guaje figurado o incluso figurativo, etc. Lo interesante aqui es aceptar y
asimilar esa pluralidad de traducciones y demostrar que, para una lectura
fenomenolinguistica, cada una de estas traducciones da lugar a una re-
flexion particular. En efecto, si tomaramos la traduccion de die bildliche Re-
de gue opta por “lenguaje con imagenes”, deberiamos entonces poner en
relacion este tercer modo descriptivo con la imagen, la conciencia de ima-
gen, su articulaciéon en tres elementos (Bildding, Bildobjetk y Bildsujet) y
con su produccion de sentido por semejanza (Ahnlichkeit); si, siguiendo otra
via, tomaramos la traduccién que opta por “lenguaje metaférico”, nos ve-
riamos entonces conducidos a retomar el debate a propdsito de la “metafo-
ra” en filosofia: desde Heidegger y la relacion de la metafora con la metafi-
sica hasta el polémico debate que entablaron Paul Ricceur, Jacques Derrida
y Michel Deguy; finalmente, si tomaramos la traducciéon que opta por “len-
guaje figurado” nos veriamos entonces conducidos a trabajar la nocién de
figura, de figuracion o de figuratividad en el texto husserliano. Y es preci-
samente esta Ultima opcion de traduccidon la que intentaremos analizar muy
brevemente aqui. Asi pues, para acabar, articularemos un breve analisis de
este tercer modo de descripcidon que estructura la praxis descriptiva husser-
liana. Y lo haremos a partir de una lectura que ponga de manifiesto las no-

ciones figuradas que resultan de una de las posibles traducciones de die



Javier Bassas: Politicas textuales. Analisis de fgia. lingiistica... 57

bildliche Rede y de la Bildlichkeit: ello nos permitira determinar las caracte-
risticas propias de la “politica descriptiva” del texto husserliano.

A modo de esbozo de un analisis mas preciso, leamos entonces el § 21
de la VI Investigacion l6gica. Este parrafo, paradigmatico para nuestro pro-
poésito, se titula “La ‘plenitud’ de la representacion [Die ‘Fille’ der Vorste-

19

llung]””. Husserl nos habla del cumplimiento intuitivo (Erfullung) de inten-
ciones inmediatas, asi como de “las relaciones y leyes de cumplimiento”; en
resumen, de la correspondencia entre intenciones de significacion y la intui-
cion impletiva'®. En ese parrafo, Husserl empieza afirmando que: “A toda
intencién intuitiva corresponde —dicho en el sentido de una posibilidad
ideal— una intencion signitiva exactamente adecuada a ella por su materia.
Esta unidad de identificacion posee necesariamente el caracter de una uni-
dad de cumplimiento, en la cual el miembro intuitivo, no el signitivo, tiene
el caracter de miembro impletivo, y por ende, el de miembro que da la ple-
nitud en el sentido mas propio.” Encontramos aqui una explicacion sinteti-
zada del funcionamiento de la intuicion impletiva y de la “plenitud [Fulle]”
que ésta confiere. Sin embargo, en el marco conceptual de este pasaje, lo
que nos interesa es sobre todo poner de relieve como se concreta figura-
damente esta plenitud y qué consecuencias tiene a nivel estrictamente des-
criptivo. Ello nos permitira dar un ejemplo de una lectura fenomenolinguisti-
ca que combina la teoria con la praxis descriptiva. En este parrafo 21, el
texto husserliano empieza, efectivamente, a desvelarnos las nociones figu-
radas a las que esta asociada esta plenitud. Leemos lo siguiente: “Cuanto
‘mas clara’ sea la representacion, y mas vivacidad tenga, tanto mas alta
estara en el grado de plasticidad que alcanza y tanto mas rica sera en pleni-
tud.” Y Husserl concluye: “El ideal de plenitud lo alcanzaria, segun esto, una
representacién que encerrase en su contenido fenomenoldgico su objeto, el
objeto pleno e integro.” De esta cita, y remitiendo a un analisis mas preciso

qgue presupone lo que aqui exponemos, podemos extraer una primera hipo-

® Husserl, E., Logische Untersuchungen, VI, Hua. XIX/2, § 21, p. 607ss; tr. esp. de J.
Gaos y M. G. Morente, Investigaciones ldgicas, op. cit., volumen Il, p. 653 y, para las si-
guientes cita, véase la p. 654.

19 Notemos que la palabra “plenitud” aparece en el titulo entre comillas y que, sin
haberlo podido demostrar aqui, las comillas funcionan como una advertencia al lector frente
a un cambio de modo de descripcidn que, en este caso, no es otro que el paso al modo de
descripcion bildliche.



58 Investigaciones fenomenolégicas 8 (2011)

tesis que nos parece importante por cuanto nos permite determinar la “poli-
tica descriptiva” del texto husserliano. En efecto, si establecemos la serie de
equivalencias figuradas que se establecen en el pasaje citado, postulamos
que existe precisamente una “ley de equivalencias figuradas” de tal manera
que: mas claridad (Klarheit), méas vivacidad (Lebendigkeit) y mas plastici-
dad (y aqui Husserl utiliza explicitamente el término Bildlichkeit) correspon-
den a mas plenitud (Fulle) en la representacion. O dicho de otra manera: la
claridad, la vivacidad y la plasticidad estan en una relacién de proporciona-
lidad respecto al grado de plenitud —grado de plenitud que es el resultado
del cumplimiento de la intencidon signitiva por la intencién intuitiva. Reten-
gamos, pues, lo siguiente: lo que nombramos como “ley de equivalencias
figuradas” establece que los grados de claridad, de vivacidad y de plastici-
dad son proporcionales respecto al grado de plenitud de la representacion.
Insistamos en esta lectura: el pasaje del § 21 de la VI Investigacion 16-
gica que acabamos de leer no es el Unico que demuestra la validez descrip-
tiva de esta “ley de equivalencias figuradas”. La validez de esta ley podria
demostrarse en innumerables pasajes de las Investigaciones l6gicas y tam-
bién en otras obras husserlianas, incluso las que pertenecen ya a la fase del
idealismo trascendental. Citemos como ejemplo un parrafo de las Ideas en
el que esta “ley de equivalencias figurativas” es tanto mas explicita. En el 8
67, Husserl escribe lo siguiente en referencia a la tarea de la fenomenolo-
gia, en tanto que ciencia descriptiva: “Si se dirige la mirada de la investiga-
cién a las vivencias, éstas se ofreceran en general en un cierto vacio y cier-
ta vaga lejania [im allgemeinen in einer Leerheit und vagen Ferne darbie-
ten], que no permiten fijarlas ni singular ni eidéticamente. [...] Pero si lo
vagamente consciente, digamos lo que flota oscuramente [das inklar
Vorschwebende] en el recuerdo o en la fantasia, ha de entregar su esencia
propia, solo algo imperfecto puede ser lo que entregue; es decir, alli donde
s6lo las intuiciones singulares que sirven de base para aprehender las esen-
cias son de un infimo grado de claridad [von niederer Klarheitsstufe], tam-
bién el aprehender las esencias, y correlativamente lo aprehendido, es de
un sentido ‘oscuro’ [‘unklar’], teniendo sus sombras y sus externas e inter-

nas imprecisiones. [...] Se trata, pues, de traer a la perfecta claridad de una



Javier Bassas: Politicas textuales. Andlisis de fgia. linguistica... 59

cercania normal [zur normalen Nahe, zur vollkommenen Klarheit heranzu-
bringen] lo que en el caso flota en una oscuridad fugitiva dentro de una
mayor o menor lejania intuitiva [was jeweils in flieBender Unklarheit, in
groRBerer oder geringerer Anschauungsferne vorschwebt], para practicar so-
bre ello las respectivas y valiosas intuiciones en que se den con plenitud las
esencias y las relaciones esenciales mentadas.”'' De esta descripcion preci-
sa, retengamos tan sélo la manera codmo se describe el método de aprehen-
sion de esencias antes bien que sus dificultades tedricas. Siguiendo tex-
tualmente lo que establece este pasaje, podemos confirmar y también am-
pliar la “ley de equivalencias figuradas” que hemos establecido en nuestra
lectura del § 21 de la sexta Investigacion légica. Podemos sostener enton-
ces lo siguiente: mas claridad, mas vivacidad y mas plasticidad equivalen a
mas plenitud en el cumplimiento intuitivo de una representacion; pero aho-
ra también podemos concluir que el ideal de aprehensién de esencias esta-
blece que mas claridad (Klarheit), mas plenitud (Fulle), mas cercania
(Nahe) y mas fijacion implican proporcionalmente una mayor precision. Asi
se determina, en efecto, la serie de equivalencias figuradas (bildliche) que
el texto husserliano opone proporcionalmente a la oscuridad (Unklarheit), al
vacio (Leerheit), a la lejania (Fernheit) y la vaguedad (Vageheit) que, por

su parte, implican proporcionalmente la imprecision.

En definitiva, tal es la “ley de equivalencias figuradas” que podemos es-
tablecer en una lectura fenomenolinguistica del texto husserliano y que re-
sulta de un andlisis del tercer modo descriptivo que hemos identificado en la
obra husserliana: die bildliche Rede. Ahora bien, ;debemos postular que la
especificidad de esta “ley de equivalencias figuradas” es propia exclusiva-
mente de Husserl, o quizds también opera en otros fenomendlogos? ¢Po-
driamos llegar a afirmar que esta ley que asocia la esencia y una mayor de-
terminacién con mas luz, mas cercania y mas plenitud es la ley que impera
en la escritura metafisica, es decir, en una historia textual de la metafisica?
¢No podria entonces rescribirse la historia de ciertos textos filoséficos, no

tanto atendiendo a escuelas y temas comunes, sino en funcién de la coinci-

1! véase el texto aleman completo en Hua. 111, § 67, p. 141.



60 Investigaciones fenomenolégicas 8 (2011)

dencia o la diferencia de politicas descriptivas? Porque, ¢acaso Heidegger no
rompe esta ley de equivalencias figuradas cuando establece precisamente la
“cercania-lejania” del ser?

Dejemos las respuestas a estas preguntas para analisis por venir y con-
centrémonos en dos conclusiones. La “politica interpretativa” que hemos
identificado y denunciado en los estudios fenomenoldgicos y que consiste en
excluir la praxis descriptiva como objeto-digno-de-estudio, asi como nuestro
breve analisis de la “politica descriptiva” que impera en el texto husserliano
con su “ley de equivalencias figuradas” intentan, fundamentalmente, de-
mostrar que la “politica” en fenomenologia no es tan sélo un tema, un
“quid” que debe elucidarse conceptualmente, a saber: temas como la cues-
tibn de Europa, del Estado y su objetividad, el estatuto del Otro, etc. La
gestion de las posibilidades en una situacion dada (en este caso, en la co-
munidad de fenomendlogos frente a las posibilidades significativas del tex-
to) implica una politica interpretativa, de igual manera que el reparto entre
lo decible, visible y pensable en una sociedad; asimismo, las equivalencias
figurativas implican a su vez una serie de leyes que asocian la determina-
ciéon, la esencia y la evidencia con figuraciones concretas que definen igual-
mente cdmo es pensable, visible y decible eso que pensamos, vemos y de-
cimos. En resumen: i) hay también “politica” en el privilegio interpretativo
que se le otorga a lo tedérico por encima de la praxis textual (¢qué sentido
se esta entonces excluyendo? ;qué verdad se busca y cual se excluye como
digna de estudio? —y, en esta direccidn, se entiende por qué el texto de
Husserl s6lo se ha leido parcialmente, como deciamos al principio; ii) hay
también politica en la determinacién, particion y configuracion de lo sensible
que subyace en toda descripcion figurada (¢,qué decir de la relaciéon propor-
cional entre claridad —es decir, luz— y determinacién?). Interpretar y des-
cribir implican, pues, una politica subyacente porque, en cada cado, se trata
de una determinacion radical de qué es y qué no es sentido, qué es y qué
no es verdad —con sus inclusiones y exclusiones consecuentes— en el inter-

ior de una comunidad; en este caso, la comunidad de fenomendlogos.



THE PHENOMENOLOGICAL PROBLEM OF SENSE DATA
IN PERCEPTION:
ARON GURWITSCH AND EDMUND HUSSERL
ON THE DOCTRINE OF HYLETIC DATA

Daniel Marcelle
Florida Atlantic University, Florida
marcelle@fau.edu

Abstract: In this article, I will discuss Aron Gurwitsch's criticism of Edmund
Husserl's theory of hyletic data. First, Husserl’s doctrine will be summarized in its
earliest complete formulation. It will then be seen that Gurwitsch's problem with
this doctrine is primarily due to his acceptance of gestalt theoretic organization. He
conceives of hyletic data as being a kind of formless stuff that undergoes organiza-
tion by morphetic components of the noesis, which represents a dualism in percep-
tion. Instead, Gurwitsch wants to show us that the organization of these contents is
autochthonous. I will consider Gurwitsch's criticism against Husserl's own writings,
and especially those that were not available to Gurwitsch. It will be seen that
Husserl continues to develop this doctrine and that it very interestingly undergoes a
kind of noematization and exhibits certain displays of autochthonous organization
that in the end are not far from Gurwitsch's own conception of these affairs.

Key words: Hyletic data. Sense data. Noesis. Noema. Gestalt. Perception. Edmund
Husserl. Aron Gurwitsch.

Resumen: Este articulo versara sobre la critica de Aron Gurwitsch de los data hylé-
ticos de Edmund Husserl. En primer lugar, se resumira la doctrina de Husserl en su
primera formulacion completa. A continuacién, se verd que el problema de Gur-
witsch con esta doctrina se debe principalmente a su aceptacién de la organizacion
tedrica de la Gestalt. El concibe los data hyléticos como una especie de material
amorfo que se somete a organizacién por los componentes de morphé de la noesis,
lo que representa un dualismo en la percepcion. En cambio, Gurwitsch quiere mos-
trarnos que la organizacion de estos contenidos es autdctona. Se examinara la criti-
ca de Gurwitsch acerca de los escritos del propio Husserl y especialmente de aque-
llos que no estuvieron al alcance de Gurwitsch. Se vera que Husserl sigue desarro-
llando esta doctrina y que curiosamente sufre una especie de noematizacion vy
muestra ciertas manifestaciones de organizacién autéctona que, a la postre, no
estan lejos de la concepcidon gurwitscheana de estos asuntos.

Palabras clave: Datos hiléticos. Sens data. Noesis. Noema. Gestalt. Percepcion.
Edmund Husserl. Aron Gurwitsch.

Recibido: 27-XII-2010. Aceptado: 10-1-2011



62 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

Noesis and noema are two moments of what Edmund Husserl the total
act. They work in a parallel fashion, the noesis evanesces in time while con-
stituting and the noema that is or can be identical throughout different acts
as constituted. In a similar kind of structure, he distinguishes two really in-
herent moments within the noesis itself being a kind of form and matter or,
to use the language that he introduces, morphé and hylé respectively. Mor-
phé are intentional or apprehensional and formative components, while hylée
are a kind of non-intentional material, i. e., literally a “stuff”; hyletic data
are more generally and commonly known as sense data, which are, in a
way, organized or made intentional by morphetic activity. On their own,
hyletic data are simply the sensuous aspect of mental processes, i. e., color
data, tone data, tactile data, etc., and are not to be confused with appear-
ing aspects of the transcendent object itself or even appearance thereof;
hyletic data are really immanent or inherent to the act and are neither ac-
tual parts of the object itself nor noematic in any way. The idea is that
these various fields of sense data, each pertaining to some sense, are syn-
thesized together and made intentional to constitute objects as they appear.
An example to help keep hyletic data and noematic appearances separated
is that of the green color of the leaves of a tree as they appear, i. e., noe-
matically, and the fantastic multiplicity of shades of green involved in the
sensing or the apparent size changes with distance, which are the hyletic
data.

Now, Aron Gurwitsch objects to this doctrine of hyletic data outright and
altogether: “In the first place, the notion of hyletic data, the sense data of
traditional philosophy and psychology, has to be abandoned”®. It is his posi-
tion that this doctrine endorses a traditional dualistic theory of perception in
which sense data that depend exclusively on external stimulation are by
some supervenient organizing power made into perceptions. Hyletic data in
such a case, then, are the elementary materials from which perception

arises through some kind of apprehensional interpretation or formation of

! Aron Gurwitsch, The Field of Consciousness: Theme, Thematic Field, and Margin, in
The Collected Works of Aron Gurwitsch (1901-1973), vol. 111, Dordrecht, Springer, 2010, pp.
41s.



Daniel Marcelle: The Phenomenological Problem of Sense Data in Perception... 63

this material. As elemental they retain their identity strictly no matter how
they are apprehended, i. e., the assumption would be that they maintain a
kind of independence of the morphetic or apperceptive characters. The pos-
sibility of describing such data and such a process Gurwitsch believes to be
beyond the powers of phenomenological method and that without such
availability for description it becomes apparent that there is no such noetic
organizational activity. Instead it is descriptively revealed that organization
is autochthonous to perception.

It is my position that Gurwitsch is correct in some ways on this matter,
but in many ways Husserl's complex and detailed discussions of hyletic data
do not fit so easily into the model of a traditional dualistic or two-strata the-
ory of perception. It will be seen how such is exceeded in important ways in
the case that Husserl makes. Ultimately, it is possible to even identify a
kind of noematization of hyletic data in his work, possibly in a way that
Gurwitsch himself would possibly accept. In the following, I will present a
brief account of Husserl's position on hyletic data. Then I will explore some
of Gurwitsch's problems to some detail to which I will offer a more complex
view of Husserl's position that in some important ways seems to resist
these certain aspects of this criticism. Finally, I will consider Gurwitsch's
important contribution to this discussion in terms of a more holistic ap-
proach to perception and a new understanding of the role of noeses in a
correlation conception of consciousness that may obsoletize any need for

hyletic data.

1. A General Summary of Husserl's Formulation of Hyletic Data

Husserl introduces the distinction of hylé and morphé in order to correct
for some of the problems that have arisen out of the tradition of sensation
in psychology. In the same way that Husserl introduces the distinction of
noesis and noema in order to amend Brentano’s confusion of intentional
acts and objects with his position of “"mental inexistence”, the introduction
of hyletic data in Ideas I is designed to work out certain aspects of this
same problem. The traditional psychologistic account of sensation is that

such are physically caused by external objects stimulating our sense or-



64 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

gans. The philosophical problem with this position is that the causes of sen-
sation are, then, mediate and indirectly available in some transcendent
worldly domain not immediately or directly available to consciousness, i. e.,
these causes are, then, beyond the powers of phenomenological descrip-
tion. Sensations are in this way the point of access to the transcendent ma-
terial world. For Husserl in his Logical Investigations sensations become the
“stuff” of both elementary apprehension and those higher level acts founded
upon these, which is the formulation that will factor largely in Gurwitsch's
understanding of these affairs. Thus, in the case of perceiving a word, there
is the simple apprehension of a physical shape and the higher sense
founded upon this of a word’s meaning. Sensation also plays the role of ful-
fillment for perceptual apprehensions. This still is naive in the sense that
sensation plays the role of a kind of “window” to transcendent reality, but
this will be corrected in Ideas I with the epoché of the transcendent domain.

In Ideas I we are left with a transcendental residue of sensation that
cannot serve as a window to the transcendent because transcendence has
been suspended by the epoché. Instead, sensation is how a moment within
the correlation itself as a kind of noetic parallel to the noema. The primary
difference, though, is that hyletic data are not objectifying on their own, i.
e., they do not of themselves present us with an identical object through
several moments of time. Hyletic data are not moments of the object as
experienced, but moments of the experiencing of that object and they per-
tain to all five fields of the senses. Husserl describes hylé and morphé€ in the

following way:

We find such concrete really immanental Data as components in more inclu-
sive concrete mental processes which are intentive as wholes; and, more par-
ticularly, we find those sensuous moments overlaid by a stratum which, as it
were, “animates”, which bestows sense [...] a stratum by which precisely the
concrete intentive mental process arises from the sensuous, which has in it-
self nothing pertaining to im.‘ent“iona/iz.‘y.2

2 Edmund Husserl, Ideas Pertaining to a Pure Phenomenology and to a Phenomenologi-
cal Philosophy, Book I, Dordrecht, Kluwer Academic Publishers, 1998, p. 172. Trans. Freder-
ick Kersten.



Daniel Marcelle: The Phenomenological Problem of Sense Data in Perception... 65

Further on in the same section, Husserl, in Kantian fashion, refers to
hyletic data as “formless stuff” and morphé as “stuffless forms”. More than
being just the data of sensuous intuition, hyletic data for Husserl include the
emotional and volitional as well. If we hear a violin, to use Husserl's exam-
ple, or a baby crying or television in another room, the hyletic data refer to
the sound without the assumption that the sound is produced by some real
violin, baby, or television set; we are just concentrating on the qualitatively
distinctive tone without objective reference, which may be easier in the un-
familiar or experiences of impressionism or modern art designed to eluci-
date such things. Hyletic data intuitively fill our experience with the actual
sensations of a certain object within a certain field of sensation. In this way
they contribute to the experience of an object as being present and moti-
vate our belief in the reality of such objects, which sustains the natural atti-
tude.

In order to understand hyletic data better it is good to contrast such
with their noematic counterparts in the case of simple perception. The ex-
ample that Husserl uses is that of looking at a tree with interest in the color
of the trunk. This color is noematic and belongs to the tree as it is per-
ceived. On the noetic side, Husserl says that we “find in it ‘something like
color’: namely, the ‘sensed color’, that hyletic moment of the concrete men-
tal process by which the noematic, or ‘objective’, color is adumbrated”®._The
noematic color maintains an identity throughout changes, while the hyletic
data are in a continuous flux of change and multiplicity of sensed colors

from which the noematic unity is constituted. Husserl writes:

The color of the seen physical thing is, of essential necessity, not a really in-
herent moment of the consciousness of color; it appears, but while it is ap-
pearing the appearance can and must, in the case of a legitimating experi-
ence, be continually changing. The same color appears “in” continuous multi-
plicities of color adumbrations.*

We say the tree trunk is “brown”, but in the actual sensing of it the mul-

tiplicity of shades of brown can reach to a qualitative infinity. The varying

3 Ibidem, p. 202.
4 Ibidem, p. 74.



66 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

appearance of the tree as one either approaches it or backs away from it
also exemplifies the different roles played conjunctively by hyletic data and
noemata. It would appear that the tree increases in size as one approaches
it and decreases as one backs away. Noematically speaking, the tree has
not changed size whatsoever and remains constant throughout this multi-
plicity of varying appearances. It is through the hyletic data that we can
account for these changing appearances, which is interesting. On a more
mundane note, this phenomenon makes possible snap-shots of one’s com-
panions “holding” the Eiffel Tower in the palm of their hands.

Husserl does discuss hyletic data as being somehow “animated” by a
kind of noetic activity, which goes against the charge of elementalism. The
idea is that if we analyze our sensuous experiences we will find, on the one
hand, a kind of immanent sensuous data, i. e., hyle, and on the other a
formative activity, i. e., morphe, together constituting objective experience.

In one place he describes such in the following way:

We find such concrete really immanental Data as components in more inclu-
sive concrete mental processes which are intentive as wholes; and, more par-
ticularly, we find those sensuous moments overlaid by a stratum which, as it
were, “animates”, which bestows sense (or essentially involves a bestowing of
sense —a stratum by which precisely the concrete intentive mental process
arises from the sensuous, which has in itself nothing pertaining to intention-
nality.”

It is through this animation, then, that our sensations lend themselves
to become perceptions of objects and the objective world. Gurwitsch accu-
rately summarizes Husserl in the following way:

[B]y themselves hyletic data are not perspectival perceptual appear-
ances of things; taken in themselves, they have no presentational function.
That function is bestowed on them by the apperceptive characters which
synthesize hyletic data of different compartments of sensibility and trans-
form them into perceptual appearances of things. As a result of such syn-
thesis, there arises the consciousness of one intersensorial object which, as

identically the same, can be perceived under its visual, tactile, and other

> Ibidem, p. 172.



Daniel Marcelle: The Phenomenological Problem of Sense Data in Perception... 67

aspects, and also the consciousness of perceptual space which, as numeri-
cally identical, can be both seen and touched®.

Now that we have a decent understanding of Hyletic data in Husserlian
terms, let us go on now to see how Gurwitsch comes to reject this theory of

perception.

2. Gurwitsch’s Understanding of the Doctrine of Hyletic Data and
Case for its Rejection

Gurwitsch understands Husserl's doctrine of hyletic data in the following
way. In order to explain perceptual experience, Husserl introduces a two-
strata (dualistic) theory composed of sensuous hyletic data and organiza-
tional noetic acts or morphé. Hyletic data are the elements or raw sense
data, which are actively structured and bestowed with meaning by the
higher level morphé without which they would not be organized or struc-
tured whatsoever, which is a strong claim of his; hyletic data are in this
sense just a “stuff” that maintains its elemental identity throughout differ-
ent sense-bestowings or apprehensions. Gurwitsch describes this two-strata
structure in the following way: “percepts are asserted to grow out of mere
sense-data owing to supervenient factors (of whatever kind and description)
by means of which sensations are interpreted and meaning is bestowed
upon them”’. It is possible to illustrate the manner in which hyl/é and mor-
phé work together using Husserl's example of a written word. On the one
hand there is the physical manifestation of the word, which in this case is
the dark ink on a light background of paper, or in hyletic terms the sensing
of contiguous light and dark color data. When on the other hand we attend
to the signification of the word, we are bestowing this material with the
structure of meaning, which is the contribution of morphé. 1t is by the influ-
ence of morphé that the black sense data becomes letters against a light
background. Morph€é in this way are founded upon the underlying hyletic

data. Gurwitsch believes that Carl Stumpf’s distinction of “appearance” and

® Aron Gurwitsch, “Edmund Husserl's Conception of Phenomenological Psychology”, in
Phenomenology and the Theory of Science, Evanston, IL, Northwestern University Press,
1974, p. 100. Edited by Lester Embree.

7 Aron Gurwitsch, The Field of Consciousness: Theme, Thematic Field, and Margin, p.
86.



68 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

“function” most likely influenced Husserl to adopt this position of hylé and
morphé.

In this doctrine of hyletic data, Gurwitsch identifies something like ele-
mental or supervenient organization. He believes that it implies that hyletic
data on their own are absolutely devoid of structure and organization. He
writes: “Hyle itself means nothing but is merely given, a multitude of con-
tents which acquires sense and order only through noetic functions. The
hyletic itself is ‘formless stuff’, merely present and nothing more”®. Accord-
ing to Gurwitsch, the implications of such a theory are untenable, which in-
clude the problem of descriptively confirming raw and formless hyletic data,
problems pertaining to the assumption that hyletic data somehow remain
unaffected by apprehensional changes, and the general problem of an ele-
mental or supervenient theory of organization. The lattermost point, of
course, is the crux of Gurwitsch's argument against Husserl's doctrine and
informs the other points. The importance of this is that Gurwitsch believes
that the rejection of this doctrine leads to a strict correlation theory of in-
tentionality losing any understanding of noeses to be animating or organiz-
ing agents of any kind, which, among other things, has the benefit of ele-
gance.

It is difficult and, according to Gurwitsch, impossible to descriptively
confirm raw hyletic data. If the relationship of morphé to hylé is as founded
to founding, then morphé requires or even presupposes hyletic data as its
physical substratum, which effectively blends the two into a total act. Gur-
witsch has no problem with this, but points out that if this is the case then a
third noetic stratum mediating between hylé and morphé would have to be
assumed in order to explain the articulation and structure of what are as-
sumed to be formless hyletic data. What this means is that formless hyletic
data as formless are impossible to phenomenologically confirm in that they
are unavailable for description. Ultimately, Gurwitsch makes the point that

it is impossible to abstractively separate hylé and morphé in order to con-

8 Aron Gurwitsch, “Phenomenology of Thematics and of the Pure Ego: Studies of the Re-
lation between Gestalt Theory and henomenology”, in The Collected Works of Aron Gurwitsch
(1901-1973), vol. 11: Studies in Psychology and Phenomenology, Dordrecht, Springer, 2010,
p. 281. Edited by Fred Kersten.



Daniel Marcelle: The Phenomenological Problem of Sense Data in Perception... 69

sider them on their own for the reason that such would change what is
given into something absolutely foreign, which we will come to understand
as a problem in the following.

According to Gurwitsch, Husserl holds the position that hyletic data are
a kind of foundational elemental material that is not modified other than
apparently through the activity of sense-bestowal or even different sense-
bestowals as can happen with the change of perspective or attitude as we
have seen above. Instead, it rigidly maintains its identity and determined
properties as whatever kind of “stuff” it happened to be before sense-
bestowal and continues to be when left alone or with other kinds of sense-
bestowal; its identity is constant, but somehow can be “"molded” in different
ways without really being affected by this. Gurwitsch describes the inde-
pendence of hyletic data from morphetic or apprehensional activity in the
following way: “Whatever the apperceptive characters bestow or confer on
hyletic data does not change or modify the latter in their proper nature, but

merely supervenes upon them”?

. Gurwitsch identifies this position as the
crux of the problem concerning Husserl's hyle/morphé doctrine. Husserl
claims that these elements of perception can themselves be perceived in
cases of perceptual doubt or ambiguity. The example of a wax figurine illus-
trates this. On first glance it may be that one sees some famous human be-
ing, but then on closer inspection it is revealed that such is a wax sculpture
quite realistically resembling that person. In this case the same elemental
material is animated in two different ways; one and the same stock of
hyletic data is the common support for two overlapping apprehensions.
Rather than assuming a constant and independent underlying layer of sen-
sation that can be animated in various ways while retaining its identity like
some kind of building blocks that can be put together in this way and that
and then reassembled again or reapprehended as the case may be, it is
rather Gurwitsch's position that the very identity and being of such data
changes by shifts of attention with thematic modifications and the different
roles engendered by such changes in organization: “The two-strata theory is

untenable. [...] It is not the case that a new element [...] is superadded to

° Aron Gurwitsch, “Edmund Husserl's Conception of Phenomenological Psychology”, p.
100.



70 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

the complex”*°

. It is not the case that anything is given without organiza-
tion and structure, much less what is believed to be the foundation of per-

ception. Gurwitsch summarizes his position in the following way:

Quite in general, sensuous material is not articulated by means of higher
functions. What is immediately given, the phenomenological primal material,
is given only as articulated and structured. Data devoid of all articulation,
hyletic data in the strict sense, do not exist at all. What is given depends on
the structural connections within which it appears. There are no data remain-
ing unaffected by changes in organization, articulation, etc.!?

Gurwitsch even points to similar prohibitions in Husserl's own work.

At this point, it is helpful to keep in mind Gurwitsch’s Gestalt-informed
meriology or whole-part theory of organization. In terms of organization, for
him an absolutely independent part that strongly maintains its identity
across change that is actual or apprehensional is utterly impossible. In-
stead, we have come to understand that parts are both functionally signifi-
cant for the wholes of which they are a part and also contribute to the
whole in playing the assigned role. Parts are not meaningful of themselves
as any kind of elemental theory would necessitate, but derive this meaning
from their context and the whole of which they are a part and in which they
play a role. The example of a musical melody illustrates this point well. If
we were to take the tone data of a melody as some kind of elemental hylg,
which are animated by the melodic morph€&, we would have to say that such
should be the same in every melody and that it is just the apprehension
that is different. It is rather the case that notes are actually different when
included in different melodies. Certainly Mozart's Requiem and Beethoven’s
9" share some of the same notes, but we have to remark how different
their being is in these two contexts and how different any such note would
be when given abstracted and on its own without a melodic context. When
viewing the whole containing a certain part, from that standpoint the part
dissolves into its context and role. If we were to isolate this part, if such is

even possible in a given case, all things would change because the part

10 Aron Gurwitsch, “Phenomenology of Thematics and of the Pure Ego: Studies of the
Relation between Gestalt Theory and Phenomenology”, p. 283.
11 Ibidem, pp. 283.



Daniel Marcelle: The Phenomenological Problem of Sense Data in Perception... 71

would now be its own whole and our new theme. In application to the doc-

trine of hyletic date, Gurwitsch writes:

A separation between hyle and morphe is not even abstractively possible, for
disregarding morphe and concentrating upon hyle alone entails a change in
what is given. [...] Hyletic reflection as reflection on the hyle alone is thus not
reflelcztion in the proper sense. It is a thematic modification —namely, singling
out.

For all of these reasons Gurwitsch recommends relinquishing the doctrine of
hyletic data and endorses a theory of intentionality in which noeses in gen-
eral do not have an animating function, i. e., they are not “"morphetic” in

any way.

3. Aspects of Husserl's Position that Exceed Gurwitsch's Critique

Husserl would have to respond to Gurwitsch’s criticisms that hyletic data
have been therein misrepresented to some degree. A point of primary sig-
nificance is that Husserl's texts do not definitively support the claim that
hyletic data are an utterly formless and unorganized material. In many
places throughout texts that were available for Gurwitsch it is clear that
Husserl describes them as having form and organization apart from mor-
phetic activity. It should be noted that Analysen zur Passiven Synthesis,
which contains some of Husserl's best descriptions of formed and organized
hyletic data in the discussions of association, was not published until after
Gurwitsch's Field of Consciousness was published, which is the primary text
in which he lodges his complaint against hyletic data. There are the “Thing
and Space Lectures” of 1907 in which Husserl is known to have discussed
hyletic data as inherently and premorphetically organized. Still, the Logical
Investigations and Ideas I contain plenty of such clues that would have to
be considered in an accurate formulation of Husserl's doctrine, which seem
to be absent from Gurwitsch's consideration.

As early as the Logical Investigations, Husserl worked to clearly distin-

guish sensations as sensed, i. e., hyletic data, from objective or noematic

12 Ibidem, p. 284.



72 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

aspects of the object that is perceived. In the context of working to avoid
the psychologism of confusing aspects of the act with aspects of the object
as he believes John Locke did, Husserl writes: “Sensations, animated by
interpretations, present objective determinations in corresponding percepts
of things, but they are not themselves these objective determinations”®>.
This description is interesting because it is discussing the hylé-morphé
structure that we introduced above making it clear that the morphé animate
the hylg, but it is especially important because an example that Husserl
gives of such a sensation is that of “shape” in addition to “color” and
“smoothness”. The latter two can be more accepted as being some kind of
unorganized sensational stuff that Gurwitsch has been discussing, but the
idea of some kind of a shape is difficult to accept as being essentially disor-
ganized. Husserl employs the shape example again in Ideas I in the follow-

ing way:

One and the same shape appears continuously but always “in a different
manner”, always in different adumbrations of shape. [...] Each phase of the
perception necessarily contains a determined content of adumbrations of

color, adumbrations of shape, etc. They are included among “the data of sen-

sations”.*

Further on in the same paragraph, Husserl discusses the morphetic
animation of such data emphasizing that such adumbrations are really in-
herent parts of the mental process and gives the example of the shape of a
triangle as such an adumbration. These examples of organization taken
from the Logical Investigations and Ideas I are interesting in many ways,
but it must be said are far from definitively demonstrating premorphetic
organization in hyletic data. How are we to know in these that morphetic
construings or interpretations are not already present? We have to look fur-
ther to support the position that hyletic data of themselves display aspects

of structure and organization.

13 Edmund Husserl, Logical Investigations, Amherst, NY, Humanity Books, 20002, Vid.
Investigation II, § 10, p. 356. Trans. John Niemeyer Findlay.

14 Edmund Husserl, Ideas Pertaining to a Pure Phenomenology and to a Phenomenologi-
cal Philosophy, p. 74.



Daniel Marcelle: The Phenomenological Problem of Sense Data in Perception... 73

There is good evidence that hyletic data are not inherently chaotic in
Husserl's Analyses Concerning Passive and Active Synthesis. William
McKenna points out that in Husserl's discussions of the passive synthesis of
the living present in this work that hyletic data are described in terms of
exhibiting basic organizational structures!’®>. Among such organizational
structures are some that would be very interesting to Gurwitsch for the rea-
son that it is no stretch at all to see aspects of gestalt organization implicit
and, one could even say, autochthonous in these structures such as simple
grouping (pairing) and the figure-ground relationship. Husserl makes the
claim that hyletic data are organized according to basic principles such as
similarity or dissimilarity of content and admits of the possibility of varying

degrees of such. Husserl writes:

But these necessarily have a unity through consciousness, a unity of kinship,
as similar to one another or uniform with one another: Several discrete color-
data in the visual field are grouped together; they are especially united by vir-
tue of their similarity; and they are united in different ways as well. This kin-
ship has its degrees and according to them it unites them now more strongly,
now more weakly.16

The examples that Husserl employs are interesting in this case because
they are clearly formed. He speaks of red squares overlapping blue ones as
well as red triangles and so on. The case of the overlapping squares brings
out two very interesting principles of hyletic organization. Husserl describes
these in the following way: “(i) the synthetic-coinciding in a commonality,
that is, in @ sameness, and yet (ii) the synthetic conflict of particular mat-
ters of this commonality that repress one another reciprocally in the process
of overlapping”!’. We can imagine in the case of a blue square overlapping
a red one that the blue data will be organized together as a unity and be,
thus, distinct from the data of the red square. It is here that we see figure-

ground organization taking place. In the case of simply one blue square the

15 Cfr. William McKenna, “The Problem of Sense Data in Husserl's Theory of Perception”,
in Essays in Memory of Aron Gurwitsch, Lanham, MD, Center for Advanced Research in Phe-
nomenology / University Press of America, 1984, pp. 223-240. Edited by Lester Embree.

6 Edmund Husserl, Analyses Concerning Passive and Active Synthesis: Lectures on
Transcendental Logic, Dordrecht, Kluwer Academic Publishers, 2001, p. 129. Trans. Anthony
Steinbock.

17 Ibidem, p. 130.



74 Investigaciones fenomenolégicas 8 (2011)

blue data and shape of that figure form a unity that is sharply distinguished
from the background of dissimilar data that is not part of the figure. In simi-
lar ways we can see much the same happening in pairs or groups of similar
objects that there is something in either their uniformity or similarity that
holds them together and distinguishes them from the background.

To be clear that Husserl is discussing hyletic data in these examples, we
have to raise questions concerning the place of such data and the manner
of its organization. In the first place, Husserl clearly has in mind hyletic
data, which he is careful to proclaim in the following way early in the sec-
tion: “we are speaking about immanent data, for example about concrete
color-data in the unity of a streaming present”*®. Concerning the relation-
ship of such similar or uniform data forming a figure or figures, he is careful
to point out that such organization is not the adventitious association of like
for like objects in the world, but is rather the inherent similarity of imma-
nent contents that he describes as a “materially relevant community”*°. The
language is certainly striking considering the important status of relevancy
in Gurwitsch's understanding of organization. Relevance is the glue, so to
speak, of gestalt organization.

Additionally, in Husserl's Experience and Judgment he clearly defines
hyletic data as being organized. In § 16 of this work he wants to consider
what he there names “passive data” by which he means hyletic data on its
own, which he realizes is only possible abstractively. In order to render such
data intuitive and bring it to view so to speak, he abstractively withholds
from the formative affects of egoic sense-bestowings, i. e., morphetic activ-
ity, upon such passive data; “an abstractive turning-of-regard is always
possible, in which we make this apperceptive substratum itself into an ob-

jecthO

. With all such activity suspended, Husserl makes the following ob-
servation: “this field is still not a pure chaos, a mere ‘swarm’ of ‘data’; it is

a field of determinate structure, one of prominences and articulated particu-

8 Ibidem, p. 129.

9 Ibidem, p. 133.

20 Edmund Husserl, Experience and Judgment, Evanston, IL, Northwestern University
Press, 1973, p. 73. Edited by Ludwig Landgrebe; translated by James S. Churchill and Karl
Ameriks.



Daniel Marcelle: The Phenomenological Problem of Sense Data in Perception... 75

larities”?!. The reason for this is that according to Husserl this pre-objective
sensuous data is even at this level already the product of constitutive syn-
thesis at least of internal time consciousness. Further on, he writes: “A par-
ticular element in the field is raised to prominence in such a way that it con-
trasts with something”??. Here Husserl is analyzing the hyletic data of single
sensuous fields, and points out that there is clearly a figure-ground organi-

zation present even at this level.

4. Concluding Remarks

There are two interesting directions that this research makes available.
In Husserl, we see a noematization of hyletic data and in Gurwitsch we see
a kind of purification of the correlation of noesis and noema. First, consider-
ing all of the clear evidence of Husserl discussing hyletic data in terms of
being inherently structured and organized, it is difficult to agree completely
with Gurwitsch that such in any way can be considered a formless chaos. It
is interesting that in all of the points that we have discussed above that
Husserl does not in any of these places explain such structure and organiza-
tion as the product of supervenient morphé. He has focused the discussion
on hyletic data abstractively from all else. We now have to wonder if he
does not really have in mind something objective or, we may say, noematic,
when he is discussing an organized hyletic data. There seems to be a noe-
matization of hyletic data.

Gurwitsch, though, believes that the relinquishment of the doctrine of
hyletic data has the important effect of requiring a redefinition of the role of
noeses in the theory of intentionality. On the whole, he identifies in
Husserl's concept of noesis a strong similarity to role and being of morphg,
i. e., some kind of animating or organizing function that has been discussed
extensively above. We are then left with a definition of noesis as an experi-
enced act of consciousness in general: “After the distinction between hyle

and morphe has been abandoned, the term ‘noesis’ extends to the experi-

2! Ibidem, pp. 72s.
22 Ibidem, pp. 73s.



76 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

enced act of consciousness in its entirety”?3. This enables a strictly correla-
tive theory of intentionality in which noeses are real psychological events
and their correlative noemata are ideal, atemporal, and reiterable.

Thus, it is possible to generally conclude that Gurwitsch's call for dis-
missing Husserl's doctrine of hyletic data and the hyle-morphe relationship
altogether, it has been seen, is derived from his acceptance of gestalt the-
ory primarily. He advances his argument along two related lines. First of all,
it is his position that the supposition of an inherently formless and chaotic
stuff is impossible. According to gestalt theory, all things have form and
meaning to some extent. His second reason for calling for the dismissal of
the morphe-hyle distinction is that he has shown are the problems of super-
venient organization. It is not the case that there are formative moments,
which are the morphe, and that these somehow organize the formless hyle.
In his work, Gurwitsch makes the consistent point that organization is
autochthonous and inherent to the contents, which in this case are sensa-
tions. It is not the case that there is some supervenient agency bringing
order to the orderless or two distinct strata within the noesis working in this
way. Regarding Gurwitsch's criticism, it has been seen that he is not en-
tirely correct in conceiving of Husserl's hyletic data as a disorganized, form-
less, stuff. Throughout Husserl's writings, including many that were avail-
able for Gurwitsch, hyletic data are often discussed in terms of being
formed and organized even prior to the introduction of morphetic activity.
Regarding the point of a supervenient theory of organization, i. e., a two-
strata theory, Gurwitsch is accurate, though. Perhaps Husserl was on a tra-
jectory that would eventually have come to something that Gurwitsch would
accept as hyletic data became more and more noematic throughout his

writings.

23 Aron Gurwitsch, “Phenomenology of Thematics and of the Pure Ego: Studies of the
Relation between Gestalt Theory and Phenomenology”, p. 284.



Daniel Marcelle: The Phenomenological Problem of Sense Data in Perception... 77

Other Bibliographical References

ARVIDSON, Sven P., The Sphere of Attention: Context and Margin, Dordrecht,
Springer, 2006.

BRENTANO, Franz, Psychologie vom empirischen Standpunkt, Leipzig, Felix Meiner,
1924,

GURWITSCH, Aron, “Some Aspects and Developments of Gestalt Psychology”, in The
Collected Works of Aron Gurwitsch (1901-1973), vol. 11: Studies in Psycho-
logy and Phenomenology, edited by Fred Kersten, Dordrecht, Springer,
2010, pp. 1-62.

—  “Author’s Introduction”, in The Collected Works of Aron Gurwitsch (1901-
1973), vol. 1II: Studies in Phenomenology and Psychology, edited by Fred
Kersten, Dordrecht, Springer, 2010, pp. XV-XXVi.

MARCELLE, Daniel, “Aron Gurwitsch's Incipient Phenomenological Reduction: Another
Way into Phenomenological Transcendental Philosophy from Psychology”,
Studia Phaenomenologica, vol. X (2010) 102-116.

— “Making the Case for Gestalt Organization: Edmund Husserl and Aron Gur-
witsch on the Problem of Independent Parts”, in Advancing Phenomenology:
Essays in Honor of Lester Embree. Contributions to Phenomenology,
Dordrecht, Springer, 2010, pp. 197-222. Eds. Thomas Nenon and Philip
Blosser.



LA INTENCIONALIDAD: ENTRE HUSSERL
Y LA FILOSOFIA DE LA MENTE CONTEMPORANEA*

Marta Jorba-Grau
Universitat de Barcelona, Espafia
martajorba@ub.edu

Resumen: Las discusiones sobre la intencionalidad en la Filosofia de la mente con-
temporanea se plantean en un marco un tanto ajeno al de la Fenomenologia, bajo
la suposicion, de modo bastante generalizado, de que hay una separacion entre in-
tencionalidad y consciencia (fenoménica). Mi objetivo en este articulo es, en primer
lugar, exponer tal supuesto. En segundo lugar, presentar los elementos clave de la
teoria de la intencionalidad en las Investigaciones Logicas de Husserl para presen-
tar una vision que se opone a tal separacion. Y, en tercer lugar, finalizar con un te-
ma comun a ambos espacios de discusion, el de una experiencia o vivencia propia
del pensamiento, que surge como un problema para muchas visiones analiticas
contemporaneas y que tiene una explicacion que puede derivarse de la concepcion
de Husserl.

Palabras clave: Intencionalidad. Consciencia fenoménica. Experiencia del
pensamiento. Husserl.

Abstract: In contemporary Philosophy of mind, discussions about intentionality are
set up in a quite different framework from the phenomenological one, assuming, in
general, a separation between intentionality and (phenomenal) consciousness. My
aim in this paper is, firstly, to present this assumption. Secondly, | will put forward
the key elements of Husserl's theory of intentionality in the Logical Investigations in
order to present a view which is opposed to this assumption. And thirdly, I will end
up with a common topic for both frameworks, that is, the topic of a specific experi-
ence of thinking, which emerges as a problem for many contemporary analytic
views and which has an explanation that can be derived from Husserl's conception.

Key words: Intentionality. Phenomenal consciousness. Experience of thinking.
Husserl.

1 La investigacién para este trabajo fue financiada por el programa FPU del Ministerio de
Educacion y Ciencia y por Direccion General de Investigacion del Gobierno de Espafa,
proyecto de investigacion HUM2006-08236.

Recibido: 15-X-2010. Aceptado: 10-1-2011



80 Investigaciones fenomenolégicas 8 (2011)

1. La intencionalidad en la Filosofia de la mente contemporanea

En general, la intencionalidad es entendida como el “sobre qué” (about-
ness) de la experiencia y el pensamiento, el rasgo de la mente que nos re-
laciona con el mundo, en una relacién que consiste en el hecho de que cier-
tos estados mentales tienen contenido, tienen un “sobre qué”. Hay diferen-
tes teorias sobre como debemos entender esta relacidén, pero para tener un
mapa de la situacion, asi como para delimitar el punto de partida de este
articulo, podemos distinguir tres aproximaciones en la filosofia analitica y
las ciencias cognitivas. En primer lugar, la aproximacién de la filosofia del
lenguaje: intenta clarificar la intencionalidad de la consciencia a través del
analisis de las propiedades logicas de oraciones usadas para describir feno-
menos psiquicos. En oraciones que involucran verbos psicolégicos como
pensar, creer, etc., los principios ordinarios de sustitutividad correferencial y
de generalizacion existencial fallan (caracteristicas de los llamados contex-
tos intensionales). Gottlob Frege, Bertrand Russell o Saul Kripke son figuras
principales de este tipo de aproximacion. Se puede pensar que las parado-
jas de la intencionalidad se hallan en un campo intermedio entre la filosofia
del lenguaje y la filosofia de la mente. En segundo lugar, la aproximacion de
la naturalizacidon de la intencionalidad: intenta explicar cmo se puede natu-
ralizar la intencionalidad, es decir, cOmo puede ser explicada a través de
mecanismos no intencionales. La intuiciébn que subyace a este tipo de teori-
as es que “intencionalidad” es mas bien un concepto oscuro que ha confun-
dido a muchos filésofos a la hora de pensar sobre la mente y sus propieda-
des. Puede ser descrito como un proyecto con diferentes maneras de abor-
dar el objetivo de la naturalizacion, esto es, de tratar de explicar el “sobre
qué” de la experiencia para las ciencias naturales o empiricas. Es el tipo de
aproximacion defendido por W. O. Quine, Daniel Dennett, Jerry Fodor, Fred
Dretske, Ruth Millikan y otros. En tercer lugar, encontramos una aproxima-
cion que enfatiza la necesidad de incluir la perspectiva de la primera perso-
na en la investigacion sobre la experiencia argumentando que una descrip-
cioén detallada de la consciencia es una parte esencial de la investigacion fi-
loséfica sobre la intencionalidad. Algunos de los pensadores que estan en

esta linea son John Searle, Galen Strawson, Charles Siewert o Gianfranco



Marta Jorba-Grau: La intencionalidad: entre Husserl y la F2 de la mente contemporanea 81

Soldati. Esta dltima aproximacion es la que mas afinidad tiene con el plan-
teamiento fenomenolégico en general.

Excepto para algunos autores del tercer tipo de aproximacion, el escena-
rio de la filosofia analitica de la mente parece asumir una separacion entre
intencionalidad y consciencia®. La filosofia de la mente post-conductista y
las ciencias cognitivas han procedido bajo el supuesto de que la intenciona-
lidad y la consciencia —entendida como consciencia fenoménica o como el
“como qué es” (“what it is like”) tener una experiencia®— han de ser trata-
das separadamente. Asi, los estados mentales con caracter fenoménico no
son intencionales (los ejemplos son generalmente estados sensoriales como
el dolor, el picor, etc.). Y estados tipicamente intencionales, como creencias,
deseos, pensamientos, etc., son estados en los cuales no tenemos conscien-
cia fenoménica. Es importante notar que, de acuerdo con esta vision, aun-
que pueda haber estados complejos que sean a la vez intencionales y feno-
meénicos (como los perceptivos), sus caracteres fenoménicos e intencionales
son separables. La razdn puede ser que es mas facil tratar con la experien-
cia consciente si intentamos entender el reino mental a través de la siguien-
te distincion. Por una parte, como lo caracteriza David Chalmers (1995), te-
nemos los “problemas faciles” de la consciencia, que tratan basicamente de
como la mente puede procesar informacion, reaccionar a estimulos me-
dioambientales o exhibir capacidades de discriminaciéon, categorizaciéon o
introspeccion. Aunque todas ellas puedan ser propiedades admirables, son
metafisicamente comprensibles porque se pueden tratar con la maquinaria
estandar de las ciencias cognitivas y se pueden explicar en términos compu-
tacionales o neuronales. Asi, en principio puede darse una naturalizacion de
estos aspectos de la consciencia, y el fisicalismo o algun tipo de materialis-
mo esta garantizado. De acuerdo con esta caracterizacion, la intencionalidad
es parte de los problemas faciles porque es simplemente la caracteristica de

la mente que nos permite tener informacion sobre el mundo. Por otra parte,

2 para una vision general, véase Terence Horgan / John Tienson, “The Intentionality of
Phenomenology and the Phenomenology of Intentionality”, en David Chalmers (ed.),
Philosophy of Mind: Classical and Contemporary Readings, Oxford, Oxford University Press,
2002.

3 Véase Thomas Nagel, “What Is It Like to Be a Bat”, Philosophical Review 83 (1974)
435-450; John Searle, The Rediscovery of the Mind, Cambridge, MA, MIT Press, 1992.



82 Investigaciones fenomenolégicas 8 (2011)

el “problema dificil” de la conciencia —o simplemente el problema de la
consciencia— consiste en explicar el caracter fenoménico o cualitativo de las
experiencias conscientes. La consciencia fenoménica es, en palabras de Ned
Block, “experiencia. Las propiedades F-conscientes son propiedades expe-
rienciales. Los estados F-conscientes son estados experienciales, esto es, un
estado es F-consciente si tiene propiedades experienciales. La totalidad de
las propiedades experienciales de un estado es el “como qué es” tenerlo™.
Este rasgo es algo subjetivo que supone un problema para el fisicalismo o el
naturalismo en general.

La estrategia de separacion puede tomar diferentes formas: podemos
llamar “separatismo metafisico” a la tesis que afirma que la division entre
dos aspectos metafisicamente diferentes de la conciencia o podemos tener
un “separatismo pragmatico”, que viene a ser una estrategia de investiga-
cibn que puede ser adoptada independientemente de la posicibn que uno
tome con respecto al separatismo metafisico’. La estrategia del separatismo
pragmatico contiene en si misma dos apuestas diferentes. La primera asu-
me que la divisidon da la base para los avances conceptuales y empiricos en
lo que sabemos sobre la mente, y esto se ha hecho de la mano de las teori-
as computacionales clasicas, la investigaciéon en inteligencia artificial, etc.,
que han modelado la intencionalidad independientemente de la consciencia.
La segunda apuesta sostiene que si tratamos la intencionalidad como un fe-
némeno unificado tanto para el reino mental como para el no mental (inclu-
yendo aquellos fendbmenos no mentales para los cuales seguro que no hay
consciencia), esto resultara tener los mismos beneficios; ésta es la apuesta
de las aproximaciones informacionales y teleoldgicas a la intencionalidad
(de Fred Dretske y Ruth Millikan, entre otros, respectivamente —incluida en
el segundo tipo de aproximacion en nuestra presentacion inicial del pano-

rama de la filosofia analitica actual).

4 “p_consciousness [phenomenal consciousness] is experience. P-conscious properties
are experiential properties. P-conscious states are experiential states, that is, a state is P-
conscious if it has experiential properties. The totality of experiential properties of a state is
“what it is like” to have it” (Ned Block, Consciousness, Function, and Representation.
Collected Papers, Volume 1, Cambridge, Mass., MIT Press, 2007, p. 166). La traduccion es
nuestra.

5 Véase Robert A. Wilson, “Intentionality and Phenomenology”, Pacific Philosophical
Quarterly 84 (2003) 413-431.



Marta Jorba-Grau: La intencionalidad: entre Husserl y la F2 de la mente contemporanea 83

Una vez se ha establecido la divisibn como supuesto para las discusiones
sobre el tema, los autores toman diferentes posiciones. Uno de los movi-
mientos mas comunes es una reduccidon del aspecto fenoménico al intencio-
nal. Los llamados representacionistas de primer orden (como Fred Dretske o
Michael Tye) argumentan que para descubrir el “como qué es” estar en cier-
ta experiencia, hay que mirar a lo que esta intencionalmente representado,
lo que significa que las experiencias no tienen propiedades intrinsecas o no-
intencionales por si mismas. Los detractores de esta vision, como Ned
Block, argumentan que el contenido fenoménico puede no ser representa-
cional en absoluto®.

Mas alla de las respectivas teorias concretas sobre la intencionalidad, el
punto que queriamos poner de relieve es el supuesto de separacion que

subyace a la mayor parte de las discusiones analiticas contemporaneas.

2. La intencionalidad en las Investigaciones Légicas de Husserl

Investigaciones légicas fue la obra fundacional para la fenomenologia
como movimiento filoséfico y ha sido objeto de estudio de muchos filésofos
y filésofas desde entonces. Probablemente, la innovacibn mas importante
que Husserl presenta en esta obra con respecto a la teoria de la intenciona-
lidad es una descripcion de ésta que distingue entre el objeto y el contenido
del acto mental: el objeto intencional no es parte del acto. Hablamos de in-
novacion respecto de Brentano’, que consideraba el objeto intencional como
inmanente al acto mental. Esto crea un reto al que responde la quinta de
las Investigaciones ldégicas: mostrar como los elementos presentes en un
acto mental hacen posible que el acto se refiera a algo o signifique algo
que, por su naturaleza, no es parte del acto®.

Un aspecto que debemos considerar antes de presentar los elementos
basicos de la teoria de la intencionalidad es su caracter completamente ge-
neral y formal. Trata de dar una solucién al problema de c6mo en general

algo, en virtud de su constituciéon interna (partes y momentos) puede lograr

® véase Ned Block, op. cit., p. 177.

7 Véase Franz Brentano, Psychologie vom empirischen Standpunkt, Leipzig, Ducker and
Humblot, 1924.

8 Véase David Bell, Husserl, London, Routledge, 1990, p. 115.



84 Investigaciones fenomenolégicas 8 (2011)

referirse a otra cosa gque no es idéntica con ella ni parte de ella. Esta forma-
lidad evita cualquier asuncién que uno pueda hacer sobre la naturaleza del
objeto intencional. Aungque Husserl no da una especificacion inicial de qué
tipo de cosas son los objetos intencionales, la situacion es diferente con
respecto al tipo de cosa que puede tener objetos intencionales. Cuando hay
intencionalidad, encontramos vivencias intencionales (intentionale Erlebnis-
se) o actos, como veremos a continuacion.

Husserl apela a los psicélogos modernos (por ejemplo, a Wundt) para in-

troducir el término “vivencia”:

En este sentido, vivencias o contenidos de consciencia son percepciones, re-
presentaciones de la fantasia y de imagen, los actos del pensar conceptual,
suposiciones y dudas, alegrias y penas, esperanzas y miedos, deseos y voli-
ciones, etc., tal como tienen lugar en nuestra consciencia.’

Dentro de los eventos de la consciencia, Husserl distingue la categoria
de los actos (Akte) como “vivencias intencionales” de las vivencias no inten-

cionales. La diferencia especifica es, afirma Husserl,

evidente en multiples casos. En la percepcién algo es percibido, en la repre-
sentacion en imagenes algo es representado en imagenes, en las expresiones
linguisticas algo es expresado, en el amor algo es amado, en el odio algo es
odiado, en el deseo algo es deseado, etc.'©

Este “algo” nos da una pista para saber si una experiencia es intencional

O no.

® “In diesem Sinne sind die Wahrnehmungen, Phantasie— und Bildvorstellung, die Akte
des begrifflichen Denkens, die Vermutungen und Zweifel, die Freuden und Schmerzen, die
Hoffnungen und Befurchtungen, die Wunsche und Wollungen u. dgl., so wie sie in unserem
BewulRtsein vonstatten gehen, Erlebnisse oder Bewuf3tseinsinhalte”. Edmund Husserl,
Logische Untersuchungen. Zweiter Teil. Untersuchungen zur Phdnomenologie und Theorie der
Erkenntnis, Hua XIX, The Hague, Martinus Nijhoff, 1984, V, § 2.

10 «gs drangt sich an beliebigen Beispielen unverkennbar entgegen. In der
Wahrnehmung wird etwas wahrgenommen, in der Bildvorstellung etwas bildlich vorgestellt,
in der Aussage etwas ausgesagt, in der Liebe etwas geliebt, im Hasse etwas gehalit, im
Begehren etwas begehrt usw”. Ibidem, V, § 10.



Marta Jorba-Grau: La intencionalidad: entre Husserl y la F2 de la mente contemporanea 85

Deberiamos afiadir que el hecho de que en algunas vivencias se miente
algo no significa nada mas que la presencia de ciertas vivencias que tienen
el caracter de intencién, especificamente, de intencién representativa, judi-
cativa, etc. Con la excepcion de algunos casos especiales, no hay dos cosas
presentes en la vivencia —el objeto vivido junto con la vivencia misma diri-
gido a él— ni encontramos dos cosas relacionadas en el modo de una parte
y un todo. Sélo hay una cosa presente, dice Husserl, la vivencia intencio-
nal''.

No todas las vivencias se dirigen a algo del mismo modo. Husserl distin-
gue tres modos de variacion. Siendo la misma la objetualidad®?, los actos
pueden variar con respecto a lo que Husserl llama “cualidad” (Qualitat)”.
Con respecto a un estado de cosas e, es posible, entre otras cosas: a) juz-
gar que e, b) preguntarse si e, ¢) esperar que e, d) pensar el pensamiento
de que e. Los actos de estos ejemplos son actitudes proposicionales, pero la
distincion de cualidad es valida también para actos dirigidos a individuos o
personas, por ejemplo, en actos nominales (recordar a x, pensar en X).

Si la objetualidad permanece la misma y la cualidad también, hay una
segunda dimension de variacion, a saber, la “materia” (Materie) o el aspecto
bajo el cual el acto presenta su objeto. Si tomamos el siguiente ejemplo: a)
pienso en el vencedor de Jena y b) pienso en el vencido de Waterloo; po-
demos ver gue estas representaciones tienen la misma cualidad y refieren
al mismo objeto, pero la dimensién del acto que presenta el objeto varia. La
materia presenta el objeto en un cierto modo: “La materia (...) es aquella
propiedad del acto incluida en el contenido fenomenoldgico del mismo, que
no s6lo determina la aprehensién del objeto por el acto sino que también
determina como qué lo aprehende, qué notas, relaciones, formas categoria-
les el acto atribuye al objeto”®. Es importante notar que la misma materia
no puede referir a dos objetos distintos, pero materias diferentes pueden

tener el mismo objeto como referencia, como muestra el ejemplo. La mate-

11 véase ibidem, V, §11.

2 Traduce “Gegenstandlichkeit”, que se refiere al objeto en el modo en que la vivencia
se dirige a él. Usamos esta traduccion para distinguirlo de “objetividad” (Objektivitat).

13 «“Dje Materie [...] ist die im phanomenologischen Inhalt des Aktes liegende Eigenheit
desselben, die es nicht nur bestimmt, dass der Akt die Jeweilige Gegenstandlichkeit auffasst,
sonder auch als was er sie auffasst, welche Merkmale, Beziehungen, kategorialen Formen er
in sich selbst ihr zumisst”. Edmund Husserl, Logische Untersuchungen, V, 8§ 20.



86 Investigaciones fenomenolégicas 8 (2011)

ria es el elemento en el acto que precisamente da la referencia a este obje-
to y no a otro**. Cémo se lleva a cabo este referir por parte de la materia es
algo que Husserl deja sin explicar*® y es probablemente una debilidad de su
teoria. Si en la dimensién de la cualidad encontrabamos actos tanto propo-
sicionales como nominales, lo mismo vale para la dimensién de la materia.

Al todo que forman cualidad y materia lo llama Husserl “esencia intencio-
nal” (intentionales Wesen), y concibe a ambos como dos momentos (partes
dependientes) inseparables. Cuando los actos son tales que tienen la fun-
cion de dar significado, entonces habla de “esencia de significado” (bedeu-
tungsmaiiges Wesen). Una vez vista esta distincion, nos podemos pregun-
tar qué estatuto ontolégico tienen estos elementos. La respuesta de Husserl
es que son especies —o tipos—, esto es, lo que las diferentes cualidades y
materias particulares tienen en comun, respectivamente. Las especies se
ejemplifican en los casos particulares. Esto vale también para la esencia in-
tencional. El estatuto ontoldgico que Husserl atribuye a los actos como es-
pecies —de los que los actos particulares son instancias o ejemplificacio-
nes— le permite evitar la tesis psicologista que considera los actos y sus
contenidos como meramente psicolégicos™®.

Hemos presentado el marco general de las teorias de la intencionalidad,
tanto de la filosofia analitica contemporanea como de las Investigaciones
I6gicas de Husserl. Ahora queremos destacar una cuestibn que nos parece
relevante. De la presentacion de las Investigaciones l6gicas se desprende
claramente que Husserl considera la intencionalidad como vivida o expe-

rienciada, y esto nos permite decir que el tema de los fenomendlogos clasi-

14 véase Ibidem, V, 8§ 21.

15 véase David Bell, op. cit., p. 120.

1% Hay todavia otra tercera posible variacién con respecto a las vivencias intencionales,
que presentamos en nota porque es secundaria para el tema que nos ocupa. La esencia
intencional del acto no agota su descripcion fenomenolégica, lo que significa que dos actos
pueden tener la misma cualidad y materia pero ser descriptivamente diferentes. Si nos
movemos hacia una fuente que produce un sonido de agua —cuya intensidad se mantiene
por un rato— y luego nos alejamos de ella, algo varia en nuestra vivencia: es diferente oir el
sonido del agua cerca o lejos de la fuente. Husserl llama al elemento que varia “contenido
presentativo” (darstellender Inhalt), y en el caso de la percepcidon externa, se trata de
sensaciones (Empfindungen). Las sensaciones, para Husserl, no son intencionales. El dolor, el
mareo, el picor, etc., son vivencias pero no son intencionales, no se refieren a un objeto. Esta
constatacion separa a Husserl de teorias representacionistas o intencionalistas fuertes que
defienden que toda vivencia o experiencia es intencional (tesis defendida por Brentano y
recientemente por Tim Crane, entre otros).



Marta Jorba-Grau: La intencionalidad: entre Husserl y la F2 de la mente contemporanea 87

cos (s6lo hemos visto el caso de Husserl pero vale también para otros fe-
nomenolégos) es la intencionalidad en tanto que consciente (fenoménica).
Esto ya marca una oposiciéon a la tesis de la separaciéon que hemos presen-

tado anteriormente.

3. Un tema comun: el caracter fenoménico del pensamiento

La consecuencia que nos interesa poner de relieve es que la descripcion
de Husserl toma posicidon respecto a un tema controvertido y discutido ac-
tualmente sobre el caracter fenoménico de los estados cognitivos: en el se-
no de la discusion en filosofia de la mente, esta aceptado (aunque también
hay cierta oposicién) que hay un “como qué es” (“what it is like”) tener una
percepcion, o sentir dolor, picor, etc., pero es controvertida la cuestion del
caracter fenoménico de estados que no son sensoriales, esto es, de estados
mentales de pensamiento, comprension, o lo que podemos denominar “cog-
nitivos” en general.

Pensemos en Liv Ullman. Ahora consideremos: ¢hay algo “como qué es”
tener este pensamiento? ¢Quiza formais una imagen visual de ella, o sentis
las palabras “Liv Ullman” en una expresion interna? Nada de esto parece
apuntar al caracter fenoménico de lo que es pensar en Liv Ullman: uno pue-
de tener la imagen visual mientras esta pensado en otra persona de aspecto
similar (la hermana gemela de la actriz, si la tuviera), o puede ser el caso
que tengamos la expresion interna mientras pensamos en otra persona lla-
mada Liv Ullman. La intuiciéon de que el pensamiento como tal tiene cierta
fenomenalidad que no es la del caracter de los estados perceptivos asocia-
dos es la base para aquellos que piensan que hay una experiencia o viven-
cia especifica o propia del pensamiento. Un ejemplo parecido lo encontra-
mos en las Investigaciones logicas de Husserl'’: alguien escucha atenta-
mente un complejo de sonidos totalmente nuevo para él, de tal forma que
es meramente un complejo acustico y mas tarde, cuando esta familiarizado
con su significado (ha aprendido la lengua en cuestion, por ejemplo), escu-
cha la cadena de sonidos en una conversacion y la entiende. El ejemplo de

la comprensiéon es aducido y discutido también por diferentes filésofos con-

17 véase, Edmund Husserl, Logische Untersuchungen, V, § 14.



88 Investigaciones fenomenolégicas 8 (2011)

temporaneos®®. Después del ejemplo, Husserl se pregunta: ¢cudl es la dife-
rencia en ambos casos (no entender y entender)? (Dénde radica este plus
de la expresion entendida por encima de los sonidos articulados vacios de
significado? Su respuesta es que radica en el “caracter” de la vivencia inten-
cional, que es otro nombre para la cualidad y la materia. Por de pronto,
consideremos la intencionalidad como vivida o experienciada implica que
tanto la cualidad como la materia, partes dependientes del acto, son dos
elementos vividos también. Asi, que la cualidad sea una caracteristica vivi-
da, experienciada, significa que hay diferencias experienciales entre las di-
ferentes cualidades: si un cierto estado intencional es una imaginacién, una
representacién, una percepcion, un juicio, es reconocido a nivel de su ins-
tanciacion por su diferente manera de ser experienciado.

“Caréacter” también refiere, segun Husserl, a la materia, de modo que la
diferencia entre entender y no entender no radica sélo en la cualidad sino
que la materia también es distinta. Como la cualidad, la materia es vivida,
lo que significa que el modo como el objeto nos es dado (el objeto con cier-
tas caracteristicas) es vivido, experienciado, es decir, que el significado es
experienciado (porque es en la materia donde el significado como especie
se ejemplifica, de acuerdo con la teoria husserliana de especies y ejemplifi-
caciones en las Investigaciones légicas). De este modo, el significado del
acto pertenece al contenido experienciado. Si asociamos lo experienciado y
el caracter cualitativo, y tenemos un contenido experienciado de caracter
conceptual, tendremos los correspondientes “qualia conceptuales™®.

La objecibn mas comun a la que recurren los filésofos contemporaneos
gue se oponen a reconocer una experiencia o vivencia especifica del pensar
es la de los aspectos sensoriales del pensamiento. La idea es que las viven-

cias o estados de pensamiento, cognitivos, como la comprension, tienen ca-

18 yéase Galen Strawson, Mental Reality, Cambridge, MA, MIT Press, 1994; Charles
Siewert, The Significance of Consciousness, New Jersey, Princeton University Press, 1998;
Gianfranco Soldati, “Begriffliche Qualia. Zur Ph&dnomenologie der Bedeutung”, en Thomas
Grundmann et al. (eds.), Anatomie der Subjektivitat: Bewusstsein, Selbstbewusstsein und
Selbstgefiihl, Frankfurt, Suhrkamp, 2005; Fabian Dorsch / Gianfranco Soldati, “Conceptual
qualia and communication”, en Interaction Design Institute Ivrea (ed.), The Foundations of
Interaction Design, 2004 [internet].

19 véase Fabian Dorsch / Gianfranco Soldati, op. cit. Aqui “qualia” y “cualidad” deben ser
distinguidos. “Cualidad” es el término técnico de Husserl, mientras que “qualia” hace
referencia al aspecto cualitativo, fenoménico o experiencial.



Marta Jorba-Grau: La intencionalidad: entre Husserl y la F2 de la mente contemporanea 89

racter fenoménico o son conscientes sélo en la medida en que se manifies-
tan a través de percepciones, sensaciones, etc. Si aceptamos que hay una
experiencia o vivencia del pensamiento, su caracter consciente, fenoménico,
etc., vendra por los estados sensoriales que van asociados al pensamiento.

Asi, Carruthers afirma:

[...] Los pensamientos no son fenoménicamente conscientes per se. Nuestros
pensamientos no son como nada, en el sentido relevante, excepto en la medi-
da en que pueden ser asociados con imagenes visuales u otras imagenes o
sentimientos emocionales, que seran fenoménicamente conscientes en virtud
de su estatus cuasi-sensorial. [En la expresién interna] la consciencia feno-
ménica se adjuntara a los sonidos hechos imagen de las oraciones, no a los
contenidos de estas oraciones, esto es, no a los pensamientos que de este
modo son considerados.?°

Una réplica comun entre los filésofos que defienden una vivencia o expe-
riencia especifica del pensamiento es contestar que los estados (0 experien-
cias) en cuestion pueden tener lugar, y de hecho este es el caso, sin la pre-
sencia simultanea de representaciones sensoriales, simbolos o signos.
Cuando uno oye “pintaran la Torre Eiffel”, normalmente se forma una ima-
gen visual de la Torre Eiffel siendo pintada. Pero otras personas puede que
no lo hagan, y una representacion tal en imagenes no es algo necesario ni
es parte de la experiencia de entender o pensar. Charles Siewert?* ha apor-
tado otros ejemplos de pensamientos que son demasiado complejos o que
desaparecen de forma inmediata para mostrar que seria imposible repre-
sentarlos sensorialmente. Otro tipo de réplica consiste en decir que algunos
pensamientos pueden tener las mismas imagenes asociadas pero diferente
caracter fenoménico, y al revés, podemos asociar diferentes imagenes a dos
proferencias de una misma oracidn separadas en el tiempo y que tengan el

mismo caracter fenoménico. Un ejemplo mas para esta variacion es el caso

20 «1...] Thoughts aren’t phenomenally conscious per se. Our thoughts aren't like

anything, in the relevant sense, except to the extent that they might be associated with
visual or other images or emotional feelings, which will be phenomenally conscious by virtue
of their quasi-sensory status. [In inner speech] phenomenal consciousness will attach to the
imaged sounds of the sentences, not to the contents of those sentences, i.e. not to the
thoughts that are thereby entertained”. Peter Carruthers, “Conscious Experience versus
Conscious Thought”, en Uriah Kriegel / Kenneth Williford (eds.), Consciousness and Self-
Reference, Cambridge, Mass., MIT Press, 2006, pp. 6s.
21 véase Charles Siewert, op. cit.



a0 Investigaciones fenomenolégicas 8 (2011)

de los homénimos: el caracter fenoménico, el c6mo qué es para uno pensar
en un banco (de una plaza) es diferente de lo que es para uno pensar en un
banco (de dinero), aunque ambos conceptos se escriben y pronuncian igual.

Los filésofos contemporaneos que defienden una vivencia propia del pen-
sar parecen no acudir inmediatamente a la teoria fenomenolégica de la in-
tencionalidad. Optan pues por, o bien poner sobre la mesa casos particula-
res e indicar cOmo en éstos se puede ver una experiencia tal, o bien acuden
a otro tipo de argumentos de caracter general, basados por ejemplo en el
conocimiento introspectivo?® o distintivo de primera persona®®, que no
hemos tratado aqui. Pero el caso es que, debido al marco de separacién que
se asume en la filosofia de la mente contemporanea, estos autores tienen
que argumentar a favor de una tesis que para la fenomenologia parece ser
uno de los puntos de arranque. Para Husserl, no es una tesis a defender si-
no un punto central de partida para su teoria de la intencionalidad, algo asi
como una nhocién primitiva (vivencia intencional) que sustenta toda la teo-
ria. Quiza esto es asi debido al caracter descriptivo de la aproximacion fe-
nomenoldgica a la intencionalidad, que apunta a mostrar qué es lo que en-
contramos cuando miramos reflexivamente nuestra vida mental, sin pro-
nunciarse acerca de la posible reducciéon de la intencionalidad a un fenédme-
Nno mas basico.

Pese a la rareza de la situacién vista desde un “lado” u otro (por no decir
una “tradicion” u otra), hemos intentado mostrar que hay temas comunes

(como éste) y que el debate entre ambos lados es interesante y fértil.

Otras referencias bibliograficas

CHALMERS, David J., “Facing up to the Problem of Consciousness”, Journal of Con-
sciousness Studies 2/3, 1995, 200-219.

GALLAGHER, Shaun / ZaHavi, Dam, The Phenomenological Mind, London, Routledge,
2008.

KUNNE, Wolfgang, “Edmund Husserl: Intentionalitdt”, en: Joseph Speck (ed.), Grund-
probleme der groRen Philosophen: Philosophie der Neuzeit, Bd. 4, Gottingen,
Vandenhoeck & Ruprecht, 1986.

22 yéase David Pitt, “The Phenomenology of Cognition or What is it Like to Think That
P?”, Philosophy and Phenomenological Research, vol. LXIX, 1 (2004).
23 yvéase Charles Siewert, op. cit.



Marta Jorba-Grau: La intencionalidad: entre Husserl y la F2 de la mente contemporanea 91

SMITH, Barry / SMITH, David W., The Cambridge Companion to Husserl, Cambridge,
Cambridge University Press, 1995.

WELTON, Donn, (ed.), The New Husserl. A Critical Reader, Indiana, University Press,
2004.

ZAHAVI, Dan, “Intentionality and Phenomenality: A Phenomenological Take on the
Hard Problem”. The Canadian Journal of Philosophy, supp. vol. 29, pp. 63-
92.



TRADUCIR A HEIDEGGER

Jesus Adrian Escudero
Universidad Auténoma de Barcelona, Espafia
jesus.adrian@uab.es

Resumen: Ultimamente se ha producido una copiosa traduccién de textos de Hei-
degger. Ante la complejidad de sus expresiones, es necesario un trabajo de revision
y unificacion de los términos castellanos. Con el dnimo de abrir un proceso de dia-
logo entre los traductores, expondremos brevemente algunos puntos en los que se
ejemplifica el problema. Por un lado, se trata de mostrar las tareas de traduccion
todavia pendientes de Ser y tiempo, a pesar de las dos traducciones existentes. A
tal efecto se realizan una serie de calas de pasajes, tanto de la versién de Gaos
como de la de Rivera, ofreciendo en cada caso las propias sugerencias de traduc-
cion. Y, por otro lado, se expone a discusion un elenco de términos que todavia
estan pendientes de una traduccion definitiva.

Palabras clave: Traduccion. Interpretacion. Hermenéutica. Heidegger. Ser y tiempo.

Abstract: In recent times, there has been a lot of translation of Heidegger's texts.
The complexity of his philosophical expressions and the diversity of translation solu-
tions offered so far need to be unified. In order to open a dialogue among transla-
tors we would like to expose briefly some examples that illustrate the problem of
translation. On the one hand, we show that the task of translating Sein und Zeit is
not yet finished, despite the translations of Gaos and Rivera. We take under consid-
eration some quotes from Gaos's and Rivera's versions, offering in each case our
own translation suggestion. On the other hand, we bring up for discussion different
Heideggerian terms whose translations are still problematic.

Key word: Translation. Interpretation. Hermeneutics. Heidegger. Being and Time.

Planteemos el problema de la peculiar situaciéon de la filosofia espafiola.
Es cierto que la filosofia espafiola ha tenido momentos de apogeo, quizas
insuficientemente presentes en la memoria colectiva. Pero en lo que se re-
fiere a la filosofia moderna y contemporanea hemos dependido mas de la
importacion de filosofia que de su exportacion, lo cual significa que todavia
no hemos brillado por la produccién masiva de pensamientos propios. Esto
equivale a reconocer que necesitamos la traduccién. Si la traduccion es de-

ficiente, pueden montarse falsas especulaciones, con apariencia de profun-

Recibido: 22-1X-2010. Aceptado: 10-1-2011


mailto:jesus.adrian@uab.es

94 Investigaciones fenomenolégicas 8 (2011)

das, basadas en un texto desfigurado. Por ello nos parece oportuno plantear
la pregunta de si la comunidad filosofica tiene suficiente conciencia de la
necesidad de traduccién y rinde suficiente gratitud a los que le prestan esta
tarea.

En el caso de Heidegger el problema se agrava por la reflexidn siguien-
te: diriamos que la traduccién perfecta de Ser y tiempo es una empresa
desesperada, ya que Heidegger cred su propio lenguaje, en muchos casos
sin antecedentes histéricos, y no ha habido ninguna interpretacién de su
terminologia que merezca una fiabilidad especial. Por tanto, si él en parte
cred una constelacion conceptual que en muchos casos carece de preceden-
tes y no confié a nadie la interpretacién de la misma, éen qué situacidon se
encuentra el traductor frente a las creaciones terminoldgicas de Heidegger?
¢Es posible alcanzar una traduccidon heideggeriana con plenas garantias?
Probablemente, no. Incluso en el original mismo es imposible una lectura
univoca para el lector aleman. Cualquier literato aleman se encontrara des-
concertado antes expresiones del tipo welten, nichten, zeitigen, Geviert,
Jeweiligkeit o Gestell.

En este sentido, no resulta demasiado extrafio que Adorno acusara a
Heidegger de construir toda una jerga de la autenticidad. Ahora bien, mas
alld de este hecho, cabria preguntarse si Heidegger fue el Unico que atentd
contra la lengua de Goethe o si bien puede hablarse de barroquismo aca-
démico en toda una generacion de pensadores alemanes entre los que ca-
bria incluir a Habermas y al mismo Adorno. ¢Se relaciona este estilo prenazi
y postnazi con una situacion que tiene tanto de busqueda como de inseguri-
dad y ocultacién? En el contexto de estas observaciones el traductor podria
tener una sensacién de libertad, puesto que, al no estar atado por un claro
sentido de la gramatica al uso, le queda un amplio margen de configuracion
propia. Pero, por otra parte, si no intentamos adecuar al castellano todo un
conjunto de conceptos basicos, corremos el peligro de dejar via libre a la
barbarie en el lenguaje filosoéfico.

Resulta obvio que toda referencia a la tarea de la traduccion de textos
de Heidegger tiene que pasar, en primer lugar, por su obra principal Ser y

tiempo. En la actualidad contamos con dos traducciones de la obra comen-



Jesus Adrian Escudero: Traducir a Heidegger 95

tada; a saber, la de Gaos (1951) y la de Rivera (1998). La de Gaos, al igual
que otras traducciones extranjeras, esta reclamando una revision de su
terminologia y una actualizaciéon de su estilo. En este sentido, la primera
version italiana de Pietro Chiodi es objeto de revision en la nueva traduccién
que estd preparando Alfredo Marinil. Otro tanto puede decirse de las dos
traducciones inglesas de Macquarrie & Robinson (1962) y Joan Stambaugh
(1996), que, ademas de generar un amplio debate en torno a la posibilidad
de traducir Ser y tiempo, han planteado cuestiones relativas a la sintaxis, al
barroquismo de algunas soluciones terminoldgicas, a la localizacién de dife-
rentes omisiones y a la deteccidén de errores de traduccidn?. Parece, pues,
que la cuestion de la traduccién de esta obra no estd ni mucho menos re-
suelta. A este respecto resulta cuando menos llamativo el hecho de que en
la actualidad existan siete versiones japonesas de Ser y tiempo.
Centrandonos en nuestra lengua, la mayoria de nosotros hemos usado
el texto de Gaos. Desde la perspectiva de medio siglo, podriamos vernos
impulsados a censurar algunas de sus creaciones terminoldgicas como de-
formaciones monstruosas del castellano. Sin embargo, el traductor que esto
escribe merece nuestro mayor respeto, pues tuvo que crear toda una ter-
minologia de nueva planta, en un momento en que no podia disponer de las
lecciones del joven Heidegger. Estas lecciones son un material documental
gue en la actualidad permite una reconstruccion bastante fidedigna de la
génesis de Ser y tiempo y de sus términos fundamentales®. En este sentido,
la abundante literatura secundaria sobre la obra temprana de Heidegger
destaca la impronta teoldgica y la herencia fenomenoldgica, asi como el cu-
Ao aristotélico y la filiacion hermenéutica de buena parte de su arsenal con-
ceptual. Pero, mas alla de la simple coleccion de afinidades, hay que insistir

en la importancia que ya el joven Heidegger concede a la cuestién metodo-

1 Cfr., por ejemplo, el articulo de Alfredo Marini y Riccardo Lazzari “Traduttori e tradu-
zioni de Sein und Zeit”, Maggazino di Filosofia, niUmero monografico Tradurre Essere i tempo,
2 (2000) 17-29, asi como las sugestivas consideraciones de Franco Volpi, editor de numero-
sas traducciones italianas de Heidegger, realizadas en una entrevista publicada por la revista
Chora (2001) 24-27.

2 Cfr. el crudo diagndstico de Thomas Sheehan acerca de las lagunas de la traduccién de
Joan Stambaugh en “Let a Hundred Translations Bloom! A Modest Proposal About Being and
Time”, Man and World 30 (1997) 227-238.

3 A este respecto, resulta muy ilustrativo el glosario de conceptos fundamentales elabo-
rado por Theodore Kisiel en The Genesis of Heidegger’s Being and Time, Berkeley / Los An-
geles, University of California Press, 1993, pp. 409-513.



96 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

l6gica de la formacién de conceptos; una cuestion que se pone especial-
mente de manifiesto en las audaces reformulaciones de términos griegos
gue encontramos en el Informe Natorp (1922). Aqui estd en marcha todo
un proceso de desmontaje critico de conceptos transmitidos por la tradicion
filoséfica, como, por ejemplo, los de alétheia, phrénesis, ousia o téchne.
Heidegger (que reconoce que en la usual interpretacion heredada existen
elementos que pueden ocultar, desfigurar, encubrir, velar, deformar, en-
mascarar, nivelar o desvirtuar nuestra comprension inmediata de la situa-
cion hermenéutica) desarrolla una estrategia de destruccion que retrotraiga
los conceptos a su sentido originario, que los comprende desde la experien-
cia inmediata de la que surgieron®. Esta desconfianza frente a la tradicidn
metafisica y esta sensibilidad etimoldgica se agudizan luego en el segundo
Heidegger. Por ejemplo, “ereignen” y “Ereignis” en muchos contextos sélo
tiene sentido si recurrimos al significado etimoldgico. Este es el caso concre-
to que encontramos en la conferencia Tiempo y ser. En ¢Qué significa pen-
sar? “vorlaufig” se usa en el sentido de “precursar” y seria un disparate tra-
ducirlo por “transitorio”. En este ultimo texto, Heidegger deriva el sentido
de “be-wahren” (conservar) y “wahren” (durar) a partir del antiguo aleman
“die Wahr”, que se mantiene todavia en la palabra castellana “guarda”.

Por lo que refiere a Ser y tiempo, sin menoscabo de nuestro reconoci-
miento de los esfuerzos de Gaos, creemos sinceramente que su texto no
puede ser definitivo. La traduccion de Rivera, a tenor de las prospecciones
gue hemos realizado, ha mejorado sobre todo en fluidez, pero todavia deja
gue desear en muchos puntos. Por no marearles en el vals del traductor nos
limitamos a un par de ejemplos. En el paragrafo 18 de Ser y tiempo lee-

Mmos:

Bewandtnis ist das Sein des innerweltlichen Seienden, darauf es je schon
zundchst freigegeben ist. Mit ihm als Seindem hat es je eine Bewandtnis.

4 Cfr. Martin Heidegger, Interpretaciones fenomenoldgicas sobre Aristételes. Indicacion
de la situacion hermenéutica (edicion y traduccién de Jesus Adrian), Trotta, Madrid, 2002,
pp. 52s. Una planteamiento que estd en perfecta sintonia con el programa de destruccién
esbozado en Ser y tiempo (§ 6) y en Los conceptos fundamentales de la fenomenologia (§
5).

> Cfr. Diccionario de la Real Academia, Madrid, Espasa-Calpe, 19922!, p. 753.



Jesus Adrian Escudero: Traducir a Heidegger 97

Dieses, dass es eine Bewandtnis mit... hat, ist die ontologische Bestimmung
des Sein des Seienden [...].°

Gaos traduce:

La conformidad es el ser de los entes intramundanos sobre la base del cual se
les da libertad en cada caso ya inmediatamente. Con ellos como entes se
guarda en cada caso conformidad. Este ‘guardar conformidad’ es la determi-
nacién ontoldgica del ser de estos entes [...].”

En cambio, Rivera dice:

Condicién respectiva es el ser del ente intramundano; ser con vistas al cual en
cada caso este ente queda puesto primeramente en libertad. Como ente, él
tiene siempre una condicidon respectiva. Esto: que con él pasa que queda
vuelto en condicién respectiva hacia... es la determinacién ontolégica del ser
de este ente [...].%

Sin ninguna pretension de brillantez vamos a intentar una traduccién

comprensible:

La conformidad es el ser de los entes intramundanos. En cada caso éstos han
salido previamente a la luz en el horizonte de la conformidad. Dicho ser tiene
siempre una conformidad con ellos en cuanto son entes. Este hecho, el de que
guarda una conformidad, es la determinacidén ontoldgica del ser de estos en-
tes [...].

Un ultimo ejemplo elegido al azar. El texto original reza como sigue:

Damit bezeichnen wir das in der eigentlichen Entschlossenheit liegende urs-
pringliche Geschehen des Daseins, in dem er sich frei fir den Tod ihm selbst
in einer ererbten, aber gleichwohl gewahlten Maglichkkeit uberliefert.®

La traduccién de Gaos de este pasaje es:

® Martin Heidegger, Sein und Zeit, Tubinga, Max Niemeyer, 1986'¢, p. 84.

7 Martin Heidegger, El ser y el tiempo, México, Fondo de Cultura Econémica, 1974 p.
98. Traduccion de José Gaos.

8 Martin Heidegger, Ser y tiempo, Santiago de Chile, Editorial Universitaria, 1998, p.
110. Traduccion de Jorge Eduardo Rivera.

° Martin Heidegger, Sein und Zeit, Tubinga, Max Niemeyer, 1986, p. 384.



98 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

Con esta expresion designamos el gestarse original del ‘ser-ahi’, gestarse im-
plicito en el ‘estado de resuelto’ propio y en que el ‘ser-ahi’ se hace tradicién
de si mismo, libre para la muerte, a si mismo, en una posibilidad heredada
pero, sin embargo, elegida.®

Rivera ofrece la siguiente version:

Con esta palabra designamos el acontecer originario en el que el Dasein que
tiene lugar en la resolucion propia, acontecer en el que el Dasein, libre para la
muerte, hace entrega de si mismo a si mismo en una posibilidad que ha here-
dado, pero que también ha elegido.!

Y nuestra propuesta seria:

Con ello designamos el acontecer originario del Dasein que subyace en la re-
solucion propia, un acontecer en el que el Dasein se entrega libremente a la
muerte en un posibilidad heredada vy, a la vez, elegida.

Es obvio que muchas tareas estan todavia por resolver. La primera es
la traduccién de Dasein, ya que en esta palabra se condensa el significado
de la obra. “Ser-ahi” es un término muy aceptable en sentido literal, pero
no indica el contenido al que apunta el autor. El sentido del término esta
estrechamente vinculado con los conceptos de “propiedad” (Eigentlichkeit) e
“impropiedad” (Uneigentlichkeit), usados en traducciones como El concepto
de tiempo o el Informe Natorp, en contraposicion a los que optan por “au-

tenticidad” e “inautencidad”?. A diferencia de Gaos, Rivera deja el término

10 Martin Heidegger, El ser y el tiempo, México, Fondo de Cultura Econdmica, 1974°, p.
414. Traduccién de José Gaos.

11 Martin Heidegger, Ser y tiempo, Santiago de Chile, Editorial Universitaria, 1998, p.
400. Traduccion de Jorge Eduardo Rivera.

12 Cfr. Martin Heidegger, El concepto de tiempo, Madrid, Trotta, 1999, p. 41 (prélogo,
traduccién y notas de Raul Gabas y Jesus Adrian). Y, por otro lado, como hemos apuntado en
las notas aclaratorias de la traduccién del Informe Natorp hay que prestar atencidén a la raiz
aleman eigen, que significa “propio”, “peculiar”, “caracteristico” o “especial”. Un sentido,
segun el diccionario de los hermanos Grimm, que remite a los términos griego idios y al latin
proprius; unos términos que, a su vez, estan estrechamente emparentados con ejein y habe-
re, esto es, “apoderarse”, “retener”, “lo que le pertenece a uno” o “lo que depende de uno
mismo”. Eigen, a tenor de las observaciones de los hermanos Grimm, también remite a la
idea de “seguir el propio camino guidndose por el espiritu” o “estar en casa y a cobijo de las
inclemencias”. Nos hallamos ante diferentes giros que, de una u otra manera, aluden a la
existencia de un esfera privada, interior, genuina, secreta, originaria o extraordinaria que no
se ve afectada por los acontecimientos externos. Esto significa en términos heideggerianos
que el ser humano es un ente que tiene la dificil tarea de empufiar su propia existencia como



JesUs Adrian Escudero: Traducir a Heidegger 99

en aleman, lo cual no resuelve el problema. Algunos abusan de esta alter-
nativa. También parecia que “Gestell” no admitia traducciéon hasta que el
traductor de la biografia de Safranski introdujo la palabra “engranaje”, que
no es inmune a la discusion, pero goza de una cierta acogida como se dedu-
ce por el nimero de Babelia del dia 12 de enero de 2002.

Nosotros nos resistimos a la introduccidon de términos extranjeros. Y en
el caso concreto de Heidegger, si fuéramos excesivamente tolerantes frente
a esta tendencia, nos encontrariamos con unos textos plagados de neolo-
gismos como Lichtung, Weltanschauung, Ereignis, Gestell o Kehre. Admitida
la posibilidad de dejar a veces el término entre paréntesis, por mas que pa-
rece preferible anadir un indice de equivalencias al final, creemos que hay
gue exprimir los propios recursos linglisticos. Y esto debe extenderse a los
contextos en los que Heidegger estd jugando con etimologias alemanas. En
la primera traduccidn castellana de ¢Qué significa pensar? encontramos la

siguiente redaccioén:

Pero nosotros tratamos ahora de destacar por lo menos algunos rasgos fun-
damentales del presenciar de lo presente. Sirva de ejemplo una cordillera que
se extiende ante nosotros. Si decimos a-sistir, an-wesen, entonces entende-
mos la palabra ‘wesen’ verbalmente y no como substantivo. Usado en este Ul-
timo sentido y escrito en mayuscula, ‘Anwesen’ nombra algo presente, a sa-
ber, una propiedad rural con sus bienes inmuebles. También la cordillera es
un inmueble sui generis. La palabra alemana ‘wesen’ usada verbalmente es el
‘wesan’ del alto aleman antiguo. Es la misma palabra como ‘wahren’ (durar) y
significa: permanecer. ‘Wesan’ por su parte pertenece a la raiz de ‘vasati’ del
idioma indico antiguo y significa: habita, permanece. Lo habitado se dice (en
aleman) el ‘Hauswesen’ (lo doméstico). El verbo ‘wesan’ significa: estancia
permanente.!?

He ahi nuestra propuesta de traduccion:

No todo lo que de alguna manera es se hace presente en igual manera. Con
todo, intentaremos ahora resaltar por lo menos algunos rasgos de la presen-
cia de lo que se hace presente. Tomemos como ejemplo una montafia que es-
ta ante nosotros. Si decimos presentarse, entendemos la palabra como verbo
y no como substantivo. La palabra en forma de substantivo puede significar,
por ejemplo, el aspecto que una persona tiene. También la montafia tiene su

algo que le pertenece en propiedad (Eigentum), de tomar posesién de la existencia en cada
caso mia (jemeinig).

13 M. Heidegger, ¢Qué significa pensar?, Buenos Aires, Editorial Nova, 1958, p. 226.
Traduccion de Haraldo Kahnemann.



100 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

presencia. El verbo aleman wesen es lo mismo que el antiguo alto aleman we-
san; es la misma palabra que wahren y significa: permanecer. Wesan perte-
nece a la raiz vasati del antiguo idioma indio, con el sentido de él habita, él se
demora. Lo habitado se llama estancia. La palabra temporal wesan significa:
demorarase establemente.

Nuestras reflexiones se refieren a los problemas de traducciéon de Hei-
degger y se podrian extender a la traduccion en general. En el caso para-
digmatico del autor comentado, queremos resaltar la necesidad de un en-
cuentro entre personas interesadas en las tareas de la traduccion con el fin
de elaborar una terminologia en la que realmente se logre establecer una
base comun de didlogo para no obligar a Cervantes a salir de su sepulcro y
a poner orden entre nosotros —escritor, por cierto, que formulé muy a la

espafiola la posterior relacién hegeliana entre el siervo y el sefior.



LA CUESTION DEL SUJETO EN LA FENOMENOLOGIA
DE HUSSERL

Eduardo Alvarez
Universidad Auténoma de Madrid, Espafa
eduardo.alvarez@uam.es

Resumen: Se trata de examinar el significado —o los significados— del concepto
del sujeto del que se sirve Husserl en los diversos niveles y perspectivas en que
aparece en su obra, para hacer ver el sentido Ultimo que esta nocién central alcan-
za a tener en la fenomenologia, asi como su funcién en el desarrollo de los concep-
tos principales de esta filosofia. El enfoque critico que se adopta para abordar esta
cuestion se sitla en la posicion de Husserl para apuntar, a partir de ahi, hacia una
posicion dialéctica.

Palabras clave: Husserl. Fenomenologia. Sujeto. Ego trascendental. Intencionali-
dad. Constitucion.

Abstract: The aim is to examine the meaning —or meanings— of the concept of
subject just as it appears on the different levels and perspectives in Husserl’s work
in order to see the utmost sense that this basic notion reaches in phenomenology
as well as its function in the development of the main concepts of this philosophy.
The critical approach assumed in this discussion places itself in Husserl’s position to
point out from there towards a dialectical position.

Key words: Husserl. Phenomenology. Subject. Transcendental ego. Intentionality.
Constitution

1. Lacrisis de la razén y la recuperacion neocartesiana del enfoque
gnoseolbégico

Respecto del problema del sujeto, el pensamiento de Husserl significa
un cambio de orientacién en relacion con el que se venia desarrollando de
forma dominante en la segunda mitad del siglo XIX. El idealismo aleman
habia conducido el centro de interés filos6fico mas alla del enfoque gnoseo-
I6gico caracteristico de la reflexibn moderna hasta hacer de la llamada “Teo-
ria del conocimiento” un capitulo de la metafisica: el conocimiento mismo es
interpretado por Hegel como un proceso que no cabe ya distinguir del pro-

ceso mismo por el que lo real se constituye como tal, de tal manera que la

Recibido: 4-VI1-2010. Aceptado: 10-1-2011


mailto:eduardo.alvarez@uam.es

102 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

teoria del conocimiento es reinterpretada como ontologia. Por su parte, la
reaccion antiespeculativa del positivismo y del materialismo decimonénicos,
asi como el descentramiento de la cuestidon del conocimiento por parte de la
Lebensphilosophie, no suponen una restauracion del sujeto moderno, sino
muy al contrario una critica de ese viejo paradigma, tanto en sus formula-
ciones iniciales como en su reinterpretacion posterior llevada a cabo por el
idealismo aleméan. Pues bien, en ese contexto histoérico, el pensamiento de
Husserl significa el proyecto renovado de fundar la filosofia en el ego cogito,
repitiendo asi a su manera el gesto cartesiano en busca de un nuevo co-
mienzo radical que salga al paso de la profunda crisis intelectual de su
tiempo.

Al igual que antes de él Comte y después Ortega, el diagndstico de Hus-
serl sobre su tiempo adopta la forma de la denuncia de una crisis intelec-
tual, crisis en cuanto a la falta de fundamento, crisis de la ciencia, que a su
vez juzga como “expresion de la crisis vital radical de la humanidad euro-

pea”':

Se trata de una crisis que no ataca la especializacion cientifica en sus éxitos
tedricos y practicos y que, sin embargo, quebranta a fondo su entero sentido
de verdad [...] Porque la fundacién originaria de la nueva filosofia coincide
con la fundacion originaria de la humanidad europea moderna [...] La crisis de
la filosofia significa, pues, en orden a ello la crisis de todas las ciencias mo-
dernas en cuanto miembros de la universalidad filoséfica, una crisis primero
latente, pero luego cada vez mas manifiesta, de la humanidad europea incluso
en lo relativo al sentido global de su vida cultural, a su “existencia” toda.?

Y esa crisis, primariamente intelectual, pero que afecta globalmente a
“la existencia toda”, se refiere a la falta de fundamento en cuanto a la razon
ultima que confiere sentido a nuestra experiencia. Por eso la respuesta ha
de hallarse en el orden intelectual y en relaciéon con esa busqueda de carac-
ter ultimo: en la filosofia, por lo tanto, interpretada como ciencia estricta y

ciencia de responsabilidad absoluta, y como autorreflexibn de la humani-

1 Edmund Husserl, Die Krisis der europaischen Wissenschaften und die transzendentale
Phanomenologie, Husserliana, Hua VI, Den Haag, Martinus Nijhoff, 1962. Las citas estan
tomadas de la version en espafiol: La crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia
transcendental, Barcelona, Critica, 1991, cap. I, pp. 3ss. Traduccion de Jacobo Mufioz y Sal-
vador Mas. En adelante, citaremos como La crisis.

2 Ibidem, cap. I, § 5, pp. 12s.



Eduardo Alvarez: La cuestion del sujeto en la fenomenologia de Husserl 103

dad®. Pues, seglin Husserl: “La filosofia, la ciencia, no seria, pues, sino el
movimiento histérico de la revelacién de la razén universal, connatural —
innata— a la humanidad en cuanto tal®.

Esa crisis es la que se manifiesta en el psicologismo de su tiempo, cuya
critica por parte de Husserl —que es el motivo fundamental de las Investi-
gaciones logicas— trata de poner de manifiesto que la racionalidad que
puede fundar la ciencia y, mas all4, una forma de vida acorde con la exi-
gencia de la verdadera humanidad del hombre, ha de sostenerse y justifi-
carse por si misma, y eso significa hacerla independiente del nivel de los
hechos: el sujeto racional no ha de ser comprendido en términos psicologi-
cos, porque ello supondria reducirlo a un sujeto meramente factico, que es
incapaz por naturaleza —segun Husserl— de dar cuenta de la aspiraciéon a lo
universal que alienta tanto en la ciencia como en los afanes de la razén
practica. Desde las Investigaciones légicas —que plantean la critica al psico-
logismo con relacion a la légica y la matematica— hasta La crisis de las
ciencias europeas y la fenomenologia trascendental —que renueva aquella
critica, referida ahora a las ciencias, cuya crisis de fundamento pondria de
manifiesto la crisis del proyecto racional que define a la humanidad como
tal®, todo el proyecto de Husserl se puede interpretar como una filosofia del
sujeto: de un sujeto cuya realidad como parte objetiva del mundo se trata
de hacer compatible con su comprensién como sujeto racional que en cierto
modo se adelanta a ese mismo mundo en la experiencia que tiene de él. En
esta dificil tensidon se constituye lo esencial de su pensamiento. La fenome-
nologia es, en cualquier caso, un proyecto filos6fico de recuperaciéon del su-
jeto racional®, proyecto que reacciona en contra de lo que Husserl interpreta

como una crisis de la racionalidad con un alcance que marca la cultura de

3 Edmund Husserl, “Philosophie als strenge Wissenschaft”, Logos (1911). Nos atenemos
a una de las versiones en espafol de esta conferencia: La filosofia como ciencia estricta,
Buenos Aires, Nova, 1981. Traduccidon de Elsa Tabernig. Esta publicaciéon incluye, entre otros
estudios de Husserl, la conferencia de este mismo titulo, asi como otro que se incluy6 luego
en La crisis, como epilogo, § 73, con el titulo “La filosofia como autorreflexion de la humani-
dad, como autorrealizacion de la razén”.

4 La crisis, cap. I, § 6, p. 16.

5 Vid. a este respecto el libro de Javier San Martin La fenomenologia de Husserl como
utopia de la razon, Barcelona, Anthropos, 1987. Aunque el libro en su conjunto insiste en
este aspecto, recogido en su titulo, a ello se refiere en particular en las pp. 36-43.

% vid. ibidem, p. 135.



104 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

su tiempo, y que se elabora a partir de la tradicion del idealismo moderno,
sobre todo en la estela de Descartes y Kant.

Pues bien, el camino para la superacién de esa crisis, interpretada en
los términos de un idealismo intelectualista y cuyo alcance afectaria a todos
los 6rdenes de la vida humana —pues en definitiva es la crisis de la raciona-
lidad, que es la caracteristica del hombre— conduce a Husserl a buscar en
el ego cogito el comienzo fundador de una ciencia de evidencias apodicticas
entre las que no cabe ninguna presuncién como las que caracterizan a la
actitud natural. La evidencia se convierte para €l —como para Descartes—
en el principio metdédico normativo que confiere seguridad en el conoci-
miento’. En este sentido, Husserl reconoce el acierto del método cartesiano
de la duda, que cuestiona el ser del mundo, y realiza el giro que conduce a
la subjetividad trascendental: “la vuelta hacia el ego cogito en cuanto base
apodicticamente cierta y dltima de todo juicio, sobre la cual ha de funda-
mentarse toda filosofia radical”®.

Esta vuelta al sujeto por parte de Husserl parece obedecer, por lo tanto,
al mismo proyecto que tres siglos antes guiara el esfuerzo cartesiano por
encontrar una base indubitable para el conocimiento. Sin embargo, ense-
guida se hace claro que el camino de Husserl sigue otros derroteros, y ello
afecta a diversos aspectos: tanto al método empleado para alcanzar ese
principio fundamental buscado (la “epoché” y la “reduccién” en lugar del
meétodo de la duda), como al rendimiento que se deriva del principio descu-
bierto (todo el campo de la descripcién y analisis de la experiencia fenome-
noldgica), como finalmente, y sobre todo, al significado que se asigna a ese
descubrimiento fundamental del ego puro.

Empezando por lo ultimo (de los otros aspectos mencionados me ocupa-
ré mas adelante), Husserl explica que el error de Descartes consiste en que,

estando ante el mas grande de todos los descubrimientos —la subjetividad

7 Edmund Husserl, Cartesianische Meditationen, Hua I, Den Haag, Martinus Nijhoff,
1950. Citaremos los textos en su version en esparfiol: Meditaciones cartesianas, Madrid, Tec-
nos, 1986, Meditacién primera, 88 5-6, y Meditacion tercera, 88 24 y 27-8. Traduccién de
Mario A. Presas.

8 Ibidem, Meditacién primera, § 8, p. 25. Cfr. también Ideen zu einer reinen Phanome-
nologie und phanomenologischen Philosophie, Hualll, Den Haag, Martinus Nijhoff, 1950.
Citaremos esta Ultima obra por la siguiente versién en espafiol: Ideas relativas a una feno-
menologia pura y una filosofia fenomenoldgica, México, F. C. E., 1949, 88 33-37 y 47-50, pp.
75-85 y 108-116. Traduccion de José Gaos. En adelante, citaremos como ldeas I.



Eduardo Alvarez: La cuestion del sujeto en la fenomenologia de Husserl 105

trascendental—, no supo interpretar correctamente el sentido de ese yo ori-
ginario, traicionando de hecho su posicion de principio, en cuanto convierte
al ego en substantia cogitans, es decir, en una realidad en el sentido de co-
sa (res), en “la humana y separada mens sive animus®, como si se tratara
de salvar una parcela del mundo cuya realidad precisamente ha sido puesta
en cuestion. De tal modo que Descartes no traspasa el pértico que lleva a la
auténtica filosofia trascendental. Pues no se trata aqui del hombre que se
encuentra en la experiencia natural de si mismo, ni de la conciencia psicol6-
gica de si, ni tampoco del alma. No se trata de ninguna forma de apercep-
cién natural, que en todo caso seria asunto de las ciencias positivas, como
la biologia, la antropologia o la psicologia.'® Se trata —como veremos— del
€go puro o yo trascendental, que a diferencia del kantiano no es s6lo una
condicién formal del conocimiento, sino una condicion del significado del

mundo mismo en cuanto fenémeno.

2. El problema del fendbmeno originario

Sin embargo, esa vuelta neocartesiana al sujeto la lleva a cabo una filo-
sofia que paradédjicamente se designa a si misma aludiendo a aquello que
constituye el contrapunto del yo: al fendmeno u objeto de la conciencia. Esa
vuelta al sujeto es al mismo tiempo una vuelta al fenbmeno que se presenta
a la conciencia como lo contrapuesto a ella. Esto es lo que se recoge en la
nll), que

no ha de entenderse como una maxima que preconice la vuelta al realismo

famosa consigna de “ir a las cosas mismas” (“Zu den Sachen selbst

precritico de la gnoseologia premoderna. Por el contrario, esta consigna im-
pulsa la filosofia de Husserl en el sentido del idealismo, puesto que las cosas
mismas no son sino las cosas tal como se hacen presentes en mi conciencia
y para ella, y una vez que ésta se ha desprendido de los afiadidos que en mi
manera de ver incorporan la tradicidén, los supuestos teoricos o el sentido
comun (la actitud natural). Las cosas mismas son entonces el resultado de

una depuracion de estos aditamentos exteriores que se interfieren en mi

® Meditaciones cartesianas, Meditacién primera, § 10, p. 34.

10 Ibidem, Meditacién primera, § 11, p. 35.

11 Esta maxima expresa el sentido de la fenomenologia, seglin la consideracion sobre la
misma que desarrolla Heidegger en el § 7 de Sein und Zeit, Tibingen, Max Niemeyer, 2001,
pp. 27ss.



106 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

modo puro de considerarlas y me impiden apreciarlas tal como son en si
mismas, en su puro darse. Ir a las cosas mismas no es, por lo tanto, abogar
por la actitud natural, que es nuestra forma habitual de experimentarlas
envueltos en la doxa, sino que entrafia un movimiento de vuelta al origen
para desentrafiar lo que ellas son con antelacion a la “tesis general de la
actitud natural”, neutralizando por lo tanto el sentido tético o “fuerza doéxi-
ca” (la pretension de realidad separada o existencia independiente de las
cosas gue aparecen como fendmenos) que dicha actitud comporta: esas
cosas mismas no son finalmente sino su puro darse en cuanto fenédmenos
de la conciencia. Esa vuelta a las cosas, en fin, es el proyecto mismo del
método fenomenoldgico, que se hace efectivo mediante el proceso de la
reduccién, a través del cual la identidad de las cosas se aproxima incesan-
temente, a la manera de una asintota, a su sentido instituido por la con-
ciencia.

Quizas la formula mas apropiada para indicar esta tarea que se propone
la fenomenologia no sea la de volver a las cosas mismas, sino mas bien la
que expresa el imperativo de captar el fendbmeno en su pura radicalidad: el
fendbmeno originario. De este modo, el esfuerzo filoséfico de Husserl se ins-
cribe en una larga tradicibn que se remonta a los antiguos griegos: a la
consideracion de los presocraticos, segun la cual la naturaleza de las cosas
yace oculta bajo sus aspectos visibles; o a la nocién de Heraclito, de acuer-
do con la cual la armonia invisible es més real que lo que se exhibe inme-
diatamente en el fenédmeno, el cual aparece y oculta al mismo tiempo; o a
la doctrina de Parménides, quien también ve en el fendmeno la apariencia
multiple y sensible que oculta el ser; etc. Esta tradicion —por no hablar de
los pitagéricos— se prolonga con la busqueda platonica de las Formas inte-
ligibles, asi como con el primado de la ousia en Aristételes y, a través de la
metafisica cristiana, alcanza una nueva reformulacion en el racionalismo
moderno, que vincula el fendbmeno a lo que se hace presente a la concien-

cia'?. Por lo tanto, la posicién dominante en la tradicion filoséfica confiere

12 Fernando Montero hace un resumen de esa historia de la nocién de “fenémeno” en su
libro Retorno a la fenomenologia, Barcelona, Anthropos, 1987, pp. 67ss, poniendo de mani-
fiesto los sentidos del término entre los griegos y siguiendo su evolucidon hasta el giro que
impone Kant.



Eduardo Alvarez: La cuestion del sujeto en la fenomenologia de Husserl 107

en general un significado peyorativo a la nociéon de fendmeno, asociada a la
idea de una apariencia encubridora y engafiosa, ademas de inconsistente y
fugitiva. La ciencia moderna, por su parte, impondra una nueva manera de
considerar los fendbmenos, con su renuncia a la pretensiéon metafisica —
identificada con la tradicion aristotélica— de conocer una esencia oculta tras
los mismos, aunque esa nueva atencién a los fendmenos y la consiguiente
valoracion de la experiencia que comporta no es 6bice para que la ciencia se
plantee la tarea de “salvar las apariencias” y encontrar leyes que, formula-
das en los términos de las matematicas, den explicaciéon de lo que los fe-
némenos por si solos no pueden explicar. Pero en el plano filoséfico es Kant
quien ofrece un nuevo enfoque, en cuanto vincula el fendbmeno con una
nueva manera de entender la objetividad. El fendbmeno no es para él mera
apariencia subjetiva, sino el modo objetivo de presentarse las cosas a la
conciencia segun las formas de intuirlos en el espacio y en el tiempo. De
este modo, su fundamentacion del conocimiento lo desmarca de la metafisi-
ca sin verse por ello abocado al fenomenismo subjetivista de Hume. Pero
ese modo kantiano de considerar los fendmenos como lo que aparece obje-
tivamente a la conciencia desde lo que las cosas puedan ser en si mismas
implica la idea de una esencia que se expresa en el fendmeno —y no sélo se
esconde tras él—, o que éste es un aparecer de y desde aquello que consti-
tuiria su esencia (de ella, segun Kant, s6lo se conoce su fenébmeno, en tanto
éste es precisamente Erscheinung). Asi, en efecto, lo concibe Hegel también
cuando en la Ciencia de la légica examina la dialéctica del fenbmeno y la
esencia, siguiendo el impulso metafisico del idealismo aleman, que trata de
rebasar el limite establecido por Kant respecto de la cosa-en-si en su afan
por recuperar para la filosofia la tarea de conocer lo absoluto.

En relacién con esta historia del sentido del fendmeno, Husserl adopta la
posicidon tipicamente moderna de comprenderlo como el darse de las cosas
a la conciencia. Y a su manera recupera el enfoque kantiano, sélo que depu-
rado de la dicotomia de forma y contenido, cuya critica desarrollé el idea-
lismo aleman. Esa distincion de forma y contenido, por otra parte, esta aso-
ciada a una manera de entender el conocimiento segun el tipo de aprioris-

mo kantiano. Pero para Husserl la actividad de la conciencia no consiste en



108 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

las formas con que ésta capta el objeto en general, sino en la intencionali-
dad, de tal manera que —de acuerdo con el impulso critico de Kant— el ob-
jeto se nos revela siempre referido al acto intencional del sujeto. Mediante
esta nocién, sin embargo, se aparta de la tentacion de comprender en tér-
minos dialécticos la relacidon sujeto-objeto y recupera un recurso teérico
procedente de la escolastica, renovado por Brentano y reinterpretado por él
mismo en la linea moderna que insiste en la actividad de la conciencia. Pero
ademas la fenomenologia no restringe el campo de los fenébmenos a lo dado
inmediatamente en la sensibilidad. Hay otros aspectos de la realidad que se
exhiben ante la conciencia y pueden hacerse evidentes a ésta. También aqui
Husserl recupera la posicién cartesiana en cuanto a la intuiciéon, que no se
limita a los datos sensibles, sino que puede tener por objeto todo cuanto
pueda ser dado a la conciencia.

La tarea que se propone la fenomenologia es, por lo tanto, la de captar
el fendmeno originario. Pero el problema estriba precisamente en aquello
que se presenta como solucion, pues en definitiva ¢,qué es un fendmeno ori-
ginario? ¢En qué consiste eso originario que convierte al fendmeno final-
mente en una especie de presencia absoluta y que permite a Husserl soste-
ner que supera la distincién kantiana entre el fendmeno y la cosa-en-si?
Porque si el fenbmeno se presenta ante la conciencia, ¢{no se convierte por
ello mismo en algo relativo a ésta perdiendo asi su caracter puro u origina-
rio? ¢(No es esto un callején sin salida por cuanto la determinacién del ca-
racter originario de un fenébmeno, convertida en asunto de la conciencia,
convierte a aquél precisamente en no-originario? (O es, por el contrario, la
conciencia la que se atiene sin mas al fendbmeno sin afadir ni quitar nada de
su parte? Aqui se halla un problema fundamental de la filosofia de Husserl,
cuya respuesta es decisiva en relacién con la cuestion del sujeto. Y en rigor
estas Ultimas preguntas, asi formuladas, distorsionan el enfoque de Husserl,
porque presuponen el dualismo de cufio kantiano entre el fendbmeno y la
cosa, cuyo rechazo radical es precisamente la sefia de identidad de toda su
filosofia. Por eso, la cuestion del fenédmeno originario y la cuestion del yo
puro no son sino aspectos de una misma y Unica tarea, de tal manera que

la dilucidacion de lo que sea el fendbmeno originario nos devuelve a la cues-



Eduardo Alvarez: La cuestion del sujeto en la fenomenologia de Husserl 109

tion del yo: el fendbmeno es aquello que aparece a la conciencia y sélo se da
en ella, y corresponde a ésta —segun Husserl— determinar cual es su au-
téntico sentido originario. Y, sin embargo, en la experiencia que hace del
fendbmeno, esa misma conciencia capta que hay algo inmanente en esa ex-
periencia que remite a lo que esta fuera de la conciencia, a una materia
(hylé) con la que se topa inicialmente el yo en su esfuerzo activo por consti-
tuir el sentido de la cosa en tanto ésta es reducida a puro fendbmeno. Sin
embargo, esos contenidos sensibles en cuanto se integran en una vivencia
son asumidos por la conciencia como parte del néema'®. Ahora bien, no se
trata de cualquier tipo de conciencia, sino de aquélla que pertenece a un yo

puro.

3. Del yo natural al yo trascendental

Esa vuelta al sujeto, que sigue el ejemplo de Descartes, se lleva a cabo
a partir de la actitud critica que la filosofia —sobre todo desde Kant— ha
adquirido respecto de las estructuras del yo, en el cual la fenomenologia
reconoce diversos planos de profundidad. Y, por otro lado, en el camino me-
tddico hacia el ego cogito y sus cogitationes, el método fenomenoldégico sus-
tituye el recurso de la duda escéptica por el de la abstencién de la concien-
cia, que deja en suspenso todo lo que no es apodicticamente evidente vy,
por ende, encierra algun momento de presuncion. El propio Husserl compa-
ra esta actitud, que denomina “epoché”, con “el intento de dudar”, en cuan-
to que en ambos, y a través de un acto de mi absoluta libertad, se produce
una especie de abolicién de la tesis que implicitamente siempre acompafa a
la experiencia inmediata, segun la cual las cosas que se me aparecen tienen
una realidad propia que coincide con la manera en que me las represento
habitualmente, lo cual entrafia la suposicion de que el mundo que esta ahi
delante tiene una existencia independiente de mi**. La abolicion de dicha
tesis es la superacion de la actitud natural, que —como dice Husserl— es la
propia de la conciencia comun, que vive en la seguridad del mundo y segun

la opinién corriente. El conjunto de la fenomenologia se puede entender

13 vid. Ideas I, § 97, p. 237.
 Ibidem, 8§ 31-32, pp. 69-74.



110 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

precisamente como la tarea filos6fica que lleva a cabo la superaciéon de la
actitud natural por parte de la actitud fenomenoldgica, que denuncia los
tributos que aquélla rinde a la opinibn comun. Pues bien, esa actitud, que
comparte las creencias de la conciencia comun, se resume en lo que Husserl

denomina la “tesis general de la actitud natural”*®

, a saber: que el mundo
esta siempre ahi como realidad independiente compuesta por los objetos de
la experiencia.

Lo que hace la epoché es “aniquilar el mundo”*®

, en el sentido ya men-
cionado de abolir el caracter “tético” de la actitud natural, y no por cierto
para sustituir su tesis por una antitesis, sino para dejarla en suspenso o co-
locarla entre paréntesis. “Epoché” tiene, por lo tanto, ese sentido negativo
de suspension del juicio para no afiadir nada al puro mirar'’. Se trata en
rigor del momento negativo de la llamada “reducciéon fenomenolégica”, que
constituye el auténtico nucleo del método de Husserl y que obedece al im-
pulso filoséfico de “volver a las cosas mismas”, un proyecto que tras aquel
momento negativo de la suspension del juicio encierra ademas un momento
positivo, consistente en la retenciéon de aquello a lo que me he limitado y a
lo que ahora —positivamente— atiendo™®.

Ahora bien, aquel ego ante el que comparecen las cosas como fenédme-
nos no es el yo natural (protagonista de la actitud natural), ni tampoco el yo
psiquico sobre el que inciden causalmente las cosas mundanas generando
en él una reaccion subjetiva. Desde luego que ya en el plano de la expe-
riencia ordinaria que caracteriza a la actitud natural cabe una reflexién del
yo, y se trata entonces de una reflexion natural sobre nosotros mismos, que
forma parte de nuestras vivencias cotidianas sobre lo que somos o hace-

mos. Esa actitud natural en cuanto reflexiona es capaz de distinguir la expe-

15 Ibidem, & 30, pp. 68s.

16 |bidem, § 49, pp. 112ss.

17 Javier San Martin destaca ese sentido negativo que comporta la epoché, en cuanto
limitacién (Einschrankung), abstencion (Enthaltung), desconexién (Ausschaltung) o elimina-
cion de todo prejuicio, que supone una “puesta entre paréntesis” (Einklammerung) y un
“echarse para atras” (Zuriuckhaltung) para mirar. Vid. Javier San Martin: La estructura del
meétodo fenomenolégico, Madrid, Universidad Nacional de Educacion a Distancia, 1986, p. 28.
Vid. también Ideas I, § 32, p. 73.

18 |deas I, § 50, pp. 115s. También el profesor San Martin se refiere a la reduccién lla-
mando la atencién sobre su doble sentido: el negativo, o epoché, y el positivo, que implica
retencidn y atencién, con el matiz afiadido de “reconducciéon” (Zuruckfuhrung) y de vuelta a
las cosas mismas como vuelta a lo original (Rickgang auf). Vid. La estructura del método
fenomenoldégico, pp. 28s y 37s.



Eduardo Alvarez: La cuestion del sujeto en la fenomenologia de Husserl 111

riencia misma del sujeto como algo diverso del mundo experimentado. Si se
hace de ello ademas ciencia, nos encontramos entonces en otro nivel de
consideracion que rebasa el propio de la actitud natural. En la perspectiva
cientifica que define la psicologia, el yo se nos presenta en oposicion al
mundo exterior o fisico y constituido frente a éste como un ambito de sub-
jetividad o interioridad. Y en este plano se nos revela que la vida mental
tiene rasgos especificos que la diferencian de la esfera de la realidad fisica.

Por cierto que la consideraciéon de la psicologia por parte de Husserl fue
titubeante, porque inicialmente (en Ideas I, por ejemplo) parece considerar-
la como una primera fase de la tarea fenomenoldgica, de tal manera que
habria que hablar entonces de una fenomenologia psicolégica como previa a
la fenomenologia trascendental. Y en esa fase psicolégica de la fenomenolo-
gia habria a su vez que distinguir una epoché psicolégica (la que se abstiene
de entrar a considerar el lado fisico de los fenédmenos) y una reduccion psi-
coldgica (la que tras aquella abstencién se limita a atender a los fenébmenos
psiquicos o subjetivos). Sin embargo, posteriormente (en las Meditaciones
cartesianas, por ejemplo) se inclina por considerar a la psicologia como un
nivel de andlisis de los fendbmenos previo al que caracteriza a la filosofia,
cuya tarea entonces se identifica con la fenomenologia trascendental, que
se sirve de la reduccion fenomenolégica en su doble vertiente de la reduc-
cion trascendental y la reduccién eidética.

En cualquier caso, el analisis de la vida psiquica —dejando ahora de lado
la critica al psicologismo desarrollada en las Investigaciones légicas— siem-
pre presenté un gran interés para Husserl, como preludio de la reflexion
fenomenoldégico-trascendental. En particular, se interes6é por el modo en
que ya en el nivel del psiquismo —que es anterior al propiamente trascen-
dental— se hace presente ese rasgo de la conciencia que denomina —
siguiendo a Brentano— “intencionalidad”. Es decir: el caracter de la con-
ciencia de ser conciencia de algo, de hacer referencia a algo hacia lo que
apunta la propia vivencia'®. En el terreno de lo psiquico, concretamente, la
intencionalidad tiene el caracter de la implicacion, que es lo mismo que de-

cir que los fendmenos psiquicos se relacionan entre si de manera interna,

19 |deas I, § 36, pp. 81ss y § 84, pp. 198ss.



112 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

porgue las vivencias del yo psiquico son experiencias que implican posibili-
dades de otras experiencias. Y esta consideracion nos permite volver sobre
lo que antes sefialabamos acerca de los rasgos especificos de la vida men-
tal. En efecto, Husserl destaca que, asi como las relaciones entre los fen6-
menos fisicos son externas (pues son relaciones de coexistencia, resistencia
o0 causalidad), por el contrario, en la esfera psiquica las relaciones entre los
fendbmenos son internas, pues se trata de relaciones de implicacion. Esa in-
tencionalidad como implicacidén, caracteristica de la vida subjetiva, se pone
de manifiesto cuando consideramos, frente a la espacialidad del mundo fisi-
co, la temporalidad de acuerdo con la cual se constituye la vida subjetiva.
En este sentido, Husserl distingue entre el tiempo cosmolégico u objetivo y
el tiempo fenomenolégico, cuyos momentos no son extrinsecos entre si°.
Ahora bien, la reflexién sobre el yo en el terreno de la psicologia no lo-
gra desprenderse de la conceptualidad natural y, en ese sentido, no escapa
del todo a la actitud natural. La reflexibn fenomenoldgica, por lo tanto, no
puede detenerse en este plano de analisis, sino que buscara un ego mas
originario que el yo psico-fisico, un ego cuya experiencia no esté referida al
ser natural del mundo, porque en tal caso seguiria tratandose de un yo
mundano. Esta forma mundana de entender la subjetividad se encuentra
ademas enredada en una aporia que le resulta insuperable, y que es la apo-
ria de la subjetividad humana, a saber: el hombre, en tanto sujeto, se re-
presenta el mundo contraponiéndolo a su conciencia al mismo tiempo que
se sabe parte de él. En otros términos: tanto el mundo fenoménico captado
como el propio sujeto psico-fisico que lo experimenta pertenecen ambos a
un mismo mundo real, el cual a su vez exigiria entonces un yo previo mas
originario que lo convirtiera en su tema. Pero si éste a su vez, junto con el
mundo tematizado por él, pertenece también a un mundo méas general que
los envuelve a ambos, no conseguimos nunca superar el caracter aporético

de semejante nocion de la subjetividad®*. A no ser que —como hace Hus-

29 |deas I, 88 81-83, pp. 191ss. Sin embargo, el andlisis que aqui desarrolla Husserl so-
bre el tiempo subjetivo se realiza en el nivel fenomenolégico-trascendental y no en el de
analisis del yo psiquico. Pero lo dicho sobre la relaciéon interior de implicacién entre los mo-
mentos del tiempo valdria también en relacién con la vivencia psiquica del mismo.

21 Se trata de la formulacién de una paradoja cuya versién mas clasica aparece ya en el
idealismo moderno, desde Spinoza, como una paradoja del conocimiento: ¢(como puede el



Eduardo Alvarez: La cuestion del sujeto en la fenomenologia de Husserl 113

serl— entendamos el yo originario, no como un yo mundano, sino como la
condicion de posibilidad del mundo mismo, es decir, como el ego trascen-
dental, que es una nocién que se nos impone de manera ineludible si es que
queremos dar algun sentido a nuestra radical experiencia del mundo.

Esta es la vieja solucidon del idealismo, que Husserl asume como defini-
cion de su propia posicién, que él mismo presenta como idealismo trascen-

dental??

. Sin embargo, desde una posicion critica con el idealismo, cabria
arguir contra Husserl que no hay tal precedencia del yo, ni se produce tam-
poco la paradoja en cuestion, pues siempre cabe decir: el mundo me prece-
de materialmente, aunque el yo precede a su idea del mundo. Sin embargo,
Husserl no puede aceptar semejante posicion debido al principio fundamen-
tal que inspira su pensamiento, de acuerdo con el cual la cosa misma se
reduce una y otra vez a su puro darse a la conciencia en cuanto fenémeno.
Y aqui se hace patente que su idealismo radicaliza el punto de vista de Kant
—también llamado, aunque con otro sentido, “idealismo trascendental’—:
en efecto, para Husserl deja de tener sentido la distincion entre el fenéme-
no y la cosa en si, que es una distincidon que se hace insoslayable cuando —
como hace Kant— se comprende el fendbmeno —al menos en su contenido—
como lo dado a la conciencia, por decirlo asi, desde afuera, en calidad de
material sensible, dato o contenido que se le impone, tan soélo a partir del
cual puede proceder aquélla a través de las formas que intuyen o piensan
dicho contenido fenoménico. Esta posicién entrafia la nocion de una cosa-
en-si cuya realidad se encuentra mas alla de lo que aparece como dato para
la conciencia. Por su parte, Husserl rechaza que se pueda hablar con senti-

do de un dato que la conciencia haya de admitir como algo impuesto exter-

conocimiento estar cierto de su adecuacién a los objetos conocidos si éstos se encuentran
frente al sujeto que conoce? Si el conocimiento parte de la oposicion de sujeto y objeto,
¢cémo puede el sujeto trascenderse en el objeto conocido? ¢(Como puede ser al mismo tiem-
po el yo y el no-yo? ;Cémo puede el yo del conocimiento ser a la vez el sujeto que conoce y
el objeto conocido? En estos términos se expresa el propio Husserl en Die Idee der Phano-
menologie, Den Haag, Martinus Nijhoff, 1950; version en espafol: La idea de la fenomenolo-
gia. Cinco lecciones, México, F. C. E., 1982, pp. 27ss. Traduccién de Miguel Garcia-Baro. Vid.
también Javier San Martin, La estructura del método fenomenolégico, pp. 135ss, donde dicha
aporia se plantea también en otros términos: el sujeto humano —nos dice— sélo vive por y
para el mundo, del cual sin embargo sélo sabe por la representacion —subjetiva— que tiene
de él; también insiste en que dicho caracter aporético no sélo afecta a la subjetividad psiqui-
ca, sino también al mundo que ella se representa: en efecto, en el mundo representado, y
como parte de él, se da el mundo que incluye al sujeto de esa representacion.
22 Meditaciones cartesianas, Meditacién cuarta, § 41, p. 114.



114 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

namente a ella de modo absoluto, de la misma manera que tampoco puede
hablarse con sentido de una cosa en si, puesto que todo dato y toda cosa
tienen un sentido s6lo en cuanto lo son para o de la conciencia. Ahora bien,
esto no se puede entender adecuadamente sin hacernos cargo de su con-
cepto de la intencionalidad, de acuerdo con la cual el objeto es siempre el
objeto-de la conciencia.

Pero, de momento, digamos que la reduccidon, en su version trascenden-
tal, se atiene al puro fendbmeno como una vivencia de la conciencia a la que
se ha despojado de todo aditamento extrinseco a su puro fluir. Y el descu-
brimiento del yo trascendental se produce —segun Husserl— a través de
una reflexion que parte del fenGmeno tal como éste se revela tras la epoché
y la reduccién llevadas a cabo por el método fenomenoldgico trascendental:
no es el yo que corresponde al fendbmeno psiquico, sino aquél que se conci-
be como condicién de posibilidad de toda experiencia, en la cual ademas el
objeto experimentado ha sido reducido a su puro caracter fenoménico, de
acuerdo con una actitud que se abstiene de juzgar sobre la existencia real
independiente de dicho objeto. O, como dice Husserl, “sin que nosotros, en
cuanto sujetos que reflexionan, co-ejecutemos la posicion natural del ser
que esta contenida en la percepcion originariamente llevada a cabo de mo-

do directo”?*. De modo que:

El no co-ejecutar, el abstenerse del yo en la actitud fenomenoldgica, es co-
sa suya, y no cosa del percibir considerado reflexivamente por él. [...] Asi
pues, si llamamos interesado en el mundo al yo que de modo natural realiza
sus experiencias en el mundo y vive inmerso en él [...], sobre el yo ingenua-
mente interesado se establece el yo fenomenoldgico como espectador desin-
teresado.?

Pero esto ultimo es accesible tan s6lo a una nueva reflexion: la fenome-

nolégico-trascendental. Asi pues:

Por la epoché fenomenolégica yo reduzco mi yo natural humano y mi vida
psiquica —el reino de mi experiencia psicolégica de mi mismo a mi yo feno-
menoldgico-trascendental, al reino de la experiencia fenomenolégico-

23 Ibidem, Meditacién segunda, § 15, p. 48.
24 Ibidem, p. 49.



Eduardo Alvarez: La cuestion del sujeto en la fenomenologia de Husserl 115

trascendental de mi mismo. El mundo objetivo que para mi existe [...] extrae
todo su sentido y su validez de ser [...] de mi en cuanto yo trascendental

[..].5

Es el yo trascendental, por lo tanto, el que instituye todo sentido, de

acuerdo con la doctrina de la intencionalidad constituyente.

4. La intencionalidad constituyente del ego

Ya hemos sefalado que la vida psiquica —segun la conocida concepcion
de Husserl— presenta ese rasgo singular que consiste en hacer referencia a
algo-otro, pues la vida mental no se cierra en si misma, sino que tiende (in-
tendit) hacia aquello (la cosa percibida, el objeto deseado, la situaciéon afio-
rada en el recuerdo, etc.) en funcidon de lo cual se constituye el fenbmeno
psiquico de que se trate. Pero esa tension por cuya virtud la conciencia
apunta fuera de si hacia algo que reconoce al mismo tiempo como suyo y
como diverso de si, esa intentio, es un caréacter esencial del yo, no sélo en
cuanto sujeto psiquico, sino en general como definicion del modo mismo de
ser del yo. Es decir, la determinacion de la actividad como rasgo esencial de
la realidad humana por parte de la modernidad adquiere en Husserl y en su
filosofia de la conciencia el significado de la intencionalidad. Pero, al mismo
tiempo, toda la teoria de la intencionalidad entrafia el rechazo de la consi-
deracion sustancialista del yo y supone igualmente plantear la relaciéon yo-
mundo en términos que se apartan radicalmente del dualismo de las sus-
tancias.

En efecto, en el pensamiento de Husserl se concibe el ego en su raiz ul-
tima como la fuente del sentido en general, lo cual equivale a decir: el yo es
la razén udltima del ser de las cosas en cuanto fendmenos, ya que —como
hemos visto antes a propésito de la comparacion con Kant— no hay nada
que se le imponga como dato absoluto ya constituido?®. Ahora bien, ese ego

radical es el yo trascendental, en tanto lo concebimos precisamente como la

25 |bidem, Meditacién primera, § 11, p. 36. Vid. también Meditacién segunda, § 15, pp.
48ss.

26 Aunque aqui hay que matizar que esa actividad de la conciencia se topa con los “da-
tos hyléticos” que constituyen pasivamente la cosa en su materialidad, no obstante lo cual
esa materia por si sola no constituye aun sentido alguno. Esto nos remite a la nocion de la
constitucion pasiva, de la que nos ocuparemos mas adelante.



116 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

fuente dltima de donacién de sentido. Conviene precisar a este respecto que
no hay diferentes yoes —un yo natural, un yo psiquico, un yo trascenden-
tal—, sino diferentes planos de profundidad o de consideracion del yo, cuyas
diversas actitudes son otras tantas maneras distintas de experimentar —
desde el nivel natural hasta la experiencia trascendental. También en este
punto se alejé Husserl del dualismo kantiano sobre el sujeto empirico y el
sujeto trascendental.

La intencionalidad caracteristica del ego trascendental no remite a una
realidad empirica independiente, porque la reduccion fenomenoldgico-
trascendental ha inhibido todo juicio acerca del ser real, posible o conjetural
del objeto en cuestion, limitando su consideracion a aquello que se da en su
puro aparecer, depurado de consideraciones extrinsecas a lo que se mues-
tra en el fendbmeno. Esto explica el significado de la intencionalidad para
Husserl, quien se acogié a un uso de este término proveniente de Brentano
(quien, a su vez, se habia hecho eco del empleo de dicho término en el
campo moral y gnoseoldgico por parte de la filosofia medieval), al cual le
imprimié sin embargo una nueva significacion. Porque el reconocimiento de
la intencionalidad como un a priori de la conciencia por parte de Brentano?®’
esta asociado en él todavia con el supuesto realista que atribuye entidad
independiente al objeto, del cual la conciencia —segun ese supuesto— se
forma una representaciéon en tanto aquél incide causalmente sobre ésta y
produce un efecto en ella. De tal manera que, de acuerdo con esta interpre-
tacion de origen escolastico, cabe decir que la conciencia termina reprodu-
ciendo en su seno el ser mismo del objeto, aunque no realmente sino sélo
intencionalmente. Husserl, por su parte, rechaza el supuesto realista de esa
“intencionalidad receptiva” —que por otra parte no cambiaba nada sustan-
cialmente en la concepcion del conocimiento respecto de los viejos plan-
teamientos del realismo gnoseoldgico- mediante el descubrimiento de lo

128

que se ha llamado “el a priori de correlaciéon intencional universal”“®, segun

el cual de la misma manera que toda conciencia es siempre conciencia-de

27 para Brentano en concreto la intencionalidad es el caracter descriptivo fundamental
de los fendbmenos psiquicos. Husserl se refiere a este descubrimiento de Brentano al mismo
tiempo que sefala sus insuficiencias: Ideas I, § 85, p. 205; § 129, pp. 309s; y § 6 del epilo-
go, pp. 388-390; también Meditaciones cartesianas, Meditacién segunda, 8§ 17, p. 57.

28 Vid. Javier San Martin, La estructura del método fenomenoldgico, pp. 223ss.



Eduardo Alvarez: La cuestion del sujeto en la fenomenologia de Husserl 117

un objeto, todo objeto a su vez, en cuanto dado a ella, es objeto-de una
conciencia-de. Es decir: asi como no hay conciencia clausurada que pueda
entenderse sin referencia a los objetos, tampoco éstos estan cerrados o son
independientes respecto de la subjetividad intencional. El objeto es siempre
el objeto intencional, de manera que, segun esta doctrina, no tendria senti-
do la nocién de la cosa-en-si tal como la entiende Kant, pues eso supondria
aceptar que hay un sentido de la cosa fuera de la conciencia.

Esta concepcion de la intencionalidad da la clave del idealismo de Hus-
serl, en el que no cabe una idea de realidad que trascienda de manera ab-
soluta a la conciencia misma. Este idealismo es el descubrimiento sistemati-
co de la intencionalidad constituyente misma?°. Es verdad que él no niega el
significado que pueda tener la nocién de la materialidad de las cosas, como
tampoco pone en cuestion la existencia de los otros con su propia vida sub-
jetiva al margen de la mia, pues no es el suyo un idealismo en el sentido de
Berkeley®. Sin embargo, sostiene que el sentido de esas realidades si ha de
originarse en algun sustrato de la conciencia para que quepa decir que for-
man parte de mi experiencia: “[...] el mundo mismo tiene todo su ser como
un cierto ‘sentido’ que presupone la conciencia absoluta como campo del
dar sentido”3".

Y esto ultimo nos permite volver sobre lo dicho anteriormente a proposi-
to de la inhibicién de realidad o existencia presente en la actitud natural.
Pues esa inhibicién, aun cuando se opone al realismo ingenuo que acompa-
fia a la actitud natural, no anula sin embargo que la pretensién déntica del
objeto en cuestiéon esté de algin modo presente en la forma peculiar de su
exhibicion en la conciencia. De tal manera que en dicha exhibicion pueda
admitirse que contiene algo cuya entidad, en virtud de la forma en que lo
capta la conciencia, trasciende lo que de él se muestra de modo inmediato.
Lo que trasciende al fendmeno como tal se hace de algin modo presente en
su expresion inmanente; asi pues, la pretension de realidad del fendmeno
esta insita en él, en su forma de darse, pero ahora no ya en el sentido de la

actitud natural, sino como algo que se halla en el fendbmeno “reducido” por

2% Meditaciones cartesianas, Meditacién cuarta, § 41, p. 114.
30 En Ideas I, § 55, pp. 129ss critica explicitamente el “idealismo subjetivo” de Berkeley.
31 Ibidem, p. 130.



118 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

el yo trascendental. Dicho de otro modo: experimento un mundo que se
extiende fuera de mi, y en esa medida me hago cargo de su trascendencia,
pero ésta ha de estar necesariamente prefigurada en el yo, en cuanto es
éste el que tiene la experiencia de una realidad que le trasciende. Por eso
emplea Husserl la probleméatica expresion “trascendencia en la inmanencia”,
mediante la cual trata de expresar que, aun cuando el yo puede considerar
la nocién de un objeto trascendente, el objeto en cuestién es algo para la
conciencia y, en cuanto tal objeto intencional, su sentido ha de estar nece-
sariamente instituido en su origen por la actividad intencional del ego tras-

cendental, pues hay que tener en cuenta que:

[...] todo lo que es para ese ego puro se constituye en él mismo y, ademas,
que toda clase de ser, comprendido aquél caracterizado como trascendente en
algun sentido, tiene su constitucion particular. La trascendencia en todas sus
formas es un caracter inmanente del ser que se constituye en el interior del
ego. Todo sentido, todo ser concebible, se llame inmanente o trascendente,
cae dentro del ambito de la subjetividad trascendental en cuanto aquella que
constituye el sentido y el ser.*

A este respecto conviene precisar que esa ambigua referencia al sentido
y al ser se debe a que, finalmente, ambos coincidirian: en una aproximacion
asintética que se llevara idealmente hasta el limite, el ser al que apunta la
conciencia no se diferenciaria ya del sentido que ella funda para él; s6lo que
ese limite es inalcanzable de hecho. Pero lo que esta aqui en cuestiéon es el
concepto mismo de intencionalidad, que implica que el ser de la cosa capta-
da no estd como tal dentro de la conciencia, pues lo que es inmanente a
ésta no es sino la vivencia de la cosa: “No puede darse una cosa en hinguna
percepcion posible, en ninguna conciencia en general posible, como inma-
nente en el sentido de ingrediente. Una distincibn de esencial radicalidad
resalta, asi, entre el ser como vivencia y el ser como cosa*®.

Sin embargo, estas ultimas palabras no dan cuenta suficientemente del
sentido que presta Husserl a la intencionalidad, pues si se tratara sélo de la

distincion entre el ser real y el ser como vivencia no habriamos ido mas alla

32 Meditaciones cartesianas, Meditacién cuarta, § 41, p. 111. Vid. también Meditacion
quinta, §§ 47, 48 y 49, pp. 138-144.
33 |deas I, § 42, p. 95.



Eduardo Alvarez: La cuestion del sujeto en la fenomenologia de Husserl 119

del significado que le presta Brentano y, antes que él, la escolastica. Husserl
le aflade otro sentido, de acuerdo con el cual el ser trascendente de la cosa
se da en el modo mismo de aparecer ésta: en efecto, en la forma en que se
presenta el objeto intencional en la vivencia correspondiente, y segun la

manera en que ese objeto se “matiza” o “escorza”*

, él mismo se nos apa-
rece como algo trascendente que se da a la conciencia de manera inmanen-
te; es decir, incluso cuando se trata de lo trascendente, se trata de un mo-
do determinado de aparecer o de darse a la conciencia y, en tal sentido,

sigue siendo inmanente a ella en cuanto cae en una vivencia intencional:

El ser del mundo es de esta manera [...] trascendente a la conciencia y sigue
siéndolo necesariamente; pero ello no cambia en nada el hecho de que sea
Unicamente la vida de la conciencia aquella en la cual todo lo trascendente se
constituye como inseparable de ella y que ella, tomada especialmente como
conciencia del mundo, lleve inseparablemente en si el sentido mundo e inclu-
so este mundo que realmente existe. En Ultima instancia es Unicamente el
descubrimiento de los horizontes de la experiencia el que aclara la realidad
efectiva del mundo y su trascendencia, y luego lo muestra como inseparable
de la subjetividad trascendental que constituye el sentido y la realidad del ser.
[...] Un objeto real del mundo y con mas razén el mundo mismo es una idea
infinita, referida a infinitudes de experiencias que han de ser unificadas de
modo concordante —una idea que es el correlato de la idea de una evidencia
perfecta de la experiencia, o sea, de una sintesis completa de las experiencias
posibles.3®

Esto se hace posible en virtud de lo que ya en las Lecciones de 1910-11,
conocidas y publicadas como Problemas fundamentales de la fenomenolo-
gia, denomina Husserl la “distinctio phaenomenologica” o distincién entre el
ser empirico y el ser fenomenolégico de las cosas®, distincién inevitable
cuando, llevados por la actitud fenomenoldgica, “desconectamos” la preten-
sion de existencia de lo que constituye el contenido de nuestra vivencia. En
ese mismo texto, y en relacion con lo que pertenece a la realidad que tras-
ciende a la experiencia, leemos unas aseveraciones que aclaran el significa-

do que presta Husserl a su formula de la “trascendencia en la inmanencia”:

34 Ibidem, p. 96.

35 Meditaciones cartesianas, Meditacion tercera, § 28, pp. 82s.

36 Edmund Husserl, Problemas fundamentales de la fenomenologia, Madrid, Alianza Uni-
versidad, 1994, § 13, pp. 79ss. Traduccion de César Moreno y Javier San Martin.



120 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

Hablamos, y con evidente derecho, de un ser-en-si de las cosas frente al co-
nocimiento y la conciencia [...] Hablando de un modo cientifico-natural, esto
es correcto [...] El ser dado en la experiencia no se deshace en el percipi, sino
que mas bien es un en-si frente a él, y un en-si que llega a darse, pero sin
que, por principio, se dé nunca de modo absoluto; su mencidn sigue siendo
s6lo una mencién en el sentido de que necesita de una prueba que nunca se
ha de dar definitivamente. Con ello, el en-si de la cosa es siempre pretension
frente al conocimiento, en la medida en que nunca abandonamos la concien-
cia de experiencia [...] La cosa se da en la experiencia y, sin embargo, de

nuevo no se da, pues justamente su experiencia es donacion a través de ex-

posiciones y “fenémenos”.®’

Es decir: lo dado en la experiencia, en cuanto fenébmeno inmanente a la
conciencia, apunta mas alla de lo expuesto en esa donacién y mienta en si
mismo aquello de la cosa que no se da y queda fuera de la conciencia. Pre-
cisamente el concepto de Naturaleza es el de lo que, por principio, sobrepa-
sa la experiencia y no puede darse de modo absoluto en ella®.

Ahora bien, hay que decir igualmente que tampoco la conciencia tiene
una realidad absoluta separada de los objetos a los que esta intencional-
mente referida. Toda conciencia, segun hemos visto, es siempre conciencia-
de un objeto. Y a partir de esta ultima afirmacién resulta entonces proble-
matico comprobar que Husserl si habla en ocasiones de la conciencia como
de un absoluto®. Conviene a este respecto hacer alguna matizaciéon. En
primer lugar, hay que hacer notar que la conciencia —segun Husserl- define
el horizonte de toda presencia, lo cual hace de ella en cierto modo un abso-
luto, incluso aceptando que esa presencia puede remitir a algo que le es
ajeno. Pero, en relacién con esto ultimo, y en segundo lugar, hay que preci-
sar que, segun Husserl, aun cuando la conciencia no alcanza a anular del
todo la alteridad de las cosas, si tiende siempre a apropiarse de dicha alte-
ridad —y a “reducirla” en ese sentido— cuando una y otra vez instituye o
explicita un sentido para la cosa. Es éste un momento decisivo de la feno-
menologia, que nos permite entender su compromiso con el idealismo, pues
en definitiva descarta la posibilidad de una alteridad absoluta para la con-
ciencia, en cuanto que eso que se nNos presenta como algo-otro no puede

tomar su sentido —segun Husserl— mas que de la actividad intencional de

57 1dem.
38 Ibidem, § 30, p. 105.
39 vid. por ejemplo el texto ya citado de Ideas I, § 55, p. 129.



Eduardo Alvarez: La cuestion del sujeto en la fenomenologia de Husserl 121

la conciencia ante la que aquello aparece. Todavia Kant reconoce los dere-
chos de la alteridad irreductible al sujeto mediante su nocién de la cosa-en-
si. Husserl, por su parte, trata de suprimir ese escollo de lo absolutamente
otro respecto del sujeto, y lo hace por un camino distinto del seguido por el
idealismo aleman: no a través de su comprensibn como un momento del
proceso de alienaciéon del espiritu, sino —recuperando el motivo principal de
la filosofia cartesiana— mediante la “reduccién” de “eso otro” al fendmeno
cuyo sentido establece la conciencia. Y aunque “aquello otro” no acabe nun-
ca de reducirse del todo al significado con que ella lo capta, y perdure asi un
resto de alteridad en la cosa que le hace frente, el yo responde una y otra
vez constituyendo el sentido que permite captar esa nueva presencia; y asi
sucesivamente en una tarea que no tiene fin, porque en definitiva: “la sub-

jetividad trascendental [...] es el universo del sentido posible”*°.

5. La vida pura de la conciencia y su caracter bilateral

La reduccion trascendental nos ha limitado al campo de la experiencia,
de acuerdo con ese nivel de consideracion alcanzado por la fenomenologia
para el cual —tras la epoché correspondiente— la realidad misma tiende a
identificarse con el fenémeno trascendental. Ahora bien, el analisis fenome-
nolégico de ese campo trascendental de la experiencia lo presenta Husserl
con un caracter bilateral, en el sentido de que a todo fendmeno asi reducido
—que no es ya el fendbmeno en el sentido vulgar— le corresponde, en cuan-
to objeto intencional, algin modo de intencionalidad que lo constituye. Esa
correlacidon es un rasgo universal de toda forma de conciencia, de manera
que en ella hay que distinguir siempre entre el acto de la conciencia con su
fuerza intencional, o “ndesis”, y el objeto intencional en cuanto lo represen-
tado en la representacién, o “néema”. Este ultimo incluye lo pensado, lo
conocido, lo imaginado, lo querido, lo que sé de una cosa, de tal manera
que abarca la totalidad de la representaciéon que tengo de algo, donde a su
vez cabe distinguir el ndcleo del néema, que permanece idéntico en los di-
versos modos de conciencia en relacién con un objeto representado, y otros

aspectos aludidos, implicados, co-mentados, etc., respecto del mismo. En

40 Meditaciones cartesianas, Meditacion cuarta, 8§ 41, p. 111.



122 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

cualquier caso, el néema forma parte de la conciencia y debe distinguirse de
la cosa como tal, que en algun aspecto queda fuera de mi conciencia: su
materia, aun siendo un ingrediente de la vivencia, queda fuera de la con-
ciencia. Sin embargo, esta distinciéon plantea como problema de caracter
ultimo para la fenomenologia el del acercamiento del néema a la cosa mis-
ma mas all4 de la conciencia y nunca definitivamente absorbida por ésta.
Parece que aqui la conciencia muestra el poder constante de autotrascen-
derse. Es el mismo problema al que antes nos referiamos a propésito de la
trascendencia en la inmanencia y la posibilidad de absorber enteramente la
alteridad de la cosa. Nos parece que ésta es una cuestion limite que orienta
la tarea de la fenomenologia y que, en definitiva, revela el sentido idealista
—YVY no realista, como pudiera hacer creer una interpretacion superficial— de
acuerdo con el cual se concibe la intentio. Pues la conciencia no renuncia a
determinar el sentido de la cosa que se halla fuera de ella, sentido que seria
finalmente —en una aproximacién asintdtica— idéntico al ser de la cosa;
pero ello es asi al precio de “reducir” la alteridad de la cosa al acto de con-
ciencia por el que ésta constituye su sentido, segun hemos visto antes.

En este punto conviene precisar la distincion que plantea Husserl entre
la materia (hylé) y la forma (morphé). La corriente del ser fenomenoldgico
(o sea, del ser que aparece a la conciencia una vez llevada a cabo la epoché
y la reduccién trascendental) tiene una capa material o hylé sensible y una
capa de “animacion formal”. La primera esta compuesta por los “contenidos
de la sensacion” (los datos de color, sonido, tacto, etc.), por los sentimien-
tos sensibles (de placer, dolor, cosquilleo, etc.) y también por los elementos
sensibles de la esfera de los impulsos. Estos “datos hyléticos” son compo-
nentes de vivencias concretas mas amplias que en conjunto —dice Hus-
serl— son intencionales, en cuanto que sobre esos elementos sensibles hay
una capa “animadora” o formal que les da sentido, de manera que aquello
sensible s6lo a través de esta capa animadora llega a producir una vivencia
intencional concreta®*. En todo el dominio fenomenoldgico tiene un papel
dominante “esta dualidad y unidad” de la hylé sensible y la morphé inten-

cional, de materia y forma: “Los datos sensibles se dan como materia para

“l ldeas I, § 85, p. 203.



Eduardo Alvarez: La cuestion del sujeto en la fenomenologia de Husserl 123

conformaciones intencionales u operaciones de dar sentido en diversos gra-
dos”*2.

Lo que aporta lo especifico de la intencionalidad de la conciencia y, jun-
to con las materias, configura las vivencias, es lo que hace a la conciencia
ser conciencia de algo, a saber: la néesis. Los diversos actos noéticos cons-
tituyen lo especifico del nus en el sentido mas amplio del término*®. De tal
manera que las funciones noéticas son las diversas formas posibles de con-
ciencia o0 modos de dar sentido, pues el material sensible es de suyo algo
sin sentido. Por lo tanto, la conciencia es diversa de la materia, que de por
si carece de sentido y es irracional®*.

La fenomenologia, en su mas amplia universalidad, trata de averiguar
como se constituyen en la conciencia los objetos de cualquier regién y cate-
goria (objetos ideales, fisicos, culturales, etc.). Es decir, trata de determinar
como las formas fundamentales de conciencia posible disefian, por su propia
esencia, todas las posibilidades del ser; y segun qué leyes esenciales un
objeto es el correlato de esas formas de conciencia. Por lo tanto, a partir de
los elementos materiales o hyléticos, cabe buscar posibles hilos del tejido
intencional, en cuanto funciones noéticas “animadoras” de ese material sen-
sible. Husserl habla a este respecto incluso de la posibilidad de una hylética
pura®. Pero, ¢no volvemos de este modo al planteamiento kantiano, que
considera las formas como los diversos modos posibles de intuir o de pensar
el objeto en general? La respuesta negativa que debe darse a esta interro-
gante se aclara si atendemos a la distincion materia-forma, combinandola
con la oposicién néesis-néema. La forma del objeto se corresponderia con
una funcién noética de la conciencia. De modo que la forma es algo del ob-
jeto intencional y esta presente en el néema de acuerdo con aquella funcién
noética de la conciencia. Por su parte, la materia pertenece a la vivencia
concreta como ingrediente, pues, en efecto, la vivencia incluye la referencia
a los datos hyléticos, aunque sean exteriores a la conciencia. Por lo tanto,

por principio, la hylé queda fuera de las funciones noéticas y, por lo tanto,

42 |dem.

43 Ibidem, p. 205.

4% |bidem, § 86, p. 207.
45 Ibidem, pp. 208s.



124 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

trasciende al néema. Sin embargo, esta tajante afirmacion es corregida en
parte por Husserl, en cuanto sefiala que lo que en lo hylético se “exhibe” o
“matiza” como mualtiple si pertenece al néema, y entonces, en cuanto éste
es siempre el correlato de alguna néesis, cabria hablar incluso no sélo de
formas noéticas, sino también de “materias noéticas*®. Es decir, la constitu-
cion del ser de la cosa alcanza incluso en parte a su materialidad, en la me-
dida en que dentro de ella hay aspectos que se deslindan de su pura pre-
sencia bruta, aspectos con los que el yo se adelanta a su captacién. He aqui
de nuevo esa idea limite de Husserl, segun la cual el sujeto se anticipa a la
materia trascendente del mundo, delinedndola de antemano en alguno de
sus aspectos, aungque pese a todo subsista siempre en las cosas reales un
lado macizo e inabsorbible.

Pero, en definitiva, toda donacion de sentido se ha de originar necesa-
riamente en el ego primigenio. Por eso, a la objecién planteada por la her-
menéutica cuando muestra que para toda conciencia hay siempre ya senti-
dos constituidos que ella se encuentra y que se le imponen de antemano,
sin que en su origen ella contribuyera a configurarlos, hasta el punto que
cabria decir que toda conciencia empieza a andar a partir de un estado de
cosas en donde todo estd ya interpretado; ante esa objecidn —repito—,
Husserl indicaria que dicho sentido supuestamente previo en rigor no seria
tal para la conciencia en cuestidon hasta que ésta se apropiara de él y lo
hiciera suyo, contribuyendo de paso de esta manera a configurar el sentido
de un mundo comudn compartido. Husserl no ignoraba el caracter objetivo y
supraindividual de la tradicion y de los fendmenos culturales, que se trans-
miten de acuerdo con una dinamica que sobrepasa a la conciencia indivi-
dual. Pero eso, una vez mas, no hace sino poner de manifiesto el momento
de alteridad que parece consustancial a la realidad —también a la que con-
forma la esfera sociocultural—, respecto de la cual cada conciencia ha de
tomar posicién para hacerla suya, lo que en el lenguaje de Husserl quiere
decir que los fendmenos de la tradicion y de la cultura han de ser asimilados
por la conciencia, que —de esta forma— establece su sentido, aunque soélo

sea en el modo en que se los apropia a partir de la manera en gque se le

4% Ibidem, § 97, pp. 237s.



Eduardo Alvarez: La cuestion del sujeto en la fenomenologia de Husserl 125

hacen presentes. De otro modo, desapareceria el momento de subjetividad
de la cultura y ésta quedaria reducida a una forma de objetividad inerte
equiparable a la de los objetos naturales. Otra cuestidon es que dichos fenoé-
menos constituyan un mundo comun y compartido, lo cual apunta entonces
a una conciencia intersubjetiva como correlato de aquéllos; pero esto es
otro problema del que luego nos ocuparemos.

Asi pues, hay que distinguir entre la actividad pura de la conciencia, o
lado noético, y lo mentado en los multiples niveles de consideracién en los
que aquélla recala, que es su correlato noematico. El andlisis de Husserl
sobre los aspectos noéticos y noemaéaticos de las vivencias se hace particu-
larmente complejo, pero lo que nos interesa destacar aqui es esa bilaterali-
dad irreductible que acomparfia siempre a la vida pura de la conciencia, con-
forme a la cual a todo objeto intencional le corresponde una forma de inten-
cionalidad del ego consistente en una cogitatio. Husserl lo plantea de acuer-
do con el siguiente esquema: ego-cogito-cogitatum. Es decir: la actividad
del ego consiste en ese cogito o conjunto de cogitationes, a través de las
cuales aquél se refiere a los diversos cogitata que conforman el cogitatum.

El esquema seria entonces:

ego — cogito (las diversas cogitationes) — cogitatum (los diversos cogitata)

La bilateralidad mencionada arriba se refiere a esos dos aspectos que
ineludiblemente ha de tener en cuenta el analisis fenomenoldgico: el del
objeto intencional (cogitatum) y el de los modos de conciencia conforme a
los cuales aquél es considerado (los que constituyen el cogito). Este desdo-
blamiento es ineludible, de tal manera que todo el campo de la experiencia
se nos presenta para el andlisis con esa doble dimensién. Y a partir de ahi
Husserl entiende que el hilo conductor trascendental para el descubrimiento
de los mudltiples tipos de cogitationes o modos posibles de conciencia (que
son tipos particulares de intencionalidad) viene dado por el objeto intencio-
nal, que esta del lado del cogitatum. Husserl parece renovar asi lo que Kant
presenta como deduccién trascendental de las categorias, mediante la cual,

a partir de los diversos modos en que el objeto estad pensado en el juicio,



126 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

retrocedemos hasta las formas puras de pensar el objeto en general. Pues
es a partir del objeto dado a la conciencia trascendental como se hace posi-
ble que la reflexion pueda retroceder al correspondiente modo de conciencia
y descubrir asi los tipos de intencionalidad que corresponden a los objetos
en cuestion. La tarea de la teoria trascendental consiste justamente en ex-
plicitar sistematicamente esos tipos estructurales, formas o funciones noéti-
cas a través de los cuales la intencionalidad constituye trascendentalmente
el objeto®’.

Se pone asi de manifiesto una vez mas la influencia de Kant, respecto
de la cual conviene hacer algunas observaciones. Aungue generalmente se
suele hablar de una renovaciéon del enfoque cartesiano por parte de Husserl,
Nno es menos importante en su pensamiento la herencia de Kant. Es verdad
que sigue la estela cartesiana cuando recurre a la intuicién intelectual y al
valor normativo de la evidencia; y, sobre todo, cuando vuelve al ego cogito
como principio fundamental. Pero el pensamiento de Husserl es sobre todo
heredero del criticismo kantiano, y sus recursos cartesianos en ningdn caso
significan un retorno a un punto de vista precritico. Pues toda la reflexion
fenomenoldégica es un esfuerzo sostenido que, en la linea del giro coperni-
cano de Kant, trata de explicar el sentido de los fendbmenos mediante la
identificacion de los modos de la conciencia que intervienen en la determi-
nacion del objeto intencional de que se trate. Por eso, como ya se ha dicho,
a la hora de analizar el campo trascendental de la experiencia, Husserl ve
en el objeto intencional el hilo conductor para el descubrimiento de los mul-
tiples tipos de cogitationes 0 modos noéticos posibles en que tiene lugar la
experiencia de los objetos. Asimismo, Husserl toma de Kant la nocién de la
sintesis, de la cual hace un uso renovado tanto para explicar el modo de
proceder de la conciencia en su determinacién de los objetos, como en su

concepcidon de una unidad sintética del yo.

6. Constitucion del sentido y sintesis del objeto

Husserl entiende la intencionalidad como actividad constituyente de

acuerdo con su teoria de la constitucion trascendental del objeto en gene-

47 Meditaciones cartesianas, 22 Meditacion, § 21, pp. 67-69. Vid. también Wilhelm Szila-
si, Introduccion a la fenomenologia de Husserl, Buenos Aires, Amorrortu, 1973, p. 136. Tra-
duccién de Ricardo Maliandi.



Eduardo Alvarez: La cuestion del sujeto en la fenomenologia de Husserl 127

ral”®, pero dicha constituciéon del objeto no quiere decir creacién o invencion
del mismo, ya que en la cosa hay siempre un momento de trascendencia.
Pero esta ultima no indica otra cosa —segun hemos visto— sino un modo de
aparecer a la conciencia seguin un sentido que ha de originarse inmanente-
mente en ella. Entonces, si se alcanzara el punto final —aunque inalcanza-
ble de facto— hacia el que tiende el proceso de apropiaciéon de la conciencia,
el ser del objeto seria finalmente su sentido constituido por ella. Esta consti-
tucién del ser del objeto que nos revela su sentido no se hara presente de
manera inmediata, sino que remitird al conjunto total de las experiencias
posibles y concordantes que caben de él. Y en la medida en que el “horizon-
te intencional” de una vivencia no contiene so6lo lo directa o explicitamente
mentado en la experiencia en cuestiéon, sino ademas todo el amplio campo
de lo “co-mentado” en las multiples formas de implicaciones de la misma
(incluyendo las protenciones, o0 expectativas asociadas a modo de anticipa-
cion a dicha vivencia; las retenciones, referidas a otras vivencias similares
del pasado que se recuerda; el caracter multiforme de sus modos de apari-
cion; etc.), resulta que el sentido objetivo nunca llega a darse del todo de
modo acabado, sino que permanece en ese horizonte intencional. Pues el
analisis intencional muestra que en todo cogito lo mentado por la conciencia
es siempre mas que lo que en cada momento se halla como actualmente
presente en ella: hay un horizonte de potencialidades susceptible de sucesi-
vas explicitaciones, elucidaciones, aclaraciones. Y este mentar mas alla de
si (del objeto mentado directamente) que yace en toda conciencia tiene que
ser considerado como un caracter esencial de ella®. De tal manera que el
sentido no es representable jamas como algo dado de modo acabado. Y la
tarea de la fenomenologia consiste entonces en el trabajo interminable de
describir y analizar explicitamente todo ese campo de implicaciones predeli-
neadas en el horizonte intencional.

A proposito del concepto de constitucion, tan fundamental en Husserl,

es interesante la interpretacion propuesta por Paul Ricoeur®®, con la que

48 Meditaciones cartesianas, Meditacién cuarta, § 41, p. 114.

49 Ibidem, Meditacién segunda, § 16, p. 53.

50 vid. Paul Ricoeur, “Hegel et Husserl sur l'intersubjectivité”, en AA.VV., Phénomenolo-
gies hégelienne et husserlienne. Les classes sociales selon Marx, Paris, C.N.R.S., 1981, pp.
5-17.



128 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

trata de alejarse del idealismo subjetivo en la direccion de una visién her-
menéutica. Ricoeur entiende la constitucion como explicitacion del sentido y
Nno como creacion de éste. Y ciertamente esta interpretaciéon no es ajena a
la concepciéon de Husserl, pues en definitiva el mundo de la vida en el que
siempre ya nos hallamos se encuentra con la existencia factica de fenéme-
nos dados a la conciencia natural, tan sélo a partir de la cual se inicia la ta-
rea fenomenoldgica-trascendental de explicitar y mostrar sintesis de sentido
en la constitucion de los objetos de la experiencia, en un procedimiento re-
troactivo que busca retrospectivamente hacer explicitos los momentos en
que aquellos sentidos fueron constituidos. Sin embargo, pensamos que la
constituciéon del sentido, como ocurre siempre en Husserl, encierra tanto el
momento de hacer explicito lo que esta ya siempre incorporado en nuestras
interpretaciones en cuanto “aquello con lo que ya contabamos” y ahora po-
nemos en claro —que es el aspecto resaltado por Ricoeur—, como también
el momento productivo a través del cual el sentido se revela originado por
un ego que, por decirlo asi, se anticipa a si mismo en el encuentro con di-
chas interpretaciones redescubriéndolas como resultado de su propia activi-
dad intencional.

El comentario anterior a propésito del concepto de constitucién nos con-
duce a la nocion de sintesis —que es un modo de constitucibn—, nocién
fundamental en la fenomenologia trascendental para explicar la unidad del
objeto y, mas alla, la unidad misma de la conciencia en cuanto ego. Husserl
explica que se trata en realidad de la forma originaria con que opera la con-
ciencia, en cuanto ésta unifica diversas vivencias en la experiencia de un
objeto. Sin embargo, en la génesis constitutiva de éste, distingue dos for-
mas diferentes: una sintesis activa y una sintesis pasiva. La primera se re-
fiere a la actividad constituyente mediante la cual el yo, por medio de actos
especificos, produce el sentido de un nuevo objeto sobre la base de objetos
ya dados. Husserl sefiala que la razén practica en su mas amplio sentido —
que incluye a la razén légica— procede mediante esta actividad constituyen-
te del yo. Asi, por ejemplo, el niUmero es el objeto producido que resulta de

la sintesis del acto sucesivo de numerar; o el predicado es resultado del ac-



Eduardo Alvarez: La cuestion del sujeto en la fenomenologia de Husserl 129

to de predicar®. Pero en el caso de los objetos fisicos, la constitucion del
objeto de que se trate en cada caso se produce mediante la sintesis en una
unidad de los multiples y multiformes modos en que dicho objeto aparece
en la vida fluyente y continua de la conciencia®®. De tal manera que esos
modos suyos de aparicion en el tiempo no son una mera sucesion inconexa
de vivencias, sino que transcurren, por el contrario, en la unidad de una
sintesis, gracias a la cual se adquiere la conciencia de una y la misma cosa
como la que aparece en ellos®®. Ahora bien, aunque toda sintesis tiene el
significado de una efectuacion, esa apelacién a la objetividad previamente
dada para producir activamente la sintesis de un nuevo objeto quiere decir
que se recurre a lo ya presupuesto. Presupone, por ejemplo, las diversas
caras con antelacion al cubo como unidad sintética de ellas; o presupone las
diferentes perspectivas y modos de darse un cubo para poder captarlo como
la unidad de una forma, un color y un material concretos; o diferentes cu-
bos para poder elaborar sintéticamente la nocién ideal de cubo; etc. Por
eso, Husserl habla de una sintesis pasiva para referirse a esa presuposicion,
a lo siempre ya dado como objeto “a partir de lo cual” se constituye todo
nuevo objeto. Es decir, toda construccion activa del sentido de un objeto
pre-supone una pasividad pre-donante, de manera tal que siguiendo aquella
actividad nos topamos con la constitucion por la sintesis pasiva, o sea, con
que es en relacién con los objetos pre-dados como se efectia —por asocia-
cion— la sintesis de los nuevos®*. Esto remite a una consideracion psicoldgi-
ca acerca de los momentos del pasado (Husserl hace referencia incluso a la
infancia) en que empiricamente se alcanzé en su origen la experiencia pri-
mera de los objetos que ahora se presupone, pero desde el punto de vista
fenomenoldégico significa que, en nuestra vida, las actividades espirituales o
actualizadoras, es decir, las que —en este caso— efectian un acto creativo
de conocimiento, se desarrollan siempre a partir de lo que la vida nos pre-
senta como algo ya concluido, como mera cosa con la que topamos y nos es

dada sin mas. Esa pasividad alude a una “materia”, como lo pre-dado, en

51 Meditaciones cartesianas, Meditacién cuarta, § 38, pp. 103ss.

52 |bidem, Meditacién segunda, § 17, pp. 54ss.

53 por eso, la forma fundamental de la sintesis es la identificacion. Vid. Ibidem, Medita-
cién segunda, 8 17, p. 55, y § 18, pp. 57ss.

54 Ibidem, Meditacién cuarta, § 38, p. 104.



130 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

contraposicion al “espiritu”, que es el lado activo de la captacion®. Y mien-
tras esas actividades espirituales efectiian sus sintesis activas sigue estando
operante la sintesis pasiva que les suministra la “materia” a todas ellas. Eso
quiere decir que la cosa pre-dada sigue apareciendo como unidad en la in-
tuicién, aungue sobre ésta pueda hacerse igualmente un andlisis que distin-
ga partes o notas. Ahora bien, esa unidad no deja de ser la unidad de una
historia de experiencias que han aparecido en el tiempo y que ha quedado
contraida, por decirlo asi, en la fijeza del nuevo objeto que ahora experi-
mento. Pero el ego puede reflexionar sobre esa historia y tratar de captar
los fendmenos actuales como formaciones subsecuentes a otras formacio-
nes que los preceden, segun leyes de formacion pasiva de sintesis siempre
nuevas, como configuraciones persistentes en una habitualidad que les es
propia.®® Eso significa que todo lo conocido remite a un originario llegar a

conocer. Por lo tanto, esa “materia”®’

siempre dada en la captacién de lo
nuevo nos remite a su vez a algln momento originario anterior a partir del
cual tuvo que poder aparecer como tal. Por otro lado, gracias a esa sintesis
pasiva, el yo tiene siempre un contorno de objetos como lo que esta ya
siempre ahi, y a ella se debe también el hecho de que todo lo que me afecta
sea apercibido como objeto®®.

Ahora bien, la sintesis pasiva implica que en la configuracion de un nue-
vo sentido hay un momento de pasividad consistente en que lo nuevo que-
da necesariamente asociado con lo ya objetivamente dado de antemano.
Por eso dice Husserl que la asociacion es el principio universal de la génesis
pasiva, pues ésta tiene una estructura asociativa®®. Pero no se trata aqui de
las leyes de asociacion del empirismo clasico, que Husserl considera una
deformacion naturalista de algo que la fenomenologia descubre en su raiz

como algo mas profundo. Por el contrario, la estructura asociativa de la sin-

55 Idem.

56 Ibidem, p. 105.

57 Aqui el término “materia” no se refiere sélo a los datos hyléticos, sino a lo ya dado y
conocido como base para la sintesis activa, y eso ya conocido tiene también su forma. Pero
si nos remontamos hacia atras nos topariamos necesariamente con los datos hyléticos como
lo primeramente dado.

58 Ibidem, p. 106.

5% Una forma originaria de asociacion en la sintesis pasiva es la que denomina Husserl
“apareamiento” o “parificacion” (Paarung), concepto importante en la fundacion de la inter-
subjetividad, como luego veremos.



Eduardo Alvarez: La cuestion del sujeto en la fenomenologia de Husserl 131

tesis pasiva expresa la propia legalidad rectora de la intencionalidad consti-
tuyente del ego, la cual no hace sino expresar la sintesis de la conciencia
del tiempo en la unidad del ego como tal. No se trata, por lo tanto, de leyes
empiricas que rijan las relaciones entre los datos psiquicos. Por el contrario,

la asociacion

[...] expresa la legalidad intencional esencial de la constitucion del ego puro,
el reino a priori innato, sin el cual, por tanto, no es concebible un ego como
tal. Tan solo gracias a la fenomenologia de la génesis el ego se hace com-
prensible como un nexo infinito de efectuaciones sintéticamente congruentes
ligado en la unidad de una génesis universal. [Pero esto debe adaptarse] a la
forma universal y persistente de la temporalidad, porque esta misma se edifi-
ca en una constante génesis pasiva y completamente universal [...].%°

7. El yo como forma de la sintesis universal: la continua conciencia
del tiempo inmanente y la unidad sintética de las vivencias

En el esquema examinado anteriormente el ego aparece con antelaciéon
no solo al cogitatum, sino también a aquello que es su propia actividad, el
cogito; lo cual quiere decir que hay un yo que es anterior a sus pensamien-
tos, aunque no nos podamos acercar a él mas que a través de éstos, que
fluyen de él. Esto nos permite hacer una observacién terminol6gica pero
que tiene un alcance ontoldgico. Nos referimos al uso de los términos “con-
ciencia” y “yo”, que hasta ahora venimos usando como equivalentes. En
rigor, la vida de la conciencia se extiende mas alla del yo, como se muestra
en el esquema tripartito ego-cogito-cogitatum, al que antes nos referiamos
para distinguir en las vivencias los aspectos noéticos de los noematicos. Pe-
ro también veiamos cO6mo ese esquema apunta a un polo de unificaciéon de
todas las vivencias en el yo o ego. De ese modo indica Husserl que, a pesar
de la multiplicidad de vivencias que fluyen en la conciencia y a pesar de la
compleja variedad de elementos noéticos y noemaéticos que el analisis pue-
de discriminar en ella, la entera vida de la conciencia debe entenderse en su
totalidad como un principio unitario. Parece que Husserl trata de asegurar
asi la precedencia ultima del ego en cuanto unidad de la conciencia que en
cierto modo antecede a sus modos de referirse intencionalmente a los obje-

tos. Sin embargo, se trata de una unidad sintética, es decir, de una unidad

80 Meditaciones cartesianas, Meditacion cuarta, 8 39, pp. 107s.



132 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

que, aunque siempre esta presupuesta en relacién con las nuevas experien-
cias, debe entenderse a la vez como el resultado de una unificaciéon o sinte-
sis universal de la infinidad de vivencias que fluyen en la continuidad del
tiempo.

Para aclarar lo anterior, y volviendo a la constitucion del objeto, diga-
mos que éste se me da como la unidad sintética de sus modos de aparicion,
todos los cuales mantienen un nexo en la continuidad del tiempo. Pero, por
otro lado, la unidad de la conciencia, que realiza en si de modo permanente
ese nexo continuo de las vivencias, ha de preceder necesariamente a la sin-
tesis de los objetos. Asi pues, al igual que antes hizo Kant, también Husserl
funda la unidad del objeto en la unidad sintética de la conciencia, pues se
trata de “[...] un enlace de la conciencia Unica en la que se constituye la
unidad de una objetividad intencional como la misma en los modos multi-

ples de aparicion”®*. De modo que:

El objeto de la conciencia en su identidad consigo mismo, durante el
vivenciar fluyente, no viene a la conciencia desde afuera, sino que yace impli-
cado en ella como sentido, esto es, como efectuacién intencional de la sintesis
de la conciencia.®?

Pero aunque la identidad unitaria del objeto se funde en la unidad de la
conciencia, el planteamiento de Husserl difiere del enfoque kantiano en pun-
tos fundamentales. Una diferencia basica se encuentra en que para Kant la
sintesis de los datos sensoriales en la unidad del objeto presupone la distin-
cion entre forma y contenido en términos tales que la actividad sintética se
entiende como la de unas formas que se aplican al contenido sensible pre-
viamente dado, lo cual le permite a Kant entender el yo como un principio
I6gico atemporal y siempre presupuesto en cuanto unidad de las formas
I6gico-trascendentales. En Husserl, en cambio, semejante distincibn no se
mantiene en esos términos, pues la sintesis del objeto se entiende como la
unidad de todos sus modos de aparicion en el tiempo, pero de tal manera
que en cada una de sus apariciones el nGema u objeto intencional no es s6-

lo un contenido o s6lo una forma, ya que ambos aspectos son correlato de

51 Ibidem, Meditacién segunda, § 18, p. 58.
%2 1dem.



Eduardo Alvarez: La cuestion del sujeto en la fenomenologia de Husserl 133

configuraciones noéticas con las cuales la actividad de la conciencia los de-
termina intencionalmente. Por lo tanto, Husserl no concibe la unidad sintéti-
ca de la conciencia como un mero presupuesto légico de caracter intempo-
ral. Por el contrario, el ego trascendental de Husserl, en cuanto unidad de la
conciencia —que hace posible la unidad del objeto— se presenta como la
continua conciencia del tiempo inmanente, que es la forma fundamental de
la sintesis universal, es decir, no la de este o aquel objeto, sino la sintesis
de la vida entera de la conciencia: “Toda vivencia particular concebible es
tan so6lo un destacarse en una conciencia total ya siempre presupuesta co-
mo unitaria”®3.

Ahora bien, la unidad sintética de la vida entera de la conciencia, conce-
bida como continua conciencia del tiempo inmanente que todo lo abarca,
supone la nocion del tiempo fenomenolégico, que ha de distinguirse del
tiempo césmico o tiempo objetivo: como leemos en ldeas, el tiempo feno-
menoldégico es la forma unitaria de todas las vivencias que, por ello mismo,
entran en una Gnica corriente de la conciencia®. Es esta unidad del tiempo
continuo e inmanente a la conciencia lo que funda la unidad sintética de és-
ta como un yo temporalizado, siempre presupuesto en sus vivencias parti-

culares:

La temporalidad no sélo designa algo universalmente inherente a cada
vivencia aislada, sino una forma necesaria de unidon de unas vivencias con
otras. Toda vivencia real (logramos esta evidencia sobre la base de la clara in-
tuicion de la realidad de una vivencia) es necesariamente una vivencia que
dura; mediante esta duracién se inserta en un continuo sin término de dura-
ciones —un continuo lleno. Toda vivencia tiene necesariamente un horizonte
de tiempo lleno e infinito por todos lados. Esto quiere decir al mismo tiempo:
toda vivencia pertenece a una “corriente de vivencias” infinita.®®

También en ldeas, unas paginas mas adelante, comenta Husserl que
esa corriente de vivencias —que seria una unidad infinita— tiene una forma
unitaria —la temporalidad— que abarca necesariamente todas las vivencias

de un yo puro®. La unidad del yo puro se captaria, por lo tanto, como la

53 Ibidem, p. 59.

5% Ideas I, § 81, p. 191.
55 Ibidem, p. 193.

°® Ibidem, § 82, p. 195.



134 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

unidad del tiempo fenomenoldgico que define la forma de todas las viven-
cias —en cuanto duran- y de su unién continua en una unica corriente de la
conciencia. De tal manera que el ego no sdlo se intuye como vida que fluye
en tanto continuo de vivencias intencionales, sino que se capta también
como siendo uno y el mismo, como polo idéntico que abraza todas las cogi-
tationes particulares®’, incluyendo las referidas al pasado y al futuro hacia
las que se extiende, y que el yo conecta con su continuo presente viviente
en cuanto retenciones y protenciones: el yo se capta distendido temporal-
mente, recordando(se) y proyectando(se). Asi, el pasado se constituye a
partir del ahora de mis recuerdos, del mismo modo que en el continuo flujo
de mis vivencias se proyecta el futuro.

Repitiendo a su manera —una vez mas— el planteamiento kantiano, nos
dice Husserl que esa conciencia unitaria y total acompafa a todas sus Vi-
vencias, s6lo que nos presenta esa apercepcion como la intuicion de la vida
total y fluyente de la conciencia, siempre presupuesta y respecto de la cual
se destaca una u otra vivencia en particular. Pero a diferencia de Kant no se
trata ya de la unidad de la conciencia comprendida como sujeto légico ante-
puesto a sus funciones trascendentales, sino de un yo temporalizado que se
intuye a si mismo como unidad sintética en cuanto conciencia continua del
tiempo en el que se distiende. Por lo tanto, Husserl va més alld de Kant
también en este sentido, en cuanto admite —siguiendo la linea de Fichte—
el conocimiento intuitivo de la identidad del yo. Ahora bien, en su interpre-
tacion de la relaciéon entre el yo y el mundo, Husserl trata de evitar la deriva
dialéctica —apartandose asi del camino fichteano— cuando comprende di-
cha relacion mediante el concepto de la intencionalidad con su doble senti-
do, que alude a una conciencia-de referida a un objeto que a su vez es ob-
jeto-de aquélla.

En cualquier caso, nos encontramos aqui con un momento de maxima
tension del pensamiento: el sujeto trascendental de Husserl es un sujeto
temporal. (;Como es eso posible? En este caso, la comparacién con Kant no
nos sirve de ayuda, pues aunque para Kant el tiempo es también una forma

del sujeto, lo es en un sentido diferente que nos permite decir que el sujeto

87 Meditaciones cartesianas, Meditacion cuarta, 8§ 31, pp. 88s.



Eduardo Alvarez: La cuestion del sujeto en la fenomenologia de Husserl 135

trascendental es él mismo atemporal: el tiempo para Kant es una forma del
sujeto en cuanto condicién trascendental de toda intuicibn empirica, o sea
—como dice Kant— es una intuicion pura. Pero el sujeto kantiano no es
temporal en el sentido de estar él mismo distendido en el tiempo, pues no
puede estar en el tiempo si él es condiciéon del mismo. Pero Husserl empieza
por rechazar el dualismo kantiano referido al sujeto empirico y al sujeto
trascendental: es un Unico yo el que pertenece al mundo empirico y a la vez
se adelanta al mismo para dar cuenta de su pertenencia a él. Y las expe-
riencias que el sujeto acumula en el tiempo quedan sedimentadas en él y
son condicién de las nuevas experiencias. De modo que el ego trascenden-
tal se anticipa a todas las experiencias, a la vez que él mismo se temporali-
za como resultado de las mismas. Su unidad es la de la corriente unitaria de
la conciencia que se intuye como una y la misma en la duracién de todas
sus vivencias. Pero, ¢como puede el sujeto trascendental ser temporal vy,
por ende, ser a la vez empirico? No seria un yo a priori en el sentido kantia-
no, porque ese ego trascendental de Husserl no es independiente de toda
experiencia, en tanto él mismo es un precipitado de experiencias anteriores
que con él han alcanzado una sintesis unitaria. Sin embargo, es a priori en
el sentido de preceder a toda nueva experiencia y también en el sentido
mas general de que no hay experiencia propiamente dicha —al menos en el
sentido humano del término— sin un polo subjetivo que sea condicion de su
posibilidad. Por otro lado, ese yo trascendental, que al mismo tiempo es un
sujeto empirico en el sentido sefalado, no seria en esos términos un ego
puro. No lo seria al menos segun el significado que Kant asigna a ese térmi-
no. Y, sin embargo, Husserl habla de un yo puro. A ello nos referiremos
después, pero para explicarlo necesitamos antes hacer referencia a la re-
duccidn eidética.

Pero, antes de concluir este punto, es interesante llamar la atencién so-
bre la reflexion que Husserl desarrolla en las Meditaciones cartesianas sobre
el ego trascendental, considerando sucesivamente diversos aspectos del

mismo:



136 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

a) En primer lugar, el ego trascendental se presenta como inseparable
de sus vivencias, constituyéndose a través de ellas y siendo condicion de

posibilidad de las nuevas experiencias®.

b) Por otro lado, ese yo es captado intuitivamente —segun hemos visto-

como polo idéntico de las vivencias®.

¢) Ademas, ese yo no es un polo vacio de identidad, sino un “sustrato
de habitualidades”, de tal manera —sefala— que la permanencia del objeto
(es decir, su identidad como unidad de una sintesis) en sus diversas apari-
ciones ha de entenderse como el correlato de la habitualidad que se consti-
tuye en el yo-mismo, en tanto éste es la unidad sintética de sus cogitatio-
nes’®.
d) A continuacién, se refiere Husserl a la plena concrecién del yo tras-
cendental como mdnada, es decir, al yo concreto que cada cual es en exclu-
siva, abstraido de los otros, y que arraiga en “la fluyente multiformidad de
su vida intencional” —tan sélo en la cual puede el yo ser concreto. Pues
bien, en ese ego monadico, que representa la maxima concreciéon del yo,
tiene que encontrarse de modo necesario real o potencialmente toda la vida
de la conciencia, de tal manera —nos dice Husserl— que la explicitacion fe-
nomenoldgica de ese ego monadico tiene que abarcar todos los problemas
constitutivos en general .

e) Finalmente, Husserl distingue el ego puro, que no es el yo trascen-
dental del que venimos hablando, sino el yo trascendental en general, para

cuya determinaciéon hemos de servirnos de la reduccién eidética’?.

8. La intuicion eidética, la cuestion del ego puro y su significado an-
tropoldégico
El recurso a la intuicion significa que la identidad del objeto, que se re-
vela —segun lo ya comentado— a través de su sintesis, no resulta —como

en Kant— del uso de los conceptos puros, sino de la donacién de un sentido

58 Ibidem, Meditacién cuarta, § 30, pp. 87s.
59 Ibidem, Meditacién cuarta, § 31, pp. 88s.
0 Ibidem, Meditacién cuarta, § 32, pp. 89s.
" Ibidem, Meditacién cuarta, § 33, pp. 91s.
2 Ibidem, Meditacién cuarta, § 34, pp. 92ss.



Eduardo Alvarez: La cuestion del sujeto en la fenomenologia de Husserl 137

intuido por el yo para él a través de las vivencias hechas sobre dicho objeto.
Reducido a fenbmeno trascendental por la conciencia fenomenoldgica, ésta
capta ahora ademas su esencia mediante esa intuicion en lo que Husserl
denomina “reduccion eidética” de tal fendmeno. Sin embargo, Merleau-
Ponty comenta a este respecto que existe un malentendido cuando se habla
en Husserl de la busqueda de las esencias, porque para él, en rigor, toda
reduccion es, a la par que trascendental, necesariamente eidética, lo cual
quiere decir que no podemos someter a la mirada filoséfica nuestra percep-
cion del mundo sin pasar del hecho de nuestra existencia a la naturaleza de
la misma, la cual tiene necesidad del campo de la idealidad para conocer y
conquistar su facticidad’®. En efecto, la reduccion eidética remite el fend-
meno a su pura esencia, lo reduce a su eidos, y con ello se completa el pro-
ceso que nos aleja criticamente de la actitud natural, porqgue esta nueva
actitud fenomenoldgica que nos limita a la contemplacién de la esencia de
los fendmenos entrafia una suerte de supresion de lo sensible, de abolicion
de esa realidad mundana en la que nos desenvolvemos por lo comun. Esta
reduccion practica la epoché en cuanto a la realidad factica del objeto en
cuestion en busca de su pura idea. Y para efectuar semejante operacion el
fenomendlogo utiliza el “método de la variacién eidética” o de “la libre va-

riacion imaginaria”. Asi, pongamos por caso,

Partiendo del ejemplo de la percepcidon de esta mesa, variemos el objeto de
percepcién "mesa" con entera libertad; pero de modo que sigamos teniendo
una percepcion como percepcion de algo [...], manteniendo de modo idéntico
tan solo el aparecer perceptivamente. [Asi], absteniéndonos de toda afirma-
cién respecto de su validez de ser, transformamos el factum de esa percep-
cion en una pura posibilidad entre otras puras posibilidades totalmente opcio-
nales [...] Por asi decirlo, transferimos la percepcion real al reino de las irreali-
dades [...], que nos procura las posibilidades puras; puras de todo lo que las
liga a ese factum y a todo factum en general. [...] El tipo "percepcién” asi ob-
tenido flota por asi decirlo en el aire —en el aire de las puras cosas imagina-
bles. Asi, despojado de toda facticidad, se ha convertido en el eidos percep-
cion”, cuyo ambito ideal integran todas las percepciones idealiter posibles [...]
Los analisis de la percepcién son entonces andlisis de esencias.’

De esa manera, todo factum puede pensarse como mero ejemplo de

una posibilidad pura. Pero entonces el correlato de esa variacion imaginaria

73 Maurice Merleau-Ponty, Fenomenologia de la percepcién, Barcelona, Peninsula, 1975,
p. 14. Traduccién de Jem Cabanes.
74 Meditaciones cartesianas, Meditacion cuarta, 8§ 34, pp. 94s.



138 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

que capta lo universal tiene que ser “una conciencia intuitiva y apodictica de
lo universal”’®.

Reducirse a la esencia de las cosas comporta suprimir su consistencia
sensible, su peso, su resistencia, su presion, su existencia mundana en de-
finitiva, para retener tan solo su eidos. Y el significado de esta posibilidad
que se le abre al hombre de separar la esencia inteligible de las cosas de
aquello que constituye su existencia material sensible, es algo que, desde
Platén, no ha dejado de considerarse en la filosofia, sobre todo en la tradi-
cion idealista. Husserl la incorpora a su propia reflexion, sefialando que la
posibilidad de efectuar esa reduccién del objeto fenoménico a su pura esen-
cia inteligible indica en el sujeto que la lleva a cabo un poder de despegarse
de la realidad factica y sensible; pone de manifiesto en el ego trascendental
unas fuerzas noéticas que apuntan a objetos inteligibles completamente
independientes de toda experiencia; es decir, demuestran la realidad de un
yo racional puro.

Insistiendo precisamente en esta consideracion de su maestro sobre la
intuicion eidética, Max Scheler desarrollé el significado antropolégico de la
capacidad ideatoria que brinda al hombre la posibilidad del conocimiento.
Segun su concepcién’®, el conocimiento nos permite representarnos el
mundo y captar intuitivamente la esencia de las cosas. Pero, a diferencia
del acto ideatorio por el que se nos descubre la esencia de las cosas que
conocemos, su existencia se nos hace patente por una via muy distinta. En
efecto, la existencia de las cosas se nos revela en una experiencia mas pri-
maria, a saber: en la vivencia de la resistencia que ofrece el mundo ante
nuestros impulsos. Esta vivencia precede a toda conciencia y no es exclusi-
va del hombre. Y ademas no puede llamarse en rigor conocimiento, porque
no hay conciencia ni representacion alguna en ella: no es un acto del espiri-
tu —de acuerdo con la terminologia de Scheler-, sino la vivencia de que hay
una realidad que se nos hace patente en la resistencia que encuentra nues-
tro impulso vital. Pues bien, partiendo de esa base, y yendo mas alla, idear

el mundo seria, por ello mismo, “desrealizarlo”, es decir, abolir el momento

S Ibidem, p. 96.
6 vid. Max Scheler, El puesto del hombre en el cosmos, Buenos Aires, Losada, 1938,
pp. 67ss. Traduccion de José Gaos.



Eduardo Alvarez: La cuestion del sujeto en la fenomenologia de Husserl 139

de la realidad factica misma (haciendo epoché —diriamos con Husserl— de
su existencia, que significa resistencia, presion, etc.), y, segun eso, el cono-
cimiento mismo, en cuanto ideaciéon de las esencias al margen de toda exis-
tencia, es un acto ascético que comporta la anulacién de ese impulso vital.
La conclusiéon de Scheler es que el hombre no sélo es un ser viviente, sino
también el yo que es capaz de un acto contrario a la I6gica de la vida, por-
que puede adoptar una actitud ascética frente a ésta. Esta posicion la desa-
rrolla Scheler en el contexto de la discusidn postnietscheana sobre el espiri-
tu y la vida —y en un sentido dualista opuesto al planteamiento del propio
Nietzsche—, y conduce desde luego a un punto que rebasa los limites entre
los que se desenvuelve la discusiéon de Husserl sobre el sujeto. Pero se
orienta claramente de acuerdo con la concepcién de éste sobre la reduccién
eidética y su significado en el plano antropoldégico.

Ahora bien, ese yo capaz de idear el mundo separandolo de su existen-
cia factica se concibe como actividad que se adelanta a toda realidad ya da-
da. Por eso, en rigor, mi yo no se puede identificar con mi cuerpo. Sin duda
SOy un cuerpo que centraliza toda mi experiencia sensible. Pero ese cuerpo
que soy se me presenta como una cierta objetivacion de mi yo. Del mismo
modo que puedo poner en practica una iniciativa que se distingue y se ade-
lanta a su posible objetivacion posterior en habitos, rutinas, o automatismos
en general, en los que se pierde el caracter genuino de mi acciéon primera,
también mi cuerpo es en cierto modo —aparte de la naturaleza que me re-
corre por dentro y por fuera— un precipitado de impulsos y acciones que
cristalizan como el pasado de mi yo. Por otro lado, puedo experimentar mi
propia corporeidad mediante sensaciones de diversos tipos que me la pre-
sentan como algo que en cierto modo no puedo separar de mi mismo. Sin
embargo, esas sensaciones que me delatan como el cuerpo que soy me co-
locan ante mi propia pasividad. Por eso Husserl distingue de ellas la activi-
dad originaria del yo, que por un lado parece adelantarse a toda percepcion
pasiva de nosotros mismos, pero que también procede a partir de ésta me-
diante un acto reflexivo posterior que vuelve conscientemente sobre si y me
permite diferenciarme de ese cuerpo para designarme como un yo. El yo

queda en cierto modo corporeizado cuando él mismo se convierte en objeto



140 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

de su propia experiencia, y, por ello mismo, en algo ya dado de nosotros
mismos, cuya expresion mas inmediata es mi cuerpo. Pero distinto siempre
de este yo encontrado es el yo que busca en cuanto actividad autoconscien-
te que se sustrae a toda objetivaciéon o que, al menos, renace una y otra
vez a partir de ésta. Asi pues, en este segundo sentido, mi cuerpo es mio,
pero no soy yo. Y el momento irreductible de la subjetividad humana con-
siste en ese modo de resurgir del yo, que siempre de nuevo se diferencia de
lo que ya era en cuanto yo cosificado u objetivado como cuerpo. La grande-
za de la filosofia de Husserl —nos parece— se halla justamente en el reco-
nocimiento de ese momento de irreductible subjetividad que acompafa a la
experiencia humana. Aunque, segun nuestra interpretacién, su proyecto
filoséfico se desenvuelve de acuerdo con la tradicién idealista, que lleva a
cabo una hipéstasis del yo que no consigue finalmente justificar.

Ahora bien, antes hemos hablado de un yo racional puro, que por defi-
nicion —si somos consecuentes en el uso de las palabras— seria entera-
mente independiente de cualquier experiencia. Recogemos aqui, por lo tan-
to, el problema antes apuntado acerca de un yo trascendental que, a dife-
rencia de lo antes sefialado sobre su caracter temporal y su autoconstitu-
cion a través de sus experiencias, ahora se trata de un sujeto puro. De
acuerdo con este término tomado de Kant’’, tal sujeto no sélo seria a priori,
en el sentido ya explicado de ser condicién de las nuevas experiencias —
aunque, segun Husserl, si se habria enriquecido con las experiencias ante-
riores depositadas en él— sino que seria ademas puro y, por lo tanto, inde-
pendiente de toda experiencia. Ese ego puro invocado por Husserl es, por lo
tanto, un yo desencarnado, un yo que en cierto modo se anticipa radical-
mente al mundo en su totalidad en cuanto es condicion de todo cuanto en
éste pueda presentarse con sentido. S6lo una nocién semejante del yo le
parece a Husserl que puede dar cuenta del significado racional del conoci-

miento, pues conocer implica rebasar el plano de la mera facticidad para

7 Recuérdese que, de acuerdo con Kant, “puro” es aquel conocimiento que no sélo es a
priori, sino que ademas no ha recibido ningin afiadido empirico. Parece que Husserl tiene en
cuenta este uso de Kant, al cual él afiade en ocasiones otro cuando habla, por ejemplo, de
fendmeno puro o de la pura corriente de las vivencias. En este caso, “puro” se usa con el
significado del ser que resulta después de haber suprimido la actitud natural mediante la
reduccion trascendental.



Eduardo Alvarez: La cuestion del sujeto en la fenomenologia de Husserl 141

alcanzar las ideas mediante las que se comprenden los hechos; significa,
por lo tanto, captar la esencia de los fendmenos —reduccién eidética— y no
sélo reducirlos a su pura inmanencia en la conciencia —reducciéon trascen-
dental. Semejante actividad ideatoria no es posible para un yo factico, sino
tan sélo para un sujeto que se adelanta radicalmente a su propio ser mun-
dano.

¢,Pero como se determina ese ego trascendental puro? (Y cdmo accede-
mos a ese yo esencial, cuyo ser inteligible —el eidos “ego” — esta separado
de toda existencia factica? Segun Husserl, no se trata de una nocién extrai-
da por abstraccién de los diversos yoes, que retuviera lo que todos tienen
en comun, pues en tal caso no habriamos superado el nivel de lo factico:
una esencia no es una suma de hechos. Por el contrario, ese ego esencial se
alcanzaria mediante la “variacion de posibilidad” de mi ego factico, segun el
método antes mencionado de la variacién eidética. Es decir, a partir de mi
yo particular y sin necesidad de plantear siquiera la cuestion de los otros

yoes, puedo acceder a “un ego en general”, de modo que:

Aqui la extension del eidos "ego" esta determinada por la autovariacion de mi
ego. Solo yo mismo me imagino como siendo otro, pero no imagino los otros.
Asi, pues, la ciencia de las posibilidades puras precede "en si" a la de las rea-
lidades y unicamente ella posibilita a ésta como ciencia.”®

Por lo tanto, el ego puro o la esencia del yo se determina como un “ego
trascendental en general”, que Husserl distingue del “ego trascendental
empirico-factico”’®, del cual ya habiamos hablado antes. Ese ego puro, sin
embargo, no es ajeno al yo individual, sino que esta presente en él y en
todo ego factico, del mismo modo que la esencia no es ajena a los fenéme-
nos en que esta presente. Ese yo puro es el yo racional que todo individuo
es capaz de ser cuando se determina conforme a las ideas. A la fenomeno-
logia le corresponderia entonces la tarea de establecer cuales son las legali-
dades conforme a las cuales ese ego puro constituye intencionalmente sus

objetos, cuales son las fuerzas noéticas de maxima generalidad que definen

78 Max Scheler, El puesto del hombre en el cosmos, p. 97.
9 Ibidem, p. 96.



142 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

su actividad. Hacia eso precisamente se encaminaria una egologia pura. Por

eso, escribe Husserl:

La fenomenologia [...] es un idealismo que no consiste mas que en la autoex-
plicitacion de mi ego como sujeto de todo posible conocimiento, llevada a ca-
bo de modo consecuente en la forma de una ciencia egoldgica sistematica, y
esto con respecto al sentido de todo lo que es, que debe poder tener justa-
mente un sentido para mi, el ego. [..] Es la explicitaciéon del sentido [...] de
todo tipo de ser que yo, el ego, sea capaz de concebir, especialmente del sen-
tidosode la trascendencia de la naturaleza, de la cultura, del mundo en gene-
ral.

Parece, por lo tanto, que con Husserl se renueva esa vieja tendencia
moderna que concede un privilegio a la relacién de conocimiento cuando se
trata de entender la relacién del yo con las cosas y consigo mismo. El pri-
mado del yo para él significa que éste nunca es un principio derivado, sino
que se encuentra siempre ya constituido con ocasién de cada nueva expe-
riencia, por mucho que ésta pueda luego redefinirlo como ego factico (el yo
puro seria, en cambio, independiente de toda experiencia). Sin embargo,
surge la duda de si acaso, por esta via, el idealismo de Husserl no se oculta
a si mismo la vivencia del espesor del mundo y el peso de su opacidad, que
se nos impone sin remitirnos a ninguna operacion previa del yo; si no nos
escamotea el sentido sorprendente del azar, al cual nunca nos podemos an-
ticipar; si no nos hurta el significado de lo accidental cuando apela a un yo
cuya actividad parece ir siempre por delante. Pues, finalmente, para Hus-
serl, sélo la subjetividad trascendental tiene el caracter de lo absoluto, sélo
ese ego es “irrelativo”, ya que el mundo y sus objetos, aunque se admitan
como reales, estarian marcados por su esencial relatividad al sujeto tras-

cendental.

9. El yo de los otros y el problema de la intersubjetividad

Segun hemos visto, el yo trascendental de Husserl existe como un yo
individual. Incluso el yo racional o puro ha de entenderse como el ego esen-
cial que nos da la idea de lo que basicamente todo sujeto existente es. Por

eso, Husserl dice que en su maxima concrecién ese sujeto existe como yo

80 |bidem, Meditacién cuarta, § 41, pp. 113s.



Eduardo Alvarez: La cuestion del sujeto en la fenomenologia de Husserl 143

monadico® con su propio mundo vital (Lebenswelt), en el cual tiene que
encontrarse el momento fundacional de todo sentido. A partir de ahi, a la
fenomenologia se le plantea la dificultad de explicar cobmo se concilia esta
ultima afirmacion con la existencia indudable de un mundo objetivo y co-
mun de significados que se imponen al individuo. La discusién de este pro-
blema conduce a la cuestion de la intersubjetividad y, en definitiva, a la que
se refiere a la relacién con los otros. Pero esto ultimo, a su vez, remite a la
pregunta acerca de cOmo se presenta el préjimo en la esfera de mi concien-
cia.

En cualquier caso, la cuestion de la intersubjetividad, expresada en abs-
tracto, se refiere a ese tipo peculiar de experiencia que se da en la relacién
entre diversos sujetos. Pero hay que decir, en contra de algunas interpreta-
ciones, que lo intersubjetivo no es sinénimo de lo social, pues lo intersubje-
tivo hace referencia sin mas a la relacién entre los sujetos, cada uno de los
cuales comparte en cierta medida las experiencias del otro, mientras que lo
social alude ademas a una cierta realidad objetiva que media en la relacion
entre ellos y que tiene entidad propia, como pueden ser los usos o las nor-
mas. Ortega lo explica brillantemente cuando sefiala el sentido impersonal
de lo que es propiamente social: asi —nos dice-, el guardia que hace un ges-
to al peatén para que se detenga no esta manteniendo con éste un trato
personal, sino que actia como agente de la autoridad; ni él ni el peatén
aparecen en esa relaciéon propiamente como personas, sino encarnando
simbolos cuyo significado esta cifrado en los cddigos sociales, como —por
ejemplo— el de la circulaciéon. La “socialidad” existe de ese modo: como al-
go impersonal que en algun momento originario pudo tener el caracter de la
intersubjetividad, pero que se ha endurecido en una forma objetiva de tipo
simbdlico que se intercala en la relacion entre los sujetos. Por eso dice Or-
tega que lo social es lo humano despersonalizado o deshumanizado, o tam-

bién lo humano sin el hombre®, aunque hay que decir que esta ultima for-

81 A este respecto, conviene precisar que asf como la distincién kantiana entre el sujeto
trascendental y el sujeto empirico es al mismo tiempo la distincién entre un sujeto transindi-
vidual y un yo individual, en Husserl, en cambio, segin hemos visto, no se mantiene esta
dicotomia.

82 vid. El hombre y la gente, cap. VIII: “De pronto, aparece la gente”, Madrid, Espasa-
Calpe, 1972, pp. 143ss.



144 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

mula encierra un sentido peyorativo que apunta —como también pasa en el
caso de Heidegger— a una vision recelosa de la sociedad, especialmente la
moderna. En cualquier caso, digamos en resumen que lo social encierra un
momento de intersubjetividad, al cual le afiade ademas un momento de ob-
jetividad que contribuye a dar sentido a la relacién entre los sujetos.

Y precisamente la concepciéon de Husserl se sitia en el limite de esta
distincion, pues su proyecto filoséfico, en este punto, consiste justamente
en el intento de reducir siempre el sentido de toda realidad social objetiva a
la conciencia intersubjetiva que le sirve de base, convirtiéndose de este
modo la intersubjetividad en un principio trascendental, tan sélo a partir del
cual adquiririan su sentido los fendmenos sociales. Y convirtiéndose ademas
en un principio critico, por cuanto supone el rechazo de toda tentacién de
hipostasiar o cosificar las relaciones sociales. Paul Ricoeur comenta a este
respecto que la sociologia comprensiva de Max Weber puede entenderse
como el desarrollo socioldégico de esta idea de Husserl, que reacciona en
contra de una fenomenologia del espiritu de tipo hegeliano mediante una
fenomenologia de la intersubjetividad: el concepto de la analogia del ego
(es decir, la comprension del otro como un alter ego en analogia con mi
propio yo), considerado como el trascendental de todas las relaciones inter-
subjetivas, permitiria combatir la tendencia a hipostasiar las entidades co-
lectivas mediante la voluntad tenaz de reducirlas siempre a una red de in-
teraccion. La teoria de los tipos ideales de Weber podria entenderse enton-
ces como una aplicacién empirica de esta concepcion de Husserl, que susti-
tuye el espiritu objetivo hegeliano por la intersubjetividad®®. Y de tal modo,
ademadas, que para Husserl la intersubjetividad no es una relacién entre los
sujetos sin mas, sino un modo de ser fundamental de la conciencia: la con-
ciencia es intersubjetiva y se encuentra facticamente siempre en relacion
con los otros.

En todo caso, la interpretacion de la realidad social objetiva a partir de
la intersubjetividad que le sirve de base, es coherente con todo el pensa-
miento de Husserl, para quien no hay objeto sin una conciencia a la que

aparece y en la que se origina un sentido para el mismo. En este caso, la

83 vid. Paul Ricoeur, op. cit., pp. 11ss.



Eduardo Alvarez: La cuestion del sujeto en la fenomenologia de Husserl 145

realidad social y cultural constituye un tipo de objetividad que tiene como
condicién de posibilidad “la intersubjetividad monadol6gica”, o sea, la con-
ciencia monadica intersubjetiva, a cuyo ser trascendental se trata ahora de
reducir aquella realidad. Pero si la intersubjetividad es una forma de con-
ciencia, y ésta “en su maxima concrecion” es un yo monadico, habra que
buscar en éste la fuente de todo sentido, incluyendo la experiencia del yo
extrafo, la cual ha de poder ser reducida, mediante una “apercepcion ana-
I6gica”, a la esfera exclusiva del propio yo. Este es el programa que se plan-
tea Husserl en la quinta y ultima de sus Meditaciones cartesianas.

Pero, desde nuestro punto de vista, lo que estd aqui en cuestidn, en
primer lugar, es la posibilidad misma de considerar la conciencia intersubje-
tiva con antelacion a la objetividad social y natural de la cual depende. Se-
mejante pretension presupone una vision abstracta del sujeto -aun cuando
Husserl reconozca que siempre se encuentra de facto implicado con otros
sujetos-, porque parte del inaceptable supuesto de que la relacién entre los
sujetos se puede considerar separandola del momento de objetividad que
se intercala entre ellos y determina de antemano la concreta forma social
que necesariamente adopta toda relacion interhumana. No hay una relacion
entre sujetos puros, separados de su concreta configuracion en un lugar,
tiempo y circunstancia determinados y de las fuerzas objetivas que los de-
terminan. ¢Es que no hay siempre elementos objetivos que envuelven de
antemano las relaciones entre los sujetos, que se adelantan a ellas y las
definen, dotandolas ademas de un significado que trasciende a las concien-
cias —y éstas acogen—, ya se trate del pasado comun, de la cultura que
comparten, o de otros aspectos objetivos que pueden aportar cada uno de
ellos a su relacion con el otro? Si es asi, hemos de concluir que la nocién de
la intersubjetividad, asi presentada como un modo de ser trascendental de
la conciencia y abstraida, por lo tanto, de su concreta forma social y de su
determinacion natural, es una ficcion del idealismo filos6fico. Y que la pre-
tension misma de analizar la intersubjetividad en esos términos, que es jus-
tamente la tarea que emprende y desarrolla Husserl en la quinta meditacion
cartesiana, delata el caracter abstracto-especulativo de su analisis. Ahora

bien, este concepto si tiene sentido y es coherente con el conjunto del pen-



146 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

samiento de Husserl, en cuanto admite la nocién de un sujeto puro, ante el
cual y como parte de su mundo comparecen los otros con su propia subjeti-
vidad: el ego puro es para él el verdadero yo de la conciencia. Es verdad
que Husserl puede reconocer que solo a través del otro me conozco como
hombre, y que en ese sentido mi ser mundano se define a partir de mi rela-
cion con los demas. Pero, como siempre en Husserl, ocurre que el sentido
de esa realidad mia constituida en la relacion interhumana ha de poder ser
remitido en dltima instancia al plano originario de constitucién de todo sen-
tido, que es el del ego monéadico. De nuevo aqui se renueva esa paradoja de
un yo que, siendo mundano, es al mismo tiempo —en cuanto sujeto tras-
cendental— condicién del mundo en el que esta.

El planteamiento de Husserl estad condicionado por su toma de posiciéon
inicial, de cufio cartesiano, lo cual le lleva a plantear la discusion en los
términos de un cierto subjetivismo, a saber: ;,cOmo se me aparece el yo de
los otros? Sin embargo, no la aborda al modo en que lo hace el idealismo
subjetivista moderno, es decir, no pretende “deducir’ la realidad de los
otros hombres con su mundo interior de vivencias a partir de las represen-
taciones de mi conciencia. M&s bien lo discute segun el enfoque caracteristi-
co de la fenomenologia: se trata de reducir la experiencia del yo extrafio al
sentido que en absoluto puede tener esa experiencia para mi, la cual nece-
sariamente me remite en Ultima instancia a mi yo singular. Es verdad, sin
embargo, que de hecho siempre me encuentro entre otros que tienen sus
propias experiencias y cuya conciencia centraliza sus particulares vivencias,
entre las cuales debo admitir también la que se refiere a mi en cuanto me
convierto en objeto de su consideracién.j®. Del mismo modo que los demas
son parte de una vida —la mia— que se entiende a si misma organizada en
torno a mi conciencia como centro, mi propio yo se me aparece también
descentrado, en cuanto formo parte de las vivencias de otros centros de
experiencia que me son ajenos. Por lo tanto, la experiencia del alter ego

replantea de una manera nueva y mas profunda la cuestion de la alteridad y

84 por eso dira Sartre, prosiguiendo con esta reflexién, que la aparicién del préjimo sig-
nifica un descentramiento del mundo que al mismo tiempo socava la centralizacion operada
por mi. Vid. El ser y la nada, Madrid, Alianza Universidad / Losada, 1984, p. 284. Traducciéon
de Juan Valmar.



Eduardo Alvarez: La cuestion del sujeto en la fenomenologia de Husserl 147

su posible reduccién a la mismidad de mi conciencia, pues ya no se trata
s6lo de la constatacion de que hay otros yoes, sino que ademas lo Otro en
general del mundo se me revela ahora como objeto de una conciencia ajena
e interpretado por ella: como lo Otro del otro. A este respecto, Husserl
afronta este problema del descentramiento hacia el que parece deslizarse el
yo cuando se concibe como parte de la vivencia ajena mediante la reducciéon
fenomenoldgica de esa experiencia, de modo que la vivencia que el otro
tiene de mi es, a su vez, integrada entre mis propias vivencias. A esto pre-
cisamente se refiere Husserl cuando habla de “la doble reduccién fenomeno-
I6gica” en las Lecciones de 1910-11, conocidas como Problemas fundamen-
tales de la fenomenologia®.

Por otro lado, esta conexidn entre la experiencia de los diversos sujetos
ha de admitirse si queremos dar cuenta del significado de la objetividad del
conocimiento, cuya validez universal implica el reconocimiento de su valor
intersubjetivo. En efecto, el recurso al préjimo es condicién indispensable
para la constituciéon de un mundo comun, el cual se me revela en el conoci-
miento racional y cientifico. Como comenta Hyppolite, esta cuestion no ocu-
pa un primer plano entre los fil6sofos clasicos anteriores a Kant, porque el
cogito conduce primero a Dios como garantia suprema de la objetividad.
Pero cuando el pensamiento critico rechaza ese salto ontoldgico, el proble-
ma de la constitucién de la experiencia viene a tropezar necesariamente con
la cuestion del otro®®. La universalidad de la razén, que funda la ciencia, asi
como la pretensién de universalidad de los valores morales, tiene por lo
tanto este significado antropoldgico de poner de manifiesto una via a través
de la cual el sujeto trasciende su particularidad como individuo, superando
en este punto al menos el solipsismo, que es la tentacion de una filosofia
que concibe al sujeto trascendental en su maxima concrecibn como un yo
monadico aislado.

En general, nos parece que en la discusion del problema de la intersub-

jetividad Husserl combina dos enfoques. Por un lado, desde una perspectiva

8 vVid. Edmund Husserl, Problemas fundamentales de la fenomenologia, § 39, pp.
124ss.

86 Jean Hyppolite, “L’intersubjectivité chez Husserl”, en Ecrits de Jean Hyppolite, I, Paris,
P. U. F., 1971, p. 504.



148 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

subjetivista de cufio cartesiano, se trata de saber cémo a partir de mi mis-
mo se me hace presente la subjetividad del otro, es decir, cOmo se genera
la esfera intersubjetiva (a partir de la cual podriamos entender entonces el
fundamento del mundo objetivo). Pero, por otro lado, se nos plantea como
problema el hecho insoslayable de que el mundo en que me desenvuelvo lo
reconozco, en buena medida, como un mundo comun y compartido con los
demas, de tal manera que en este segundo enfoque la relacion intersubjeti-
va estaria presupuesta (y ello exigiria entonces encontrar en la conciencia la
base de la misma). Pero, en realidad, esos dos enfoqgues son complementa-
rios y expresan el doble sentido de la intencionalidad: el que va de la con-
ciencia al objeto y el que, a partir de éste, busca en la conciencia las opera-
ciones que lo constituyen. Dicho de otro modo, la realidad de un mundo in-
tersubjetivo es el néema que sirve de hilo conductor trascendental para
hallar en la conciencia las funciones noéticas que lo configuran; y, a la in-
versa, desde el yo monadico, y siguiendo el despliegue de su intencionali-
dad constituyente, se trata de aprehender analdégicamente la experiencia
del extrafio y, mas alla, la de una realidad que él comparte conmigo.

Pues bien, Husserl indica que esa experiencia compartida apunta a una
“esfera del ser trascendental como intersubjetividad monadolégica”®’; es
decir, el ego trascendental es una conciencia intersubjetiva. Por lo tanto,
Husserl reconoce a la intersubjetividad de la conciencia un papel constitu-
yente del sentido de los fenOmenos sociales y del mundo objetivo en gene-
ral. De igual modo que la subjetividad es temporal y encarnada en un cuer-
po, también es intersubjetiva, y la reduccién fenomenoldgica descubre que
el mundo es, en cuanto fendmeno, el resultado de la actividad constituyente

de la intersubjetividad trascendental®®

, lo cual nos obliga a atribuir un ca-
racter fundante a esa conciencia intersubjetiva.
En términos generales, nos parece que el término “intersubjetividad” es

utilizado de manera equivoca por Husserl, y ello por diversas razones:

87 Meditaciones cartesianas, Meditacion quinta: “Descubrimiento de la esfera del ser
trascendental como intersubjetividad monadoldgica”, pp. 119ss.
88 vid. Javier San Martin, La fenomenologia de Husserl como utopia de la razén, p. 117.



Eduardo Alvarez: La cuestion del sujeto en la fenomenologia de Husserl 149

a) En primer lugar, porque —como hemos dicho— a veces tiende a con-
fundirse con el mundo objetivo, en tanto que compartido, del cual decimos
entonces gque es intersubjetivo. Pero ese uso del término obedece —segun
se ha sefalado— al subjetivismo que alienta en el pensamiento de Husserl,

en el cual el objeto es reducido una y otra vez al sujeto.

b) Por otro lado, y en otro sentido, se plantea otra ambigiedad cuando
el término en cuestion se refiere tanto a las relaciones entre diversos suje-
tos, de las cuales decimos entonces que son intersubjetivas, como también
a un modo de ser trascendental de la conciencia, en cuyo caso decimos que

ésta es intersubjetiva. Asi, por ejemplo, habla Husserl de una “comunidad

589 1290

intermonadica”®” y de “intersubjetividad monadolégica””. En este caso, la
ambigliedad también es calculada, porque de acuerdo con su interpretacion
esas relaciones intersubjetivas en las que el yo siempre se encuentra in-
merso han de poder ser reducidas al yo monadico, de modo que el alter ego
tiene que comprenderse como una ampliacién al otro del ego singular, cuya

conciencia seria entonces intersubjetiva.

¢) En tercer lugar, el concepto de intersubjetividad es referido al cono-
cimiento de distintas regiones del ser, de modo que Husserl puede decir ya
en las Lecciones de 1910-11 que “intersubjetivo es todo conocimiento ma-

tematico”®*

, Y que “es intersubjetivo, igualmente, cualquier conocimiento
fisico”®2. A lo cual podriamos afadir que también es intersubjetivo el cono-

cimiento de los “objetos” culturales, los cuales, a diferencia de los objetos

89 Meditaciones cartesianas, Meditacién quinta, §§ 55-56, pp. 159ss.

9 Esta expresién forma parte del titulo de la meditacién quinta.

1 «“Cualquiera provisto de intuicién espacial [podria] emitir y ejecutar los mismos juicios
acerca del espacio con los mismos fundamentos[...]”. Ese conocimiento —afiade— se refiere
a la esencia ideal de algo general, que es no sélo independiente de los actos singulares lle-
vados facticamente a cabo para alcanzarlo, sino que ademas, aun siendo intersubjetivo, no
requiere de intercambio alguno de experiencias. Vid. Problemas fundamentales de la feno-
menologia, Anexo XXV al 8§ 36, pp. 177s.

92 Aungue, en este caso, por otra razén —segun aclara Husserl—: “por lo que respecta
al conocimiento fisico, su intersubjetividad radica en que todos podemos mirar uno y el mis-
mo mundo espaciotemporal al que, por nuestro cuerpo, pertenecemos nosotros mismos [...]”

Aqui se trata, por lo tanto de un conocimiento empirico, respecto del cual —afiade a conti-

nuaciéon— “los diferentes individuos, gracias al «intercambio» de sus conocimientos y rela-
ciones de conocimiento, pueden constituir un sistema de coordenadas comun [...] y un punto
temporal que sea en cierto modo determinable de forma comun”. De tal manera que “cada
conocimiento experiencial intersubjetivo esta relacionado con un grupo [...] de seres inteli-
gentes que estan en relacion de posible empatia”. Idem.



150 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

matematicos —que son ideales— y de los objetos fisicos —que son reales,
con una realidad independiente de la realidad humana—, son constructos
que obedecen a la accibn humana concertada, aunque lleguen a tener una
inercia propia u objetiva. Asi pues, la intersubjetividad del conocimiento en
algun caso, como el de la légica o las matematicas, no requiere de ningun
intercambio de experiencias. Por el contrario, la intersubjetividad del cono-
cimiento empirico requiere del intercambio de experiencias entre los suje-
tos. Este intercambio puede construir un mundo comun con significados ob-
jetivos, como los que constituyen la esfera social y cultural.

En cualquier caso, segun Husserl, el reconocimiento compartido de una
misma realidad objetiva (el ser de la naturaleza o el de la cultura) que se
impone a los sujetos individuales entrafa alguna forma de intersubjetividad
en la que se encuentra el significado del objeto en cuestion. Ahora bien, ese
significado tiene que poder ser comprendido como una modificacién inten-
cional de un sentido primigenio constituido para dicho objeto en la esfera de
la plena concrecién monadica del yo®3. La constatacion de que hay un mun-
do comun compartido y otros centros de experiencia distintos del mio plan-
tea al fenomendlogo la tarea de encontrar en la conciencia del yo monéadico
el sentido udltimo de esa experiencia. Por eso, Husserl recurre a la reduccién

fenomenoldégica para explicar “la aparicion del otro yo”:

Tenemos que procurarnos una vision que penetre en la intencionalidad expli-
cita e implicita en la que, sobre la base de nuestro ego trascendental, el alter
ego se anuncia y verifica: tenemos que ver cdmo, en qué intencionalidades,
en qué sintesis, en qué motivaciones se configura en mi el sentido alter ego
[-..] Esta experiencia y sus efectuaciones son [...] hechos trascendentales de
mi esfera fenomenolégica.®*

Asi pues, una vez establecido el significado trascendental de la intersub-
jetividad en relacién con la nocion de un mundo comun compartido, Husserl
pretende a su vez reducir la esfera intersubjetiva a la esfera propia del yo
monadico, de tal manera que la intersubjetividad es comprendida a través
de una “ampliacién” al otro de la propia subjetividad, que mediante una do-

ble reduccién remite primero la experiencia ajena al yo-otro que la constitu-

93 Meditaciones cartesianas, Meditacién quinta, §§ 44-48, pp. 125ss.
%4 Ibidem, Meditacién quinta, § 42, pp. 121s.



Eduardo Alvarez: La cuestion del sujeto en la fenomenologia de Husserl 151

ye y, segundo, retrotrae esa experiencia a mi propia subjetividad, tan soélo
en la cual —segun Husserl— se origina todo sentido. Pero ;cémo salgo de
mi mismo hacia los otros? En realidad, asi planteada, esta pregunta presu-
pone algo falso, porque el yo nunca ha estado encapsulado en si mismo
como si se tratara de una moénada originalmente aislada. En este punto fue
mas ldcida la posicion de Hegel, desarrollada por Marx y, a su manera,
también por Freud: el yo monéadico es una ficcién y, en consecuencia, no
hay tal salida de mi yo hacia los otros yoes, puesto que sélo entre los otros
y frente a ellos se constituye el si-mismo singular que soy. En otros térmi-
Nnos: mi autoconciencia contiene como uno de sus momentos esenciales el
del yo-otro, y lo contiene como un momento co-originario de su propia
constitucion. De tal manera que, como nos explicé Hegel en el célebre pasa-
je de la Fenomenologia del espiritu acerca de la lucha por el reconocimien-
to, una autoconciencia s6lo es posible junto y frente a otra, y nunca aisla-
damente. Dicho de otra manera: no hay un yo monadico primigenio, cuya
mismidad sea previa al ser de los otros, porque el yo se constituye precisa-
mente como un yo-otro respecto de los otros. Sin embargo, el pensamiento
de Husserl permanece fiel a una filosofia del cogito, de modo que la inter-
subjetividad serd subordinada al ego meditans. Como comenta Hyppolite,
éste es el punto principal donde el planteamiento de Husserl difiere del de
Hegel, quien reconoce este problema en la Fenomenologia del espiritu. Pero
para Hegel se trata siempre de la constitucion del nosotros, de tal manera
que para él la formacion de la intersubjetividad trasciende cada una de las
conciencias de si en las que aquélla se constituye. Husserl, por el contrario,
no se sitla en el marco de una filosofia del espiritu, sino en el de una filoso-
fia del cogito®. Por lo tanto, desde su punto de vista, aun cuando la subje-
tividad del hombre vive en un horizonte social, ocupado por cuerpos y de
caracter temporal, la condicion de sentido de esas realidades radica en el yo
que se adelanta a mi cuerpo y a los otros, y cuyos recuerdos y proyectos
distienden el ahora fluyente de la conciencia hacia el pasado y el futuro. Asi
pues, de acuerdo con el enfoque de Husserl, los sentidos compartidos inter-

subjetivamente (por ejemplo, los que se hallan en los simbolos culturales)

95 Jean Hyppolite, op. cit., pp. 506s.



152 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

han de poder ser retrotraidos ellos mismos a su vez al momento primordial
de constitucion de todo sentido en la esfera del yo propio.

Por lo tanto, la invocacién de un yo monadico puro le permite a Husserl
reducir la intersubjetividad a la esfera de la propia mismidad. Por eso dice
Szilasi, interpretando a Husserl, que yo estoy presente a mi mismo como yo
puro, pero mi determinacién psicofisica (o sea, el yo psicofisico que soy con
todo mi mundo vital, en el que encuentro también a los otros) me esta co-
presentada. A partir de ahi, Husserl considera legitima la tarea de determi-
nar la esfera propia y exclusiva de mi yo individual a través de una epoché
que lleve a cabo la reduccidén de la experiencia trascendental a la esfera de
la pura mismidad del ego monadico: hacemos abstraccion de todo lo mun-
danal constituido intersubjetivamente para alcanzar el “si-mismo propio” vy,
como su correlato, lo que es exclusivamente suyo en su experiencia del
mundo®®.

Asi pues, se trata ahora del yo trascendental en su maxima concrecion,
tan solo a partir del cual aparecen todos los sentidos, incluido el del mundo
como tal con los sujetos que lo habitan. Pero llevar a cabo semejante em-
presa significa determinar con precision “la esfera de lo que me es propio”
(Eigenheitssphare) como concreto yo monadico, haciendo abstracciéon de
toda intencionalidad referida a la subjetividad extrafia para alcanzar asi el
ambito de la mismidad en que se constituye “lo propio de mi ego”®’. La pre-
tension de realizar esta separacion delata —aparte de lo que ya se ha co-
mentado antes— el significado antidialéctico del enfoque de Husserl, porque
supone la tesis de que es posible aislar el yo individual y definir en él un
estrato dltimo en que se constituye originariamente el sentido de lo real.
Aun aceptando que el sentido de un mundo comun remite a la pluralidad de
los sujetos que lo experimentan y contribuyen a configurarlo, su reduccién a
la esfera trascendental de mi conciencia reconduce aquel sentido a mi ego

monadico como estrato ultimo en el que se instituye, pues:

La reducciéon trascendental me liga a la corriente de mis puras vivencias de
conciencia. [...] [Estas] son inseparables de mi ego y [...] pertenecen a la

% Meditaciones cartesianas, Meditacién quinta, § 44, pp. 129-131.
97 Ibidem, Meditacién quinta, § 44, pp. 125ss.



Eduardo Alvarez: La cuestion del sujeto en la fenomenologia de Husserl 153

concrecion misma del ego. [...] Pero, (qué sucede entonces con los otros
egos?%®

La apelacion en este contexto a la analogia pone de manifiesto la dificul-
tad de esa tarea. En las anteriormente ya citadas Lecciones del semestre de
invierno de 1910-11, conocidas y publicadas como Problemas fundamenta-
les de la fenomenologia, no sbélo recurre Husserl a la analogia, sino también
al concepto de “empatia” (Einfuhlung), que significa una especie de proyec-
cién que nos abre a la vida animica del otro®®. De acuerdo con el enfoque
de estas Lecciones, a través de la empatia una conciencia tendria la viven-

cia de otra conciencia distintal®

, operando ademas aqui un tipo especial de
analogia: en ella no se alcanza la representacion del otro en una imagen,
sino que intuimos en el otro su vivencia de manera inmediata y no al modo
en que lo hace la conciencia representativa y objetivadora. Es decir: no se
trata de la “representacion” del otro en una imagen de la fantasia (Verbildli-
chung) y en analogia con la representacion que pueda tener de mi mismo,

sino de su “presentizacion” (Vergegenwartigung)*®*

, en la que se me revela
su intimidad.

En las Meditaciones cartesianas apenas aparece el término “empatia”,
quiza por las resonancias irracionales que suscita'®?; en cambio, si encon-
tramos aquel uso sui generis de la analogia, nocién que se emplea en co-
nexién con la experiencia del cuerpo ajeno. A este respecto, Husserl distin-

gue entre el “cuerpo fisico” (Korper), que es el cuerpo considerado como

98 Ibidem, Meditacién quinta, § 42, p. 120.

% problemas fundamentales de la fenomenologia, passim.

190 1pidem, § 38, pp. 122s.

191 Ibidem, § 38, pp. 123s. La decisién del traductor de transcribir este término como
“representificacion” es discutible, y quizd fuera preferible “presentizacion” o incluso “apre-
sentacion”, ya que este ultimo término —que luego sera utilizado en las Meditaciones carte-
sianas— aparece cuando mas adelante en estas mismas Lecciones dice Husserl que la intimi-
dad del otro no se me hace presente directamente, sino que so6lo se hace “apresente”
(apprésent) a través de su cuerpo, en cuanto éste remite a un yo. Este yo es “compresente”
con relacion a su propio cuerpo, y se hace “apresente” en la esfera de mi propia experiencia.
Por cierto que Ortega recoge este mismo enfoque en El hombre y la gente, cap. IV.

102 £l término en cuestién aparece de pasada en el § 43, p. 123 de la edicién citada, pe-
ro Husserl lo menciona una vez, distanciandose de él y sin asumirlo claramente. Parece que
Husserl tomo inicialmente este concepto de Theodor Lipps —aunque no su teoria sobre el
tema—, pero no le satisfizo nunca del todo y acabé por dejarlo méas bien de lado. Vid. el co-
mentario al respecto de Mario A. Presas en la nota 38 de su traduccion de las Meditaciones
cartesianas, pp. 123s. El profesor Roberto Walton piensa, sin embargo, que Husserl siempre
sostuvo vigente ese concepto (observacion expresada en una conversacion particular).



154 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

cosa u objeto espacial, y el “cuerpo organico” (Leib), que es el cuerpo vivido
como organismo propio. De tal manera que cada yo en principio experimen-
ta al otro como cuerpo fisico, y a si mismo como cuerpo organico; pero
también se experimenta a si como cuerpo fisico en cuanto puede adoptar

d!°3. Pero habla también

una actitud enajenante hacia su propia corporeida
del “cuerpo fisico-organico” (Leib-Kérper)*®* cuando considera el cuerpo del
otro que, aunque primariamente para mi es cuerpo fisico, también lo expe-
rimento en analogia con la vivencia de mi propio cuerpo, que siendo fisico
se me presenta como cuerpo organico'®: experimento a los otros como
yoes que gobiernan psiquicamente en sus propios cuerpos. Y este es el ca-

mino de acceso a las vivencias del otro yo, pues:

s6lo una similitud que, dentro de mi esfera primordial, enlace aquel cuerpo fi-
sico con mi cuerpo fisico puede ofrecer el fundamento de motivacién para la
aprehensién analogizante del primero como otro cuerpo orgéanico.*

Esta “aprehensién analogizante” —nos dice a continuacidn— es una es-
pecie de “apercepcion asimilante” y no una inferencia por analogia: una
apercepcion en la que comprendemos un sentido en cuanto lo remitimos
intencionalmente a una “instauracién originaria” en la cual se habia consti-
tuido por primera vez un objeto de similar sentido. De tal modo que, segun
Husserl, la aprehensidon del sentido del alter ego a partir de mi propio ego,
y, en general, la comprension de cualquier sentido de la experiencia cotidia-
na, sblo se produce mediante esa “transferencia analogizante” de un senti-
do objetivo, ya originariamente instaurado, al nuevo caso'®’. Es ésta una
explicacion del proceso de la experiencia en la que los nuevos sentidos ob-

jetivos se aclaran retrotrayéndolos a las apercepciones correspondientes en

103 Esto dltimo ocurre, por ejemplo, cuando uno se distancia de su propia mano y la mi-
ra al modo en que lo haria un observador que decide dibujar un objeto, o cuando nos mira-
mos en un espejo. La técnica de los trasplantes de 6rganos, tan extendida hoy, nos permite
también pasar de un concepto a otro, colocandonos en el lugar de quien se ha sometido a un
trasplante y convierte el cuerpo fisico que en principio le es extrafio (el érgano que se le
trasplanta) en parte de su cuerpo organico.

104 5obre estos significados y las traducciones propuestas, sigo las sugerencias de Mario
A. Presas en la nota 9 de la pagina 26 de su traduccion de las Meditaciones cartesianas.

105 |pidem, Meditacion quinta, § 43, pp. 122s.

1%¢ |pidem, Meditacion quinta, § 50, p. 147.

197 1dem.



Eduardo Alvarez: La cuestion del sujeto en la fenomenologia de Husserl 155

las que se encuentra un sentido semejante al que se asimila el nuevo, y, en
definitiva, finalmente a la esfera de la plena concrecion del yo monadico,
como condicién de posibilidad de todo sentido.

si pues, el otro se “apresenta” en virtud de esa analogia que nunca al-
canza a captar la conciencia ajena como algo presente en una percepcion,
sino —dice Husserl evitando el término “empatia” — en una “aprehension
analogizante”: el extrafio solo es concebible como analogon de mi mismidad
y con un sentido que necesariamente sélo se constituye como modificacion
intencional de mi yo objetivado. Por lo tanto, “desde el punto de vista fe-
nomenolégico, el otro es una modificacion de mi mismo”*°2.Y pocas lineas
después afnade:[el ego extrafio lo experimento como] “un yo apresentado
gue no soy yo mismo, sino que es mi modificatum: «otro yo»”'°°. En rigor,
el yo —y cualquier yo- se aparece en una apercepcion, aungque se trate del
yo ajeno: “Mi ego primordial constituye el ego que es otro para él en virtud
de una apercepcion apresentativa”**°.

Se hace claro, por lo tanto, que para Husserl el otro yo es siempre deri-
vado respecto del ego primordial, identificado con el yo monadico propio, de
tal manera que para él —como dice Wilhelm Szilasi— el Unico acceso posible
al otro es la explicitacion de lo mio propio***. De este modo, pues, Husserl
se aparta decididamente de aquella otra tradicion del pensamiento que,
desde Hegel, considera la alteridad tan originaria como la mismidad, hasta
el punto de poder afirmar —frente a Husserl— que la constitucion de la
mismidad del yo es inseparable del proceso por el que ese yo deviene el
otro del otro, de manera que finalmente la verdad del yo es el nosotros.

Por otra parte, el recurso en este contexto a la “apercepcion analogizan-
te” para aprehender la conciencia del otro es una aplicacion en el terreno de
la intersubjetividad del concepto “trascendencia en la inmanencia”, median-
te el cual trata de “reducir” lo trascendente a la conciencia relativizando su
oposicion con lo inmanente, al tiempo que retrotrae la objetividad de las

cosas a la constitucion de su sentido en la conciencia. El problema con Hus-

198 |pidem, Meditacion quinta, § 51, p. 152.
109 |pidem, p. 153.

110 |pidem, Meditacion quinta, § 54, p. 157.
111 wilhelm Szilasi, op. cit., p. 132.



156 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

serl es siempre el de esta “constitucion de lo Otro”, que no consiste en crear
o dar realidad a partir del ego, pero si en otorgar sentido a cualquier reali-
dad que se me presenta. Siempre nos topamos con ese procedimiento en
virtud del cual lo extrafio se reencuentra como reconstruido por el yo. En
éste siempre se presume un sentido ya comprendido, tan s6lo a partir del
cual y por asimilacién al mismo —por aprehensién analogizante— puede
comprender otros sentidos que se le propongan. Y asi procede el conoci-
miento: atribuyendo al objeto que se me presenta un sentido ya conocido
en otros objetos, que ahora reconozco —aunque sea a través de una analo-
gia asimilante- en el nuevo. La necesidad de esa conexidén de lo extrafio con
lo ya conocido, para que aquello pueda ser asimilado —que Husserl expresa

mediante el término “apareamiento” o “parificacién” (Paarung?)

— se pro-
duce de tal manera que lo extrafio soélo resulta accesible mediante la modi-
ficacion intencional de mi mismo.

Pero la pretension de llevar a cabo esta ultima reduccién revela de por
si, a su vez, un supuesto fundamental del pensamiento de Husserl: que no
hay sentidos que se impongan al yo sino sélo en cuanto éste los interpreta
desde su mismidad monédica. Y ello delata, a su vez, una cierta posicion
respecto de la dinamica cultural que se nos antoja dificil de mantener ante
el testimonio abrumador de las ciencias sociales, que tozudamente indican
—en contra de la asignacion de un papel primario a la iniciativa individual
por parte de Husserl— que la forma que adopta la conciencia del individuo
es un producto social y que la subjetividad es un resultado derivado de la
dindmica cultural que modela a los individuos, los cuales a lo sumo se apro-
pian de los sentidos que les sobrepasan para interpretarlos desde su singu-
lar posicion elaborando de paso el espacio de su propia subjetividad. Ahora
bien, el problema radica en determinar con precision qué quiere decir “re-
duccion” en este punto concreto. Porque Husserl admitiria sin problemas
que los simbolos culturales no son establecidos por el yo, sino que lo tras-

cienden necesariamente. Pero afadiria que la cuestién estriba en saber qué

112 £ significado de este término alude a esa conexién, pero tiene ademas una connota-
cion biolégica que indica metaféricamente que esa “unién” (de lo extrafio con lo ya conocido)
es precisamente lo que “hace nacer” el nuevo conocimiento. Sin embargo, la parificacion
tiene un significado mas general en el pensamiento de Husserl, porque se trata de una forma
originaria de asociacion en la sintesis pasiva.



Eduardo Alvarez: La cuestion del sujeto en la fenomenologia de Husserl 157

significan esos simbolos para mi, puesto que sin un sujeto que salga inten-
cionalmente a su encuentro para apropiarselos nada serian en realidad.
Ahora bien, eso quiere decir que la fenomenologia desatiende a la dinamica
independiente de la vida social y que se encuentra con la dificultad de dar
cuenta de los procesos de cambio y de diferenciacion cultural. Pues si todo
sentido se origina en la conciencia —que no se limitaria, por tanto, a acoger
lo que se le impone—, ;cémo dar cuenta del sentido de los procesos socia-
les objetivos? Pero es que, ademas, esa apelacién a lo que sean esos sim-
bolos para mi, en tanto yo me los apropio, no salva el caracter primario de
esa apropiaciéon como si fuera una actividad originaria del sujeto, pues esa
apropiacion que los individuos hacemos de los significados que nos sobrepa-
san esta a su vez regida por pautas sociales de las que a menudo el propio
yo individual ni siquiera es consciente.

Por eso nos parece que su filosofia, en la tradicién del idealismo moder-
no, lleva a cabo una hipéstasis del yo, aislando y considerando separada-
mente el momento de la subjetividad que necesariamente acomparia a toda
experiencia que pueda llamarse en verdad humana. Ese momento subjetivo
tiene lugar ciertamente en cuanto el individuo no sélo acoge sino que se
apropia desde si mismo del sentido de las cosas, que le es siempre ya dado
de antemano como una realidad objetiva que se le impone y que él, a su
vez, interpreta desde su singular posicidon contribuyendo a recrearla. Pero
esa apropiacion o interpretacion esta también subordinada a factores obje-
tivos. Pues bien, Husserl desenraiza y abstrae ese momento subjetivo, des-
tacando ademas su papel activo -en la linea del idealismo que privilegia la
relacion de conocimiento- e interpretandolo de acuerdo con su doctrina de
la intencionalidad constituyente. De ese modo distingue del yo mundano un
yo que se adelanta al mundo en cuanto condicion de posibilidad de éste.
Pero la originalidad y la sutileza de su planteamiento, y al mismo tiempo lo
que hace tan dificil su comprensién —sobre todo si tratamos de asimilarlo al
de Kant—, estriba en la concepcidn de ese ego puro —que se tiene inmedia-
tamente a si mismo como tal— como el que igualmente se determina como
el yo psicofisico con su mundo vital (el yo mundano), en el cual —y como

parte del mismo— se encuentran los otros yoes, con los que comparte



158 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

ademas un mundo comun. El primado del ego puro, en cuanto ego trascen-
dental, se refiere entonces a su comprension como esfera originaria de do-

naciéon del sentido.



CUERPO Y FENOMENOLOGIA “ASUBJETIVA” EN JAN PATOCKA

Ivan Ortega Rodriguez’
Universidad Pontificia Comillas, Madrid, Espafia
ivan.ortega.rodriguez@gmail.com

Resumen: En este trabajo describimos las lineas basicas del andlisis fenédmeno-
l6gico de la corporalidad en Patocka. El estudio de la corporalidad es un elemento
clave en el proyecto de fenomenologia asubjetiva de Jan Patocka. Es en ella donde
se da la insercidon del sujeto finito en el mundo y es en ella donde se hace compren-
sible el dinamismo del sujeto en el mundo, un sujeto que no “constituye” el mundo
sino que es una fuerza en el campo de fuerzas del aparecer.

Palabras clave: Fenomenologia. Cuerpo. Corporalidad. Jan Patocka.

Abstract: In this paper we describe the basic lines of Jan Patocka’s analysis of em-
bodiment. The study of corporeality is a key element in Patocka’s project of an a-
subjetive Phenomenology. It is within corporeality where the finite subject’s inser-
tion in the world takes place and it is there that the subject’'s dynamism becomes
understandable; this subject does not “constitute” the world but is a force in the
field of forces of appearance.

Key words: Phenomenology. Body. Corporeality. Jan Patocka.

En este ensayo nos ocuparemos del filésofo checo Jan Patocka. Poco co-
nocido aun en Espafia, Patocka es sin embargo considerado como uno de
los autores de referencia en la filosofia del siglo XX. Su pensamiento se es-
tructura en filosofia primera vy filosofia practica, donde la fenomenologia se
articula con la filosofia de la historia, en una tensién ética fundamental. Sus
posiciones fenomenoldgicas son base para su teoria sobre los movimientos
de la existencia, que traslucen un impulso ético fundamental sobre el que se
articulan todos los demas temas de su filosofia. Abordar una presentacién
global del pensamiento de Patocka, analizando las conexiones entre feno-
menologia y filosofia practica, desborda los limites de esta contribucién. El

objetivo de este ensayo es hacer una breve presentacion del pensamiento

1 Este articulo es parte de una investigacién que culminé en una tesis doctoral con titulo
Fenomenologia, Filosofia de la historia y Politica en Jan Patocka (Universidad Pontificia de
Comillas, Madrid, 2011).

Recibido: 22-1X-2010. Aceptado: 10-1-2011



160 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

fenomenoldgico de Jan Patocka a partir de su intento mas audaz. Nos cen-
traremos en un conjunto de textos escritos al final de su vida, entre 1960 y
1976, donde explora las posibilidades de una refundacién “asubjetiva” de la

fenomenologia®.

1. La critica a la fenomenologia transcendental

Jan PatocCka busca superar el idealismo de la fenomenologia transcen-
dental de Husserl, pues a su juicio constituye ésta una desviacion de la in-
tencién original de la fenomenologia. Es sabido que Husserl fue derivando
hacia el idealismo en la medida que considerd que el aparecer de los obje-
tos y del mundo debia remitirse a un altimo horizonte subjetivo constitu-
yente ante el cual tenian necesariamente que comparecer —siendo a su vez
este horizonte intersubjetivo— con lo que se da una cierta “primordialidad”
de lo subjetivo sobre lo objetivo. Patocka dedico largas consideraciones a
esta cuestién; y concluyd que un analisis fenomenoldgico verdaderamente
radical no conduce a afirmar un horizonte subjetivo constituyente al que
hubiera que remitir Ultimamente todo objeto en su aparecer y, con ello, el
mundo en el que estos objetos aparecen y dentro del cual desarrollamos la
vida. De acuerdo con Patocka, llegamos ciertamente a determinar un mun-
do en que se desarrolla la vida. Este mundo de la vida es analizable en sus
estructuras, y ciertamente es el punto de partida para toda labor tedrica.
Sin embargo, este mundo no es en absoluto un mundo constituido por una
conciencia “previa” y que sea en cierto modo su a priori. Todo lo contrario,
afirma Patocka, es el mundo la condicion previa para todo aparecer, y, so-

bre todo, para la realizacién de la intersubjetividad?.

2 por fortuna, una buena parte de estos textos estd disponible en castellano, en la re-
ciente compilacion de Agustin Serrano de Haro, E/ movimiento de la existencia humana, Ma-
drid, Encuentro, 2004. Otros textos se encuentran en una recopilacidon en francés titulada
Qu’est-ce que la phénoménologie?, Grenoble, Jerome Millon, 2002; compilacién y traduccién
de Erika Abrams. En castellano también puede consultarse con provecho la traduccidon de
unas lecciones de Patocka en la Univerzita Karlova de Praga (impartidas en el breve periodo
en que pudo ensefiar publicamente): Introduccion a la fenomenologia, Barcelona, Herder,
2005; traduccién de Juan A. Sanchez, revisién de Ivan Ortega. Ademas de introducir la obra
de Husserl y la de Heidegger, afiade Patocka comentarios que van en la linea de la fenome-
nologia asubjetiva que aqui tratamos.

3 Jan Patocka, “La phénoménologie, la philosophie phénoménologique et les Méditations
Cartésiennes de Husserl”, en Qu’est-ce que la phénoménologie? Cfr. p. 159.



Ivan Ortega Rodriguez: Cuerpo y fenomenologia “asubjetiva” en Jan Patocka 161

Los caminos que Patocka recorre en su obra para desarrollar este tema
de la primacia del mundo no siguen un esquema Unico, sino que se configu-
ran como intentos varios, que permanecen en un estado de provisionalidad.
En todos estos intentos, empero, podemos sefalar, si nuestra interpretacion
es correcta, un mismo patron: el subjetivismo transcendental se debe a un
anadido tedrico no fenomenoldgico, esto conduce a que Husserl no ejecute
una epojé verdaderamente radical, lo cual se debe a que da primacia a la
necesidad de fundamentar absolutamente el conocimiento, asi como a que
considere que la salida al objetivismo de la razén cientifica estad en afirmar
la subordinacion del mundo a la intersubjetividad en comunicacién (*“modna-
da intersubjetiva”). Sin embargo, afirma Patocka, una epojé radical muestra
un aparecer de mundo que da fe de si mismo desde si mismo, que es ade-
mas una totalidad previa para que todo aparecer se dé, que es previo al
aparecer de este mismo mundo como “totalidad factica”, y que es condicion
previa para la comunicacion intersubjetiva y la constitucion de la misma
monada intersubjetiva. Veamos esto un poco mas de cerca.

Husserl tenia como maxima el “principio de todos los principios”: tomar
y analizar los datos sélo en lo que éstos dan desde si mismos. Sin embargo,
Patocka considera que Husserl introduce un elemento no justificado radi-
calmente. Hablamos de la conciencia tomada como un todo cerrado en si, a
modo de un ente o regién de ser de un tipo especial. Es cierto que al anali-
zar las vivencias, vemos que en ellas hay siempre una fundamental referen-
cia a la subjetividad viva. No obstante, esto no significa que se nos muestre
la subjetividad y la conciencia como un todo, y como un tipo de realidad con
sus caracteristicas definidas. Para Patocka, Husserl pasa sin mas de la cons-
tatacion de la vida subjetiva en toda vivencia a afirmar un tipo de ente uni-
tario con unas caracteristicas claramente definibles. Husserl habria realizado
de este modo una “transposicion de evidencias”, por la que la esfera feno-
menal, el aparecer mismo como siendo vivido —y del que ciertamente no
cabe dudar—, se habria tomado como evidencia de la conciencia en tanto
“ente subjetivo”®. Mas auln, la consideraciéon de la “esfera transcendental”

como configurada en noesis y noema corresponde a una inadecuada des-

4 Cfr. Jan Patoc¢ka, “El subjetivismo de la fenomenologia husserliana y la posibilidad de
una fenomenologia ‘asubjetiva’, en E/ movimiento de la existencia humana, pp. 104-109.



162 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

cripcién de la esfera fenomenal. Patocka cree que Husserl generaliza una
clase particular de vivencias, pues la experiencia de la percepcidon dada co-
mo distinta de las sensaciones se convierte en modelo para toda cogitatio.
Esto, afirma Patocka, conduce a la consabida divisidon entre el polo subjetivo
y el polo objetivo de la vivencia, que se generalizan y se consideran como
polos de la totalidad unitaria y omnienglobante de la conciencia transcen-
dental®.

De esta manera, segun considera Patocka, Husserl introduce un concep-
to de conciencia derivado de la tradicién cartesiana®, en el que la autoevi-
dencia de la misma, captada en la autorreflexion, es un presupuesto fun-
damental. Esta conciencia, captada evidente e indubitablemente, es ademas
el suelo desde el que Husserl considera que se ha de emprender la tarea de
una filosofia como ciencia. Esta primacia de un fundamento firme del cono-
cimiento es lo que motiva a Husserl para que asuma como incontrovertible
y evidente en el analisis fenomenoldgico la realidad de la conciencia, cuando
de hecho tal evidencia no se desprende de una consideracién estrictamente
fenomenoldgica de los datos. Es por esto también que Husserl no aplica una
epojé completamente radical, evitando “poner entre paréntesis” la existen-
cia de la conciencia como ente unitario. Hacer esto supondria quedarnos sin
base para aclaraciéon radical del conocimiento. Para Husserl, el motivo de la
fundacién radical del conocimiento prevalece sobre el de la suspension de
toda creencia; por ello, la epojé sélo se ha de aplicar para hacer posible la
critica del conocimiento. Si se aplicara la epojé a la conciencia entonces no
habria base desde la que reconstruir la teoria del conocimiento’.

Por el contrario, Patocka afirma que una epojé radical, que no excluya la
conciencia, conduce a una aclaracion mas radical del aparecer del mundo.
En efecto, lo que se deja ver una vez se suspende la creencia en la realidad
incontrovertible de la conciencia es que ésta se encuentra necesariamente
arraigada en un mundo, y que éste, lejos de estar “constituido” por la con-
ciencia, es condicidon de posibilidad de la misma. Un analisis del aparecer

que no lo tome por evidencia de una subjetividad transcendental (analisis

5 Cfr. ibidem, p. 105.
6 Cfr. ibidem, p. 106.
7 Jan Patocka, “Epojé y reduccién”, en El movimiento de la existencia humana, pp. 246s.



Ivan Ortega Rodriguez: Cuerpo y fenomenologia “asubjetiva” en Jan Patocka 163

gue es posibilitado por la epojé radical) llega a la conclusion de que la esfe-
ra fenomenal se deja describir no como ego-cogito-cogitatum, sino como un
sum, como una subjetividad, donde el sujeto se abre al mundo, por media-
cidn de la corporalidad, dandose una continuidad entre el yo y el mundo®. El
aparecer no es la constitucién del objeto en la subjetividad transcendental,
sino el aparecer de los objetos en un mundo. Es cierto que el sujeto es un
polo al que queda referido el objeto en su aparecer, pero el objeto se refiere
al sujeto dentro de la citada estructura continua mediada por el cuerpo. En
consecuencia, el analisis del aparecer, una vez la epojé no se detiene en
una subjetividad autoevidente, conduce a ver éste como la manifestacién de
los objetos en el mundo a la subjetividad, que es corporal y que por medio
de esa corporalidad se abre al mundo®. Antes de que se nos presente el
mundo como “totalidad factica”, se ha presentado como a priori de la subje-
tividad el mundo como una “totalidad previa” que constituye la base objeti-
va desde la cual puede tener lugar la intersubjetividad®°.

Patocka tiene que mostrar como puede aparecerse este mundo como
una totalidad y cdmo puede afirmarse justificadamente que éste es previo a
la subjetividad, teniendo en cuenta que, en el analisis del aparecer, éste,
por necesidad del mismo método fenomenoldgico, no puede sino estar refe-
rido a la subjetividad. PatoCka afirma que es posible mostrar una “autoates-
tiguacién” de la percepcién, por la que ésta puede dar cuenta de si misma
por si misma, sin que la subjetividad quede afirmada como fundante.
Patocka afirma que esta autoatestiguaciéon se hace por caminos “enrevesa-
dos y no necesariamente evidentes”, lo cual deja ver que él mismo era
consciente de esta dificultad’’. Los intentos de Pato¢ka en este sentido se

dejan ver en varios de sus textos, los cuales apuntan siempre a la intersub-

8 Jan Patocka, “El subjetivismo de la fenomenologia husserliana y la posibilidad de una
fenomenologia ‘asubjetiva’”, pp. 108s.

° Patocka es consciente de que esto supone, en cierta medida, adherirse a la posicién de
Heidegger. Sin embargo, Patocka no emprende el camino de una elucidacién del sentido del
ser, sino que toma este aparecer del mundo a la subjetividad como terreno desde el que
aclarar radicalmente el manifestarse, donde el mundo quede explicado en su aparecerse, y
donde el ro/ de la subjetividad —y la intersubjetividad— quede aclarado, no ya como mona-
da, sino como mediacién corporal del aparecer del mundo objetivo e independiente.

10 jJan Patocka, “La phénoménologie, la philosophie phénoménologique et les Méditations
Cartésiennes de Husserl”, p. 159.

11 Jan Patoc¢ka, “Universo y mundo del hombre. Anotaciones a un planteamiento cosmo-
l6gico contemporaneo”, en E/ movimiento de la existencia humana, pp. 85-92.



164 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

jetividad y a la corporalidad como elementos esenciales en la mostracion del
mundo como totalidad previa y como condicidon de posibilidad de la comuni-
cacion intersubjetiva que comparte mundo. Asi pues, en todo este desarro-
llo es una pieza fundamental el papel que asume el cuerpo en el aparecer
del mundo. Es esta tematizacion del ro/ del cuerpo el que vamos a analizar

a continuacion.

2. Corporalidad e intersubjetividad “localizada” en el aparecer del
mundo

El analisis del cuerpo tiene lugar en varios lugares dentro de la obra de
Patocka. En primer lugar, como hemos indicado, la corporalidad es media-
cion en el aparecer del mundo. La esfera fenomenal no se deja describir
como una constitucion del mundo en la subjetividad transcendental, sino
como aparecer de mundo a través de la corporalidad vivida. Husserl llegé a
entrever en La crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia trascen-
dental que el aparecer es el darse del mundo en la mediacién de la corpora-
lidad, pero no llegd a sacar las ultimas consecuencias de estos nuevos des-
cubrimientos, permaneciendo en el idealismo'?. Asi pues, el cuerpo vivo es
la mediacion del aparecer del mundo, donde éste se hace presente en toda
su densidad. El hecho de que Husserl no asumiera con todas sus conse-
cuencias el papel del cuerpo vivo (por mas que tratara el tema y atisbara
gue esta cuestion podia hacer estallar el esquema transcendental) se debe
a que Husserl no se desprende de una tradicidon que arranca con Descartes.
Esta tradicion insiste en obviar los elementos referidos a la corporalidad vi-
vida en el estudio de la subjetividad®®. En la consideracién de la subjetivi-
dad, sélo se asumen como notas propias las mas “espirituales”, mientras
que todo lo referido a las vivencias del cuerpo se asimilan sin mas al mundo

exterior. El empirismo rechaza la sustancialidad de la conciencia subjetiva,

12 jan Patocka, “Epojé y reduccién”, pp. 246s.

13 Sj no erramos, estas consideraciones, sumamente importantes para comprender el
papel del cuerpo vivo en PatoCka —que en su pensamiento son via justo para una nueva
objetividad y no para una subjetivizacion idealista, como veremos— por desgracia no estan
disponibles aln en idiomas normalmente accesibles. Se encuentran en un curso dictado por
Patocka en la Univerzita Karlova de Praga, cuyas transcripciones se han editado en el original
checo: Télo, spolelenstvi, jazyk, svét [Cuerpo, comunidad, lenguaje, mundo], Praga, Oikoy-
menh, 1995.



Ivan Ortega Rodriguez: Cuerpo y fenomenologia “asubjetiva” en Jan Patocka 165

pero opera con la misma consideracién de la misma como ambito puramen-
te “mental”. En realidad, los empiristas asimilan igualmente la dicotomia
entre conciencia y mundo material, por la que niegan la sustancialidad de
uno de los términos, explicandola como configurada por los mismos ele-
mentos que el resto del mundo. De este modo, afirma Patocka, obvian
igualmente la realidad del cuerpo vivo. Kant incide en el mismo olvido del
cuerpo vivo, pues recupera ciertamente el papel de la subjetividad como
ambito imprescindible para explicar el fendmeno, pero sigue considerando
ésta como una pura estructura intelectual. Llamativamente, sélo hay un au-
tor que Pato¢ka toma como excepcién, Maine de Biran. Este analiza el ego,
y ve como rasgo fundamental el querer, que se manifiesta como poder. El
poder, a su vez, sbélo puede hacerse presente en una realidad corporal. En
consecuencia, el yo, definido como poder, sélo puede ser tal si es corpo-
ral'?,

El cuerpo vivido es, pues, el medio por el que el mundo se manifiesta en
su radical intersubjetividad y espacialidad. Estas dos dimensiones aparecen,
segun Patocka, conjuntamente y se presuponen mutuamente. La espaciali-
dad se hace presente segun la estructura de las tres personas gramaticales,
yo-tu-ello (ja-ty-ono). A la subjetividad propia que es el “yo” le corresponde

|\\

una esencial localizacién: el “yo” representa el “dentro” originario, el estar
en el espacio en un lugar determinado. El “yo” a su vez se encuentra con-
frontado con un “tU” que representa la radical cercania, al par que diferen-
cia y oposicion. El “tu” estd también esencialmente localizado en un lugar
que esta “ante” el “yo”. Estas localizaciones son reconocibles, y los lugares
gue ocupan pueden cambiar de significado (el lugar que ocupa el tu puede
ser ocupado por mi y lo que se presenta como “tu” puede ocupar mi puesto,
intercambiandose). Al “yo” y al “tu” se les aparece correlativamente el hori-
zonte del “eso” (ono; en francés, ca), de la tercera persona, que es el que
determina al yo y al tlU como integrados en una espacialidad. A la vez, el
lugar que en un momento se presenta como lugar del “tu” puede dejar de

I\\

presentarse en absoluta cercania y pasar a la impersonalidad del “eso”, y un

lugar que era indiferente puede emerger del horizonte de la tercera persona

14 Cfr. Télo, spole&enstvi, jazyk, svét, pp. 23s.



166 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

y presentarse con la radical cercania del ti*>. Asi pues, la espacialidad del
mundo de la vida, primordial respecto del espacio descrito por la geometria,
se organiza en el juego intersubjetivo que esencialmente se vincula a dife-
rentes localizaciones, significadas por personas gramaticales'®.

Este andlisis de la espacialidad guarda, a nuestro juicio, gran importan-
cia dentro del intento de Patoc¢ka de una fenomenologia asubjetiva. Como
afirma Marc Richir, si el estudio de la temporalidad lleva a algun tipo de
subjetividad constituyente, el estudio de la espacialidad como dimensién
fundamental de la esfera fenomenal abre a un dmbito asubjetivo'’. La es-
pacialidad, en efecto, es para Patocka una dimensidon fundamental del apa-
recer del mundo, tanto como la temporalidad. De este modo, el estudio del
aparecer no conduce a una esfera de conciencia inmanente que se dejaria
describir como un fluir temporal, remitido a una comunidad de sujetos, y al
fin @ un ego, sino a un ambito espacial previo, compartido con otros suje-
tos, que se dan con el mismo aparecer del mundo, desde la localizacién in-
herente al situarse corporal, la cual queda estructurada segun los pronom-
bres personales. En este mundo asi abierto espacial e intersubjetivamente,
hay aparicidon sin que propiamente haya “una” subjetividad constituyente?s.

Patocka estudia detenidamente el papel del cuerpo en el aparecer de la
espacialidad originaria y, en definitiva, en el aparecer del mundo como tota-
lidad previa. La corporalidad media la aparicién del mundo como totalidad,
en su espacialidad, como corporalidad vivida y como corporalidad objetiva.

El cuerpo vivido, como acabamos de ver, es el que determina la radical lo-

15 E| analisis continta, explicando Pato¢ka como se configura el “nosotros” a partir de la
asociacién del “yo” con el horizonte del “esto”, de modo que se configura el @mbito compar-
tido de desarrollo de la vida. Esta referencia a la constitucion de la espacialidad va encami-
nada a hacer ver el rol que Patocka da a la corporalidad en el aparecer del mundo.

16 jan Patocka, “L'espace et sa problématique”, en Qu’est-ce que la phénoménologie?.
Cfr. pp.45-56.

17 Cfr. Marc Richir, “Préface”, en Jan Patoc¢ka, Qu’est-ce que la phénoménologie?, pp. 5-
11.

8 Sj nuestra interpretacidn es correcta, el estudio de la espacialidad constituye la expo-
sicidn mas completa de un aparecer asubjetivo del mundo. Otros estudios posteriores, pero
dentro del mismo periodo final de la vida de Patocka, partiran de la base de este mundo de
la vida que aparece asubjetivamente (a cuyos analisis, aqui presentados, dedicara algunas
lineas al principio de los ensayos). Desde esta base, proseguiran en una descripcién fenome-
nolégica del mundo de la vida, cuyo desarrollo mas elaborado y mas propio de Patocka es la
teoria de los movimientos de la existencia, donde cristaliza su postura antropoldgica funda-
mental, que a su vez dara consistencia a sus posiciones ético-politicas. Véase, como ejemplo
significativo, “El mundo natural y la fenomenologia”, en E/ movimiento de la existencia
humana, pp. 13-55.



Ivan Ortega Rodriguez: Cuerpo y fenomenologia “asubjetiva” en Jan Patocka 167

calizacion del sujeto, que abre la espacialidad. Por otro lado, Patocka sefala
que para que sea posible la aparicion del “tu”, especialmente en la forma de
otro ego, es necesaria la aparicion del cuerpo como cuerpo-objeto. En la
sola esfera inmanente del ego no puede aparecer como experiencia propia
el otro como tal, pues segun Patocka, se trataria en ultima instancia de una
experiencia del yo, sin auténtica alteridad. Por otro lado, para que el otro,
en cuanto otro, pueda realmente aparecer, hace falta que haya una cierta
continuidad. Esta continuidad, que al tiempo es medio del aparecer del otro,
como realmente otro, ha de ser una continuidad no subjetiva, pero directa-
mente relacionada con la subjetividad vivida. Este tipo de continuidad la
encuentra Patocka en el cuerpo como objeto, éste se presenta en la viven-
cia, pero se presenta como diferente del cuerpo vivido. Asi pues, el cuerpo

como cuerpo-objeto es el que abre a experimentar al otro como otro®®.

3. Conclusion: la corporalidad, mediacion (inter)subjetiva de la
objetividad.

Asi pues, el cuerpo es el vector desde el que el mundo aparece como
tal, organizado espacialmente, apareciendo a este sujeto desde su cuerpo,
sin que haya primacia del sujeto. El cuerpo, ademas, se presenta también
como sustrato objetivo, en cierto modo extrafio a la misma corporalidad
vivida subjetivamente, y siendo “terreno comun” para la comunicacion —lo
gue, a su vez, abre el camino también al aparecer del mundo objetivo.

No obstante, es preciso sefalar que en absoluto Patocka se adhiere a
una vision “objetivista” del cuerpo. Todo lo contrario, Patocka asume la pre-
ocupacion de Husserl por el predominio de la razén cientifico-técnica. La
audacia de Patocka consiste posiblemente en que busca superar el objeti-
vismo cientifico-técnico desde un nuevo concepto de objetividad, mas am-
plio. Este nuevo concepto de objetividad se corresponde con una apertura a
la realidad del mundo en toda su riqueza y variedad, mundo que es inde-

pendiente y previo al sujeto, quien esta abierto.

19 Esta tesis sobre el cuerpo-objeto como presupuesto del aparecer del otro corresponde
a una nota de un texto correspondiente a un curso impartido en la Univerzita Karlova de
Praga, y que en francés la han titulado como “L’ homme et le monde”. Este curso es una
introducciéon a la fenomenologia de Husserl, pero en él Patocka afiade importantes comenta-
rios criticos que dan importantes pistas de su pensamiento. Cfr. “L’homme et le monde”, en
Qu’est-ce que la phénoménologie?, pp. 103s, especialmente la nota 6.



168 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

En el plano concreto de su estudio del cuerpo, su audacia reside, a mi
juicio, en que es el cuerpo vivido como tal la matriz desde la que se aparece
la espacialidad originaria que muestra un mundo no “fundado” en ninguna
subjetividad transcendental sino que se autoatestigua y se muestra como a
priori de la subjetividad, siendo a su vez el lugar desde el que se muestra el
cuerpo como cuerpo-objeto fundamento para la comunicacién.

El cuerpo vivido es, en este intento audaz, el que abre el camino para
una desubjetivizacién de la fenomenologia husserliana que, al tiempo, evite
los peligros del objetivismo cientifico-técnico. La argumentacién de Patocka,
que ya hemos dicho que permanece a nivel de tentativa, adolece de tensio-
nes y es criticable en muchos puntos. De lo que no cabe duda, a mi enten-
der, es de su audacia y de su interés. Patocka, con su intento de fenomeno-
logia “asubjetiva”, es uno de los autores de referencia en uno de los deba-
tes, ya viejos, que se presentan en la discusién fenomenoldgica, que a su
vez tiene grandes repercusiones en una reflexién filoséfica global: la alter-

nativa entre la primacia del objeto y o la del sujeto.



EXPERIENCIA DEL PASADO E IMAGENES POETICAS.
EDMUND HUSSERL Y PAUL CELAN
(UNA LECTURA FENOMENOLOGICA DE SPRACHGITTER)

Guillermo Ferrer
Bergische Universitat Wuppertal, Alemania
guillermo-ferrer@uni-wuppertal.de

Los muertos: éNo tienes una memoria en la cual los preservas,
en la cual permanecen presentes para ti, hablando y callando,
apoyandote o contraridandote, siendo leales o traidores,
aduladores y escurridizos, cercanos y distantes y por todas partes
en los caminos y puentes entre lejania y proximidad.

Paul Celan (Michroliten sinds, Steinchen)

Si I'art est une chose du passé, cela tiendrait donc a son lien,
par |'écriture, le signe, la tekhne, a cette mémoire pensante,

a cette mémoire sans mémoire, a ce pouvoir de Gedachtnis
sans Erinnerung; ce pouvoir, on le sait maintenant préoccupé
par un passé qui n‘a jamais été présent et ne se laissera jamais
ranimer dans l'intériorité d’'une conscience.

Jacques Derrida (Mémoires pour Paul de Mann)

! En el presente trabajo queremos continuar, pero también ahondar e incluso rectificar
ideas que hemos expuesto en otros estudios sobre Paul Celan: Guillermo Ferrer, “Aproxima-
cion fenomenoldgica a la experiencia poética en Paul Celan”, Arbor: Ciencia, Pensamiento y
Cultura, vol. CLXXXV, 736 (2009) 267-280; Guillermo Ferrer, “Verantwortung, poetische
Bilder und Erinnerung im Werk Paul Celans”, en Markus A. Born (ed.), Retrospektivitat und
Retroaktivitat. Erzahlen, Geschichte, Wahrheit, Konigshausen und Neumann, Wirzburg,
2009 (en prensa). Expresamos aqui nuestro agradecimiento a Martin Seidensticker y al Dr.
Georg Siegmann, quienes nos brindaron la oportunidad de impartir en el 2007 una conferen-
cia titulada “Aufmersamkeit als Grundgestalt der poetischen Erfahrung bei Paul Celan” para
la Initiative Philosophisches Cafe Wuppertal. Asimismo, agradecemos a Agustin Serrano de
Haro, quien juzgd adecuado incluir nuestro trabajo en un monografico de la revista Arbor
sobre la vigencia de la fenomenologia. Agradecemos también a Markus A. Born, editor del
colectivo donde tuvo cabida uno de nuestros textos arriba referidos. Finalmente, menciona-
mos nuestra deuda con el Profesor Dr. Laszl6 Tengelyi, cuyas indicaciones hemos tenido en
cuenta para redactar el presente trabajo.

Recibido: 15-1X-2009. Aceptado: 21-1-2010


http://correoweb.usc.es/horde3/imp/compose.php?to=guillermo-ferrer%40uni-wuppertal.de&thismailbox=INBOX

170 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

Resumen: El estudio de la fenomenologia husserliana del recuerdo bien puede
aportar elementos para la comprension de la poetologia de Paul Celan. Con tal pro-
posito subrayamos la facticidad del proceso de rememoracion y de constitucion del
pasado distante: durante tal proceso la intuicion se mezcla inevitablemente con
imagenes. A su vez, la poetologia de Paul Celan puede contribuir a esclarecer la
alteridad que antecede la consideracion propiamente estética, a saber el conflicto
entre objeto-imagen (Bildobjekt) y tema de la imagen (Bildsujet), el cual se resiste
a cualquier reproduccién adecuada. Mediante sus poemas, Celan no dejara de re-
cordar esta alteridad que precede cualquier goce estético. Desde esa perspectiva
emprendemos una lectura del ciclo de poemas Sprachgitter.

Palabras clave: Memoria. Conciencia de imagen. Imagenes poéticas. Considera-
cion estética. Alteridad.

Abstract: The study of Edmund Husserl 's phenomenology of memory could well
contribute to the understanding of Paul Celans poetology. For that purpose we try
to highlight the facticity of recollection and constitution of distant past: during this
process the intuition mingle inevitably with images. Besides, the poetology of Celan
could help to elucidate the alterity anteceding the aesthetic consideration as such,
that is the conflict between picture-object (Bildobjekt) and picture-theme (Bildsujet),
which resists to every effort of adecuate reproduction. Through his poems Celan
won't cease to remember this alterity that precedes any aesthetic enjoyment. From
that perspective, we want to read the cycle of poems Sprachgitter.

Key words: Memory. Image consciousness. Poetical images. Aesthetic considera-
tion. Alterity.

1. Planteamiento del problema: facticidad del recuerdo y consideracion
estética de imagen (Edmund Husserl)

Al analizar fenomenoldgicamente el recuerdo, Husserl ha insistido en
que aquel, siendo una intuicidon del pasado como tal, no se confunde con la
fantasia ni con la conciencia de imagen®. Ademas, Husserl considera ideal-
mente posible una representaciéon adecuada de lo recordado?, gracias a la
cual el acto de rememoracién seria inmune, por asi decirlo, ante las oscuri-
dades y oscilaciones propias de la imaginacién. Tal postura pareciera apor-

tar poco, sino francamente oponerse, a las motivaciones de la poesia de

2 “En la mera fantasia no hay posicién (Setzung) del ahora reproducido ni coincidencia
(Deckung) del mismo con algo dado como pasado. Por el contrario, la rememoracién pone lo
reproducido y da a esta posicidn un emplazamiento (Stellung) respecto del ahora actual y la
esfera del campo temporal originario, al cual pertenece el recuerdo mismo”. Edmund
Husserl, Zur Phanomenologie des inneren Zeitbewusstseins (1893-1917), Hua X, editado por
Rudolf Boehm, Den Haag, Martinus Nijhoff, 1966, p. 51, 15-10. En lo sucesivo citaremos
este texto, asi como otros de Husserl después de la primera referencia completa, con las
siglas de la serie Husserliana, Hua, indicando a continuacién el volumen, la pagina y el inter-
lineado. Salvo indicacion expresa, las traducciones al castellano son nuestras.

3 “Empero, en el recuerdo 'perfecto' todo seria claro hasta detalles particulares y carac-
terizado como recuerdo”. Hua X, 56, 10-12.



Guillermo Ferrer: Experiencia del pasado e imagenes poéticas...Husserl y Celan... 171

Paul Celan, en la medida en que ésta se vale de imagenes densas, con fre-
cuencia oscuras, como elemento primordial de una memoria de las fechas
del otro, particularmente del otro muerto por violencia y odio, o simplemen-
te olvidado®.

Sin embargo una lectura atenta de los textos de Husserl nos mostrara
un entrecruzamiento constante de la descripcion de las estructuras trascen-
dentales del proceso de rememoracion con la constatacion de una facticidad
Gltima del recuerdo: por una parte el sujeto rememorante se ve forzado a
forjar representaciones del pasado que son, en Uultima instancia, soélo
aproximaciones mas o menos fidedignas a lo recordado; por otra parte, el
proceso de rememoracion, a pesar de cualquier progreso activo, termina
fragmentandose en imagenes que, no obstante su mayor o menor adecua-
cion a lo recordado, dejan siempre un margen de oscuridad, generalidad,
oscilacion e incoherencia respecto del pasado, al menos en algunos aspec-

tos®.

* Para Celan las imagenes poéticas no son fantasias en funcién del goce estético ni me-
taforas que trasladarian el sentido recto de las palabras a un sentido figurado. Las imagenes
tienen que ver con la “percepcién” del tiempo del otro. “¢Y qué serian entonces las image-
nes? Lo percibido y por percibir una vez, siempre una vez, sélo aqui y ahora. Y por lo tanto el
poema seria el lugar donde todos los tropos quieren ser reducidos ad absurdum”. Paul Celan,
Werke. Der Meridian. Endfassung. Vorstufen. Materialien. Tubinger Ausgabe, Frankfurt am
Main, Suhrkamp Verlag, 1999, p. 10, 49a-b. En sus notas preparatorias para el discurso El
meridiano, Celan escribia: “[...] El poema, creo, tiene un caracter antimetaforico, incluso ahi
donde es imaginativo al maximo. La imagen tiene un rasgo fenoménico, cognoscible por in-
tuicion. Lo que de él te separa, no lo franqueas; debes decidirte al salto”. Ibidem, p. 125,
39b. El término “salto” (Sprung) lo toma Celan del fenomendlogo Oskar Becker, para denotar
un “estar vuelto el uno al otro” (Einanderzugewendetsein). Cfr. Ibidem, p. 133. En lo sucesi-
vo citaremos esta obra con las siglas TCA/M, indicando a continuacion la pagina y la numera-
cion de las lineas, en caso de que la haya. Cuando no emprendamos una traduccion propia
de los textos poetoldgicos o de los poemas de Celan, nos referiremos a la traduccion de Luis
Reina Palazén: Paul Celan, Obras completas, Madrid, Trotta, 2004*, p. 507. Citaremos este
texto con las siglas OC, dando enseguida el nimero de pagina. Si en ocasiones proponemos
una traduccién diferente a la de Reina Palazdén, no se debe a que pretendamos una mayor
exactitud filoldgica o de otra indole, sino porque deseamos ajustarnos al sentido filosofico
que pueda subyacer al poema. Asi pues, nuestra traduccion, situada en el marco de una
interpretacion fenomenoldgica, se podra prestar a objeciones y discusiones, lo cual, empero,
nos parece deseable y fecundo.

5> Esta fragmentacién, nos parece, constituye la base de una “materializacién” y “espa-
ciamiento” del recuerdo, por usar términos de Jacques Derrida. La imposibilidad de captar y
asir intuitivamente el todo del pasado exige el complemento de signos, simbolos e imagenes.
Al respecto escribe Rudolf Bernet: “"En la medida en que el flujo de la conciencia absoluta
avanza, la serie de las modificaciones de modificaciones retencionales se prolonga y se hin-
cha, en la medida en que el acto retenido es cada vez mas distante del ahora actual, el ca-
racter intuitivo de esta intencionalidad transversal de la retencidon se debilita progresi-
vamente. Nuestra cultura ha intentado compensar este olvido progresivo del pasado recu-
rriendo a la representacion simbdlica de las vivencias, notablemente por medio de la escritu-
ra. En esta sedimentacién de la vida, los textos, pero también las pinturas, las fotografias y



172 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

Si examinamos el factum de la experiencia normal que hacemos del pa-
sado, notamos que ahi opera, entremezclada con la conciencia de reproduc-
cion mas o menos adecuada de lo ya acaecido, la conciencia de que resulta
imposible una coincidencia perfecta entre el acto rememorativo y el objeto
rememorado. A nuestro modo de ver, tal factum no equivale a un mero ac-
cidente empirico, ni a una circunstancia de nuestra subjetividad mundana.
Mas bien, la imposibilidad factica de la sintesis completa entre el acto re-
memorativo y lo recordado nos refiere a un momento constitutivo de la ex-
periencia del pasado: la resistencia de lo recordado ante un impulso de la
rememoracién encaminado a apoderarse de su objeto mediante una repre-
sentacién adecuada —y consiguiente interiorizacion— del mismo. Consi-
derada desde esta éptica, la fragmentacidon del recuerdo factico en image-
nes no equivaldria necesariamente a arriesgar la posicion (Setzung) y evi-
dencia del pasado, sino por el contrario, a una condicion de la experiencia
gue de él hacemos, en la medida en que se trata siempre de una alteridad
gue trasciende la conciencia presente y da signo de si por su sustraccion a
una re-presentacion exhaustiva por parte del sujeto.

Por demas, al describir la consideracién estética en la conciencia de
imagen, Husserl dirige la atencion a un momento ineludible de conflicto
(Widerstreit) entre el objeto-imagen (Bildobjekt) y el tema de la imagen
(Bildsujet). El impulso encaminado a copiar tal cual lo imaginado se ve re-
frenado, el ideal de una calca exacta del tema de la imagen se experimenta
como irrealizable. El sujeto que imagina se sitia ante una alternativa: o
bien perseguir mejores copias del tema de la imagen, o bien volcarse al ob-
jeto-imagen, no obstante sus deficiencias, para “ver”, “intuir” en él lo ima-
ginado. Justamente ahi radica, para Husserl, el origen de la consideracién
estética de la imagen y del gozo (Genuss) que procura la representacién

inmanente de las imagenes artisticas.

la tradicidon oral son los substitutos presentes de un pasado perdido, sirven de soporte, de
memorial para la busqueda del tiempo perdido. El orden simbdlico es, por consiguiente, un
medio por el cual la conciencia absoluta busca remontar su incapacidad de religar intuitiva-
mente el ahora presente del recuerdo con el ahora pasado de lo recordado”. Rudolf Bernet,
La vie du sujet. Recherches sur l'interprétation de Husserl dans la phénoménologie, Paris,
P.U.F., 1994, pp. 238s (las cursivas en el texto son nuestras).



Guillermo Ferrer: Experiencia del pasado e imagenes poéticas...Husserl y Celan... 173

Ahora bien, en nuestra opinién, no se ha puesto el énfasis deseable en
el hecho —factum— de que el conflicto entre objeto-imagen y tema de la
imagen antecede temporalmente y funda la consideracion estética®. Dicho
con otros términos: cualquier gozo estético arrastra consigo, pasivamente,
el pasado de un conflicto donde lo imaginado da sigho de su alteridad resis-
tiéndose a ser re-presentado (vorgstellt) en una copia, por exacta que pu-
diera ser. En este contexto de ideas, nos parece, la obra de Paul Celan pue-
de contribuir a esclarecer fenomenoldgicamente las relaciones entre el re-
cuerdo y las imagenes poéticas. Al interrumpir (ab intra del poema) el gozo
estético mediante un lenguaje lugubre, cargado de imagenes oscuras pero
precisas a su manera, Celan desescombra la presencia del pasado del otro
(presencia distinta de la re-presentacion como Abbildung, distinta también
de una representaciéon adecuada del pasado) que se halla en el origen de la
consideracion estética misma’.

Nos parece que, en el fondo, Celan obliga al arte poético a remontar a

una experiencia del pasado como alteridad inasimilable por un sujeto re-

® Hans Rainer Sepp subraya la importancia que reviste, para la fenomenologia de la
conciencia de imagen en general, el conflicto entre objeto-imagen y tema de la imagen. Hus-
serl parece haber considerado con mayor detenimiento, casi con exclusividad, el conflicto
entre objeto-imagen y cosa-imagen (Bildding) o soporte fisico de la imagen: “Particularmen-
te respecto del fendmeno de la imagen fisica se muestra que Husserl nunca ha cuestionado
la direccién por él marcada, que consiste en determinar el objeto-imagen exhibidor (darste-
llendes Bildobjekt) a partir de la cosa-imagen (Bildding) percibida”. Hans Rainer Sepp,
“Bildbewusstsein und Seinsglauben”, en Recherches husserliennes, vol. 6 (1996), pp. 117s.
Empero, el analisis fenomenoldgico del conflicto entre objeto-imagen y tema de la imagen,
como muestra Hans Rainer Sepp, abre perspectivas inéditas, particularmente para la com-
prension de la consideracion estética de la imagen. Tendremos oportunidad de volver a este
excelente trabajo de Sepp. Por ahora conviene hacer notar el caracter hibrido de las image-
nes poéticas: no son, estrictamente hablando, imagenes visuales que surgirian como conse-
cuencia de la neutralizacion (Neutralisierung) de la posicion de existencia de un soporte fisi-
co, con el cual el objeto-imagen entraria en conflicto, como sucede en el caso de un cuadro,
de una foto o de un grabado; tampoco se trata de meras fantasias, ni siquiera de imagenes
puramente interiores que nos forjariamos para representarnos un cierto tema, pues los sig-
nos escritos fungen de alguna manera como soporte fisico donde el poeta ha “trazado” los
contornos, colores y lineas que han de suscitar las imagenes.

7 Asi restituye Celan a la imagen una funcién rememorativa, al suscitar otra vez la ten-
sion entre el objeto-imagen y el tema de la imagen, tensién que Husserl habia reducido al
analizar la consideracion estética de imagen: “Pero cuan esencialmente participa el interés
en el objeto-imagen se muestra en que la fantasia no persigue representaciones nuevas,
sino que el interés regresa al objeto-imagen y se engancha a él interiormente, hallando gozo
en la manera de su ilustracion por imagen (Verbildlichung) [...] Esencialmente distinta de
esta actitud es la relacién de la fantasia habitual y la representacion del recuerdo, cuyo inte-
rés y mencion van exclusivamente al tema de la imagen”. Edmund Husserl, Phantasie,
Bildbewusstsein, Erinnerung. Zur Ph&dnomenologie der anschaulichen Vergegenwartigungen.
Texte aus dem Nachlass (1898-1925), Hua XXIII, editado por Eduard Marbach, The Hague,
Martinus Nijhoff, 1989, p. 37, 11-19.



174 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

memorante. Tal experiencia de la ausencia definitiva y diferencia temporal
del pasado funda la consideracién estética y sin embargo cae en el olvido
cuando hay goce estético incluso en la representacién de los hechos histori-
cos mas terribles®. Las imagenes poéticas retro-refieren a la inevitable
fragmentacion del proceso de rememoracién, cuyo movimiento impulsivo
hacia la interiorizacién de lo recordado termina siendo obstruido por la alte-
ridad de este Ultimo, sobre todo cuando esta en juego la memoria de otro
ausente®. A la vez, las imagenes poéticas apelan, como signos del otro, al
recuerdo, exponiéndose al olvido pero queriéndolo evitar!®. He ahi, expues-

tas a grandes rasgos, las tesis que debemos justificar mediante una lectura

8 Considerada desde el punto de vista del conflicto con sus substratos materiales (los
trazos percibidos en el papel), la idea o imagen poética que sugieren los signos resulta cier-
tamente de una modificacion de la percepcion. Empero, considerada desde el punto de vista
del conflicto con el tema que evoca, al que se refiere en su tentativa de “copiarlo” o “ilustrar-
lo intuitivamente”, la imagen poética es también modificacion del recuerdo o auxiliar de una
memoria colectiva que intenciona algo o alguien ausente para la percepcion.

° Ciertamente Husserl caracteriza la rememoracién como acto libre arraigado en el “yo-
puedo” (Ich kann). Empero, el momento originario del recuerdo no es una libertad pura del
ego, sino la pasividad de una afeccién desde el continuo retencional (retentionales Konti-
nuum), desde el ser-ahi oscuro de lo preservado (dunkles Dasein des Praservierten) que, en
concurrencia con otras fuentes de afeccion, solicita la entrega o donacién (Zuwendung) del
yo activo, por usar expresiones de Husserl. Léase el siguiente texto, donde Husserl recurre al
ejemplo clasico de la melodia para ilustrar lo antedicho: “Después de que la melodia o una
parte de la misma se han hundido completamente en la oscuridad, ella puede, en cierta ma-
nera, estar todavia ahi. Yo puedo aun “mirarla” retrospectivamente (ich [kann] noch auf sie
zuriick 'sehen'). Desde lo oscuro, la melodia ejerce su estimulo en el sujeto, o una de sus
partes estimula a un nuevo giro del sujeto en direccién a ella. Puede que al comienzo otros
estimulos sean mas fuertes, empero, las inhibiciones pueden suprimirse, el estimulo puede
fortalecerse, con lo cual el momento en cuestion (la frase tonal) emerge desde el trasfondo
oscuro y experimenta la donacion del sujeto”. Edmund Husserl, Die Bernauer Manuskripte
Uber das Zeitbewusstsein (1917-1918), Hua XXXIII, editado por Rudolf Bernet y Dieter
Lohmar, Dordrecht/Boston/London, Kluwer Academic Publishers, 2001, p. 363, 7-15. Por
otra parte, las similitudes del presente con el pasado “nos fuerzan” a recordar: “Puesto que
la rememoracion se basa en asociacion de semejanza y en un 'despertar' (Weckung) desde el
presente actual (o ya rememoracion actual), se explica entonces un deber-saltar-en el pasa-
do (Zuruckspringen-missen in die Vergangenheit), que no es un continuo poder-afluir-en-el-
pasado (in die Vergagenheit 'Zurickstromen’-Koénnen)”. Edmund Husserl, Spate Texte Uber
Zeitkonstitution (1929-1934). Die C-Manuskripte, Husserliana Materialien Bd. VIII, editados
por Dieter Lohmar, Den Haag, Martinus Nihhoff, 2006, p. 265. En lo sucesivo citaremos este
texto asi: Hua Mat. VIII, indicando después el nimero de pagina.

10 por eso compara Celan el poema con un “mensaje en una botella” (Flaschenpost), au-
nando asi las ideas de un horizonte futuro para el recuerdo y de fragilidad, exposiciéon de lo
recordado: “Puesto que el poema es una forma de aparicidon del lenguaje y, conforme a su
esencia, dialdgico, puede ser un mensaje en una botella, expedido con la esperanza «no
siempre con fuerte esperanza» de que pueda en alguna parte y en algin momento llegar a
tierra, quiza a la tierra del corazén”. Paul Celan, Gesammelte Werke. Dritter Band: Der Sand
aus den Urnen. Zeitgehoft. Verstreute Gedichte. Prosa. Reden, Frankfurt am Main, Suhr-
kamp, 2000, p. 186 Edicién a cargo de Beda Allemann y Stefan Reicher, con la colaboracion
de Rolf Blcher.



Guillermo Ferrer: Experiencia del pasado e imagenes poéticas...Husserl y Celan... 175

de los textos de Husserl concernientes a la fenomenologia del recuerdo y el

volumen de poemas de Celan Sprachgitter (Reja de lenguaje).

1.1. Impulso de la rememoracioén hacia una representacién adecua-
da y renovacion del pasado

Husserl caracteriza el recuerdo como una conciencia que tiende a reno-
var la percepcidn originaria de un objeto o un acontecimiento!’. Mediante la
rememoracidn, el sujeto trata de retornar, por asi decirlo, a la experiencia
primigenia de la temporalizacién de las fases de un suceso pretérito: su
irrupcién como ahora; su hundimiento paulatino en el horizonte retencional,
y el surgimiento de expectativas primarias o protenciones que se cumplian
mientras el acontecimiento duraba. Ahora bien, la experiencia cotidiana nos
ensefia que no importa cuanto nos absorbamos en un recuerdo, cuanto lo
vivamos intensamente, nunca llegamos a confundirlo con una percepcién
actual. Somos conscientes otra vez del acontecimiento, pero en cuanto él
porta el signo o caracter de “recordado”, el indice de una modificacién tem-
poral del presente originario. He ahi el testimonio de la experiencia normal
del pasado, cuyas “subestructuras”, cuya “prehistoria” en la conciencia tras-
cendental debe desescombrar y describir el analisis fenomenoldgico.

Importa sobremanera no confundir el recuerdo con una mirada fija
hacia el pasado, como si la evidencia del mismo se equiparara con la limpi-
dez de un espejo bruiiido que nos permite mirar detras de nosotros toman-

do una postura mas o menos estatical’. De hecho, la rememoracidon esta

11 | a rememoracién, nos dice Husserl, es una “[...] renovacién de la percepcién (Erneue-
rung der Wahrnehmung) en la modificacién de la conciencia recordando un otra-vez (erin-
nerndes Wieder-Bewusstsein). En tal modificacién el acontecimiento se constituye otra vez,
quasi originariamente, como unidad de algo durando”. Hua XXXIII, 364, 7-9. Importa tomar
en cuenta que el recuerdo intenciona primariamente al objeto recordado, no a la experiencia
pasada misma. Empero al recuerdo acompafia la conciencia interior del flujo temporal del
acto remememorante. “El recuerdo implica realmente una reproduccion de la percepcién
anterior; sin embargo el recuerdo no es, en sentido estricto, una representacion de la per-
cepcion anterior: la percepcion no es puesta ni intencionada en el recuerdo, sino el objeto y
su ahora, que se relaciona con el ahora actual”. Hua X, 59, 26-32. Nos interesa, en el pre-
sente apartado, destacar la conciencia implicita de la “latencia” (Latenz), la tendencia o im-
pulsividad del acto rememorante. Sobre el uso que hacemos del término “latencia” para de-
notar la estructura protencional del recuerdo, cfr. in supra nota 14.

12 Marc Richir ha sefialado con agudeza las dificultades inherentes a una descripcion fe-
nomenoldgica del “retorno al pasado”. Richir plantea asi el problema fundamental: “En el
recuerdo no es cuestién de un simple retorno al presente de un presente pasado, tal como se
considera haber sido en su presente (y su afecto). Mas bien se trata de un 'cierto' retorno,
justamente bajo la forma del recuerdo, es decir de manera 'incorporal ', en el recuerdo del



176 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

animada por protenciones que impulsan el recuerdo hacia la vivencia reno-
vada de lo recordado. Por eso la rememoracion muestra un caracter ten-
dencial y tiene delante de si un horizonte de futuro, en cuyo término se en-
cuentra la reproduccion adecuada del acontecimiento pasado. Cabe aseve-
rar que la rememoracion, conforme a su estructura protencional, no es tan
s6lo conciencia intencional de un acontecimiento pasado, sino ademas auto-
conciencia (cuya auto-intencionalidad no es objetivante ni reflexiva) de una
tendencia o impulso “arrastrando” el acto rememorante hacia la reanuda-
cion de una experiencia anterior. Dicho con otros términos: la estructura
protencional del proceso de rememoracidon se concreta (en el nivel originario
de la conciencia del tiempo interno que acompafa al acto rememorante)
como impulso de reanimacion, mediante el cumplimiento intuitivo (anschau-
liche Erfullung), de las retenciones (tornadas opacas, oscuras, ya “feneci-
das”, por asi decirlo) de los datos hiléticos de un cierto suceso ya transcu-
rrido, datos que constituian el material sensible de la aprehensién objeti-
vante (objektivierende Auffassung) en la percepcién pasada.

Impresionan fuertemente los textos donde Husserl describe hasta qué
punto cobra fuerza o se radicaliza la tendencia protencional de la rememo-
racion. En sus ultimos manuscritos sobre la conciencia del tiempo Husserl
califica el recuerdo como percepcién-otra vez (Wiederwahrnehmung), acti-
vidad-otra vez (Wiederaktivitat). Al recordar, observa Husserl, se rescinde
el encubrimiento del fondo retencional (wird die Verdeckung aufgehoben)
paulatinamente oscureciéndose, o mejor dicho aun: “[...] el giro (Zuwen-
dung) se transforma, mediante el cumplimiento, en ‘repeticidon’ (Wieder-

holung), en la cual se produce un presente repetido como ‘imagen intuitiva’

presente pasado con su distancia ya hecha de pasado. Y, como Husserl lo ha mostrado (so-
bre todo en Hua XXIII), la infidelidad del recuerdo implica que se mezcle con él, irreducti-
blemente, la imaginacion, incluso, mas fundamentalmente para nosotros, Ia,fantasia”. Marc
Richir, Fragments phénoménologiques sur le temps et I'espace, Grenoble, Editions Jérome
Millon, 2006, p. 142. Analizando minuciosamente, valorando y criticando los textos de Hus-
serl, Richir desarrolla su propia fenomenologia del recuerdo. En relacion con nuestro trabajo,
queremos subrayar aqui las ideas de la distancia ya hecha del pasado, asi como de la “in-
corporeidad” del recuerdo (en la medida en que ella es signo de la imposibilidad de renova-
cion de la experiencia pasada, pues la protencionalidad de la experiencia pasada esta clausu-
rada, ya no se abre a posibilidades varias). De suma importancia es una caracterizacion del
papel (facticamente necesario) de la imaginacién y la fantasia en el acto de rememoracion.



Guillermo Ferrer: Experiencia del pasado e imagenes poéticas...Husserl y Celan... 177

(anschauliches Bild) y actividad ‘repetida’ (‘wiederholte’ Aktivitat), un modo
de actividad real: la rememoracién”3.

Tal actividad rememorante, como hemos dicho, no se deja confundir
con un reflejo especular e inmdévil del pasado, pues se trata de una activi-
dad animada por un impulso a adentrarse en el horizonte (futuro) de la re-
produccion adecuada y renovacion de lo recordado. Ahora bien, la impulsi-
vidad protencional como “latencia”'* de la actividad rememorante consiste
en tender a una efectuacion nueva de la actividad pasada. El sujeto que re-
cuerda despliega ademas una enorme contra-actividad, por asi decirlo, al ir
en direccion opuesta al futuro indeterminado o abierto que bosquejan las
protenciones de la percepcion. Al respecto escribe Husserl: “En la rememo-
racion vivo a contrapelo (entgegen) del futuro en protencién constante, tal
como es [originariamente, n. del. tr.] la protencidon: lo prefigurado mas cer-
cano, determinado imperfectamente, cumpliéndose, pero frecuentemente
‘de otra manera’ (anders) (aunque dentro de una forma ontoldgica general).
El horizonte distinto es vago. [Ahora bien, en la rememoracién, n. del. tr.]
todo se repite con sus prefiguraciones, todo ha ‘sido’ ya, se conserva en la
retencién fluyente y sélo es descubierto”®>.

La contra-actividad del recuerdo se concreta como una anulacién del in-
terés en el futuro abierto a la percepcion, la cual es inhibida o, reducida al
minimum, proseguida mecanicamente. Sélo yendo en direccion contraria de
la tendencia o impulsividad protencional de la percepcién, logra el recuerdo
encaminarse a la actualizacién de su propia tendencia o impulsividad pro-

tencional:

La actividad presente del yo en la prosecucién de la rememoracion consiste en
una marcha de la actividad en el modo percibir-otra vez (Wieder-
Wahrnehmen), ser-otra vez-en-presente (Wieder-in-Gegenwart-Sein), otra vez-
ir-hacia-el-futuro, el futuro-que-ya-fue (in die Zukunft — in die gewordene Zu-
kunft). Siendo ahora activo en el recuerdo, activo en la forma intencionalmente

13 Hua Mat. VIII, 265.

14 En su disertacién Vergegenwartigung und Bild. Beitrage zur Phanomenologie der Un-
wirklichkeit (1930), Eugen Fink calificaba las retenciones y las protenciones como depre-
sentaciones (Entgegenwartigungen) que constituyen los horizontes y la “latencia” (Latenz)
de cualesquiera vivencias. Nosotros empleamos el término para resaltar el caracter tenden-
cial que la protencién confiere a todo acto. Cfr. Eugen Fink, Studien zur Phanome-nologie
1930-1939, Den Haag, Martinus Nijhoff, 1966, p. 24.

15 Hua Mat. VIII, 266.



178 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

transformada otra vez-activo (wieder-tatig), tengo un horizonte de futuro en el
modo otra-vez (ein Zukunftshorizont im Modus Wieder).®

El punto que nos importa subrayar es que, a pesar del fuerte impulso
protencional del recuerdo hacia una renovacidon de la actividad perceptiva
anterior, el resultado final de la actividad rememorante no consiste en la
“resurrecciéon” o “reanimacién” de la experiencia pasada. En nuestra expe-
riencia normal del pasado distinguimos el recuerdo, por vivido que sea, de
una percepcion actual. Nos sabemos distantes del pasado: he ahi el testi-
monio implicito en la actitud natural de quien esta volcado a un objeto pre-
térito. Ahora bien, un anélisis fenomenoldgico de tal experiencia normal del
pasado revela que ésta no se efectla sino al precio de la detencién o inhibi-
cion del impulso protencional encaminado a la renovacién de la experiencia

anterior y consiguiente reproduccién adecuada del pasado!’. El sujeto re-

16 1dem.

17 Estudiosos de la fenomenologia del recuerdo en Husserl han notado que para él la re-
presentacion adecuada del pasado es un ideal inaccesible y por tanto indisponible para la
rememoracion. Meditemos sobre el siguiente texto, por citar uno entre muchos pertinentes
para nuestro tema: “Un si-mismo inmanente que ha llegado a la proto-fundacion (Ur-
stiftung), es para el yo activo un telos constantemente posible con base en recuerdos posi-
bles”. Edmund Husserl, Analysen zur passiven Synthesis. Aus Vorlesungs- und Forschungs-
manuskripten (1918-1926). Hua XI, editado por Margot Fleischer, Martinus Nijhoff, Den
Haag, 1966, p. 203. Para Christian Lotz, la “indisponibilidad” (Unverfugbarkeit) del pasado
consiste no en que mi historia de vida (Lebensgeschichte) me aparezca como algo ajeno
(fremd) y otro (anderes), sino en que “[...] ella, en cuanto correlato ideal de todas mis re-
memoraciones posibles, exhibe un ser verdadero, con el cual me relaciono por recuerdos que
se acreditan como tales”. Ahora bien, afiade Lotz, “[...] incluso cuando puedo resolver intuiti-
vamente y con evidencia una competicién (Wettstreit) entre rememoraciones distintas, resta
una diferencia minima (minimale Differenz) que constituye la trascendencia de mi pasado”.
Christian Lotz, “Verfligbare Unverfiigbarkeit. Uber theoretische Grenzen und praktische
Mdglichkeiten der Erinnerung bei Husserl”, en Phanomenologische Forschungen 1-2 (2001),
p. 226. En el contexto de la problematica fenomenoldgica de una “indisponibilidad del pasa-
do” nos parece muy importante una idea de Laszl6 Tengelyi, quien escribe: “El hecho de que
Husserl, en sus ultimas notas, considere constantemente el recuerdo en la perspectiva del
‘paralelo de la comunidad con los otros’ trae como consecuencia que se vea obligado a reti-
rarle la disponibilidad que le habia sido concedida”. L&szl6 Tengelyi, L'histoire d'une vie et sa
région sauvage, Grenoble, Editions Jérome Millon, 2005, p. 118. Para Tengelyi, la indisponi-
bilidad del pasado no sélo concierne a nuestro recuerdo de los otros, sino también al recuer-
do de nosotros mismos. La tesis de una indisponibilidad del propio pasado, como la bosqueja
Husserl en sus ultimos textos, cuestiona radicalmente la idea de una conservacién en el pre-
sente o post-presentacion retencional continua de los contenidos impresionales originarios.
De ahi que urja concebir otra relacién del yo con su pasado que no sea sdlo la de una dispo-
sicién de contenidos oscuros, vacios, pero aun presentes por obra de la espontaneidad reten-
cional Ouna relacién que Tengelyi llama “principio de constitucién retroactiva” (principe de
constitution rétroactive). Al respecto escribe Tengelyi: “En lugar de ver asegurada de golpe
la identidad personal por el principio de la ‘modificacién continua’, Husserl debia familiarizar-
se con la idea sorprendente de que el ‘ser si-mismo’ exige un esfuerzo constante de ‘auto-
conservacién’, que el yo se deja, precisamente por esta razon, caracterizar como ‘yo idéntico
de las contradicciones’ [...]”. Ibidem, p. 119. De alguna manera nos hemos ocupado de este



Guillermo Ferrer: Experiencia del pasado e imagenes poéticas...Husserl y Celan... 179

memorante no logra reabrir las protenciones ya cumplidas de la experiencia
anterior, el futuro ya sido (die schon gewordene Zukunft) de lo cual da sig-
no la imposibilidad de re-escenificar corporalmente el pasado. Regresare-
mos a esta cuestion.

Que Husserl se ha percatado de un problema aqui subyacente, lo mues-

tra el siguiente texto:

Empero, esto nos da a pensar [..] cuando me adentro continuamente en el
recuerdo, cuando estoy continuamente activo de una manera transformada,
sin embargo (doch) sé de antemano sobre el futuro ya acaecido (geschehene
Zukunft), a decir verdad tengo mi horizonte de futuro como horizonte, empe-
ro como conocido de antemano y completamente determinado segun el modo
del recuerdo, del otra-vez. No tengo en lugar un horizonte del otra-vez, pero
aun indeterminado, incierto, de manera que tendria que esperar lo que ven-
dra. Aspirando continuamente [la reanudacién de la actividad anterior, n. del
tr.] sé ya de antemano [...].*8

Se impone ahora la pregunta: ¢En qué puede consistir la detencién o
inhibicion de las tendencias protencionales del recuerdo, la cual se traduce
en el saber implicito sobre una clausura definitiva del horizonte protencional
de la experiencia anterior? Formulemos una hipdtesis para responder a esta
pregunta: La rememoracion penetra en el horizonte retencional, el cual no
es sblo un continuo de imbricacién de retencion de retencion, retencion de
retencion de retencidén, etc. Es ademas retencidon de protenciones que ya
fueron cumplidas por el ingreso de proto-impresiones. Ahora bien, si que-
remos describir fenomenoldgicamente los subsuelos pasivos de la experien-
cia que hacemos del pasado, debemos colocar el acento, no sélo en el pro-
ceso mecanico de imbricacidn retencional, que por demas Husserl considera
como una “post-presentacion” mediante la cual la conciencia conserva en el
presente incluso contenidos apagandose (sich abklingend), perdiendo dife-

rencias intuitivas hasta llegar al vacio'®. En efecto, en el continuo retencio-

problema en un trabajo sobre “Experiencia de acabamiento del pasado y pulsos vitales” en
Husserl y Freud, a la luz del ejemplo de la depresion melancdlica.

18 Hua Mat. VIII, 266 (las cursivas en el texto son nuestras).

19 Husserl escribe en los Manuscritos de Bernau: “Quiza es mejor, en esta esfera [de la
retencién, n. del tr.] no hablar del pasado puro y simple, sino de un apagamiento del presen-
te (Abklang der Gegenwart) o modificacion de apagamiento”. Hua XXXIII, 65, 14-18. Husserl
afiade: “Cada apagamiento de un presente es en si mismo presente, por tanto tiene un apa-
gamiento de su presente. La modificacion de apagamiento es continua, y por ahi tenemos
distancia y comparaciones de distancia. Ello, desde luego, en la medida en que mediante el



180 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

nal son preservadas protenciones cuya prefiguracion vacia del dato venidero
ya fue cumplida intuitivamente por la fuerza impresional de la proto-
impresién anterior. Tales protenciones, en cuanto eran primero vacias, se
muestran siempre como prefiguraciones de la espontaneidad protencional
anteriores al presente que las cumplié y con el cual contrastaban como lo
general o indeterminado con lo concreto. El sujeto rememorante se ve im-
pulsado a ingresar en un horizonte retencional que intenta cumplir intuiti-
vamente “otra-vez”. Sin embargo, el sujeto, al adentrarse en el continuo
retencional, se halla en una especie de proto-escenario de proto-
acontecimientos (Urereignisse) preservados, cuyo caracter de pasado abso-
luto el sujeto no puede revocar. El peso de irreversibilidad del pasado recae
en la retencidon de un acontecimiento originario que cabe describir de la si-

guiente manera: la impresion cumplié ya una protencién, de manera que

recuerdo repetimos el apagamiento viviente, fluyente del presente (continuo de apagamien-
to)”. Hua XXXIII, 65, 25-30. La caracterizaciéon de los fendmenos de apagamiento retencio-
nal como presente debia suscitar objeciones por parte de los discipulos de Husserl, asi como
por parte de fenomendlogos contemporaneos. Ante todo, Eugen Fink advierte: “No hay, en
absoluto, manera de ver como es posible el ‘pasado’. En realidad, tenemos ahi un presente
durando siempre (eine immerwahrende Gegenwart)”. Eugen Fink, Ph&nomenologische
Werkstatt 2. Die Bernauer Zeitmanuskripte, Cartesianische Meditationen und System der
phanomenologischen Philosophie, editado por Ronald Bruzina, Freiburg/Mlinchen, Verlag Karl
Alber, p. 362. Klaus Held plantea certeramente la problematica de fondo aqui subyacente:
“¢Qué sucede con el fluir pre-temporal del presente viviente, el cual contiene una multiplici-
dad de fases que todavia no puede ser una serie de lugares temporales?”. Klaus Held,
Lebendige Gegenwart. Die Frage nach der Seinsweise des transzendentalens Ich bei Edmund
Husserl, entwickelt am Leitfaden der Zeitproblematik, Den Haag, Martinus Nijhoff, 1966, p.
107. El enigma (Ratsel), observa Held, consiste en calificar como “presente” una pluralidad
fluyente (stromende Pluralitat) en sentido estricto intemporal, mera forma de coexistencia
“presente” de las fases del flujo, que paraddjicamente funda la constitucidon de los lugares y
las objetividades temporales, de la transicion del presente objetivo en el pasado objetivo. Tal
enigma se ahonda si consideramos que la retencién funda la reflexidon en nuestras vivencias
como “pasadas”, “pretéritas”, por ende nuestra experiencia del pasado propio, de la historia
de vida. Por otra parte, no resulta claro como el recuerdo se constituye con base en el “pa-
sado inmediato” de la retencién, que en ultima instancia es “post-presentaciéon”. Tampoco
resulta claro como la creciente implicacidon retencional (intentionales Ineinander) y su gra-
duacién de £ incremento retencional (retentionale Steigerung) del punto-fuente pueden fun-
dar la conciencia de mayor o menor distancia del pasado. De ahi que Marc Richir escriba:
“Empero, contrariamente a lo que Husserl parece a veces forzado a decir en virtud de su
concepcién, la distancia del pasado no es, originariamente, mas o menos grande segun el
alejamiento mas o menos de la retencién adormecida que se despierta en el recuerdo. Pues
un recuerdo de un pasado ‘lejano’ puede ser mas vivo que un recuerdo de un pasado ‘cer-
cano’ o reciente. Esto significa que, fuera de la institucion simbolica de la cronologia, la dis-
tancia del pasado no es intrinsecamente mensurable, y que la intensidad o la vivacidad del
recuerdo vienen de otra parte que la distancia temporal. Esta no puede ser, como sabemos,
mas que la afeccidn que hace vivir la fantasia y de lo que de ella se conserva a través de su
transposicion en afecto (al cual Husserl atribuye también un cierto papel, hay que recordar-
l0)”. Marc Richir, Fragments phénoménologiques sur le temps et I'espace, pp. 142s.



Guillermo Ferrer: Experiencia del pasado e imagenes poéticas...Husserl y Celan... 181

ésta no se deja reabrir a lo indeterminado o aun no actualizado. Asi pues, el
horizonte de la rememoracion no es el futuro abierto de la percepcion origi-
naria, sino el futuro de la experiencia anterior ya clausurado, por consi-
guiente indisponible para el sujeto. Contra tal horizonte de futuro inexora-
blemente cerrado, ya acontecido, choca necesariamente la impulsividad
protencional del recuerdo, cuya latencia es la reanimacién de la experiencia
anterior.

Lo antedicho es un aspecto esencial de la experiencia que hacemos del
pasado. Empero, habria que considerar ademas otros momentos en la de-
tencién del impulso protencional del recuerdo: por una parte el desfase y
contraste permanente entre el presente que ingresa durante la rememora-
cion actual, y el punto maximo de renovacién intuitiva que alcanza el re-
cuerdo®®. Tal presente se da constantemente a la conciencia perceptiva, por

encubierta que esté por el recuerdo, o por mucho que, relegada a un tras-

20 E| proceso de cumplimiento (Erfiillung) de las protenciones del recuerdo muestra una
gran complejidad: debe alcanzar el punto mas distante del continuo retencional (la retencion
de la fase de arranque del acontecimiento por recordar) y desde ahi remontar hasta el punto
del continuo retencional mas cercano al presente (la retencién de la Ultima fase del aconte-
cimiento por recordar). Ahora bien, por mucho que el cumplimiento intuitivo de las proten-
ciones del recuerdo se aproxime al presente actual, el ingreso de datos impresionales nuevos
“se adelanta” a la culminacion del proceso rememorativo. Al respecto, cabe citar el siguiente
texto de Husserl: “éAcaso no cuesta tiempo el recuerdo?, épuede éste alcanzar el tiempo del
transcurso del recuerdo al tiempo actual? Pongamos que ahora es percibido A, con el cual se
liga B... Con B comienzo el recuerdo E, entonces tengo:

A"B"E,"E; ..
(C"D...

Cuando por ejemplo, E, ha llegado a A (A representado), entonces deberia E, comenzar
a representar E; E,..., con lo cual nunca llegariamos a un final. Ahora vendrian recuerdos de
recuerdos de recuerdos, etc. Por consiguiente resulta claro que es imposible una reproduc-
cién real del transcurso de conciencia hasta un ahora actual”. Hua X, 196, 32-37. Este texto
es sumamente dificil. Nos limitamos a proponer una posible interpretacién: El recuerdo E de
A tiende a la re-presentacién o renovacién de A. Tiende, por tanto, a la simultaneidad de A
con el presente actual, que es el acontecimiento B. Empero, cuando el recuerdo E arriba a A,
el acontecimiento C ha ingresado en el presente de la conciencia perceptiva. Entonces el
recuerdo E debe alcanzar el tiempo actual de la percepcion de C. El tiempo que el recuerdo E
invierte en ello produce otro retardo, esta vez respecto del nuevo acontecimiento D, y asi
indefinidamente. Como sea, tiene lugar un contraste como desfase, diferencia temporal irre-
versible entre el objeto del recuerdo y el objeto de la percepcion. Si consideramos la impulsi-
vidad protencional del recuerdo, entonces tal contraste no se restringe a ser un juego de
espejos, como si una imagen diafana fuera presentante del ahora y una imagen mas o me-
nos empafada representante del pasado. Mas bien hay, en el trasfondo de la experiencia del
pasado, una conciencia de inhibicidon o detencidon de una tendencia a la renovacion de la ex-
periencia pasada. Tal inhibicién es consecuencia del ingreso de un complejo impresional nue-
vo que frena los impulsos protencionales del recuerdo, relegandolos una y otra vez en el
pasado. Importa sobremanera advertir que no se trata de una inhibicion que nos revelaria
originariamente la reflexion. Mas bien tal inhibicion se “manifiesta” o “se hace sentir” en la
auto-conciencia no-objetivante del flujo temporal del acto rememorativo mismo en contra-
juego con el acto de percepcion.



182 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

fondo, prosiga su efectuacion mecanicamente. Por otra parte, el caracter
irrealizable del ideal de una representacion adecuada del pasado, de un
cumplimiento absoluto de las prefiguraciones protencionales del recuerdo,
en la medida en que tal plenitud intuitiva supondria la “resurreccion” de la
experiencia pasada y la reinauguracion, por asi decirlo, del horizonte de fu-
turo indeterminado, abierto tanto al cumplimiento como a la decepcién de
las protenciones?!. Por consiguiente, en el recuerdo adecuado no habria,
paraddjicamente, experiencia alguna del pasado como tal.

En el marco de nuestro trabajo basta con atender a tal momento de de-
tencién, de inhibicion de las tendencias protencionales del recuerdo, y de
desmentido factico del ideal de representacion adecuada del pasado. Al
choque de la impulsividad protencional del recuerdo con un pasado indispo-
nible (pues el futuro acontecido ya no ofrece posibilidades de apertura a lo
nuevo e indeterminado) sigue una fragmentacién del proceso rememorativo

n22

en “imagenes”“* multiples, oscuras, generales, oscilantes y por ahi diferen-

21 Nos parece que Husserl ha aludido a esta imposibilidad de realizacién del ideal de una
representacién adecuada del pasado. Mencionemos aqui dos lineas de argumentacién que
hayan respaldo en diversos textos: por una parte, la adecuacién perfecta del recuerdo con lo
recordado equivaldria a restituir el presente de la experiencia anterior, lo cual anularia el
tiempo; por otra parte, tal representacion adecuada haria que el acto de rememoracion coin-
cidiera en duracién con el acto de percepcion pasada. Ahora bien, el caracter pretérito de un
acto perceptivo originario va de la mano con la diferencia entre su propia duracién temporal
ya transcurrida y cualesquiera duraciones actuales de actos de rememoracion, asi se reiteren
una y otra vez. En este marco de ideas citamos los siguientes pasajes: “Cada percibido tiene,
necesariamente, un subsecuente (Folgendes); éste a su vez tiene necesariamente un subse-
cuente. Asi también cada recuerdo tiene intenciones que retro-refieren a recuerdos pasados
distantes, que hallan su cumplimiento temporal en tal recuerdo. Si todo se renovara, todo el
tiempo deberia ser real otra vez.. Pero se trata de imposibilidades”. Hua X, 196, 18-23.
“Cuando se ‘renueva’ un transcurso de tiempo correspondiente al recuerdo, el proceso ante-
rior, el ser antes duradero, es decir cuando entra en la percepcidn un proceso nuevo, pero en
cuanto contenido y relaciones temporales igual al proceso anterior, entonces decimos: regre-
sa justamente lo mismo que antes era presente, yo veo ahora ‘exactamente’ lo mismo que
habia visto antes. Pero falta algo: la identidad de la individualidad. El nexo temporal es algo
nuevo. La percepcién de ahora es completamente distinta de la anterior: subjetivamente, en
cuanto es otro acto; objetivamente, en cuanto el contenido percibido”. Hua X, 196, 8-17 (las
cursivas son nuestras).

22 0 “apariencias imaginarias” (imaginare Apparenzen), por usar la terminologia de Hus-
serl para designar los contenidos intuitivos de la aprehension del pasado: “Por otra parte,
debemos distinguir entre apariencia impresional (apariencia de sensacioén) y apariencia ima-
ginaria, la cual puede ser contenido de un recuerdo, de una ilusion en el recuerdo, etc. Por
consiguiente la apariencia, como nucleo idéntico de todos los actos intuitivos, concierne a la
diferencia entre impresidon e imaginacién, y esta diferencia condiciona para el fendmeno en-
tero, la distincidn entre presentaciéon (Gegenwartigung) y presentificacion (Vergegenwarti-
gung)”. Hua X, 103, 3-11. No se trata, para nosotros, de confundir el recuerdo con, o disol-
verlo en, la conciencia de imagen o la fantasia. Empero, la imposibilidad factica de una inte-
riorizacion completa de lo recordado en el recuerdo exige el recurso a signos, simbolos e
imagenes como momentos esenciales de la experiencia que hacemos del pasado.



Guillermo Ferrer: Experiencia del pasado e imagenes poéticas...Husserl y Celan... 183

ciadas de lo recordado, aunque necesariamente relacionadas con él. He ahi

el tema del cual nos ocuparemos en el siguiente apartado.

1.2. Progreso pasivo de la rememoracion y fragmentaciéon del
pasado en “imagenes-substituto”

La experiencia normal del pasado atestigua la posibilidad de aproxima-
cion activa a una mejor representacion de lo recordado. Dicho con termino-
logia fenomenoldgica: resulta viable un proceso de rememoracién cuyas
prefiguraciones protencionales se cumplan intituivamente conforme a una
graduacion de - a + respecto del ideal de una reproduccién adecuada del
pasado. En este sentido el recuerdo se distingue tajantemente de la antici-
pacién, cuyos bosquejos (Entwirfe) o coloraciones (Ausmalungen) del futu-
ro permanecen abiertos, no decididos, quasi-cumpliendo la expertativa®:. El
“ser contingente” del futuro no respalda pre-determinacion alguna de la ex-
pectativa, mientras que el “ser absoluto” del pasado ofrece una medida pa-
ra la aproximacion del recuerdo a la representacion adecuada de un objeto

o0 acontecimiento acaecido.

El futuro en general, que es para mi, el futuro de mi mundo exterior, tal como
es para mi en una orientacién de acceso (cerca y lejos, derecha e izquierda,
etc.), para cada presente futuro, no se construye en el presente viviente (le-
bendige Gegenwart) de la misma manera que mi mundo circundante pasado y
mi vida y comportamiento pasados, los cuales son el presente viviente como
siendo de una vez por todas, como aquello de lo cual puedo tomar conciencia
en el presente una y otra vez, que yo puedo reconocer y determinar una y
otra vez como lo mismo.**

23 A decir verdad, Husserl considera la posibilidad ideal de una “conciencia profética”,
cuyas prefiguraciones del futuro se corresponderian con el presente entrante, si es que éste
ingresa tal como fue anticipado. “En principio es concebible una conciencia profética (una
conciencia que se hace pasar por profética), ante la cual estd cada caracter de la expectativa
del ser venidero: como por ejemplo cuando tenemos un plan exactamente determinado vy,
representandonos intuitivamente lo planeado, por asi decirlo lo captamos ‘hasta los tuétanos’
(mit Haut und Haar). Sin embargo, habrd en la anticipacién del futuro algo accesorio, que
como substituto ocupa la imagen concreta, pero puede ser de otra manera de como pinta la
imagen: de antemano se caracteriza como apertura”. Hua X, 56, 14-24. En efecto, la necesi-
dad con que tal conciencia profética pre-determina el futuro es hipotética, es decir, depen-
diente de la irrupcién de ciertos complejos impresionales con exclusion de otros asimismo
posibles. Ademas, la concrecién del presente o ahora impresional muestra siempre contras-
tes con las prefiguraciones protencionales en la percepcion, en la medida en que éstas por
algun aspecto al menos se muestran vagas, imprecisas o generales.

24 Hua Mat. VIII, 90.



184 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

Asi, el ser absoluto del pasado, su lugar fijo en el tiempo objetivo, funda
la posibilidad de una aproximacion gradual a la reproduccion adecuada de
hechos acontecidos: “[...] yo puedo perfeccionar siempre mis rememoracio-
nes y recibir finalmente lo que ‘realmente fue’. A mi libertad, a mi capacidad
(yo puedo), que desde luego es frecuentemente inhibido, se supedita la

aproximacion a lo que de antemano es en si mismo [...]"%°

. Empero, hemos
intentado mostrar que el ser absoluto del pasado (cuya apodicticidad arrai-
ga en el peso de las proto-impresiones que cumplieron las protenciones ori-
ginarias) es a la vez justamente lo que refrena el impulso protencional del
recuerdo a reabrir el horizonte de futuro rememorado. De ahi, nos parece,
que con tal proceso se entremezcle necesariamente la facticidad de un pro-
greso “accidentado”, incompleto respecto de algunos o muchos aspectos del
objeto o suceso por recordar. Husserl ha consagrado interesantes analisis a
tal progreso pasivo?® de la rememoracién, andlisis cuya relevancia para
nuestra tematica debemos destacar.

En este contexto importa sobremanera insistir en que el proceso de re-
memoracidn consiste en un esfuerzo por traer a nuestra representacién lo
recordado en sus determinaciones particulares. La impulsividad protencional
del recuerdo no se detiene en la posicién de lo recordado como habiendo
sido percibido, sino va hasta la explicacion (Explikation) de todas y cada
una de las singularidades de lo que ha sido (si bien por necesidades practi-
cas o razones estéticas podemos conformarnos con recuerdos incompletos o
imperfectos). Ahora bien, el punto estriba en que mientras el sujeto reme-
morante explicita lo recordado, sea mediante recuerdos reiterados, sea
ahondando en un solo recuerdo, necesariamente se configura o constituye
constantemente un “substituto” (LickenbifRer) de lo recordado: “Substitu-
to” que, como veremos, no es un momento meramente transitorio en el
proceso de rememoracion, sino una especie de “lastre”, de “materialidad”
que el recuerdo, considerado en su facticidad, cargara consigo siempre, por
mucho que haya progresado o aun pueda progresar en el cumplimiento in-

tuitivo de las prefiguraciones protencionales.

25 1dem (las cursivas en el texto son nuestras).
26 Cfr, sobre todo Hua XXXIII, 382-386.



Guillermo Ferrer: Experiencia del pasado e imagenes poéticas...Husserl y Celan... 185

Tal “substituto” estd impregnado con caracteres de particularidad (Be-

sonderheit) y generalidad (Allgemeinheit) respecto de lo recordado:

[...] lo mas general de la forma o género (Gattung), lo cual posibilita la inclu-
sion [del individuo y la especie en el género, n. del. tr.] y ademas co-
pertenece necesariamente al habito de lo “realmente” recordado (was selbst
zum Habitus des “wirklich” Erinnerten notwendig mitgehort) [...] y lo particu-
lar determinado, que puede ser caracterizado distintamente. Es decir, carac-
terizado como realmente recordado, pero que quiza no fue asi del todo, o co-
mo recordado, pero en tanto que fue, no habiendo sido asi del todo, quedan-
dose atras de lo verdadero, sea en la intensidad, sea en alguna orientacién de
la cualidad, etc.?’

De la co-pertenencia necesaria del “substituto” al recuerdo, asi siempre
oscilante entre generalidad y particularidad, saca Husserl una consecuencia

mayor:

La propiedad verdadera, el objeto verdadero, el objeto como fue realmente,
como ha sido percibido realmente, es una “ldea” [..] Mientras mas nos
aproximamos a lo recordado, mas tiene éste el caracter del asi-fue-
verdaderamente (Wahrhaft-so-Gewesenes). Empero, ello significa a la vez
gue la conciencia, mientras no caracterice su correlato como asi-fue o real-
mente o “recordado como realmente fue”, es conciencia de una mera aproxi-
macion, por tanto de un mayor o menor distanciamiento o “cercania” aun.
Ahora bien, cuando una conciencia ya se ha liberado de este caracter de mera
aproximacion o mera cercania, donde ya no hay distancia considerable, en-
tonces puede intentarse todavia incrementar la actividad de la intencién en la
misma direccion, y puede suceder que un recuerdo nuevo revista a su correla-
to con el caracter “sin embargo s6lo una aproximaciéon” (doch nur eine Anna-
herung). Estos sucesos aqui descritos son fenomenoldgicos, designan sucesos
esenciales de recuerdos posibles como tales.?®

Por consiguiente la conciencia de aproximacion a lo recordado, conside-
rada segun su facticidad, se acompafa siempre de la conciencia de un
“substituto” del pasado “tal como era”. Incluso cuando el recuerdo llega a
un punto maximo de cumplimiento intuitivo tal, que decimos: “aparece el
pasado como realmente fue, con todas sus notas caracteristicas”, resalta

algun momento de no-cumplimiento (Nichterfillung), hasta cabria decir de

27 Hua XXXIII, 379, 25-35 (las cursivas son nuestras).

28 Hua XXXIII, 379s (las cursivas son nuestras). La tarea de una aproximacion al ideal
de representacion adecuada del pasado no se sostendria sin los “substitutos” que impulsan
hacia una mejor representacion del pasado, y sin embargo, por su generalidad o por su par-
ticularidad oscilante, se diferencian de lo recordado y difieren constantemente el instante de
la re-presentacion del pasado “tal como fue”.



186 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

una cierta decepcién (Enttauschung) de las prefiguraciones protencionales
del recuerdo: “sin embargo se trata sélo una aproximacidon”, pues lo recor-
dado difiere de, aparece de otra manera (anders) que lo protenido en el re-
cuerdo, como difiere lo concreto de lo general, como lo particular “asi” difie-
re de lo particular “asa.” Por otra parte, al “substituto” que arrastra consigo
cualquier recuerdo —por muy cerca que se halle de lo recordado— afectan
generalidades (Allgemeinheiten), oscuridades (Dunkelheiten), oscilaciones
(Schwankungen) respecto de lo recordado, todas graduables o mensurables
con base en la idea de una representacién adecuada del pasado. (Husserl
advierte que estos substitutos no admiten contenidos intuitivos arbitrarios,
como es el caso de los objetos de la fantasia. Empero los substitutos, al
igual que las fantasias, dan lugar a un margen de oscilacién entre lo general
y lo particular. En el recuerdo factico hay, por fuerza, imagenes que, osci-
lantes, no podrian corresponder absolutamente a lo recordado).

Ahora bien, nos parece que la “incrustacion” de tales substitutos (que
comparten ciertos rasgos con los objetos-imagen de la conciencia de ima-
gen o Bildbewusstsein) en la conciencia rememorante confiere a ésta un
cierto caracter de “signo” que “contamina” la intuicion del pasado, por usar
una terminologia de Jacques Derrida. Pues facticamente no hay manera de
gue el acto de rememoracidon coincida absolutamente, en la unidad de una
presentacién intuitiva, con la experiencia originaria anterior. Los “substitu-
tos” en el recuerdo no son meras contingencias empiricas que no afectarian
a un sujeto superior, por ejemplo una conciencia divina, sino momentos
esenciales del recuerdo dando signo de un futuro anterior que ya ha sido y
no puede reabrirse. En la dimensidon del recuerdo de los otros sujetos ya
fallecidos, el signo de un futuro clausurado definitivamente es a la vez signo
de su mortalidad. No debemos perder de vista esta idea al considerar el uso
que hace Celan de las imagenes poéticas como memoria de los muertos.

2. Imagenes poéticas y recuerdo del otro ausente

A decir verdad, resulta extremadamente dificil determinar el estatuto
fenomenoldgico de las imagenes poéticas, tal como las emplea Paul Celan.
En modo alguno se trata de fantasias caprichosas, cuya finalidad consistiria

en provocar emociones varias en un lector divagando cualesquiera significa-



Guillermo Ferrer: Experiencia del pasado e imagenes poéticas...Husserl y Celan... 187

ciones del poema (empero, en un sentido profundo, todavia por esclarecer,
las imagenes poéticas si se desenvuelven conforme al registro fenomenolé-
gico de la fantasia). Tampoco se trata de objetos-imagen (Bildobjekte) sus-
citados a partir de la neutralizacion (Neutralisierung) de la posicién existen-
cial del soporte fisico de la imagen: una fotografia, un cuadro o un grabado
percibidos, ya que tal soporte hace falta en el poema. Pero seria inexacto
hablar aqui de una pura conciencia simbdlica en el lenguaje poético, puesto
gue el poema exige una cierta coherencia de las imagenes, les brinda un
contexto regulandolas asi como objetos-imagenes intencionando un tema.

Una primera clave de solucién a esta ardua problematica nos la ofrece
Celan mismo: para él, las imagenes poéticas son, en sentido riguroso, mo-
dos de intuicién, de fenomenalizacion de un pasado historico que cualquier
lenguaje, no solo el poético, arrastra consigo. Conviene resaltar aqui lo si-
guiente: el lenguaje no se constituye originariamente como un despliegue
de significaciones ideales, sino como elemento de comunicacién y didlogo
intersubjetivo en su dimensién histérica. Sin embargo, el lenguaje tiende a
olvidar su caracter dialdgico ensimismandose en el presente de un “lenguaje
algoritmico”, por usar un término de Maurice Merleau-Ponty?°. A tal concep-
cion “logicista” del lenguaje Celan opone la idea de un lenguaje que no es
tal sino asumiendo la responsabilidad por el uso histérico que hace del sen-
tido de las palabras y de las frases.

Ahora bien, el poema, para Celan, no desempenfa el papel de un recuer-
do aspirando a la reproduccion adecuada del pasado. El poema se forja “en
memoria” de los otros ausentes, a quienes resulta imposible recuperar me-

diante una pura interiorizacidn rememorativa, quienes no permiten ser in-

29 Esta expresion designa el despliegue puramente ldgico de las significaciones ideales
pre-contenidas en los lenguajes fundados. El lenguaje algoritmico, si se torna una violenta
imposicién de significados predeterminados, anticiparia la semantica, la sintaxis de cuales-
quiera formas de conversacion, pero por lo mismo erradicaria el caracter novedoso y creador
del didlogo en cuanto acontecimiento Unico de encuentro entre sujetos. El didlogo, como
encuentro auténtico entre dos sujetos y acontecimiento originario del lenguaje, excluye que
su sentido sea pre-establecido por un interlocutor u otro, o por una instancia impersonal
como un lenguaje fundado con reglas rigidas. El sentido de una conversacion genuina no se
forma como significacion general en mi, sino como universalidad compartida e inédita. Al
respecto escribe Merleau-Ponty: “Aqui las palabras de otro o las mias en él no se limitan, en
quien escucha, a hacer vibrar, como cuerdas, el aparato de significaciones adquiridas, o a
suscitar alguna reminiscencia: es preciso que su despliegue tenga el poder de lanzarme hacia
una signiﬁcacién que ni él ni yo poseiamos”. Maurice Merleau-Ponty, La prose du monde,
Paris, Editions Gallimard, 1969, pp. 182-203.



188 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

cluidos en cualesquiera “ldgica” o “causalidad” de los hechos discernible por
el recuerdo®. Por consiguiente el poema recurre a las imagenes considera-
das como modo de cumplimiento intuitivo de la rememoracién, pero tam-
bién como “fragmentos”, “restos” que surgen del choque con una alteridad
histérica que no se deja totalizar por el recuerdo.

En este contexto de ideas, nos parece que la poesia de Celan puede
aportar esclarecimientos a la relacién entre fenomenologia del recuerdo y
consideracion estética de imagen. Husserl establecia una distincion tajante
entre la fantasia (modificacion de neutralidad del recuerdo) y el objeto-
imagen (modificacion de neutralidad de la percepcién)®!. Ahora bien, hemos
dicho que las imagenes poéticas en Celan tienen un caracter ambivalente,
casi de un hibrido de fantasia e imagen-objeto. Tal ambivalencia incide ne-
cesariamente en la problematica de la determinacién temporal de las ima-
genes poéticas. Pareciera que los objetos-imagen suscitados por el poema,
como lo redacta Celan, quieren dirigir la atencién de quien, percibiendo, lee
las letras o escucha los versos, hacia un pasado exhibiéndose, ya no en co-
pias, sino en figuraciones propias de la fantasia.

Para la poesia, en cuanto recuerdo o memoria de los muertos, incluso
de cualquier otro ausente, no hay otra manera de “decir” el pasado sino en
lo que de éste resta: algo acabado, derruido, que se resiste a ser apropiado
por una reproducciéon adecuada. Dicho con otras palabras: el otro ausente
se da en imagenes porque, en cuanto ausente, resiste darse en una repre-

sentacién purificada de “substitutos”, de “oscuridades” y “oscilaciones”, re-

30 Como observa profundamente Jacques Derrida: “Si hay una finitud de la memoria, se
debe a que hay otro, y la memoria como memoria del otro, que viene del otro y regresa al
otro. Ella desafia cualquier totalizacidén y nos lleva a una escena de la alegoria, a una ficcién
de prosopopeya. Dicho de otra manera, a tropologias de la tristeza (deuil) y tristeza de la
memoria”. Jacques Derrida, Mémoires pour Paul de Mann, Paris, Editions Galilée, 1988, p.
50.

31 wResulta fundamental no confundir dos cosas: la modificacion, idealmente posible en
cualquier momento, que transporta cualquier vivencia, incluso la fantasia misma, en la mera
fantasia correspondiente, o lo que significa lo mismo, en el recuerdo neutralizado; la modifi-
cacion de neutralidad que podemos oponer a cualquier vivencia ‘ponente’. En este sentido el
recuerdo es una vivencia ponente enteramente especial [...] Nos podemos convencer, por
ejemplo, de que la modificacién de neutralidad de la percepcion normal, ponente con certeza
no modificada, es la conciencia del objeto-imagen neutral, que encontramos como compo-
nente en la consideracion normal de un mundo exhibido perceptivamente por copias”. Ed-
mund Husserl, Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phanomenologischen Philosophie.
Ertes Buch: Allgemeine Einfihrung in die Phanomenologie, Hua III/1, editado por Karl
Schuhmann, Den Haag, Martinus Nijhoff, 1976, pp. 251s.



Guillermo Ferrer: Experiencia del pasado e imagenes poéticas...Husserl y Celan... 189

siste darse en formas que no impliquen el riesgo del olvido, y si es otro
muerto por violencia, resiste a darse en la “ldgica” de la historia. De ahi la
“oscuridad del poema” (Dunkelheit des Gedichtes) que tanto subraya Celan:
“El poema es como poema oscuro, €s oscuro, porque es el poema [...] el
poema quiere ser comprendido; precisamente porque es oscuro quiere ser

1132

comprendido: como poema, como 'oscuridad de poema'”’“. “Hay, pienso,

aqui y mas alld de toda esotérica y hermética, aqui y mas alla de cualquier
saber de lo secreto y de lo revelado, una oscuridad del poema”3.

Con frecuencia define Celan el poema como acontecimiento de encuen-
tro (Begegnung) con el otro, esté vivo o muerto. Ahora bien, hablando de
encuentro con otro hombre, se indica mas que un acontecimiento de repre-
sentacién en el sentido de Vorstellung: se significa una actualizacién del
lenguaje: “Aisthesis no basta aqui, el hombre es mas que su sensorium; se
trata, cuando se trata de lenguaje, de una conversacion; se trata del angulo
de inclinacion, bajo el cual se llega a estar el uno frente al otro. Se trata,
como en todo encuentro, de el aqui y ahora, de lugar y hora”?*. En el aqui y
ahora de la memoria de los muertos, las imagenes poéticas conforman el
escenario de un encuentro con el pasado de otro ausente, pero no para in-
teriorizarlo en una reproduccidn iterable a voluntad, sino para significarlo en
su mortalidad: “El poema es tan poco eterno como el ser-ahi (Dasein) al
que pertenece, cuando es un poema. El poema no nos trae un monumento
(Denkmal) eternizando lo ‘inmortal’, sino el aliento (Atem) de lo que —mortal—

n35

va a través del poema””. “La oscuridad del poema = oscuridad de la muer-

te (Dunkelheit des Todes). Los hombres = los mortales. Por eso el poema,
como lo que permanece concentrado en la muerte, se cuenta entre lo mas
humano del hombre”3°,

Cabe formular asi la pregunta que se nos impone en este momento:
écdmo es que las imagenes poéticas son ocasidon o fuente de intuicion de un

32 paul Celan, “Mikrolithen sinds, Steinchen”. Die Prosa aus dem NachlaR. Kritische Aus-
gabe, Frankfurt am Main, Suhrkamp Verlag, 2005, p. 132, 242.2 Oediciéon y comentarios de
Barbara Wiedemann y Bertrand Badiou. En adelante citaremos esta obra abreviando el titulo
“Mikrolithen sinds...”, y dando a continuacién el nimero de pagina y de interlineado.

33 Celan, Paul, “Mikrolithen sinds...”, p. 134, 245.

34 |bidem,p. 138, 251.1.

35 |bidem, p. 142, 256.

36 |bidem, p. 151, 267.5.



190 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

ejercicio profundo de atenciéon, mediante la memoria, al otro ausente,
muerto en el olvido o asesinado? Tal vez se halle una clave de respuesta en
las descripciones que hace Husserl de la experiencia de una imposibilidad
factica de realizacion de la imagen, es decir, la imposibilidad de que la ima-
gen equivalga al objeto o pueda suplirlo. Pues en la imagen “vemos” lo
imaginado y éste nos “ve”, por usar expresiones de Husserl, aunque de ma-
nera tal que no se acorta la distancia entre nuestro modo de representacién
o presentificacién (Vergegenwartigung) y la ausencia de lo imaginado.

El momento de consideracién estética surge, segun Husserl, cuando re-
nunciamos libremente a una mejor a una mejor adecuacion del objeto-
imagen con el tema de la imagen, cuando aceptamos el conflicto irresoluble
entre nuestra capacidad de “retratar” y el objeto “retratado”. Por una parte,
hay una relacidon inquebrantable entre la aparicion del objeto-imagen vy la
aprehension de un objeto ausente; por otra parte, esta imbricacidén termina
en un conflicto entre la imagen y el tema representado.

Empero, esta relacion consciente es dada mediante esa conciencia peculiar de
la presentificacién de algo no aparente en lo aparente; conforme a ello, lo apa-
rente se da como si fuera otro en virtud de ciertas propiedades intuitivas su-
yas; asi, puede resaltarse o bien un conflicto (Widerstreit) con el tema, o bien
una distancia en la semejanza (Ahnlichkeitsabstand), distancia que subsiste en
todo momento, una diferencia (Unterschied) con el tema.>’

37 Hua XXIII, 31, 13-19. La tendencia inherente a la conciencia de imagen consiste en
“exigir” o “esperar” del objeto-imagen (Bildobjekt) la representacién mas adecuada del tema
de la imagen (Bildsujet). Podria decirse que la motivacidon protencional de la conciencia de
imagen consiste en bosquejar y procurarse procesualmente la copia exacta de lo imaginado.
Tal tendencia estéd condenada de antemano al fracaso, como observa H. R. Sepp: “[...] La
capacidad representativa de la imagen no puede ir tan lejos, que reproduzca el tema en el
sentido de un duplicado. Por consiguiente la imagen esta bajo una directiva del sujeto, cuya
realizacion completa es de antemano imposible”. Hans Rainer Sepp, “Bildbewusstsein und
Seinsglauben”, p. 134. Ahora bien, Sepp interpreta la consideracién estética como una “libe-
racion” (Freiwerden) del sujeto respecto de la posicién de creencia propia de la percepcidn:
“La consideracion estética significa una cierta radicalizacion de esta liberacién, en la medida
en que el espectador se relaciona expresamente con la imagen y su ser imaginativo. El es-
pectador no deja culminar su interés en un tema a través de la imagen, de modo transe-
Unte. Tampoco esta vuelto a la inmanencia de la imagen, de manera que su interés, aunque
dirigido a momentos de la imagen, iria mas alla de ésta, motivada por fines ajenos a la ima-
gen misma. El espectador se relaciona con la imagen en la medida en que deja culminar su
interés exclusivamente en la imagen. El espectador permanece vuelto hacia lo aparente co-
mo tal”. Ibidem, p. 135. Aunque Sepp acentla el acontecimiento de liberacién caracteristico
de la conciencia de imagen, alude a un cierto momento histérico: la antecedencia temporal
de la sustraccion del tema de la imagen a cualquier apoderacion (Bemachtigung) por parte
de la conciencia de imagen reproductora. “Este proceso [de interrupcidn de la terminacion en
un presunto en-si, objeto de la percepcién; n. del. tr.] se presenta ante todo como una ver-
tiente (Gefalle) ahistdrica de casos posibles de esa interrupcién de la vida que desemboca en
un presunto en-si. Sin embargo, este proceso remite a una historia (Geschichte) o a seg-
mentos con transcursos histdricos relativamente cerrados que deberian ser aclarados tras-
cendentalmente, por ejemplo en el ambito de la actividad estética. Aqui podria mostrarse



Guillermo Ferrer: Experiencia del pasado e imagenes poéticas...Husserl y Celan... 191

A la consideraciéon estética subyace, por tanto, la conciencia de que el
otro es intuido en su ausencia, en la distancia que se resiste a cualquier
apropiacién mediante una copia o calca.

Ciertamente, Husserl se limita a describir una experiencia que, en ulti-
ma instancia, consiste en un gozo (Genuss) de la manera como se repre-
senta el tema, no por la imagen, sino en la imagen misma. Contra tal idea
de la consideracion estética, arraigado en la tradicion metafisica occidental,
Lévinas ha protestado justamente, pues viviendo en la experiencia estética
llegamos a sentir gozo o complacencia en cualquier tema, incluso en aquel
que se refiere a acontecimientos terribles. El arte, observa Lévinas, es “[...]
ostentacién por excelencia, dicho reducido al tema puro, a la exposicién ab-
soluta hasta el impudor, capaz de sostener todas las miradas a las cuales se
destina exclusivamente”?®. Sin embargo, un momento de pasividad antece-
de temporalmente la decisidon que posibilita la consideracién estética pro-
piamente dicha: el impulso de representacién mediante una copia fidedigna
del otro se ve refrenado, su ausencia se resiste a ser retratada o reproduci-
da, y no obstante emerge (taucht auf) en la consideracion estética de la
imagen. He ahi el factum de distancia temporal irreversible que olvida un
arte imbuido en el puro goce de la consideracion inmanente del tema en el
objeto-imagen.

A decir verdad Husserl no ha afirmado que a las imagenes estéticas pre-
ceda o acompafie constantemente una memoria del otro intuido en su au-
sencia, experimentado en su resistencia a la presentacidén interiorizante.
Nos parece, sin embargo, que Husserl, a pesar de las distinciones tajantes
que él mismo establece, proporciona las bases para una construir una fe-
nomenologia que logre aunar rememoracién y conciencia de imagen®. He

que (considerando la conciencia de imagen), la sustraccién del tema de la imagen tiene su
historia y que las fases de esta sustraccion son correlato de determinadas disposiciones del
interés”. Ibidem, p. 136. Rudolf Bernet insiste igualmente en el caracter liberador de la con-
ciencia de imagen respecto del mundo empirico (la liberté prise avec le monde empirique).
Pareciera que el conflicto entre lo imaginario y lo real (presente o pasado) no da lugar sino a
dos alternativas que Bernet, con justa razén, pone de relieve: “Segln que este conflicto apa-
rezca bajo la forma de una ilusién que induce a engano, o de una ilusiéon creada por comple-
to, la eleccidn libre de la conciencia va hasta la condenacion de esta ilusidn o hasta su cele-
bracién bajo la forma de una contemplacion estética”. Rudolf Bernet, Conscience et exis-
tence. Perspectives phénoménologiques, Paris, P.U.F., 2004, p. 84. La pregunta se torna
acuciante: éComo aclarar fenomenoldgicamente la obra poética de Celan, que de ningun
modo pretende complacerse en imagenes falsas o fantasias arbitrarias, sino hablar de lo real,
de lo acontecido (Geschehenes)?

38 Emmanuel Lévinas, Autrement qu'étre ou au-dela de I'essence, Dordrecht, Kluwer
Academia, 2006°, p. 70.

39 No pretendemos disimular las dificultades de un esfuerzo por aclarar, mediante termi-
nologia y conceptos husserlianos, una obra poética que intenta conjuntar recuerdo, concien-
cia de imagen y fantasia, o que sélo dispone de la imagen y de las fantasias para preservar



192 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

ahi el punto en que Celan puede aportar un complemento necesario a la
fenomenologia de la experiencia del pasado (aqui no pensamos tanto en los
recuerdos de un individuo, como en una peculiar memoria histoérica que,
mediante imagenes poéticas, quiere forzar el encaminamiento de la aten-
cion hacia los otros ausentes, incluso aquellos que no conocimos, o con los
cuales no convivimos).

2.1. Imagen poética y memoria de los otros muertos, en Sprach-
gitter (Reja de lenguaje)*°

Asi pues, la imagen poética da el otro ausente, pero no en la perpetui-
dad de un ideal estético mas o menos logrado, sino en el itinerario de su
respiracion, que no es sino el camino hacia la muerte como ausencia defini-
tiva, como pasado absoluto. La palabra alemana Atem (aliento, respiracion)
no es para Celan una metafora, sino la imagen precisa del presente pasado
de un otro ausente, presente que se encarnaba como respiracion de un su-
jeto mortal. La respiracidn significa a la vez plenitud de voz y mudez
(stimmhaft — stimmlos zugleich)*'; la concrecién del “halo temporal” (Zeit-

hof, término utilizado por Husserl*?) como inhalacién y exhalacion; direccién

la memoria de los otros ausentes. Nos parece, empero, que hay razones, en Husserl mismo,
para cuestionar la separacion radical entre los modos de conciencia de lo ausente y la pre-
sentificacion (conciencia de imagen, recuerdo y fantasia). El que se trata de una problemati-
ca fundamental, ha sido ya puesto de relieve por Paul Ricceur: “La cuestién apremiante es la
que sigue: ¢Es el recuerdo una especie de imagen, y si lo es, cual? Y si fuera posible, me-
diante un andlisis eidético apropiado, dar cuenta de la diferencia esencia entre imagen y
recuerdo, écdmo explicar su entrelazamiento, hasta su confusion, no solamente al nivel del
lenguaje, sino en el plano de la experiencia viva. ¢No se habla de recuerdo-imagen, incluso
del recuerdo como una imagen que se forja del pasado?”. Paul Ricceur, La mémoire,
I'histoire, I'oubli, Paris, Editions du Seuil, 2000, p. 53.

4 En una carta dirigida a Rudolf Hirsch, Celan se explicaba sobre el sentido del titulo
Sprachgitter para un ciclo de poemas: “Empero, me digo a la vez que en ‘reja de lenguaje’
(Sprachgitter) habla también lo existencial, la dificultad de todo hablar (el uno con el otro) y
también la estructura del mismo [...]”. Paul Celan-Rudolf Hirsch. Briefwechsel, ediciéon a
cargo de Joachim Seng, Frankfurt am Main, Suhrkamp Verlag, 2004, p. 44. La palabra-
imagen “Sprachgitter” designa “[...] una ventana en un convento de monjas, a través de la
cual son posibles una vision y un habla reducidos de la monja, obligada al silencio y a la au-
torreclusion, con visitadores del mundo exterior”. Jirgen Lehmann, “Sprachgitter”, en,
Markus May / Peter GoBens / Jirgen Lehmann (eds.), Celan Handbuch. Leben-Werk-
Wirkung, Stuttgart / Weimar, Verlag J. B. Metzler, 2008, p. 78. Al partir de la experiencia de
pérdida de sus padres y del recuerdo de las victimas de la Shoa, Celan se ve obligado a con-
figurar un lenguaje nuevo, “[...] que supere el enmudecimiento resultante de un pasado ca-
tastrofico, que haga visible y audible el silencio y la voz de los muertos, que posibilite apari-
cion y presencia en una nueva realidad linglistica”. Ibidem, p. 77.

1 TCA/M, p. 109.

42 Un ciclo de poemas de Celan, publicado péstumamente, lleva el titulo Zeitgefoht, con
claras reminiscencias husserlianas. En su ejemplar de las Vorlesungen zur Phanomenologie
des inneren Zeitbewusstseins, Celan subrayd, entre otros, el siguiente pasaje: “Con la apre-
hension del tono ahora aparente, por asi decirlo escuchado ahora, se funden el recuerdo
primario de los tonos escuchados recientemente, y la expectativa (protencién) de los tonos



Guillermo Ferrer: Experiencia del pasado e imagenes poéticas...Husserl y Celan... 193

desde la animacidn (Beseelung) hacia la muerte, en cuya comunidad se re-
conocen el lector del poema y el otro ausente que da la imagen poética. El

poema es “[...] la huella de nuestra respiracion en el lenguaje, el aliento de

n43

nuestra mortalidad (der Hauch unserer Sterblichkeit)”"?, pero a la vez el

ultimo bastién de la vida que lucha por conservarse. Leamos el siguiente
poema:

EN LA LEJANIA

Mudez, de nuevo, espaciosa, una casa:
ven, tu debes morar.

Horas, escalonadas

malditamente: alcanzable

el lugar de asilo.

Mas filoso que nunca el aire restante:
tu debes respirar,
respirar y ser tu.

IN DIE FERNE
Stummtheit, aufs neue, gerdumig, ein Haus-:
komm, du sollst wohnen.

Stunden, fluchschon gestuft: erreichbar
die Freistatt.

Scharfer als je die verbliebene Luft:
du sollst atmen,
atmen und du sein.*

Ciertamente este poema evoca recuerdos, mas aln memoria y conme-
moracion de fechas de otros ausentes. Ya la sola escritura sobre un hecho

presente se fundaria en la facticidad de un pasado inminente por venir (el

faltantes. Para la conciencia el punto ahora tiene un halo temporal (Zeithof) que se efectla
en una continuidad de aprehensiones del recuerdo. El recuerdo entero de la melodia consiste
en un continuo de tales halos temporales continuos o continuos de aprehension ya descri-
tos”. Hua X, 35-36. Cfr. Paul Celan, La Bibliotheque philosophique. Die philosophische Biblio-
thek. Catalogue raisonné des annotations établi par Alexandra Richter, Patrick Alac et Ber-
trand Badiou. Préface de Jean-Pierre Lefebvre, Paris, Editions Rue D’UIm / Presses de I'Ecole
Normale Supérieure, 2004, p. 428.

43 TCA/M, p. 115.

4 paul Celan, Werke. Sprachgitter. Vorstufen — Textgenese — Endfassung, Tibinger
Ausgabe. En lo sucesivo citaremos esta obra con las siglas TCA/Sp. En ocasiones hemos mo-
dificado la traduccién que hace Reina Palazén de los poemas de Celan. En este caso la pala-
bra alemana “Freistatt” designa un lugar de refugio (Zufluchtsort), un asilo o santuario, co-
mo indica Barbara Wiedemann. Cfr. Paul Celan, Die Gedichte. Kommentierte Gesamtausgabe
in einem Band, Frankfurt am Main, Suhrkamp Verlag 2005, p. 658 Ceditado y comentado
por Barbara Wiedemann.



194 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

ahora se hunde inevitablemente en el continuo retencional), al cual preten-
den conservar los signos y las imagenes poéticas. Estas, sin embargo, no
siguen el impulso de retratar o figurar exactamente un acontecimiento pa-
sado o una constelacidon de hechos pretéritos, sino que los exhiben en apa-
gamiento gradual y en su exposicién al olvido. El poema puede sugerir el
entorno de un campo de concentracién, el santuario de libertad detras de la
alambrada de puas, que muy pocos prisioneros lograron alcanzar y el ultimo
aferramiento a la vida de quienes ingresaban en la cdmara de gas (“tu de-
bes respirar,/ respirar y ser tu”). No obstante, sin que esta evocacion pierda
“verdad” o “precisidon”, en las mismas imagenes pueden surgir otra clase de
recuerdos, sin que haya manera de precisar una direccidn linear del proceso
de rememoracion®>. Considerando profundamente esta situacién esencial
del poema, Jacques Derrida ha advertido que la tentativa de comprension
hermenéutica del poema debe ceder ante la atencion dirigida a los otros
ausentes, quienes prescriben el sentido de su pasado “emergiendo”, “irrum-
piendo” desde las imagenes en la memoria, y no como consecuencia de un
proceso de interpretacidén. El obsequio de atencion poética, he ahi una de
las ensefianzas fundamentales de la obra de Celan, no debe dirigirse a un
sentido mas o menos anticipado durante el esfuerzo de interpretacién exac-
ta, sino a la constelacidn de figuras de alteridad que, desde su fondo de au-
sencia, emergen espontaneamente en las imagenes.

Las imagenes poéticas en Sprachgitter inauguran un proceso rememo-

rativo buscando las voces de los otros ya muertos, rastreando las huellas de

45 Una fenomenologia del recuerdo debe ahondar en el entrelazamiento factico del pro-
ceso activo de rememoracién con recuerdos que irrumpen pasivamente, que fragmentan el
recuerdo y bifurcan su orientacion, aparentemente linear, al evocar, por asociacion, otros
recuerdos. Husserl ha consagrado importantes paginas al fendmeno de los recuerdos irrum-
piendo antes de cualquier esfuerzo deliberado de rememoracion. Estos recuerdos ingresan
abruptamente en el presente y conforman una “segunda sensibilidad”, por asi llamarla. Cfr.
Hua XXXIII, 361-364. Asimismo, Marc Richir ha insistido en la importancia de esta clase de
recuerdos para describir fenomenolégicamente la experiencia del pasado. Ahondando en esta
problematica, Richir nota que el recuerdo voluntario, como proceso de rememoracion, es
indiferente al afecto de nostalgia que emerge desde el pasado como tal, ya irreversible. En
cambio, en el recuerdo involuntario la nostalgia (entre otros afectos posibles) emerge por si
misma, o dicho de otra manera: en el recuerdo involuntario el pasado se atestigua como tal
por el afecto de la nostalgia. Aqui nos limitamos a exponer toscamente una idea de Richir
que él desarrolla con notable profundidad y matices varios en sus Fragments phénoménolo-
giques sur le temps et I'espace. Tan s6lo agregar que, a nuestro modo de ver, la fenomeno-
logia richiriana del recuerdo puede contribuir decisivamente a aclarar la relacién entre me-
moria e imagenes poéticas impregnadas afectivamente con nostalgia.



Guillermo Ferrer: Experiencia del pasado e imagenes poéticas...Husserl y Celan... 195

quienes violentamente fueron reducidos al silencio y ahora estan definitiva-
mente ausentes. El poema les concede una voz “como si” (als ob) permitie-
ra escuchar en la imagen articulada por el lenguaje escrito, en si mismo
mudo. La “visidon” propia de la rememoracidon va aparejada con las oscuri-
dades, oscilaciones y vacios de la imagen poética, justamente porque el
otro ausente se resistiria a ser interiorizado en una reproduccion adecuada
o en una ldgica del discurso histérico. De ahi que en Sprachgitter se vincu-
len dialécticamente los motivos de la vision, la oscuridad y la audicidn.

Leamos algunos versos del poema titulado “Voces” (Stimmen):

Voces, rasgadas en lo verde

de la superficie del agua.

Cuando el alcion, pajaro de hielo, se sumerge,
zumba el segundo:

Lo que te apoyaba,

en cada una de las orillas
pasa

sesgado a otra imagen.

Stimmen, ins Griln

der Wasserflache geritzt.
Wenn der Eisvogel taucht,
sirrt.

Was zu dir stand

an jedem der Ufer,

es tritt

gemaht in ein anderes Bild.

El recuerdo no comienza, ya lo advertia Husserl, sin que la emergencia
del pasado, desde el fondo del continuo retencional muerto (totes retentio-
nales Kontinuum), del ser-ahi de lo preservado (dunkles Dasein des Praser-
vierten) anteceda la rememoracion libre y estimule la donacién (Zuwen-

dung) del sujeto®. En este contexto de ideas, el recuerdo de los otros au-

46 En los Manuscritos de Bernau Husserl se pronuncia claramente al respecto: “Pertenece
a la esencia de la rememoracién, como conciencia de lo anterior y distinta de la retencién
como conciencia de lo reciente, tener por fuerza primero la forma de la emergencia (Auftau-
chen). En el momento del surgimiento es consciente de manera indivisa todo lo anterior, una



196 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

sentes, muertos, sugiere la imagen de “voces” que emergen desde las pro-
fundidades y surcan rasgando “en lo verde de la superficie del agua” (ins
Grun der Wasserflache). En su excelente edicidon comentada de las poesias
de Paul Celan, Barbara Wiedemann refiere a un relato de Christoph Schwe-
rin: “Una vez andabamos a lo largo de un arroyo, cuando vimos un pajarillo
gue se arrojo de cabeza en el agua, verde esmeralda, azul turquesa. Celan
sabia el nombre en francés, martin pescador (martin-pécheur, alcién). Yo
no conocia la palabra alemana. Encontramos al pajaro en ‘Brehms Tierleben’
[...] Se trataba del alcién (Eisvogel), del cual dice Brehm: ‘A la luz del sol, el
alcién es una llama que centellea azul, rojo y verde al mismo tiempo, con
destellos agudos, pero que se extinguen de repente’”*’.

La imagen del alcidn describe quiza las notas caracteristicas del recuer-
do considerado en si mismo: Un pajaro que debe su nombre en aleman,
Eisvogel, a la tonalidad azul acerada de su plumaje, asi como a la cercania y
lejania de sus asentamientos: desde los trépicos hasta las zonas mas frias y
deshabitadas. El alcion va al encuentro de las “voces” que surcan las aguas,
hundiéndose en ellas y perdiéndose de vista para “atrapar a su presa”. Es-
tableciendo una comparacion cabe decir: la intuicion que procura el recuer-
do se traduce en imagenes dispares, de alguna manera ajustadas al pasado
o trayendo consigo momentos de “cumplimiento” (Erfullung), pero final-
mente fragmentadas, matizandose, extinguiéndose hasta tornarse opacas y
oscuras, perdiendo asi toda vivacidad. Sin embargo, el alcidon alcanza su
objetivo; pero, éde qué manera? En la medida en que una y otra vez lo re-
cordado pasa “sesgado a otra imagen” (es tritt gemaht in ein anderes Bild).
He ahi una interpretacion de la estrofa, que sin embargo no podria aspirar a
ser definitiva. La imagen del alcién expresa también la peligrosidad del re-
cuerdo como escritura formal que meramente expresa o refleja la interiori-

zacion de lo recordado. Al respecto escribe Anja Lemke, “El alcidon hundién-

duracién entera en el modo temporal de lo anterior. Ello vale para cada fase temporal de la
conciencia que tiene el caracter de la emergencia. Empero, pertenece a la esencia de algo
anterior emergente que se deje explicitar, que de una manera quasi originaria se deje trans-
formar en un presente de percepcion constituyente “como si”. Cada rememoracion tiene dos
modos: el de la emergencia, la rememoracion confusa, ain no explicita, y el de la rememo-
racién explicita de la percepcion rememorada, renovada. Necesariamente precede la emer-
gencia”. Hua XXXIII, 369s.
47 paul Celan, Die Gedichte. Kommentierte Gesamtausgabe in einem Band, p. 644.



Guillermo Ferrer: Experiencia del pasado e imagenes poéticas...Husserl y Celan... 197

dose se corresponde con la rasgadura de la superficie acuatica por las vo-
ces. Sin embargo afiade otra dimensidn a la tentativa violenta de conserva-
cion mediante una escritura fija, pues el alcién busca un botin. Estd a la
busqueda de algo que es mortifero para lo buscado. Con ello se graba en el
proceso de escritura el motivo del asesinato [...]”*®. Asimismo, los versos:
“pasa sesgado a otra imagen” (es tritt gemaht in ein anderes Bild) indican
el riesgo de que el recuerdo pierda precision disolviéndose en metaforas de
lo recordado.

Sin embargo las imagenes poéticas constituyen el Unico medio o el ele-
mento donde el otro ausente puede darse en la memoria; pues por una par-
te no hay manera de interiorizarlo mediante un “relato fidedigno” y adecua-
do a la tendencia reproductiva, salvo erradicando su alteridad y siendo asi
infiel a su memoria, como observa Jacques Derrida; por otra parte se impo-
ne a la memoria la responsabilidad por la conservacion del otro ausente®:
el lenguaje debe decir algo sobre este otro, empero restituyéndole su voz,
dejandole hablar con su tiempo (su mortalidad, su muerte ya acaecida y su
consiguiente ausencia definitiva): “El poema, aun en su aqui y ahora (el
poema mismo tiene soélo este presente uno, Unico, puntual), aiun en esta
inmediatez y cercania, deja que lo mas propio del otro, a saber su tiempo,
hable también”®°. Celan ha intentado dar forma a tal lenguaje, no mediante
un relato que satisfaceria las tendencias reproductivas, de aproximacion a lo
recordado “como fue” (la ausencia definitiva del otro prohibe, en ultima ins-
tancia, cualquier reproduccién absolutamente adecuada), sino mediante un
encuentro donde la atencién al tiempo del otro, concebida como empatia

sensible, desempefa un papel preponderante:

El poema intenta prestar atencién a todo lo que le sale al encuentro, tiene un
sentido agudo del detalle, del contorno, de la estructura y del color, pero
también de las “palpitaciones” y de las “insinuaciones”. Tal atencién, asi lo

“8 Anja Lemke,“Der fiir immer geheutige Wundstein’. Poetik der Erinnerung bei Paul
Celan”, en Celan-Jahrbuch 8 (2001/2002), p. 120.

49 “E| ser ‘en nosotros’, el ser ‘en nosotros del otro en la memoria enlutada, esto no pue-
de ser ni la resurreccion propiamente dicha del otro en si mismo (el otro estd muerto y nada
puede salvarlo, nadie puede salvarnos) ni la simple inclusion de un fantasma narcisista de
una subjetividad encerrada en si misma, hasta idéntica a si misma”. Jacques Derrida, Mé-
moires pour Paul de Mann, p. 44.

50 TCA/M, pp. 9s, 36a-d.



198 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

creo, no se identifica con una adquisicién de la vista que rivaliza con, o va a la
par de, los aparatos cada dia mas perfectos. Se trata mas bien de una con-
centracidon que tiene presente todas nuestras fechas.>!

Por consiguiente, la sensibilidad que impregna las imagenes poéticas es
el lugar del encuentro con el pasado del otro ausente, a quien dirigimos ya
no una atencion tedrica, sino una atencién saturada de emotividad nostalgi-
ca ante su muerte o su ausencia: “Voces, ante las cuales tu corazén/ se
arredra en el corazén de tu madre./ Voces desde el arbol de la horca, donde
la madera joven y la madera vieja/ cambian y cambian los anillos”>?. “Vo-
ces, guturales, en la grava,/ ahi también cava lo infinito,/ arroyo viscoso del

n53

corazén”>>. “Voces de Jacob:/ Las lagrimas./ Las lagrimas en el ojo del

hermano./Una quedaba suspendida, crecia./ Ahi vivimos nosotros./ Respira,

para que se desprenda”™*

. Ahora bien, importa sobremanera comprender
gue se trata de una emotividad radicalmente otra que la del goce estético
en la representacion de lo imaginado por un objeto-imagen. Las imagenes
poéticas pretenden vincular un sujeto con otro, desviar la atencion del suje-
to, gozandose narcisistamente en el objeto-imagen, hacia lo imaginado,
suscitando la memoria del otro ausente, quien mostraba lo humano del do-
lor, la finitud y la mortalidad. La ultima estrofa que hemos citado evoca el
dolor de Esal, hermano de Jacob, al perder su primogenitura. En las “lagri-
mas en el ojo del hermano”, en la respiraciéon convulsiva que sigue al llanto,
se fenomenaliza un “nosotros”. En este sentido nos parece acertado el co-
mentario de Anja Lemke: “El dolor de Esau, con quien habla la voz, abre
otro espacio en el poema [...] El dolor mismo sera el Unico espacio aln res-
tante para un nosotros. La comunidad sdlo es decible ahi donde arraiga en
el dolor de un individuo”>>.

En la obra de Celan es recurrente la imagen de la piedra (Stein), para
caracterizar la incrustacion, en los recuerdos, de la alteridad ausente. Lee-

mos por ejemplo: “Son microlitos, piedrecillas, apenas perceptibles, feno-

5! |pidem, p. 9, 35c.

Ibidem, p. 5.

Idem.

Idem.

Anja Lemke, op. cit., p. 124.



Guillermo Ferrer: Experiencia del pasado e imagenes poéticas...Husserl y Celan... 199

cristales minuUsculos en la densa toba de tu existencia”®

. “Recuerdos, pie-
dras minusculas detras de la frente, la contingencia del mafiana los junta en
un mosaico. Mas alld de los recuerdos, desesperacion, arena dispersa del
Ser-ahi (Dasein) suprimido”®’. No se trata de la interiorizacién de lo recor-
dado que lograria una reproduccion adecuada, sino de los restos de los
otros ausentes, considerados en su mortalidad (“farena dispersa del ser-
ahi”). El lenguaje (cargado siempre de historia) se vale de las imagenes
poéticas para expresar esta mortalidad, en la cual los hombres se recono-
cen como pertenecientes a una misma comunidad. Esta idea resalta en el

poema “Tenebrae”:

TENEBRAE®®
Cerca estamos, Sefior,
cercanos y aprehensibles.

Aprehendidos ya, Sefior,
entregarfados, como si fuera

el cuerpo de cada uno de nosotros
tu cuerpo, Sefior.

Ruega, Sefior,
ruéganos,
estamos cerca.

Agobiados ibamos,
ibamos a encorvarnos
hasta baldén y banil.

Al abrevadero ibamos, Serior.

Era sangre, sangre era,
Lo que derramaste, Sefior.

Relucia.

Nos devolvia tu imagen a los ojos, Sefior.

Ojo y boca estan tan abiertos y vacios, Sefior.

Hemos bebido, Seror.

La sangre y la imagen que estaba en la sangre, Sefior.

Ruega, Sefior.
Estamos cerca.

56 paul Celan, “Mikrolithen sinds... ”, p. 74, 128.1.
57 Ibidem, p. 75, 130.
58 paul Celan, OC, p. 125.



200 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

TENEBRAE
Nah sind wir, Herr,
nahe und greifbar.

Gegriffen schon, Herr,
ineinander verkrallt, als war
der Leibe eines jeden von uns
dein Leib, Herr.

Bete, Herr,
bete zu uns,
wir sind nah.

Windschief gingen wir hin,
gingen wir hin, uns zu blicken
nach Mulde und Maar.

Zur Tranke gingen wir hin.

Es war Blut, es war,
was du vergossen, Herr.

Es glanzte.

Es warf uns dein Bild in die Augen, Herr.
Augen und Mund stehn so offen und leer, Herr.
Wir haben getrunken, Herr.

Das Blut und das Bild, das im Blut war.

Bete, Herr.
Wir sind nah.

Como observa H. G. Gadamer, en este poema las imagenes suscitan la
memoria de diversos acontecimientos histéricos. Ya el solo titulo “Tenebrae”
(Tinieblas) evoca mucho mas que un oscurecimiento o un eclipse. Recorde-
mos el relato que hacen los Evangelios de la escena de la crucifixion de Je-
sucristo. Leemos en Lucas XXIII, en la versiéon de la Biblia de Martin Luther
(traducimos y transcribimos el texto original, dada la importancia e inciden-
cia del lenguaje luterano en la literatura y poesia en aleman): “Y era alre-
dedor de la hora sexta. Entonces una oscuridad cubrié todo el pais. Y el sol
perdid su brillo, el velo del Templo se rasgd a la mitad. Entonces Jesus ex-
clamé con voz fuerte: ‘iEn tus manos encomiendo mi espiritu!” Y luego que
dijo esto expird. Cuando el centurion vio lo que habia sucedido, clamé a
Dios y dijo: 'iEn verdad este era un hombre piadoso!’ Y todos los del pueblo

que estaban ahi presenciando, al ver lo que habia acontecido, se golpearon



Guillermo Ferrer: Experiencia del pasado e imagenes poéticas...Husserl y Celan... 201

el pecho y se retiraron”. ("Und es war umb die Sechste stunde. Und es ward
ein finsternis uber das ganze land bis an die neunde Stunde. Und die Sonne
verlor iren schein. Und der vorhang des Tempels zureis mitten entzwey. Und
Jhesus rieff laut und sprach: ‘Vater, ich befehl meinen geist inn deine
hende’. Und als er das gesaget, verschied er. Da aber der Heubtman sahe,
was da geschah, preisete er Gott und sprach: ‘furwar dieser ist ein fromer
mensch gewesen’. Und alles volk, das da bey war, und zu sahe, da sie sahen,
was da geschah, schlugen sich an ire brust und wandten widderumb”). En
Mateo XXVII se narra el mismo episodio: “Y desde la sexta hora hubo tinie-
blas en todo el pais, hasta la novena hora. Y alrededor de la sexta hora Je-
sUs grito fuertemente y dijo: ‘iEli, Eli!, élama asabthani?, lo cual quiere de-
cir: iDios mio, Dios mio!, ¢por qué me has abandonado?” (*Und von der
sechsten stunde an ward ein finsternis uber das gantzeland bis zu der
neunden stunde. Und umb die neunde stunde schrey Jhesus laut und
sprach: ‘ijEli, Eli!, ;/lama asabthani? Das ist: Mein Gott, Mein Gott, warumb
hastu mich verlassen?’”).

Aqgui no nos interesa la cuestién de la exactitud historica de estos rela-
tos, tampoco indagar por una clave de comprensidon teoldgica de los mis-
mos, sino mas bien la manera como las imagenes poéticas evocan el suce-
so, especialmente la ambivalencia de sentido en las Ultimas palabras de Je-
sUs. Mientras Lucas relata la entrega confiada de Jesus a Dios, Mateo da
testimonio de un clamor desesperado: “¢éPor qué me has abandonado?” Po-
demos quizd suponer que justamente esta interrogante, en ese preciso
momento, conmueve a los espectadores hasta el punto de decir: “Cerca es-
tamos, Sefor,/ cercanos y aprehensibles”. En gran medida son descono-
cidas, para la ciencia historica y para la exégesis biblica, las causas y cir-
cunstancias de la muerte de Jesus. Empero, en su manera de cuestionar al
Dios-Padre que le ha abandonado justo en medio del tormento que le ha
sido impuesto, se reconocen los espectadores como sujetos histéricos que
tienen en comun la mortalidad: “Aprehendidos ya, Sefior,/ entregarfados,
como si fuera/ el cuerpo de cada uno de nosotros/ tu cuerpo, Sefior”. La
memoria poética del suplicio de Jesus no se preocupa por reproducir los

hechos relatandolos con exactitud (si bien la muerte de Jesus por crucifixidén



202 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

es una certeza historica y de ahi parte el poema), ni por situarlos en una
l6gica de los sucesos, sino por dar testimonio y hacer memoria, en las ima-
genes, del otro ausente. Este no se da, se resiste a darse a una representa-
cion rememorativa adecuada, por obra de la cual “reviviria” en el recuerdo
(traicionando asi la fidelidad exigida a la memoria del otro ausente)®®. En
tanto ya fallecido, el otro ausente sélo se da suscitando pesadumbre en
guienes se acuerdan de él, o al menos la conciencia, mas o menos difusa,
de pertenecer a la misma comunidad de mortales. El moribundo en la cruz
s6lo puede rogar a quienes se saben siempre expuestos a la muerte, incluso
a la muerte por obra de otros hombres: “Ruega, Sefor,/ ruéganos,/ esta-
mos cerca.”

Si bien la imagen poética de las tinieblas refiere, sin ambigliedades, a la
Pasién de JesUs, concede no obstante margen a la memoria de otros hechos
histéricos: el cautiverio del pueblo judio en Babilonia; la Shoa desde luego,
pero también el sufrimiento de la humanidad en la actualidad. Al respecto
escribe H. G. Gadamer: “En cualquier caso se titula ‘Tenebrae’, no sin evo-
car toda la tradicion de la historia de la pasién, desde las lamentaciones ve-
tero-testamentarias, el relato de la Pasidn, hasta la pasion del ser humano
bajo el cielo oscurecido de nuestro presente”®®. Importa seguir atentamente
las meditaciones de Gadamer sobre este poema, especialmente cuando él
se pregunta si el poema es o no blasfemo. Gadamer precisa asi la dificultad:
“El poema es un reto. éCOmo debe comprenderse?, ése trata de un poema
blasfemo o cristiano? ¢Acaso no es un poema blasfemo, cuando el poema
dice con palabras claras a Jesus moribundo: no debes rogar a Dios, quien te
ha abandonado, sino a nosotros? Esta contraposicion permite adivinar un
sentido que no podria pasar desapercibido: puesto que Dios no conoce la

muerte, él no es alcanzable en la hora de la muerte. En cambio nosotros

%9 La relevancia de este problema ha sido subrayada por Jacques Derrida: “[...] Si tengo
éxito ‘normalmente’ en el proceso de introyeccidén, entonces soy infiel al otro, el otro sim-
plemente se vuelve parte de mi mismo, y es una forma de recordar al otro olvidandolo. El
otro se vuelve parte de mi mismo y tengo una relacién narcisista con el otro en mi mismo.
Esto es una manera de ser, un duelo posible, pero infiel, falso, una falsa memoria del otro”.
Jacques Derrida, Deconstruction Engaged. The Sydney Seminars, Power Publications, Syd-
ney, 2009, p. 66, editado por Paul Patton y Terry Smith.

° Hans G. Gadamer, Asthetik und Poetik 1l. Hermeneutik im Vollzug. Gesammelte
Werke. Bd. 9, Tibingen, J. C. B Mohr (Paul Siebeck), 1993, p. 454.



Guillermo Ferrer: Experiencia del pasado e imagenes poéticas...Husserl y Celan... 203

conocemos la muerte sabemos de ella y su caracter inevitable. Por eso en-
tendemos en lo mas hondo a este ultimo sollozante ante el abandono. Evi-
dentemente estas ultimas palabras de Jesls no querian expresar duda en
su Dios, sino sellar la violencia desmedida del sufrimiento y de la muerte.

Ahi radica una comunidad ultima entre el hijo del hombre y los hijos de los

hombres, en la medida en que padecen la muerte”®?.

La cuestién tiene que ver con nuestra tematica, no porque haya aqui de
por medio una inquietud religiosa o atea. Mas bien porque el poeta, al ne-
garse a tomar en cuenta a Dios en el justo momento de la memoria del otro
ausente, al poner entre paréntesis a la divinidad (ajena a la muerte), por
asi decirlo, se reduce a una experiencia con-memorativa de quien ya ha fa-
llecido, sin ceder en lo mas minimo a cualquier evasion del hecho contun-
dente de la muerte. En efecto, cualquier especulacién sobre un Dios que
pueda conceder un estado mejor después del fallecimiento tenderia a pro-
porcionarnos re-presentaciones del otro ausente como aun viviente, como
sobrepuesto a su sufrimiento y su muerte en un mas alld. En cambio las
imagenes poéticas nos restringen a la facticidad de la muerte, no como un
acabamiento cualquiera, sino como el fendomeno de la mas extrema violen-
cia quebrantando la comunidad sensible entre los hombres: “Agobiados
ibamos, / ibamos a encorvarnos/ hasta baldén y baiil//. Al abrevadero iba-
mos, Sefor.// Era sangre, sangre era,/ lo que derramaste, Sefior”. Ya Mar-
tin Heidegger advertia, en Ser y tiempo, que no corresponde a un analisis
fenomenoldgico-ontoldgico de la muerte pronunciarse, positiva o negativa-
mente, sobre la cuestion de una vida de ultratumba: “El andlisis de la muer-
te se mantiene, sin embargo, puramente en el ‘mas acad’, en la medida en
gue su interpretacién del fendmeno sélo mira al modo como la muerte, en
cuanto posibilidad de ser de cada Dasein, se hace presente dentro de éste.
No podra justificadamente y con sentido ni siquiera preguntarse en forma
metodolégicamente segura qué hay después de la muerte sino una vez que
ésta haya sido comprendida en la plenitud de su esencia ontoldgica. Quede
aqui sin decidir si una pregunta semejante es siquiera posible como pregun-
ta teorética. La interpretacion ontoldgica de la muerte desde el mas aca
precede a toda especulacidn ontica sobre el mas alld”®. La poesia de Celan,
atenta a la finitud propia y del otro, resalta la dimension temporal de la
muerte, sea como facticidad histérica de una comunidad de mortales, sea

51 |bidem, p. 454.
62 Martin Heidegger, Ser y tiempo, Madrid, Trotta, 2003, p. 268. Traduccidn, prélogo y
notas de Jorge Eduardo Rivera C.



204 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

como su futuro inminente. Ello nos sugieren los versos del poema “Adecua-
dos al viento” (“Windgerecht”)®®: “Canticos:/ voces de ojos, a coro,/ leen
hasta lacerarse./ (Lo no y lo ya sucedido, ambos a la vez,/ traspasan los
corazones.)” [Gesadnge: Augenstimmen, im Chor,/ lesen sich wund.
(Ungewesen und Da,/ beides zumal,/ geht durch Herzen)].

Por eso en Sprachgitter adquieren suma importancia las imagenes que
—en oposicién a cualesquiera discursos historicos posibles que intentan re-
construir las frases de los ya fallecidos— evocan el silencio de los otros au-
sentes. No se trata, para Celan, de ilustrar intuitivamente una narracién
exacta de los hechos pasados, sino de dirigir la atencidén (distinta de la ob-
servacion) al otro recordado en su mortalidad y ausencia definitiva. En este
sentido las imagenes del silencio, por asi llamarlas se aunan a la atencién
como actitud esencial de la memoria poética. La atencion poética, en cual-
quiera de sus orientaciones temporales (presente, pasado o futuro) se dis-
tingue de un acto de interés tedrico, en la medida en que se concentra en el
tiempo del otro y su manifestacion sensible (el silencio es dado a la sensibi-
lidad). He ahi uno de los Leitmotive en El meridiano:

El poema quiere ir hacia un otro, necesita este otro, necesita un enfrente. El
poema visita al otro y se concede a él [...] cada cosa, cada persona es para la
poesia una forma de este otro. El poema intenta prestar atencién a todo lo
que le sale al encuentro, tiene un sentido agudo del detalle, del contorno, de
la estructura y del color, pero también de las “palpitaciones” y de las “insinua-
ciones”. Tal atencidn, asi lo creo, no se identifica con una adquisicion de la
vista que rivaliza con, o va a la par de, los aparatos cada dia mas perfectos.
Se traGEa mas bien de una concentracidon que tiene presente todas nuestras fe-
chas.

Nos ayudaremos con la lectura de otros poemas de Sprachgitter para
profundizar la idea de una memoria poética que preserva tanto la distancia
como el silencio del otro ausente. En “Retorno al hogar” (“Heimkehr”)®® es-

cribe Celan:

Nevada, cada vez mas densa,
color de paloma,

como ayer,

nevada,

como si aun durmieras todavia.

63 paul Celan, OC, p. 129.
54 TCA/M, p. 9, 35 c.
85 paul Celan, OC, p. 120.



Guillermo Ferrer: Experiencia del pasado e imagenes poéticas...Husserl y Celan... 205

Amplio campo blanco.
Por encima, infinita,
la huella del trineo de lo perdido.

Schneefall, dichter und dichter,
taubenfarben,

wie gestern,

Schneefall,

als schliefst du auch jetzt noch.

Weithin gelagertes Weil3.
Driberhin, endlos,
die Schlittenspur des Verlornen. [...].

En la poesia de Celan la nieve es imagen no sélo de la muerte, sino
ademas del recuerdo de los muertos y la patria perdida. Las imagenes de
un “campo blanco”, de una tierra cubierta de nieve, como si ella “durmiera
todavia” (el despertar seria la primavera), ilustran quiza la vividez de los
recuerdos, donde el otro ausente aparece “como si” (als ob) existiera toda-
via. Asi, el yo escindido (gespaltet) en vida perceptiva y rememoracion, im-
buido en el recuerdo interiorizante, pareciera acortar la distancia entre si y
el otro ausente. Empero, el pasado del otro es irreversible, por consiguiente
la distancia temporal es insalvable e inapropiable mediante una reproduc-
cion adecuada, a la cual tiende empero el proceso de rememoracién. He ahi
lo que subrayan los versos: “Por encima, infinita,/ la huella del trineo de lo
perdido”.

Imagenes poéticas parecidas hallamos en el poema “Lecho de nieve”
(Schneebett):

Augen, weltblind, im Sterbegeklift: Ich komm,
Hartwuchs im Herzen.
Ich komm.

Mondspiegel Steilwand. Hinab.

(Atemgeflecktes Geleucht. Strichweise Blut. Wdlkende Seele,
noch einmal gestaltnah.

Zehnfingerschatten verklammert.

Augenweltblind, Augen im Sterbegeklift,
Augen Augen:

Das Schneebett unter uns beiden,



206 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

Kristall um Kristall,
zeittief gegittert, wir fallen,

wir fallen und liegen und fallen. [...].%°

El poeta anuncia su intencién de recordar a otros ausentes, cuyos ojos
ya son “ciegos al mundo”, cuya ultima aparicion era un “abismarse en el
morir”. A ellos dice el poeta: “yo vengo”. Ahora bien, el proceso de reme-
moracion (cuya imagen es aqui la luz o la iluminacién) se ve interceptado o
interrumpido: el otro ausente se sustrae a cualquier reproduccién, mancha
con su aliento ya sofocado y con trazos de sangre la [dmpara del recuerdo.
Al yo y al otro ausente los separa un “lecho de nieve” que, “cristal a cristal”,
conforma una reja de “hondura temporal” que el sujeto rememorante no
puede derrumbar.

Para dar lugar a una memoria fiel al otro en cuanto ausente, el sujeto
rememorante debe refrenar cualquier discurso cuyo impulso seria la apro-
piacién interiorizante de lo recordado. Tal parecen indicar las primeras li-
neas del poema “Hoy y mafiana” (“Heute und Morgen”)®”: “Asi me tengo yo,
pétreo, para la lejania a la que te guié [...]” (So steh ich, steinern, zur/
Ferne, in die ich dich fuhrte). El imperativo del silencio es el motivo funda-

mental del poema “Abajo” (“"Unten”):

Reconducida al olvido
la conversacidon-hospitalaria de nuestros
ojos lentos.

Reconducida silaba a silaba, repartida

en los dados ciegos al dia,

a los cuales coge la mano jugadora, grande,
durante el despertar.

Y la demasia de mi discurso: acumulado sobre el pequefio
cristal en el traje de tu silencio.

Heimgeflihrt ins Vergessen
das Gast-Gesprach unsrer
langsamen Augen.

Heimgefiihrt Silbe um Silbe, verteilt

66 TCA/SD, p. 43.
67 paul Celan, OC, p. 122.



Guillermo Ferrer: Experiencia del pasado e imagenes poéticas...Husserl y Celan... 207

auf die tagblinden Wiirfel, nach denen
die spielende Hand greif, groB,
im Erwachen.

Und das Zuviel meiner Rede: angelagert dem kleinen
Kristall in der Tracht deines Schweigens.®®

Ante la ausencia definitiva de los otros ya muertos, ante la completa in-
certidumbre de su destino mas alld de la vida en el mundo, el recuerdo es
semejante a una “flecha tardia, que rauda partia del alma” (spater Pfeil, der
von der Seele schnellte)®®, o a una rama que “[...] una mafiana salté hacia
el ayer” (der Ast [...] ein Morgen/ sprang ins Gestern), sin alcanzar mas
que restos, fragmentos de lo recordado: “[...] recogimos,/ hecho polvo, el
candelabro,/ volqué todo en la mano de nadie” ([...] wir holten,/ zerstoben,
den Leuchter, ich stiirzte/ alles in niemandes Hand)’°. La paradoja radica en
que las imagenes poéticas aspiran conceder una voz a los muertos, pero sin
someterlos a una ficcion violenta que sélo aparentaria el habla del otro au-
sente y donaria a aquélla un sentido desde el sujeto rememorante.

Dejar que el otro ausente hable desde su silencio definitivo, he ahi el
motivo con el cual se compromete la poesia entera de Celan. Las animas de
los muertos que el poema conmemora son semejantes a “bloques erraticos,
estrellas negras y llenas de lenguaje: nombrados segun un juramento des-
garrado de silencio” (Findlinge, Sterne,/schwarz und voll Sprache benannt/
nach zerschwiegenem Schwur)’?. Su ausencia no es objeto para un proceso
de reproduccidon adecuada de los hechos histdricos, sino mas bien se da en
la emotividad atenta de la nostalgia y la tristeza sinceras, vinculos de expe-

riencia que la poesia cumple con imagenes, gracias a las cuales la memoria

58 TCA/Sp, p. 21. Es interesante referir aqui otra interpretacion del poema “Abajo”. El ol-
vido (das Vergessen), nos dice Anja Lemke, es un “don de liberacién” (Gabe der Befreiung) a
los muertos, quienes se verian asi aliviados de recuerdos lastrantes (auf ihnen lastenden
Erinnerungen). Desde luego, la idea de Lemke es la fidelidad de la memoria al otro ausente,
no una afirmacidon metafisica o teoldgica de la supervivencia de los muertos. En este sentido
escribe Lemke: "Si se adopta la perspectiva de los muertos, entonces el lugar del olvido
constituye una especie de reconduccion (Heimkehr), de regreso al lugar de origen, el cual es
remarcado como marcha (Gang) por el conducido (gefuhrt)”. Anja Lemke, Konstellation ohne
Sterne. Zur poetischen und geschichtlichen Z&zur bei Martin Heidegger und Paul Celan,
Wilhelm Fink Verlag, Minchen, 2002, p. 472.

% Versos del poema “Bajo una imagen” (“Unter ein Bild”). TCA/Sp, p. 19.

70 | dase el poema “Un dia y otro méas” (“Ein Tag und noch einer”) en Paul Celan, OC, p.
134.

7 Cfr. el poema titulado “Las animas” (“Allerseelen”) en Paul Celan, OC, p. 136.



208 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

logra sostener una relacién precaria con la fecha de los otros ausentes. En
este punto ha insistido Jacques Derrida mas que nadie: “Al conmemorar lo
que puede siempre olvidarse en la ausencia de todo testigo, la fecha se ex-
pone en su destino 0 en su esencia misma. La fecha se ofrece al anonada-

"’2  Precaria en la medida en que el

miento, pero se ofrece efectivamente
poema es semejante a un “mensaje en botella” (Flaschenpost) donde estan
depositadas las imagenes, en espera de que alguien siga conservando la
memoria de los otros ausentes. Pero la multiplicidad de sentidos de la me-
moria poética, mediada por las imagenes, sélo es experimentable en la
condolencia por la muerte del otro, de cualquier otro finito, vulnerable o
victima de la violencia. Tal sugieren los siguientes versos del poema “Un
ojo, abierto” (“Ein Auge, offen”)”: “[...] La lagrima, a medias,/ el mas pe-
netrante cristalino, movil,/ te capta las imagenes.” (Die Trane, halb,/ die

scharfere Linse, beweglich,/ holt dir die Bilder).

72 Jacques Derrida, Schibboleth pour Paul Celan, Paris, Editions Galilée, 1986, pp. 55s.
73 paul Celan, OC, p. 139.



JORGE GARCIA GOMEZ, Caminos de la reflexion. La teoria
orteguiana de las ideas y las creencias en el contexto de
la Escuela de Madrid.

Madrid, Biblioteca Nueva / Fundacién José Ortega y Gasset, 2009.

Autopresentacion®

He escogido el primer capitulo de Caminos de la reflexion para someter-
lo a nuestra consideracion aqui. Lo he hecho asi por sugerencia del profesor
Lasaga, lo cual me parecid util a ese fin no sélo porque la apertura del libro
me ha servido para dar expresion al nucleo significativo basico de la obra,
sino ademas, y sobre todo, en virtud de que su tema —la imaginacion—
constituye, a mi juicio, una de las claves fundamentales de la metafisica de
Ortega. Valga, pues, la sintesis del capitulo en cuestién (“De la imagina-
cion”) que a continuacion les ofrezco como apoyo para la discusion del

mismo.

De la imaginacion

Segun Ortega, el hombre se ve llamado en su vida a descifrar enigmas,
si entendemos este término etimolégicamente, a saber: como acertijo que
oculta arcanos en su seno (22). Sin embargo, no hay que dar a esto nece-
sariamente un sentido misterioso o tremebundo, ya que se refiere como
minimo y soélitamente a cualquier fendmeno vital que, como tal, puede en-
cerrar desde un asomo hasta un maximo de opacidad, o sea, la ininteligibi-
lidad que se nos da en la experiencia de todos los dias y el secreto del uni-
verso en su totalidad, inclusive. El esfuerzo de resolucién que esto implica
se puede cumplir por medio del imaginar como posibilidad real de la vida de
cada quien (22). En efecto, la vida parece ser un acontecimiento que tiene

lugar, por lo pronto, en la fantasia, pues todo fenémeno vital busca alli una

1 El autor present6 este libro en Madrid, en la Fundacién José Ortega y Gasset-Gregorio
Marafioén, el 20 de octubre de 2010. Para ello, eligié ofrecer esta abreviatura del capitulo I.
Las paginas del capitulo a las que hace referencia aparecen intercaladas entre paréntesis y
hemos bajado a pie de pagina el resto de las referencias. Estas son todas las modificaciones
por nuestra parte (Nota de la Revista).

Recibido: 22-X1-2010. Aceptado: 30-X1-2010



210 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

comprensiéon de si mismo que se reduce, en Ultima instancia, a una investi-
gacion genética consistente en llegar a saber (o, al menos, a vislumbrar) el
porgué y el para qué estructurantes de cada una de las coyunturas situacio-
nales de la vida (22). El ejercicio imaginativo se tensa, pues, por establecer
el nexo que, en ultima instancia, llamaremos razén —lo que no es otra cosa,
como apuntara Ortega, que la “fantasia puesta en forma” (24)2.

Ahora bien, la imaginacién no es, en opinion de Ortega, ni un dispositivo
a punto que se dispare automéaticamente al menor indicio de ininteligibilidad
en nuestras vidas, ni tampoco una facultad méas entre aquéllas con las que
contaria el alma humana (24), ni siquiera una cuya actividad tendria por
papel primordial el hacer posible el conocimiento empirico de indole cientifi-
ca, como lo ensefiara Kant (26)3. Es mas bien un érgon o una funcién en
que la vida humana consiste en su fondo, a saber: aquello que le permite al
hombre surgir y constituirse en cuanto humano en las situaciones en que se
percata —por si mismo y en virtud de sus propias motivaciones— de que se
encuentra cara a cara con cierta medida de ininteligibilidad o desorden en el
mundo (24), con tal de que en ello le vaya la vida, o sea, de que entre en

juego su posibilidad de sobrevivir y pervivir con sentido.

Motivaciones de la fantasia

Ortega nos habla del azoramiento o estado de animo que corresponde al
encontrarse uno ante la circunstancia en tanto y en cuanto ésta se nos pre-
senta como enigmatica. Por “azoramiento” se quiere significar la experiencia
del aturdirse, asustarse o0 turbarse que resulta de percatarnos de que no
sabemos a qué atenernos sobre aquello que nos es necesario saber sobre el
mundo de las cosas y el comportamiento de los otros alli (26s), a fin de po-
der pervivir con el minimo de sentido que el deliberar y el actuar exigen en
la vida consueta (27).

Llamemos a ésta la acepciéon directa del vocablo, por contraste con la

refleja o psiquico-moral del mismo, o sea, la que da expresion al estado de

2 Una interpretacién de la historia universal, en Obras Completas, Madrid, Alianza Edito-
rial / Revista de Occidente, 1983, vol. IX, p. 190 (en adelante, O.C.).

8 Cfr. Kritik der reinen Vernunft, A 137-147 / B176-187 y Fernando Vela, “La ‘fantasia’
en la filosofia de Ortega, La Torre, vol. 1V, 15/16 (1956), p. 439.



Jorge Garcia Gémez: Caminos de la reflexién 211

animo que se constituye a base del fendbmeno de la verglienza, el cual tiene
lugar en circunstancias similares cuando —al asustarnos, conturbarnos o
sobresaltarnos por lo que sucede en el mundo— la atencién se desvia de la
direccion original ad extra y se centra en uno mismo (aunque Ortega no lo
haga, prefiero dar expresion al sentido reflejo de la susodicha locucién me-
diante el término azaramiento, pariente léxico suyo que al parecer tiene por
significado primordial “avergonzarse” y aun “ruborizarse” y hasta “sonrojar-
se” (27).

Es asi, pues, que me “azoro” primariamente cuando me doy cuenta de
mi ignorancia sobre lo otro, en cuanto que lo que de ese modo me falta me
es necesario para poder sobrevivir y pervivir en una situacion determinada.
Podemos decir, por tanto, que lo que resulta del azoramiento es la confu-
sién. Pongdmoslo de otra manera: la tesis radical de la metafisica orteguia-
na es aquella en que se afirma que el hombre se azora si y solo si se perca-
ta de algo “originariamente” (28). En otras palabras, el azoramiento consis-
te, en Ultima instancia, en tener una “experiencia originaria” de algo, lo cual
puede querer decir una de dos cosas:

O (a) un estado meramente psicolégico (29s) que vendria provocado
cuando algo hace acto de presencia pre-objetivamente, es decir, como algo
que aun no goza de la determinaciéon de ser uno en el seno de la multiplici-
dad cualitativa (29), o (b) un estado estrictamente cognoscitivo que corres-
ponderia al darse cuenta, por lo pronto, de que toda cosa y todo aconteci-
miento nos llegan por mediacién de una u otra interpretacion. Cuando esto
suceda, el hombre no se hallard ya dispuesto sin mas a dar crédito a las
apariencias bajo las cuales la cosa o el acontecimiento se presenta (30).

El estado de azoramiento en sentido directo parece de hecho correspon-
der a una variedad estrictamente cognoscitiva de “experiencia originaria”,
estado que nace de una actitud irénica que es capaz de gradacion, por ser
de indole ya local, ya universal (30). Asi pues, la forma fundamental en que
los contenidos de la circun-stancia hacen su aparicién ante mi es la de “lo
enigmatico” —estatuto irreductible a la condicion de simple correlato cadético

de un mero estado psicoldgico de confusion, ya sea breve o duradero (30).



212 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

¢Qué quiere decir esto? Pues que a un hombre ante quien la circun-
stancia se presente con ese cariz le es posible responder a ella motivada-
mente mediante el inicio de una actividad suya que de otro modo no ocurri-
ria, a saber: la del aparato intelectual que posee y “cuyo 6rgano principal es
la imaginacion” (30s)“. El fin ideal de dicho esfuerzo seria la adecuacion de
circun-stancia y enigma, mediante la formacién imaginaria de un mundo u
orbe interpretativo. Esfuerzo tal de adecuacion no se logrard, sin embargo,
por completo y definitivamente —hecho por el cual se constituye, por si
propio, de motor de superaciéon del mundo interpretativo en cuestion. El
decurso de la vida, si en verdad es propiamente humana, ha de poder estar
jalonado por multiples instancias de lo que he llamado “experiencia origina-
ria” en el sentido psicoldgico del vocablo, pero que sélo cabe hacerlo con la
significacion cognoscitiva del mismo en contadisimas ocasiones y en situa-
ciones especialisimas y deliberadas, las cuales son el fruto del recurso a la
duda. Unicamente cuando se lleva ésta al limite, como sucede, por un lado,
en el pensamiento metafisico de Ortega, o, por el otro, cuando se acude a
otro modo de vivir in extremis (como podrian ser el cultivo de una forma
particular de poesia o0 en la ciencia mistica), es que surge ante el hombre la
realidad en cuanto enigma (33).

Por consiguiente, cabe decir que el origen de la filosofia y, en ultima ins-
tancia, de la metafisica se halla en el azoramiento ante aquello cuyo signifi-
cado se nos escapa precisamente en el nexo vital en que lo necesitamos
para sobrevivir y pervivir con sentido. El filosofar no viene provocado, por
tanto, por el simple zaumadsein (de zauma o maravilla), como nos lo pro-
pusieran tanto Platon® como Aristoteles®, pues la admiracion, en ese su
sentido de “asombrarse” ante lo incomprensible, se queda corta, ya por ser
su sabor mayormente contemplativo (como puede colegirse del hecho de
que Aristételes, por ejemplo, pueda retrotraer el maravillarse a la concien-
cia de las dificultades o aporias que surgirian del conflicto dialéctico entre

argumentos’, ya como por el hecho de que deja al margen todo el drama-

* “Ideas y creencias”, en O.C., vol. V, p. 404; en la nueva edicion: Obras Completas,

Madrid, Taurus, 2006, vol. V, pp. 676s (en adelante, NE).
5 Teeteto, 155 d.
5 Metafisica 982 b 13.
7 cfr. Topica. VI, 145 b.



Jorge Garcia Gémez: Caminos de la reflexién 213

tismo que acomparia al l6gon didénai, por vivir siempre éste de los proble-

mas que prolongan sus raices hasta las profundidades de la vida cotidiana.

Consecuencias del analisis descriptivo-esencial de los asuntos de la
imaginacion

Fijémonos ahora en ciertos productos sui generis de la imaginacion, so-
bre todo en tanto y en cuanto pertenecen a un determinado mundo inter-
pretativo. Encontramos el punto y la linea, la felicidad y la justicia, etc., en-
tre otros similares. En cuanto definibles, todos y cada uno de ellos —y los
diversos mundos que integran y a los que pertenecen— tienen de comun no
solo el ser correlatos del imaginar —que no del sentir, como son las cosas
del mundo—, sino ademas el serlos de cierto modo, a saber: el de la exacti-
tud y, por tanto, el de carecer a radice el derecho de ciudadania en la cir-
cun-stancia (37).

Es de notar que Ortega nos habla de dichos mundos interiores como si
constituyeran una unidad genética, ya que no los encontramos, ahi en el
mundo, como cosas y acontecimientos (u organizaciones de tales), sino co-
mo resultados que se derivan de la funcion de la imaginacion. Ese estatuto
lo poseen pese a la diversidad intrinseca entre ellos —asi el punto y la linea
son miembros del mundo geométrico, la felicidad y la justicia del mundo
moral, etc. (38)—, hecho que descubrimos, todavia enfrascados en imagi-
nar, cuando intentamos adoptar el punto de vista de la exterioridad, o sea,
el de la circun-stancia misma (39).

Mas aun: si contemplamos la circun-stancia en la perspectiva que se es-
tablece a base —entre otras cosas— del “sistema” de mundos interiores que
tienen validez en un periodo determinado, aparecera aquélla iluminada co-
mo si fuese el mapa de un “universo” en el cual quedarian acotadas tanto
las tierras conocidas como las ignotas, que son, respectivamente, las regio-
nes que corresponden a las creencias y las que presentan un viso enigmati-
COo Yy que, por tanto, exigen, si se dan ciertas condiciones, que produzcamos,
en la imaginacion, ideas o hipdtesis interpretativas al respecto (40).

En consecuencia, podemos decir de las ideas que no son ni reflejo au-

tomatico de la realidad, ni lo que surge de procesos abstractivos que se



214 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

aplicarian a ésta en cuanto percibida por los sentidos; solamente son, por lo
pronto, posibles imagenes estructurantes de los datos mundanales que so-
meteriamos a la actividad creadora, aunque motivada, de la fantasia (40s).
Pero ademas cabe afirmar, desde un punto de vista teleoldgico, que son
modelos que proponemos primordialmente como medios de hacer frente a
las dificultades vitales cuya indole es originalmente practica, pero de mane-
ra tal que cada mundo interior que asi emerja no sea mas que lo que se
constituye como uno de los caminos posibles de llegar a hacerse cargo de la
circun-stancia, en la cual —y mediante cuyos “contenidos”— vivimos (41).

Existiria, pues, la necesaria posibilidad de que una interpretacién o idea
fuera errénea, en la medida en que siempre hay —por definicion— un hiato
entre ella y la circun-stancia interpretada, y también en virtud del hecho de
que, por su mediacion, el mundo al que pertenece la idea en cuestion es
s6lo uno de los varios medios posibles —a lo sumo, probables— de dotar de
sentido a la entonces enigmatica circun-stancia (41).

La identificacion del caracter erroneo de pasadas interpretaciones de la
realidad nos hace asequible su valor de verdad, tanto en lo que se refiere al
des-cubrimiento de lo que ya no aparece como verdadero (y de su porqué)
como en lo que respecta al papel que juega en servirnos de motor para po-
der llegar a una interpretacion mas justa (41). Que la verdad sea una e in-
variable, como parece venir implicado en la nocién de verdad como corres-
pondencia o adaequatio rei et intellectus, no sélo no se encuentra refiido
con el caracter tempoéreo de la vida en que se indaga y se la llega a formu-
lar, sino que ademas le viene exigido pues, ¢cémo podria ser de otra mane-
ra si el télos del vivir es el sobrevivir y pervivir con sentido y, por consi-
guiente, el ser capaces en principio de alcanzar la felicidad (42)? Paraddji-
camente, entonces, hay que decir que el hombre halla, en “las penalidades

y las alegrias de la vida”®

, una guia en el seno de la perplejidad constitutiva
del vivir, o sea, del hallarse en el mundo al vivir y tener que hacer su vida
con las cosas del mundo (43).

Para concluir digamos, pues, que el azoramiento da pie al ensimisma-

miento, que consiste en la retirada o anabasis imaginaria por parte del

8 cfr. “Ideas y creencias”, en O.C., vol. V, p. 304; NE, vol. V, p. 67.



Jorge Garcia Gémez: Caminos de la reflexién 215

hombre desde la realidad del mundo —en cuanto se nos ha hecho enigmati-
ca y nos acosa como tal— hacia un chez soi o intus que coincidiria y surgiria
a simultaneo con los mundos interpretativos interiores u orbes de ideas que
resultan del ejercicio de la imaginacion, en la medida en que hacer tal viene
precisado por la situacion en que se halla uno y que, por tanto, no la prece-
den ni légica ni temporalmente (43).

El ensimismamiento no es, sin embargo, un proceso que concluya en si
mismo, sino un movimiento espiritual esencialmente transitivo, pues por él
se sale del si propio asi constituido y se va en camino de vuelta al punto de
partida original en la perplejidad, es decir, que se regresa a la circun-
stancia antafio enigmatica, pero en un retornar en que se va ya pertrechado
de lo que antes —en el azoramiento— careciamos, o sea, de la unidad indi-
visa que forman la (nueva) Optica y el proyecto de accién correspondiente,
es decir, el de hacer o vivir que se funda en ello (44).

Lo que radicalmente separa al hombre de la bestia, por consiguiente,
reside justo en la posibilidad real que tenemos de ejercer la actividad inter-
pretativa por medio del ensimismamiento, es decir, que se halla en el hacer
imaginativo motivado. En rigor de verdad, la existencia imaginaria del hom-
bre en cuanto humano no le pertenece ni accidental ni ocasionalmente, sino

que lo constituye como tal en su absoluta realidad (44).



JOSE ORTEGA Y GASSET, JOSE GAOS, JOAQUIN XIRAU,
L. EULOGIO PALACIOS, AGUSTIN SERRANO DE HARO.
Cuerpo vivido

Madrid. Encuentro. 2010, 168 pp.

por Marta Jorba-Grau

El presente libro es una muestra de las ideas de cinco fenomendlogos
alrededor del tema del cuerpo vivido. Por orden de aparicion, encontramos
“Vitalidad, alma y espiritu”, de José Ortega y Gasset; “La caricia”, de José
Gaos; “Presencia del cuerpo”, de Joaquin Xirau (traducido del catalan al
castellano); “El rostro y su anulacion”, de Leopoldo-Eulogio Palacios v,
finalmente, “Atencién y dolor. Analisis fenomenolégico”, de Agustin Serrano
de Haro, responsable también de la edicién y de la presentacion del libro.
Dada una posible primera impresion de heterogeneidad entre los textos,
autores e incluso tiempo histérico, la presentacion del libro resulta
iluminadora para apreciar el sentido, objetivo y estructura del mismo. La
exposicion del contexto de cada ensayo junto con los detalles biogréaficos de
los cuatro primeros autores contribuyen a ello. Cabe destacar que los cinco
textos forman una unidad no soélo por el tema sino por el hecho de ser
producciones de la fenomenologia espafola; los primeros cuatro se publi-
caron con anterioridad a la presente edicion, en los afios 1925, 1945, 1946
y 1965 respectivamente, mientras que el Ultimo aparece por primera vez en
este volumen.

Si hay un aspecto comun especialmente relevante entre los ensayos del
libro —por otro lado, muy diferentes entre si— es la voluntad de describir
fenomenolégicamente el cuerpo o algunos aspectos de éste. La tarea que
claramente se propone la fenomenologia en contraste con otras aproxima-
ciones al tema es la de mostrar los fendmenos tal y como se nos aparecen,

tal y como los vivimos o experienciamos. La experiencia de nuestro cuerpo

Recibido: 23-X11-2010. Aceptado: 12-1-2011



218 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

es de un orden que dificilmente se deja explicar por teorias cientificas que
toman el cuerpo como algo objetivado, como un objeto mas en el mundo.
La fenomenologia no rechaza las explicaciones cientificas u objetivadoras
sobre el cuerpo, simplemente niega que este tipo de explicaciones sea el
apropiado para mostrar la experiencia que tenemos del cuerpo, del cuerpo
en tanto que vivido. Y esta experiencia tiene multiples facetas, algunas de
las cuales se intentan describir en este libro.

El primer ensayo, de José Ortega y Gasset, es fruto de dos conferencias
de 1925 y constituye un primer acercamiento al problema del cuerpo desde
la voluntad de “dibujar una gran topografia de nuestra intimidad” (17). Sus
reflexiones intentan rehuir la dicotomia ontolégica entre alma y cuerpo,
apuntando mas bien a un “alma corporal”, a un alma en continuidad con el
cuerpo, que denomina “vitalidad”. El lema de la época que Ortega ve
delante suyo no puede ser, segun él, “o lo uno, o lo otro”; es “lo uno y lo
otro”, en sintesis e integraciéon. Como su titulo indica, el ensayo se mueve
entorno a tres nociones bésicas de esta intimidad, que describen tres
grandes regiones de la personalidad: la vitalidad, el alma y el espiritu. Se
trata de conceptos descriptivos y no de hipdtesis metafisicas, como remarca
el autor. Ortega parte de la constatacion de la diferente experiencia que
tenemos del cuerpo “desde fuera” y “desde dentro”, pues el hombre es un
ser que tiene conocimiento desde ambas perspectivas, del mismo modo que
andar tiene una significacion muy distinta segun sea mio el andar o de
alguna otra persona (cabe destacar aqui la agudeza del andlisis orteguiano
del fendmeno del andar). El cuerpo “visto desde dentro” es lo que llama
“intracuerpo”, y obviamente no es un objeto visual como el extracuerpo. El
intracuerpo viene a ser el marco dentro del cual todo aparece, y tiene una
importancia fundamental en la arquitectura de la persona humana, por
cuanto es indicativo de las raices de nuestro caracter. El caso del
neurasténico, descrito con cierto detalle, conduce a Ortega a la pregunta
sobre como la atencidon se vuelve hacia lo intimo y a la contemplacion del
propio interior, cuando normalmente va hacia fuera. La anomalia en la
fisiologia vuelve la mirada hacia el cuerpo interior, en un movimiento que, a

mi modo de ver, recuerda la conocida idea heideggeriana de que la



Marta Jorba-Grau: Ortega, Gaos, Xirau, Palacios, Serrano de Haro. Cuerpo vivido 219

disfuncién de un cierto proceso cotidiano puede poner de manifiesto las
estructuras subyacentes al mismo. En la segunda seccion del texto, Ortega
introduce la nocién de “espiritu” como el centro dltimo y superior de la
persona, del “yo”. Constituyen el espiritu vivencias como el pensar y el
querer. Entre la vitalidad y el espiritu encontramos el alma, la regién de los
sentimientos y emociones, deseos, impulsos y apetitos. Es caracteristico del
espiritu el que los fendmenos no ocupen tiempo; pensar y querer son actos
puntuales, mientras que deseos y sentimientos son lineas afluyentes. Son
afecciones mias, pero no son “yo”, destaca el pensador. En cada region hay
un “yo” propio, y es parte del andlisis el estudio de sus relaciones. Estas
tres regiones le sirven para interpretar los diferentes aspectos de las
concepciones histéricas, desde Grecia hasta nuestros dias, segun las
relaciones que se den entre estas tres regiones y los elementos
predominantes en ellas. Esta parte constituye el final del ensayo.

El segundo texto es “La caricia”, de José Gaos, cuyo origen son dos
capitulos de su libro Dos exclusivas del hombre: la mano y el tiempo, del
afno 1945. En una aproximacion tipicamente fenomenoldgica, la caricia no
es vista por Gaos como un simple gesto corporal —aunque también lo sea—
sino que el autor explora su significacibn propia como vivencia
estrictamente humana. La caricia se presenta como un movimiento
expresivo o una expresion de la mano, que es lo que acaricia y define en
primer lugar el fenbmeno como tal. Es tal la relacion de la caricia con la
mano que Gaos llega a decir que es precisamente la posibilidad de acariciar
lo que constituye la mano en cuanto tal. Mediante distinciones como hacer
una caricia, acariciar y hacer caricias, Gaos va ganando descriptivamente el
fendbmeno como expresion del tacto por partida doble: “es sensacion tactil
interna del sujeto que acaricia, y mediante el acariciar experimenta el
sujeto sensacion tactil externa del objeto acariciado” (54). Entre los rasgos
esenciales de la caricia encontramos la suavidad, la lentitud, la tendencia a
la repeticion, el necesario consentimiento del otro, el requerimiento de un
objeto —ya sea el objeto uno mismo u otra persona— y unos objetivos
bastante claros: consolar, implorar, expresar o provocar afecto y placer, etc.

Gaos descarta la caricia como algo sexual y la caracteriza como un aspecto



220 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

extrasexual o suprasexual y, de este modo, la caricia no es, como se podria
pensar, lo sexual en lo no sexual —otros tipos de amor—, sino lo no sexual
en lo sexual. Nos encontramos aqui ante un detallado andlisis de un
fendbmeno poco estudiado, incluso en el seno de Ila corriente
fenomenolégica. La precision de sus descripciones y la originalidad de las
mismas hacen de él una pieza valiosa del proyecto de una fenomenologia
del cuerpo y sus diversas dimensiones. Uno podria pensar que el teorizar
sobre la caricia es un modo de ensalzar cierto fendmeno corporal sobre el
que los filésofos han pasado de puntillas o no consideraron suficientemente
relevante. Fijarse en él implicaria, pues, dar cierto estatuto al cuerpo, a la
carne. Pero bajo las descripciones de Gaos esta funcionando siempre la
division entre partes inferiores (relacionadas con lo corporal fisico y sexual)
y superiores del hombre (alma, espiritu, etc.); y mediante la ubicacién de la
caricia de parte de lo espiritual parece que ésta consigue un estatuto
suficientemente digno para que la filosofia se ocupe de ella. En el lenguaje
de Gaos, la caricia es donde el hombre se trasciende a si mismo y va mas
alla de lo animal que hay en él. Nos podemos preguntar, asi, si la caricia no
pierde mas bien su especificidad cuando, para “salvarla del terreno de lo
animal”, si se me permite la expresion, se la ubica en la region espiritual.
¢O es que, acaso, so6lo encontramos fendmenos dignos de descripcion entre
lo espiritual del ser humano? En su intento de dignificar el fenbmeno, Gaos
quiza lo pierde en lo que podria tener de mas auténtico. El resultado parece
ser una sobreintelectualizacion del fendmeno. Una consecuencia de este
aspecto comentado es que la caricia se describe como un fendbmeno que se
da estrictamente entre seres humanos. Es vista desde una perspectiva que
por sus mismas caracteristicas intrinsecas niega la posibilidad de formar
parte de relaciones ser humano-animal o animal-animal —posibilidad que
parece dificil de negar. Claro esta que el tipo de caricia no estrictamente
entre humanos debera ser descrito de manera un tanto diferente, pero
resulta al menos contraintuitivo negar su existencia.

El tercer texto del presente libro es “Presencia del cuerpo”, una
traduccién castellana del original catalan de Joaquin Xirau publicado por

primera vez en 1946. Quiza sea éste el texto mas poético entre los cinco,



Marta Jorba-Grau: Ortega, Gaos, Xirau, Palacios, Serrano de Haro. Cuerpo vivido 221

donde abundan las metaforas, las concatenaciones de nombres vy
calificativos y, en general, las ricas descripciones a fin de llegar a
comprender la inmediatez del cuerpo vivido y su presencia. Es un texto
escrito enteramente desde reflexiones en primera persona, aunque no
referidas al autor como sujeto individual, sino en la voluntad de
universalizacidén propia de la fenomenologia. Xirau contrapone claramente la
concepcion del cuerpo fisico de los médicos, cientificos, etc., a la propia
vivencia que tenemos de él, en una actitud propiamente fenomenoldégica,
como ya hemos sefialado. Y esta vivencia no es dicotdmica, entre alma y
cuerpo, como también Ortega y Gaos dicen, sino que es mas bien “alma
encarnada” o “cuerpo espiritual”, en unidad indisoluble. El cuerpo como
presencia es el lugar en el que el yo se manifiesta, pero cuerpo y yo no
constituyen entidades separadas sino que son dos caras de la misma
moneda. Es por esto que la personalidad se muestra a través del cuerpo y
de los diferentes tipos de cuerpo (las diferencias aqui entre los cuerpos de
bailarines, boxeadores, poetas, hombres de negocios, etc., resultan
llamativas). Segun el filésofo cataladn, la vivencia del propio cuerpo esta
atravesada por una tensidon entre presencia y ausencia, resistencia e
insistencia, penetracion mutua de lo interior y lo exterior —aspectos que
Xirau trasmite con la ayuda de un estilo rapido y directo en el lenguaje.

El cuarto ensayo se titula “El rostro y su anulaciéon” y Leopoldo-Eulogio
Palacios mostré en él, en el afio 1965, la importancia de este “espejo del
alma” que es el rostro, porque en el rostro se asoma lo interior, el alma. El
rostro o semblante es aquel aspecto del cuerpo humano que va mas alla de
la cara como tal, es una cualidad distintiva de cada ser humano. La
individualidad del rostro es una caracteristica esencial que permite sefialar a
un ser humano concreto, frente a la descripcion general indirecta por medio
de conceptos (animal racional, etc.). Palacios lo ejemplifica con un
experimento mental que nos pone en una situacion hipotética de una isla en
la que todas las personas tienen el mismo rostro. Son multiples los
problemas que surgen entre ellas por la imposibilidad de distinguirse entre
si. Un rasgo distintivo del rostro es que sé6lo puede ser visto y no puede

verse a si mismo; en esta imposibilidad de conocer el propio rostro (o



222 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

conocerlo soélo indirectamente a través de un espejo, quizd) radica la
miseria social del ser humano: mi rostro pertenece a los otros y al juicio
que los otros formen a partir de él sobre mi. Sus palabras asi lo expresan:
“el rostro, maxima insignia de nuestra identidad, es un documento publico
que pertenece a todos, menos al que lo lleva” (109). Paraddjicamente y
como muestra el experimento de la isla, el rostro no es sino la condicién de
posibilidad de lo social y racional. Una vez analizados los aspectos
constitutivos del rostro, el autor lo compara con las nociones de mdascara,
fotografia, pintura, cine, etc., y extrae conclusiones de corte estético. En
estos medios el rostro se anula en cuanto rostro auténtico y deviene otro
tipo de fendmeno. Es destacable la aportacion de Palacios en un tema
frecuentemente tratado en la literatura fenomenoldgica.

El dltimo ensayo, “Atencidon y dolor. Analisis fenomenolégico”, corre a
cargo de Agustin Serrano de Haro y aparece por primera vez en este
volumen. Como “por razones obvias” (12) el autor no se extiende en
comentar su propio texto, quiza sea todavia mas pertinente que en los otros
textos la tarea de presentarlo. El autor parte de la necesidad de ofrecer una
fenomenologia rigurosa del dolor fisico, constatando cierta ausencia de este
tipo de aproximaciones en la literatura. Para hacerlo, motiva la idea del
papel fundamental que juega la atencibn en la experiencia del dolor
corporal, pues en general se puede decir que el dolor fisico tiene cierto
poder sobre la atencién, la reclama de algun modo, frente a lo que ocurre
con otras experiencias. El dolor afecta de suyo a las vertientes atencionales
involucradas. Esta es la peculiaridad fenomenoldgica a partir de la cual se
estructura la descripcion. Basandose en la caracterizacion de la atencion
que Husserl desarrolla en diferentes textos, describe el presente de
consciencia a partir de cuatro dimensiones: el foco de interés, la co-
atencion —descrita metaféricamente como un cono de luz—, el fondo u
horizonte y el margen atencional. Estas dimensiones “no se superponen
entre si como pisos separados o0 capas geoldgicas, sino que se sostienen
unas a otras y estan en constante comunicacion por las confluencias,
congruencias, interferencias, de lo que ellas traen a la experiencia” (126). El

autor describe diferentes tipos de dolor a partir de la relacion del papel que



Marta Jorba-Grau: Ortega, Gaos, Xirau, Palacios, Serrano de Haro. Cuerpo vivido 223

en ellos juegan estos diversos modos atencionales. Por otro lado, la misma
peculiaridad fenomenolégica mencionada apunta a la problematica del
cuerpo como plano cero de orientacién, como un estar “entre” los otros
planos atencionales que se hace presente sin necesidad de presentacion
atencional. El analisis no pretende dar como resultado una taxonomia de los
dolores ni una clasificacion exhaustiva de la correlacion dolor-atencion
(dado que hay otros elementos involucrados en tal relacién), sino méas bien
destacar los tipos fenomenoldégicamente interesantes con respecto a los
modos de atencidén. Asi, Serrano de Haro describe el dolor invasivo, el dolor
tenaz, el dolor conllevado y el dolor leve. El punto limite para la descripciéon
del dolor seria un dolor inconsciente, que pasara totalmente inadvertido —
posibilidad defendida por algunos autores y que el autor niega
explicitamente, pues parece fenomenolégicamente mas adecuado decir que
el dolor puede ser muy débil o estar tan desatendido que pasa a formar
parte de un plano de consciencia secundario pero, en todo caso, existente.
Cabe destacar el preciso y cuidadoso andlisis de Serrano de Haro acerca del
dolor corporal, la atencidon y su relacibn con el cuerpo. Parte del rigor
fenomenoldégico consiste en el hecho de no dar por supuestas ciertas ideas
acerca del tema del que se ocupa, sino proceder a través de lo que parece
mostrarse en la experiencia del dolor y tomarlo con la suficiente precauciéon
terminoldgica. El texto se enriguece asi con numerosos ejemplos, tanto del
propio autor como tomados de descripciones de otros escritores, no
necesariamente filésofos; y de este modo, como él mismo dice, encuentra

descripciones in individuo de lo que busca in specie.

Hasta ahora he presentado cada texto y he destacado aquellos puntos
que, segun mi opinidn, resultan relevantes para su comprension y valora-
cion. Sin embargo, creo necesaria una observaciéon comun respecto a los
ensayos de Ortega y de Gaos, pues son bastantes los comentarios desafor-
tunados acerca de las mujeres, propios de una visidn poco rigurosa de las
diferencias de género. Ortega y Gaos se dirigen al lector desde una pers-
pectiva claramente androcéntrica. Resulta de dificil defensa argumentar que

el “hombre” del que hablan es el genérico plural, que abarca hombres y mu-



224 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

jeres, pues las mujeres aparecen en varias ocasiones como “el otro”, como
un punto de diferenciacion en el cual las categorias descriptivas funcionan
de manera diferente que en el hombre. Muestra de ello son afirmaciones de
Ortega tales como “si, entre los adultos, comparamos a la mujer con el
hombre, facil es convencerse de que en aquélla predomina el alma, tras de
la cual va el cuerpo, pero muy raramente interviene el espiritu” (43); o “la
mujer tiene mas vida interior y asi méas sensibilidad para el dolor fisico”
(25). El “hombre” general parece ser, pues, enteramente el especifico mas-
culino, y no el ser humano en general. El ensayo de Gaos ejemplifica la
misma idea cuando sitla la caricia del lado de lo infantil y lo femenino pero
poniendo a estos colectivos como “lo otro” de la descripcidén. Se encuentra
en una encrucijada cuando asocia la caricia a lo mas humano y ve como de
aqui se impone la conclusién de que el nifio y la mujer serian mas humanos
que el adulto y el varén (73), viéndose forzado a preguntarse: “;0 sera que
las frecuentes caricias de nifios y mujeres son falsas caricias en la mayoria
de los casos?” (ib.).

Por tanto, por estos ejemplos y por otros semejantes que aparecen en
estos textos, creo que ciertas descripciones fenomenoldgicas del libro estan
cargadas de una ideologia determinada y constituyen una visidon sesgada
del cuerpo vivido. El hecho de que estas visiones sean fruto de su época no
justifica que puedan ser vistas como neutras y como validas en general, sin

consciencia del sesgo que implican para la propia tarea fenomenolégica.



LUIS ALVAREZ FALCON, Realidad, arte y conocimiento.
La deriva estética tras el pensamiento contemporaneo.

Barcelona. Horsori. 2009. 212 pp.

por Mario Teodoro Ramirez

En el proposito de volver a ubicar el valor filoséfico del arte, Luis Alvarez
Falcon (Zaragoza, Espafia, 1967), profesor de filosofia y doctor por la Uni-
versidad de Valladolid®, se ve en la necesidad de proponer una inversion
radical de las concepciones mas comunes, y esencialmente desacertadas,
acerca de la naturaleza del arte, de la obra de arte y de la experiencia esté-
tica. Esta trasmutacion general de la reflexion estética, esta “destrucciéon” o
desustancializacion masiva de la Estética, queda bien expresada en los si-
guientes planteamientos programaticos: “El estatuto ontoldgico de los ‘obje-
tos’ del ‘Arte’ es, pues, esencialmente insoluble. Su dificultad radicard en la
pérdida de evidencia. La naturaleza de tales ‘objetos’ posee una particulari-
dad crucial: parecen un “objeto” pero no lo son. El “Arte” es un objeto pre-
sunto, cuya presumible naturaleza carece de evidencia” (27).

No solamente, como expresa Alvarez Falcén, la afirmacion indicativa
“Esto es una obra de arte” se vuelve problemética, la misma y méas general
afirmacidén conceptual: “Esto es el Arte”, se torna igualmente problematica.
Queda claro al menos que la obra de arte no es un objeto, aunque lo parez-
ca, y que el Arte no es un “objeto tedrico”, aunque lo parezca; también, que
la experiencia estética no consiste en el despliegue triunfal y certero de las
potencias mas propias de la subjetividad; finalmente, que la reflexién esté-
tica no puede seguirse haciendo a partir de ciertos supuestos no cuestiona-
dos y segun la estrategia de un pensamiento positivo y conclusivo. El libro
de Alvarez Falcén da cuenta de estas “nuevas” evidencias, Gnica manera,
segun el autor, de restablecer el gran proyecto de la Estética filoséfica, uno
de los ejes clave de la modernidad filoséfica, y cuyo olvido o desvaneci-

miento puede ayudar a explicar algunas de las confusiones o impasses en el

! http://www.luisalvarezfalcon.com/

Recibido: 9-X11-2010. Aceptado: 12-1-2011



226 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

campo practico del arte de nuestro tiempo y, en general —dado el caracter
esencial de las cuestiones aqui en juego—, de las propias confusiones o ca-
llejones sin salida en el ambito filoséfico contemporaneo.

Con la triada categorial que da titulo a su obra —Realidad, arte, conoci-
miento—, Alvarez Falcon quiere sefialar el plano esencialmente filoso6fico en
el que se mueve su propuesta y el sentido de su inquietud. Esto tiene que
ver tanto con la peticién de restablecer la dimension filosoéfica de la reflexion
estética, con el requerimiento de no olvidar los fundamentos ineludiblemen-
te filos6ficos de toda Estética, como con la necesidad de re-incrustar los
problemas y la perspectiva de la estética en el ndcleo mismo de las cuestio-
nes filoséficas mas esenciales y acendradas: las cuestiones ontolégicas
acerca de la Realidad y el Ser, y las cuestiones gnhoseolégicas acerca del
conocimiento y la Verdad. La interpretacion y la propuesta tedrica respecto
a la Estética y a la naturaleza del Arte que Alvarez Falcon presenta no pue-
de entenderse si no se considera cuidadosamente el entramado filosofico en
el que él se estda moviendo y que, de alguna manera, pone en juego la his-
toria general de la filosofia, desde Platédn hasta Marc Richir, pasando por
todos los pensadores clasicos de la modernidad —Kant, Hegel, Schiller,
Schelling, Schopenhauer, Nietzsche— y ciertas figuras emblematicas del
pensamiento del siglo XX —Husserl, Benjamin, Heidegger, Adorno, Merleau-
Ponty. La cuestion filoso6fica sobre la que incide la Estética se puede precisar
en los siguientes términos: ¢podemos volver a pensar desde el Arte y la Ex-
periencia Estética la posibilidad del conocimiento y el valor de la Verdad, es
decir, la relacién de nuestra conciencia con lo Real, con el Ser o el Mundo?
Se trata quiz4 de la cuestién filoséfica por excelencia, que une en una mis-
ma linea la filosofia antigua con la filosofia moderna, y cuyo replanteamien-
to permite contribuir a despejar el confuso panorama de nuestra época, in-
suflandole vida a una cultura que parece resignarse a la pérdida de la Ver-
dad y del Sentido, y a una ejercicio de la filosofia y la teoria que parece re-
signada también a constatar simplemente el nihilismo generalizado.

No obstante, la postura de Alvarez Falcon no es regresiva en el sentido
de renunciar a los rigores criticos y positivos del pensamiento moderno,

donde simplemente se trataria de retraer anticuadas valoraciones metafisi-



Mario Teodoro Ramirez: Luis Alvarez Falcén. Realidad, arte y conocimiento 227

cas, objetivistas y dogmaticas, del arte y la belleza. Tampoco se trataria de
adscribirse acriticamente a cualquiera de esos equivocos teéricos “reduccio-
nistas” en la linea de las teorias analiticas y semibético-estructuralistas de la
estética del siglo XX. Como queda claro hacia el final del libro, y en el talan-
te general de su propuesta, Alvarez se ubica en la linea del pensar fenome-
nolégico, aunque, ciertamente, bajo una practica no ortodoxa de la fenome-
nologia. Y esto no por mero prurito “critico”, sino atendiendo congruente-
mente a las exigencias de pensar la “cosa misma” del Arte en toda su com-
plejidad y problematicidad. Mas que una simple aplicacion de la fenomeno-
logia a la Estética, lo que Alvarez propone es una doble modificacion: una
fenomenologia transfigurada que nos permita comprender los problemas de
la Estética, comprensidn que, a su vez, nos permitird responder a los temas
pendientes de una filosofia fenomenoldgica consecuente: la constituciéon del
sentido del mundo desde sus fuentes primigenias. En este punto hay que
retomar la ensefianza del Arte y de la experiencia estética.

Para hacerlo, Alvarez Falcon propone, como deciamos, una inversion de
las definiciones comunes y de la l6gica natural de las cosas; ensayando una
especie de “dialéctica negativa” adorniana de cufio fenomenoldgico. Bajo
una definicién negativa de la naturaleza propia de la Obra de arte y de la
experiencia estética, el fildsofo espafiol “muestra” fehacientemente lo que
es mas propio del Arte, asi como el valor de este esclarecimiento para una
reposicion de nuestra comprension ontoldégica y gnoseolégica. Veamos el
acercamiento “negativo” a las definiciones basicas de una Estética filosoéfica.
“La ‘obra de Arte’ es una parte del mundo y en si misma no tiene autono-
mia. Sin embargo, los ‘objetos’ del arte no son los meros ‘objetos’ del mun-
do. Su naturaleza dista de ser la de las ‘simples’ cosas en el mundo. Su
aparente caracter de ‘cosa’ representa el cimiento dentro y sobre el que
aparece eso ‘otro’ y propio que denominamos ‘obra’. Partimos de un hecho
elemental: la ‘obra de arte’ no aparece como ‘objeto’, sino que parece un
“objeto”: es apariencia de ‘objeto’. Sin embargo, la aparicion del ‘Arte’
emerge en el mismo proceso de constitucion de la cosa en general, una vez

neutralizado el &mbito del ser del ‘objeto’ que parece” (23s).



228 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

El autor presenta una serie de distinciones tedéricas que es necesario te-
ner en cuenta para captar el caracter de su propuesta. Retoma y precisa
una distincion que ha estado presente en varios filésofos de la estética en el
siglo XX: la que hay entre “objeto artistico” (artefacto artistico, la realidad
fisico-sensible del arte; la apariencia, lo que parece; esto es, el régimen de
inmanencia del arte) y “Obra de arte”, lo estético (el “aparecer” de la obra
en cuanto tal y el régimen de trascendencia que ella opera). Entre ambos
polos 0 momentos hay una tension y una relacion dialéctica. Pero no hay
reduccion de uno a otro. Sin artefacto artistico no hay “Obra de arte”, pero
ésta no es esencialmente un artefacto, un “objeto”, todo lo contrario: la
Obra sélo se despliega a través de la puesta en suspenso de su ser “objeto”
(un “pseudo-objeto”, un “hiper-objeto”, un “objeto implosionado”). “Lo es-
tético y lo artistico seran dos ambitos irreductibles”, aclara Alvarez Falcon
27).

La des-objetivacion es la consistencia propia de la experiencia estética,
la manera como en verdad accedemos a aquella particularidad y aquella
promesa que la Obra de arte nos ofrece. La condicién de esta experiencia es
algo asi como un “fracaso” del “yo” en sus pretensiones de constitucién de
objetividad. Como lo expresa Alvarez Falcon: “sélo cuando el ‘yo’ no consi-
gue fijar el artefacto como un ‘objeto’, excediéndolo con su insistente pre-
tensidn, accede a ese nuevo registro, proteiforme, fluctuante, discontinuo y
fugaz, que se aleja del plano de la objetividad y de la continuidad temporal”
(26). Nuevo registro, que es, pues, el de la Obra de arte en cuanto tal, con
cuya experiencia “asistimos a la interrupciéon de lo ordinario, a la inhibicion
de lo cotidiano” (27), para que, por fin, emerja otro modo de ser, el Ser no
objetivado del “aparecer” puro. Asi, desarrolla nuestro autor, “el ‘Arte’ mo-
difica nuestra concepcion de la ‘Realidad’, abriendo un vacio intermedio, una
regidon eminentemente real que discurre a espaldas del espacio objetivo y
del curso uniforme del tiempo. Su ser se demora indefinidamente en su
aparecer, se dilata indefinidamente en el fendmeno, y este su ser consiste
en aparecer. No versara sobre los ‘objetos’ que aparecen, sino sobre su ex-

cepcional modo de aparicién (27s).



Mario Teodoro Ramirez: Luis Alvarez Falcén. Realidad, arte y conocimiento 229

Ciertamente, todo este movimiento de la experiencia no “niega” de
hecho a la subjetividad, mas bien ella queda incorporada al acontecimiento
singular por el que se produce el salto de la inmanencia “hacia la ‘trascen-
dencia’ del mundo y a su constitucion” (41). Queda exhibido, asi, el caracter
indefectiblemente paradéjico de la constitucion del mundo que la subjetivi-
dad lleva a cabo a través de la experiencia estética. Es precisamente a tra-
vés de un proceso de “des-constitucion” del “objeto”, de “inhibicién o in-
cumplimiento de la intencionalidad”, como se permite que el Ser sea “cons-
tituido”. Este proceso se funda en la asi llamada por Husserl “sintesis pasi-
va”: el secreto primigenio de la reduccion fenomenoldégica perseguido incan-
sablemente por el pensador aleman. “A partir de ahora, el método por el
que los ‘objetos’ de conocimiento se debian de dar en su objetividad habra
permitido el acceso a un tipo especial de ‘objetos’ (pseudo-objetos) que no
s6lo se dan de ‘otro’ modo, sino que ademas permiten exhibir impudica-
mente los dinamismos propios de la subjetividad en su fracasado intento de
aduefarse y constituir la objetividad del mundo de las ‘cosas’™ (195). Un
“sujeto desnudado”, el sujeto de la experiencia estética, es ése gracias al
cual un mundo, un Ser y una “alteridad” son efectivamente posibles y da-
bles.

De esta manera, Alvarez Falcon esta en condiciones de proponernos una
nueva y precisa definicion del Arte: “consiste en encaminarnos hacia una
impresion de trascendencia en relacion con un mundo de seres y de cosas,
de ‘objetos’, que se nos ofrece Unicamente por medio de una accién concer-
tada de ‘qualia’ sensibles, sostenido por un cuerpo fisico dispuesto con vis-
tas a producir tales efectos” (43). Vuelve a ser evidente la dialéctica negati-
va entre objeto y obra. El objeto, el artefacto, niega a la Obra; y la Obra de
arte niega esta negacion: emerge asi la experiencia estética como funda-
mental y fundante experiencia ontoldgica; como la experiencia inolvidable
de la verdad y de la Existencia. No hay que recular ante las tensiones y los
desfases del fendmeno artistico; “la monstruosa naturaleza del ‘Arte’ revela-
ra el fondo primordial sobre el que la humanidad debe instalarse” (211).

En fin, que estamos ante un libro de pura reflexion que logra equilibrar

de la forma mas adecuada el nivel de las propuestas conceptuales con la



230 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

discusién critica de la tradicion intelectual, particularmente el movimiento,
la “deriva”, del pensamiento estético de los dos ultimos siglos —el kantis-
mo, el romanticismo, la fenomenologia, el existencialismo, la hermenéutica,
el estructuralismo, la post-fenomenologia o “fenomenologia no estandar”
(204). Alvarez Falcén nos presenta una construccién a la vez sistemética e
histérica de una comprension del Arte que no teme otorgarle toda la serie-
dad y profundidad que tal empresa demanda. Como en pocos casos, la
prestancia académica del texto —su metodologia y organizacién precisas, el
cumulo de referencias a los mas variados autores, el desarrollo consistente
de sus tematicas— se encuentra al servicio de una prestancia filoséfica e
incluso antropoldgica y cultural fundamental, al servicio de preguntas acu-
ciantes que tienen que ver con el destino y la posibilidad de la humanidad

contemporanea.



JESUS ADRIAN ESCUDERO, Heidegger y la genealogia de
la pregunta por el ser. Una articulacion tematica y
metodoldgica de su obra temprana.

Barcelona, Editorial Herder, 2010, 621 pp.

por Jorge Gomez Mancera

Nos hallamos ante un libro ambicioso y de largo recorrido que propone
una articulacion magnificamente documentada de la obra temprana de
Heidegger. Tomando como hilo conductor la genealogia de la pregunta por
el sentido del ser, la presente obra articula el ndcleo temético y
metodoldgico del pensamiento del joven Heidegger a partir de un completo
estudio de sus escritos de juventud y de una discusion abierta con la
literatura secundaria mas reciente.

El libro se estructura en cuatro partes:

En primer lugar, se dibujan los rasgos generales del contexto historico,
social e intelectual en el que se enmarca el pensamiento del joven
Heidegger y se traza brevemente su itinerario filoséfico con el fin de obtener
una panoramica de los problemas y de los temas que se abordan en su obra
temprana.

En segundo lugar, se muestra como el problema del ser empieza a
aflorar en los primeros escritos de los afios 1912-1916. En la discusion con
el neokantismo y la primacia otorgada al sujeto de conocimiento como
fundamento de todo conocimiento, encontramos a un Heidegger que se
interroga por el trasfondo extralégico que posibilita todo juicio l6gico. Ahi
encontramos la raiz oculta de la cuestion del ser entendido como horizonte
ultimo e irrebasable de sentido.

En tercer lugar, se desgrana el nucleo temético de su programa
filos6fico de juventud en torno a una articulacion del fenémeno de la vida
humana. En este sentido las investigaciones filos6ficas de Heidegger
analizan primero la experiencia factica de la vida en autores como Pablo,
Agustin, Eckhart, Lutero y Schleiermacher y, poco mas tarde, se traducen

en un creciente interés por la filosofia practica de Aristoteles. La

Recibido: 11-X1-2010. Aceptado: 25-X1-2011



234 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

interpretacion en clave ontoldgica de los escritos de todos estos autores
lleva a Heidegger descubrir toda una serie de modos de existencia
primariamente practicos de la vida que él asimila y transforma
productivamente en su hermenéutica de la vida factica. Finalmente, se
exponen las razones filos6ficas que llevan al joven Heidegger a desplazar,
durante la segunda mitad de los afios veinte, sus previas interpretaciones
de la fenomenologia de Husserl y de la filosofia practica de Aristételes al
estudio de Kant, precisamente en un intento de analizar la relacién entre yo
pienso y tiempo en el marco de sus analisis de la temporalidad originaria del
Dasein.

En cuarto lugar, se exponen los problemas metodolégicos a los que
tiene que hacer frente Heidegger desde sus primeras lecciones de Friburgo
de 1919 para acceder a la esfera primaria de la vida factica, una tarea que
desemboca en un profundo cuestionamiento de la fenomenologia reflexiva
de Husserl y en una simultdnea reformulacién de la fenomenologia en
términos hermenéuticos. Tras una aclaracion preliminar del significado de
una filosofia entendida primero como ciencia originaria de la vida y luego
como hermenéutica de la facticidad, se desglosan sistematicamente las
etapas de desarrollo de la fenomenologia hermenéutica de Heidegger en
contraposicion a los postulados metodoldgicos de la fenomenologia reflexiva
de Husserl.

Finalmente, la pagina web de la editorial Herder

(www.herdereditorial.com) pone a disposicion de los lectores interesados un

exhaustivo apéndice de mas 110 paginas, en las que autor ofrece una
relacion completa y cronolégicamente ordenada de las actividades
académicas, los escritos, las conferencias y las lecciones realizadas por el
joven Heidegger entre los afios 1912 y 1928. También suministra una
actualizacién de las traducciones castellanas existentes y una extensa
literatura critica con indicaciones bibliograficas acerca de su biografia,
correspondencia (ademas, se resalta la correspondencia todavia en
preparacion y la todavia existente en archivos académicos y personales),
con referencias a obras introductorias, instrumentos lexicogréficos,

monografias y articulos de investigacion acerca de su obra temprana. En


http://www.herdereditorial.com/

Jorge Gomez Mancera: Jesus Adrian. Heidegger y la genealogia de la pregunta por el ser 235

definitiva, se trata de un loable trabajo de documentaciéon que, sin duda,
complementa el libro y resultara de gran interés a los estudiosos de este
periodo de la vida de Heidegger.

En conjunto, el libro destaca no sélo por el amplio aparato critico y por
una exposiciéon clara y sistematica del pensamiento del joven Heidegger,
sino también por el esfuerzo de transmitir las ideas principales del autor
aleman en un lenguaje claro y sencillo, lejos de los heideggerianismos al
uso. Sin duda, el libro trasluce el rigor que Jesus Adrian ha demostrado en
traducciones anteriores de textos heideggerianos tan conocidos como el

Informe Natorp y El concepto de tiempo.



LESTER EMBREE, Ambiente, tecnologia y justificacion.
Analisis reflexivos.

Bucharest, Zeta Books, 2010, 210 pp.

por Maria-Luz Pintos Pefaranda

Este libro, traduccion de Environment, Technology, Justification. Reflec-
tive Analyses (Bucharest, Zeta Books, 2008), esta publicado en castellano
por la editorial rumana Zeta Books, en soporte electrénico, dentro de nueva
Serie concebida como Workhshop Texts (Textos del Taller Fenomenoldgico).
El autor del libro, Lester Embree, es, a la vez, el padre de la sugerente idea
de esta Serie que él mismo inaugura con el libro que aqui presentamos.

Aunque el autor no lo especifica en el titulo ni en el subtitulo, es evi-
dente que en este libro no se trata de hacer “andlisis reflexivos” sin mas,
sino analisis reflexivos “fenomenoldgicos”; y esto en el sentido en el que él
interpreta y sugiere que ha de ser un analisis fenomenoldgico que por tal se
tenga, dentro del ejercicio de la actitud fenomenoldgica. De hecho, en cada
capitulo el autor vuelve siempre sobre qué es fenomenologia, cuales son los
distintos enfoques que puede tener una reflexiobn y, mas en concreto, qué
es un “andlisis reflexivo” de caracter fenomenoldgico. Hace esto con el
propésito manifiesto de esbozar un marco de referencia y un enfoque feno-
menoldégico con respecto al tema a tratar en cada capitulo.

La factura de la mayoria de los capitulos es muy semejante. El autor
plantea en ellos el significado del propio concepto al que estad dedicado
tematicamente cada capitulo. Para ello, primero adopta la actitud tedrica en
la que se pasan por alto las cosas-en-cuanto-encontradas (los noemata)
para, a continuacién, cambiar de actitud poniendo la atencién en los en-
cuentros (en cuanto noesis) de los sujetos con las cosas-en-cuanto-
encontradas (intencionalmente) —actitud que es la propia de un analisis de
corte fenomenoldégico. El autor considera que, de este modo, “las cosas en
cuestion se llegan a comprender con una articulaciéon y claridad mayores”
(151). Por tanto, la impresién que brinda esta composicion es que el tema

de cada capitulo sobre todo le sirve al autor para ejemplarizar con él lo que

Recibido: 30-X-2010. Aceptado: 12-1-2011



236 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

el entiende por analisis reflexivo fenomenologico: “la reflexién y el andlisis
de encuentros y de cosas-en-cuanto-encontradas para aquellos que quieren
hacer fenomenologia mas que hablar sobre ella y, por ende, para aquellos
que quieren entender la fenomenologia de manera fenomenolégica y quie-
ren asi confirmar, corregir y/o ampliar los informes fenomenoldgicos previos
y posiblemente, incluso, atreverse a componer nuevos ensayos relativos a
cosas no exploradas con anterioridad” (20).

Tal vez uno tiene ante este libro la misma impresiéon de inicial descon-
cierto que cuando se enfrenta por primera vez a Fenomenologia de la per-
cepcion de Merleau-Ponty. Al igual que ocurre en el libro francés, la gran
cantidad de ejemplos que Lester Embree aporta en su intento de modificar
nuestra mirada y volverla fenomenoldgica puede no surtir efecto si nos
quedamos en la superficie anecdética de cada ejemplo en si. Para evitar
esta impresidn es preciso tener muy en cuenta, como base de todo el libro,
que, en realidad, el autor actiua en todo momento como un ferviente segui-
dor del empefio de Husserl por anteponer la “actitud personalista” —en la
que todos los sujetos nos hallamos y de la que no podemos salir mientras
hagamos nuestra vida cotidiana— a la “actitud naturalista”. Si uno lee este
libro en esta clave podrd comprobar cémo capitulo a capitulo, pagina a
pagina, ejemplo a ejemplo, el autor hace un gran esfuerzo en mostrar que
las cosas no son sin mas cosas nhaturales y que la realidad no es sin mas la
realidad en general, sino que todo esta siempre referido a la experiencia del
sujeto concreto, en la que todo se da y sin la que nada podria darse. No
hace falta, pues, una gran perspicacia para entender este libro de Embree
como una prolongacién —buscada y querida— de la actitud husserliana. Es
el propio Husserl el que en 1930 aclara en una carta dirigida a su discipulo
Dorion Cairns —del que fue alumno nuestro autor en la New School— que
sus textos no presentan resultados para ser aprendidos a modo de axiomas,
sino que ofrecen los fundamentos béasicos —las herramientas de trabajo—
para que cada uno pueda hacer fenomenologia por si mismo y, asi, solucio-
nar los problemas por si mismo —esto es, usando el método fenomenoldogi-
co de analizar y describir; lo que Embree llama “andlisis reflexivo”: “la ex-

presion ‘andlisis reflexivo’ es mi intento por capturar concisamente lo que es



Maria-Luz Pintos: Lester Embree. Ambiente, tecnologia y justificacion 237

la fenomenologia considerada como un enfoque” (197). De este modo, no
es extrafio qu:e Embree cite literalmente en este libro (180), cual si fuera
su manifiesto guia, y como ya habia hecho en otros textos anteriores, el
famoso 8§ 27 de ldeas |. Es esta experiencia del sujeto, para quien las cosas
(objetos, animales no humanos, humanos y todo lo perteneciente a nuestro
mundo en general) forman parte de un mundo préactico, cada una con su
caracter de uso (para el sujeto concreto del caso) y con sus diferentes cua-
lidades de valor (para el sujeto concreto del caso), la que destilan todos los
ejemplos ofrecidos en este libro. La riqueza de los analisis —”’modestos ana-
lisis reflexivos”(197)— de Embree en este libro radica en aplicar la perspec-
tiva fenomenolégico-husserliana a ejemplos muy diversos, como el propio
Husserl llamaba a hacer, con el fin de asegurarse asi sortear el desajuste de

la “actitud naturalista” con lo que es el vivir normal de cada sujeto.

Los once capitulos que componen este libro tienen su fecha original de
publicacidbn en afios anteriores —entre 1989 y 2007— al de esta edicién;
algunos de ellos incluso ya han sido traducidos y publicados en una o varias
lenguas mas que la original inglesa. Si bien el indice s6lo permite ver como
Unica division la que hay entre los once capitulos de los que se compone el
libro y ninguna otra divisién, en mi opinién lo cierto es que, por su tematica,
los capitulos forman tres grupos en alguna medida diferenciados. De hecho,
la primera parte del propio titulo del libro refleja este triple agrupamiento:
ambiente, tecnologia, justificacion.

El primer grupo reune los cuatro capitulos primeros, en los que el au-
tor aborda tematicas relacionadas con la naturaleza y el medio ambiente: 1.
“La acciéon para la salud de los ecosistemas”; 2. “La constitucion del vege-
tal”; 3. “Problemas en torno al valor de la naturaleza”; 4. “La fundamenta-
cion no mundana del medioambientalismo”.

La temética del segundo grupo gira en torno a la cultura y a la tecnolog-
ja: 5. “La constitucion de la cultura basica”; 6. “La racionalidad de la tecno-
logia cientifica”; 7. “Accién indirecta y tecnologia”; 8. “El dénde y el cuando

de las apariciones”; 9. “Existencia intrinseca y extrinseca”.



238 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

Los capitulos del tercer grupo cierran el libro y estan referidos a la justi-
ficacion: 10. “¢Cuando el fin no justifica los medios?”; 11. “La tolerancia

analizada reflexivamente”.

Para entrever de forma general la orientacion y el desarrollo del primer
agrupamiento, me cefiré a su primer capitulo. Este capitulo, acerca de “La
accion para la salud de los ecosistemas” es muy aclarador: “expresa los re-
sultados obtenidos mediante observacion teorética reflexiva en torno al mo-
do como puede justificarse fenomenolégicamente la accion destinada a fo-
mentar la salud en un ecosistema” (27). El autor aporta, como ejemplo de
que es posible una accién individual en este campo, su propia experiencia
con los dos jardines de su casa en Florida y va detallando esta experiencia
de tal manera que, ciertamente, uno se ve llevado a admitir que, queriendo
(willing), es posible contribuir activamente a una mejor salud del entorno,
restauradora, “tanto como sea posible, [de] una version aproximada de la
diversidad de organismos nativos originaria, estable y sustentable” (20). Lo
que Embree intenta mostrar es que para llegar a ese willing y poner manos
a la obra es para lo que es preciso efectuar un “andlisis reflexivo” previo, de
corte fenomenoldgico, es decir, un analisis capaz de diferenciar de modo
abstracto los componentes que se dan en todo encuentro entre el sujeto y
su medioambiente (por supuesto, entre uno mismo y su medioambiente).
Este encuentro, que es siempre “intencional” —sujeto y objeto sb6lo son lo
gue son como partes de lo que en si es una unidad originaria e irrompible
de mutua correlacion—, nos muestra a un sujeto que se pone en este en-
cuentro desde una actitud que, a la vez que es suya propia, también es cul-
tural. Que es cultural se comprueba por el hecho de que algunos de estos
componentes tienen la forma de habitos adquiridos, que son los que se pro-
cedera a distinguir analiticamente: habitos de creencia con respeto a lo en-
contrado y a nosotros mismos; hébitos de valoracion; hébitos con respecto
a aquello que se persigue hacer o conseguir. En este analisis se distinguen
efectos de estos habitos en el medio ambiente; y, por tanto, entre las cau-
sas de estos efectos, se distinguen las diversas creencias que de un modo u

otro sirven de fondo para causar unos y otros efectos, sean estos negativos,



Maria-Luz Pintos: Lester Embree. Ambiente, tecnologia y justificacion 239

sean positivos o sean indiferentes. Es obvio que distinguir a nivel cognosci-
tivo las causas de ciertos efectos en el medio ambiente nos facilitara descu-
brir y distinguir qué valores —intrinsecos y extrinsecos— estan interfiriendo
en el encuentro entre el sujeto y el medioambiente, provocando la asuncién
de determinados fines y, por tanto, la de sus correspondientes medios. Y
qué duda cabe que realizar este ejercicio de andlisis reflexivo que consiste
en descomponer o desconstruir de esta manera lo que es un encuentro in-
tencional y ponernos ante la evidencia de unos efectos u otros, permite jus-
tificar o no justificar una determinada actitud, con sus creencias (believing),
con sus valoraciones (valuing) y con lo que en ella se persiga (willing). El
resultado final es que dicho analisis y dicha justificacion pueden favorecer
en nosotros, tanto a nivel personal como colectivo, un cambio a favor de la
salud de los ecosistemas y contribuir a fundamentar todavia mas, desde la
fenomenologia, ciertos movimientos politicos como el ecologismo (environ-
mentalism) (105). Otros de los analisis que entran en este primer grupo
continlan en esta misma linea y plantean, ademas, cuestiones relativas al
valor de la naturaleza viviente (para los sujetos) o, incluso, cuestiones en

torno a la constitucion de lo vegetal.

En el segundo grupo de capitulos, Embree comienza por el andlisis de
“la constitucién de la cultura basica”, entendiendo por ella no la cultura su-
perior o de gente cultivada, ni tampoco la que va ligada a una determinada
interpretacion, sino la que “subyace al pensamiento de sentido comun tanto
como al pensamiento cientifico de todo tipo (107). El capitulo aporta cate-
gorias con las que abordar la problematica especializada en fenomenologia
de la cultura. Lo propio de nuestro vivir en este mundo es que los humanos
nos encontramos continuamente unos con otros. De este encuentro surge la
cultura basica, a la vez que la cultura basica es la situaciéon de fondo desde
—Yy en— la que cada miembro de la cultura se constituye como sujeto
humano. La cultura basica expresa la familiaridad de los sujetos con el
mundo (Lebenswelt) con el que cada sujeto se encuentra desde el inicio de
su vida; es decir, con un mundo que se compone de cosas culturales que lo

son tal precisamente por estar envueltas en creencias, valores y usos. El



240 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

encuentro de unos sujetos con otros nunca tiene lugar desde una a-
situacionalidad cultural, es decir, desde una especie de abstraccién de toda
implicaciéon cultural, sino mas bien todo lo contrario: en el encuentro entre
los sujetos humanos cada sujeto efectla su encuentro desde su pertenencia
a un grupo étnico, a una generacion, a un género, a una lengua, a una cla-
se social, a un estatus social, etc. “Los seres humanos son miembros de
diversos grupos culturales y tienen identidades en relacion con miembros
del grupo propio y de otros grupos” (123). Esta multiple pertenencia conlle-
va objetos culturales basicos, tales como “creencias”, “valoraciones” y un
“gquerer” actuar que, ademas de tener sus actuaciones activas conlleva la
“experiencia” concreta que cada sujeto arrastra siempre consigo pasiva-
mente. El andlisis y la descripcion noético-noeméatica de Embree nos pone,
por tanto, ante la constitucién activa, o en pasividad, de todos estos objetos
culturales, siempre para tomarlos desde la perspectiva de que son los que
aporta en si mismo cada sujeto concreto, subjetivamente, en cada encuen-
tro con otro u otros. jLa mirada fenomenoldgica no esta interesada en los
objetos culturales en si mismos sino en el hecho de que estos son un com-
ponente que nunca falta y que actia activa o pasivamente en cada encuen-
tro de un sujeto concreto con otros porque los portan los propios sujetos de
estos encuentros!

El siguiente capitulo, en el que Lester Embree trata sobre “la racionali-
dad de la tecnologia cientifica”, prolonga este analisis general sobre la cul-
tura basica. El nucleo del desarrollo de este capitulo va dirigido a analizar la
tecnologia en cuanto uso de equipo tecnolégico; es decir, de un equipo cuya
existencia consiste en su “para qué” es usado por los sujetos o, lo que es lo
mismo, en su funcidén o uso por los sujetos. “El uso de equipo puede ser
cientifico o no cientifico, mecanico, artesanal e incluso especializado” (147),
dice, pero en todos ellos inevitablemente es un uso racional; o, como el au-
tor lo expresa, en todos ellos hay racionalidad; y la hay en la medida en
que el uso lleva siempre consigo una teleologia, una finalidad, que es pues-
ta por el sujeto que da ese uso a ese tal equipo. Este uso de la tecnologia,
simple o compleja, nunca sera un uso en abstracto sino que siempre lo sera

—Yy esto es lo que el autor quiere hacernos ver— en relacion a las creencias,



Maria-Luz Pintos: Lester Embree. Ambiente, tecnologia y justificacion 241

a las valoraciones, al querer y a las experiencias propias de los sujetos
usuarios o sujetos consumidores concretos. Como el propio autor indica, el
analisis que tome en cuenta todos estos componentes implicados en el uso
de tecnologia sin duda puede contribuir a justificar un determinado uso o,
por el contrario, a desenmascarar viejos habitos poniendo en evidencia su
no justificacion.

En el siguiente capitulo Embree aborda lo que él llama “accion indirecta
y tecnologia”. En este capitulo el autor se propone distinguir y describir di-
ferentes tipos de la accién indirecta centrandose sobre todo en ese tipo que
es “la tecnologia”, al igual que se propone distinguir y describir diferentes
aspectos que van involucrados en este tipo de accién y también distinguir y
describir objetos, sujetos e intermediarios que intervienen en esta accion.
La idea que hace de gozne de este analisis es que “el mundo practico [que
es en el que vive cada sujeto en su vivir diario] es un campo de accion,
donde parte de ella es directa pero una buena proporcién es indirecta, y la
tecnologia es una especie de accion indirecta” (161), es decir, un fenébmeno
practico pero indirecto, ya que supone un uso de equipo (equipmental). En
la vida humana, la accion directa (que es la que es producida directamente
por los movimientos corporales) ocupa una parte relativamente pequefa en
ella, mientras que la accion indirecta ocupa en ella una gran parte.

El capitulo “El dénde y el cuando de las apariciones” es un ejemplo de
analisis reflexivo centrado en la percepcion. Anadlogamente al esquema de
los analisis anteriores, Embree trabaja aqui el enfoque fenomenolégico de la
cosa-en-cuanto-vista-y-oida y del campo espacio-temporal, y nos pone ante
interesantes preguntas cuya respuesta tendra el lector o lectora que atre-
verse a pensar prosiguiendo por su cuenta el andlisis repleto de sugerencias
apuntadas por Embree.

El asunto del siguiente capitulo es acerca de si no hay en las cosas-en
cuanto-encontradas por el sujeto creencias intrinsecas y extrinsecas, valo-
res intrinsecos y extrinsecos, y un querer actuar conforme a una finalidad
intrinseca y extrinseca. Embree hace discurrir su analisis a través del ejem-

plo de las rutas y los destinos.



242 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

En el analisis que abre el tercer grupo de capitulos, el autor trabaja las
relaciones de fines y medios con respecto a la justificacion de unos y otros.
Siempre todo lo que un sujeto hace, ha hecho o planea hacer, es un medio
al servicio de algun fin. El andlisis embreeano muestra “que aquello que
puede conectarse como fin y medio puede ser evidenciado por separado y
luego creido, justificadamente, valorado y tal vez incluso querido en funcién
de si mismo, es decir, intrinsecamente” (194).

En el analisis que cierra este grupo de capitulos y, a la vez, el libro, Em-
bree describe qué es la tolerancia y coémo puede ésta ser justificada reflexi-
vamente. La tolerancia es una actitud social y cultural: la cosa encontrada
en la tolerancia es la actitud de otro o de otra, y ésta es siempre una acti-
tud especifica que “puede ser analizada en relacidon a su ser experienciada,
creida, valorada y querida por aquel que la tolera” (207). La persona tole-
rante comporta “valoraciones intentivas de las cosas que, correlativamente,
tienen valores” (201). Los ejemplos que el autor elige aqui muestran los
diversos tipos de valores que entran en juego, fortaleciendo asi el analisis
descriptivo de la tolerancia. Segun él, la tolerancia es una actitud practico-
volitiva: “la persona tolerante se abstiene de oponerse a las actitudes que
desvalora” (203); pero se abstiene de ello y, por tanto, las tolera, porque
en su actitud esta interviniendo “una valoracion dirigida hacia algo distinto a
la actitud del otro desvalorada” (204). El autor, en la segunda parte de este
analisis, intenta ofrecer un método de justificacion de lo que se tolera que
no va dirigida a su aplicaciéon a la tolerancia en general sino a casos particu-
lares —que son en los que los sujetos nos encontramos en nuestra vida co-
tidiana.

Después de todo el recorrido por el libro podemos concluir que los anali-
sis en él reunidos despliegan una sugestiva reflexion fenomenolégica que
sin duda es también una excelente base de partida para otros muchos “mo-
destos analisis reflexivos” de quienes sepamos escuchar el mensaje em-

breeano.



URBANO MESTRE SIDONCHA, Do Empirico ao Transcendental.
A Consciéncia e o Problema Mente/Corpo entre o Materialismo
Reducionista e a Fenomenologia de Husserl.

Lisboa, Fundacao Calouste Gulbenkian, 2011, 360 pp.

por ldalina Proenca Maia

El titulo de este libro de Urbano Mestre Sidoncha, publicado por la Fun-
dacion Calouste Gulbenkian, es muy revelador de la orientacion de fondo y
de las principales decisiones tedricas que sostienen la investigacion dirigida
a ponderar el célebre problema mind/body. Sin embargo, no se piense que
se trata de una simple narrativa que meramente auna los diferentes trata-
mientos que histéricamente han ido concurriendo para proceder a su ponde-
racion y resolucion. A pesar de la innegable idoneidad de esa tarea para una
clarificacién global del problema mente/cuerpo, es conviccién del autor que
ese esfuerzo resultaria vano de no estar integrado en un horizonte de senti-
do mas amplio, capaz de divisar mas alla de la propia tarea de clarificaciéon
—clarificacién que, a su vez, le preste a este esfuerzo de comprensién una
expresion mas sistematica y una forma univoca. Ahora bien, una tal confi-
guracion solo comenzara a definirse en el momento en que se imponga un
ejercicio de investigacion del fundamento de determinacién del problema;
ya no como expresion, entre otras, de un esfuerzo difuso de comprension
sino como condicion de posibilidad de toda la investigacion consiguiente.
Para eso, el autor se ha propuesto pensar de nuevo este problema secular,
con el claro propdsito de desvelar el fundamento en que se sustenta.

El libro comienza por convocar la comprension y la propuesta de resolu-
cion arrojada por las tesis materialistas de hoy de orientaciéon reduccionista
—por ser éstas las que reclaman abiertamente la resolucién de este pro-
blema secular. El objetivo es, a propdsito de las internas aporias en que se
ve enredado este materialismo reduccionista, presentar la contribucion de la
fenomenologia de Edmund Husserl. Esa decision esta claramente vertida en
el subtitulo, e informa al lector que el libro se mueve entre una compren-

sibn empirico-naturalista de la conciencia, magistralmente expresada en el

Recibido: 16-X1-2010. Aceptado: 20-X1-2010



246 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

programa del materialismo reduccionista, y una comprensiéon nueva de esa
conciencia, protagonizada por Husserl en el estricto ambito de la fendbmeno-
logia trascendental.

Es en este particular marco tedrico en el que el autor destaca la idea de
Relacion. A partir de ella, el problema mente/cuerpo se definiraA como
problema estructuralmente sustentado en la afirmacién de elementos rela-
cionales —mentales y corpéreos— cuya relacion es probleméatica en un
primer sentido en cuanto a que esta privada de una explicacion satisfactoria
o convincente (entendida por Urbano Mestre Sidoncha de forma similar a la
que ofrece Mark Rowlands en The Nature of Consciousness, cuando la
define ahi como un Eureka feeling). Lo que el principio de la Relacién va a
establecer de forma clara es la tesis de que las estrategias empirico-
naturalistas, que reclamaban como suya la comprension plena del problema
mente/cuerpo, s6lo podran reivindicar, de jure, la paternidad de la mera
“disoluciéon” del problema. A esta diferencia, que el libro sefala en el plano
descriptivo entre resolucion y disolucion, el autor junta una segunda distin-
cion, que apartard, esta vez, la simple correlacion de la explicacion. Una y
otra convergen, sin embargo, en una misma direccidn: por mas que se
avance en el esfuerzo de descripcion de las estructuras bioldgicas que
sostienen nuestras funciones mentales, mas alla de ese esfuerzo sigue
habiendo cuestiones sin respuesta (cuestiones que David Chalmers apodaba
de hard questions).

Hay, no obstante, una primera dificultad que el lector afrontara en el
momento en que intenta pensar esta asociaciéon que Urbano Sidoncha nos
ofrece entre el principio de la relacion y la asimetria entre la mera corre-
lacion y la explicacién. Tal dificultad se plantea en la constatacion de que es
exactamente la relacion que, en otras situaciones sobradamente conocidas,
impide cualquier posibilidad de asimetria como la que ahora se esta
exigiendo entre correlacion y explicacion —como es el bien conocido caso de
la relacion entre agua y H,O. Pero esta perplejidad, que el propio autor no
dejara de convocar, es disipada en el libro por la afirmacion del principio de
la especificidad de la relacibn mente-cuerpo. Para Urbano Sidoncha, éste es

el principio que corta la posibilidad de una aclaracién de las mentes cuando



Idalina Proenca Maia: Urbano Mestre Sidoncha. Do Empirico ao Transcendental 247

éstas se dejan reconducir, sin mas, a los fenédmenos fisi-cos y bioldgicos
subyacentes. Es ampliamente visible en este punto la cercania de motiva-
ciones por lo que respecta a las conocidas tesis del hiato explicativo de
Joseph Levine y de la maxima de Thomas Nagel expresada en un célebre
articulo que se publica en 1974 con el mismisimo titulo “What is it like to
be”. Efectivamente, ambas plantean como innegociable condicién de posibi-
lidad para una clarificacién interna del problema mente/cuerpo la idea de
una asimetria entre actividad cerebral y ocurrencias mentales y —esto no es
menos importante— un escrupuloso respeto por los elementos rela-cionales
que, finalmente, sélo podra ser diluido en su avance, pero nunca como
decision tedrica de fondo que prescriba, en suma, el principio de la supre-
sion o de la eliminacion de lo mental.

Ahora bien, a la luz de este principio metodolégico de la relacién, que
prescribe como condicidn esencial para la correcta elucidacion del problema
mente/cuerpo un escrupuloso respeto por los elementos relacionales, Urba-
no Mestre Sidoncha concluye que el materialismo reduccionista, en cuanto
hace tabula rasa de la especificidad de la relacibn mente-cuerpo, afrontara
el peligro del eliminacionismo condenando las mentes a tener el mismo des-
tino que habia sido reservado a las obsoletas categorias cientificas como el
flogisto. Esta conclusion a menudo aparece en forma interrogativa: ¢puede
la soluciéon de un problema reposar en una comprensiéon de ese mismo
problema todavia deficitaria? ¢Puede el naturalismo reduccionista reclamar
legitimamente la resolucion de un problema cuyo fundamento de determi-
nacién ignoré desde el principio? ¢(No estara la solucién reduccionista, en su
propia génesis, amputada de la diferencia que, de haber sido
verdaderamente considerada, autorizaria, de jure, la conclusion que ahora
se ve amenazada en sus propios fundamentos?

Hay, sin embargo, otras vias que el autor aldn quiere considerar para
intentar superar las aporias en que se ve enredada la estrategia empirico-
naturalista. La primera consiste en saber si las formas de materialismo que
no citan la conclusién reduccionista —la llamada tesis de la sobreveniencia
(supervenience)— podrian ayudar a superar el problema. Esta posibilidad,

que el autor considera en un capitulo dedicado especificamente al tema de



248 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

la sobreveniencia, da como resultado un retumbante no, dado que para el
autor no es claro que el propio materialismo no reduccionista se consiga
apartar definitivamente, y yendo en contra de la tesis de la relacion, del
descalificado principio de una supresion o eliminaciéon de lo mental. La
segunda via va a la propia raiz de este instrumento de la relacién puesto
por el autor con la misiébn de averiguar si no revela una especie de estra-
tegia ziguezagueante, una especie de middle-of-the-road position que, al
rechazar fijarse en el naturalismo reduccionista y en las tesis dualistas, no
se detiene finalmente en parte alguna. A esta duda responde el autor con la
afirmacién de que este principio debe ser leido no en un contexto de
resolucién del problema sino, por el contrario, y como condicibn misma para
esta resolucién, en el que llama “contexto de afirmacién” o “fase de recono-
cimiento del problema”. Al querer enraizarse en ese suelo originario de los
fundamentos del problema, la tesis de la relacién propuesta por Urbano
Mestre Sidoncha no deja de definir, por otro lado, las propias condiciones en
las que debe reposar esta ambicionada resolucién: respeto por la relacion y
por los relata. En esta afirmacidon se juega una parte considerable del
intento del libro: la consideraciéon en igualdad de circunstancias y con
exclusion de cualquiera presupuesto metafisico que haga peligrar la paridad
entre fenédmenos fisicos y mentales muestra que el cuidado patentado por el
autor en la preservacion de la diferencia nunca habia sido planteado en
detrimento de la exigencia —no menos sentida— de unidad.

Queda también claro que este nuevo abordaje que el libro promueve es
iniciar la actividad alli donde se manifiestan las internas aporias del modelo
reduccionista, el cual se vera permanentemente enmarafiado en una
conclusién sin salida de la supresion de los fenbmenos mentales. En otras
palabras: cualquier nuevo abordaje del problema mente/cuerpo debe iniciar
su actividad alli justamente en donde se manifiesten las insuperables difi-
cultades de la tesis naturalista. Para el autor, eso significa que s6lo una
estrategia que haga del regreso a los fendbmenos ahora suprimidos su
decision tedrica de fondo podra emerger como alternativa creible.

Este es manifiestamente el caso de la fenomenologia de Edmund Hus-

serl, quien encontrara en la conocida méaxima del zu den Sachen selbst un



Idalina Proenca Maia: Urbano Mestre Sidoncha. Do Empirico ao Transcendental 249

primero y mas decisivo paso para prescribir el regreso a la conciencia en
sus formas especificas de (auto)donacién contra toda y cualquier tentativa
de tratarla en funcién de otros fendmenos que supuestamente la explican o
a los que ella seria, en dltima instancia, reducible. Segun el autor, lo que
puede obtenerse inmediatamente de esta frase-programa de la fenébmeno-
logia husserliana no es otra cosa mas que la asuncién de una direccidon dife-
rente de la que seria establecida por la investigacion empirico-naturalista de
la conciencia. Esta primera conclusién se aparta abiertamente de dos for-
mas distintas —muchas veces incompatibles— de pensar el posicionamiento
de la fenomenologia ante el problema mente/cuerpo y el modo reduccionis-
ta de abordarlo: a) la primera forma —que es la que histéricamente escoge
un buen numero de seguidores— es la de la fenomenologia nada tiene que
decir en este debate, dado que el debate en si apunta en una direccion radi-
calmente distinta de la que es seguida por la fenomenologia qua fenomeno-
logia en su proceso de maduracion interna; b) la otra forma es la que con-
sidera que la fenomenologia puede y debe ser integrada en una discusion
seria del problema una vez que ella esté en disposiciéon de aproximarse al
actual programa de las ciencias cognitivas siguiendo, para ello, la via de la
naturalizacion. En Do Empirico ao Trascendental, Urbano Mestre Sidoncha
considera que ninguna de estas orientaciones es valida: la primera porque
ignora que de lo que ahora se trata es de la edificacién de un nuevo aborda-
je, protagonizado por la fenomenologia a partir de su “frase-programa” que
se construye con el claro deseo de desterrar los equivocos en que se ha vis-
to envuelto el materialismo reduccionista; la segunda porque olvida que el
proyecto de una naturalizacion de la fenomenologia, en su acepcién mas
estricta, apunta en un sentido diametralmente opuesto al que es seguido
por la propia fenomenologia en su proceso de evolucion interna —proceso
que la llevara a la asuncién de su dimensién trascendental. El autor insiste
de modo sistematico en este punto: la novedad esencial de la fenomenolo-
gia radica exactamente en la definicibn de un abordaje, al tépico de la con-
ciencia, alternativo. Y es eso lo que la vincula a este debate. Pero, como
dice Urbano Mestre Sidoncha, éste es un abordaje edificado precisamente

en base a la suspension de la tesis del mundo y a la de la exclusiéon de las



250 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

referencias a lo empirico —es decir, de lo empirico determinado natural-
mente. Para el autor, esto significa que el punto en que la fenomenologia
puede ser util en el debate con los modelos reduccionistas no es el de la
prosecucion de la via de la naturalizacién de la conciencia, sino precisamen-
te —y en los antipodas de esa direccion— el de la asuncién plena de un ca-
mino cuya configuracion esta trazada exactamente por la suspension de
este o0 de cualquiera otro compromiso de naturalizacion. Eso permitira al
autor ver la fenomenologia como un itinerario de sistematica desactivaciéon
de una comprension empirico-naturalista de la conciencia (de hecho, esto
da titulo al Capitulo VI de su libro).

Ahora bien, la plena asuncién por parte de la fenomenologia de su con-
dicibn mas perene de filosofia trascendental no compromete la posibilidad
de una clara inscripcidon en el ambito del problema mente/cuerpo —proble-
ma que el autor pone, ya de entrada, como el problema de la comprensiéon
del hombre mundano, del hombre natural (es decir, del mismo que esta
cubierto por el manto de la reduccion fenomenolégica)—, como la fenome-
nologia demuestra de forma definitiva en el espacio actual de la compren-
sion de nuestra naturaleza en cuanto seres corporales y psiquicos. Esta te-
sis, que se opone a la ortodoxia de una larga tradicion de comentario, esta,
como es bien comprensible, lejos de ser pacifica. Por lo demas, los mejores
argumentos contra su sostenibilidad —defiende el autor— parecen ser su-
ministrados por el propio Husserl. En efecto, parece razonable defender que
es soOlo la fenomenologia, con su instrumento metodoldgico central de la
reduccion fenomenoldgica, la que puede acceder a una comprension cabal
de un yo puro y, por tanto, que soélo ella se presenta como via privilegiada
para acceder a la esencia de la subjetividad. El autor se preguntara, sin
embargo, qué soluciones aporta la fenomenologia trascendental para hacer
frente a la nocién de una subjetividad intra-mundana, natural, en una pala-
bra, psicosomatica. Para él, la primera respuesta se presenta, necesaria-
mente, como una negativa: el caracter encarnado de la conciencia, o su
inscripcion en el mudo natural, es justamente uno de los aspectos que com-
ponen la reduccidén general de la tesis del mundo; lo que significa una “abs-

traccion” del cuerpo, del yo empirico. Cuando se suspende la validez objeti-



Idalina Proenca Maia: Urbano Mestre Sidoncha. Do Empirico ao Transcendental 251

va asociada a las cosas, el cuerpo fisico no tiene ningun privilegio que le
permita subtraerse a ese esfuerzo general de suspension. Justamente, la
célebre experiencia de la weltvernichtung es también la de la “aniquilacién”
del cuerpo propio. Ahora bien, si una tal concepcion del ego puro o trascen-
dental todavia parece relativamente extrafia a la de un ego psiquico, vy, si
entre estos dos registros parece efectivamente existir un foso inconmensu-
rable, lo que esto significa es que el problema no deber& ser sélo el de una
mera compatibilizacibn de estos dos momentos, sino el de garantizar que
esta compatibilizacién se haga todavia en el marco de una fenomenologia
trascendental, bajo pena de sorprendernos en este paso una inclinaciéon
hacia el terreno de la psicologia. Urbano Mestre Sidoncha exhorta al lector
a ver en el transito entre un ego puro —que emerge como Vvértice de toda la
vida consciente— y un ego real y mundano, no un inesperado abandono en
relacion al recorrido iniciado por la fenomenologia en 1904 sino, por el con-
trario, la total reanudaciéon de esta misma estrategia que habia sido gene-
rada a partir de 1907 mediante el instrumento de la reduccién fenomenol6-
gica. Eso significa, pues, que todavia es la matriz de un idealismo trascen-
dental —bajo el signo del principio director de la “constitucion”— que conti-
nda activo y operante, en la tentativa —ahora— de determinar como se
constituye el ego psiquico y somatico.

Este proyecto, magistralmente consumado por Husserl en el segundo
volumen de Ideen tomando como hilo conductor la célebre distincion entre
Korper y Leib, constituye el itinerario de eleccién que Urbano Mestre Sidon-
cha recorrera a lo largo del libro. Como dice M® Luz Pintos-Pefiaranda, auto-
ra del Prefacio de esta obra, quizds “una de las sefias de identidad y de
originalidad de este libro de Urbano Mestre Sidoncha sea haber trazado las
lineas principales de su ensayo de un modo acorde con lo que el propio
Husserl hubiera deseado y él mismo sugirié repetidas veces”.

El autor detalla aquellos pasos dados por Husserl que permitiran a la fe-
nomenologia prescindir —en contra de los presupuestos que animan los
programas naturalistas— de la comprensiéon del Leib “como simple cosa fisi-
ca” (als blof3 physisches Ding), sin comprometer, como lo haran los dualis-

mos mas exacerbados, la comprension del alma como “objeto de la Natura-



252 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

leza”, Naturobjeckt: a) la afirmacion de que la cosa material es, en princi-
pio, fragmentable, pudiendo partirse en partes reales, mientras que la see-
lische Realitat no tiene piezas, no tiene lugares; b) el principio de que el
Leib, al contrario que otros objetos o procesos simplemente materiales, es
un sistema de referencia o “punto cero” a partir del cual todo se deja expe-
rienciar como estando orientado desde él; c¢) la tesis que determina que el
Leib es 6rgano del espiritu y que es una animacion que permite al cuerpo
tener expresiéon psiquica; d) igualmente la afirmaciéon —determinante— que
interpela, como quiere Urbano Mestre Sidoncha, a los presupuestos que es-
tan sirviendo de apoyo a los modelos reduccionistas de la mente, dandole
una inequivoca prioridad (Vorzug) a lo psiquico; e) la comprensiéon del sin-
gular estatuto de objeto de la psique, planteado a partir de una analogia
que Husserl establece con las cosas materiales; f) la afirmacion de que el
Leib es 6rgano de la voluntad, portador de libre movimiento, mientras que
las meras cosas materiales tan s6lo son movidas; g) la comprension deter-
minante del Leib como soporte de las sensaciones localizables.

Recorrido este itinerario, el libro registra el reencuentro entre el recorri-
do husserliano de Ideen Il y el principio director de la relacion, el mismo
principio que Urbano Mestre Sidoncha habia propuesto, antes, como guia
hermenéutica para repensar el problema mente/cuerpo. El marco compren-
sivo que piensa la relaciéon como diferencia de —o como rechazo de— cual-
quier especie de privacion relativamente a una capa o estrato extra-fisico,
paralelamente a la exigencia de regreso a lo mental como forma que integra
y salvaguarda esta diferencia son marcas totalmente perceptibles en el Leib
husserliano. Desde esta convergencia, que el autor claramente disocia de
una mera yuxtaposicion de indicadores, no se obtendra, finalmente, la reso-
lucion del problema mente/cuerpo sino su reconfiguracion global; reconfigu-
racion que en este libro se considera como requisito fundamental para la
obtencion de un modelo comprensivo mas creible y con mas respaldos.

El libro termina con una reflexién que a la vez es una invitaciéon para la
continuidad de la investigacion abordada en él. En esta ultima seccion del
trabajo, a propdésito de la pregunta “¢,qué es el ser humano?”, Urbano Mes-

tre Sidoncha atrae al lector a pensar que el error de naturaleza explicativa



Idalina Proenca Maia: Urbano Mestre Sidoncha. Do Empirico ao Transcendental 253

(identificado en la | Parte del libro) que determiné el fracaso del materialis-
mo reduccionista aun no dice todo sobre las razones que nos deben llevar a
posponer esos modelos como respuesta al problema mente/cuerpo. El crite-
rio ultimo que decidird la insostenibilidad de esa especie de materialismo,
concluye el autor, es el de la comprensién de lo humano, es decir, el del
particular modo en que nos sentimos humanos, que no se deja compaginar
con la presentacién de un simple dispositivo de 6érganos, de una especie de
“maquina bioldgica” que escapa a la posibilidad, incluso de lo mas remota,

de una experiencia interna.



JUAN MIGUEL PALACIOS, Bondad moral e inteligencia ética.
Nueve ensayos de la ética de los valores.

Madrid, Encuentro, 2008, 155 pp.

por Pilar Fernandez Beites

Hoy en dia no se publican muchos libros de tematica filoséfica, pero qui-
z4as sean suficientes. Lo que no resulta suficiente, sino ciertamente escaso
en los tiempos que vivimos, es la publicacién de libros filos6ficos en sentido
estricto, que vayan a las cosas mismas y traten de adentrarse con rigor en
ciertos problemas importantes (importantes, no por supuesto para la filoso-
fia académica, sino para la propia vida de las personas). Y el nuevo libro de
Juan Miguel Palacios es justamente uno de dichos libros escasos, que no
debe pasar desapercibido, pues se ocupa de explorar algunas realidades
peculiares a las que a menudo nos referimos en nuestra vida: los valores.

La inteligencia ética ha de realizar su contribucién a la bondad moral (a
la vida buena de las personas) y para ello ha de aclarar qué se quiere decir
cuando se dice “valor”. La inteligencia ética es la encargada de pensar sobre
los valores, de buscar una “definicion” adecuada de los valores —que la
bondad moral se encargaria de realizar sin preocuparse de mas “definicio-
nes”. Pero, como se afirma en la introduccion del libro, aunque todos hablen
hoy de los valores, a este discurso bien sonoro se une “un clamoroso y te-
naz silencio filos6fico acerca de la naturaleza y el conocimiento” de ellos.
Esta penuria filos6fica en la que vivimos (que afecta, no sélo a los valores,
sino a cualquiera de las grandes cuestiones filoséficas) intenta ser paliada
en parte por este libro. Después de haberlo leido, creo que nadie dudara de
que la ética de los valores merece ya salir del olvido en el que ha estado
sepultada durante tantos afios (casi un siglo), en los que ha sido criticada
con dureza o rechazada con recelo, antes incluso de haber sido estudiada y
explorada hasta el final.

El libro se articula en nueve ensayos diferentes, cuya reunién en un uni-

co volumen constituye sin duda un gran acierto, pues facilita la tarea al lec-

Recibido: 19-XI-2010. Aceptado: 30-XI-2010



256 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

tor que tenga interés en adentrarse en la ética de los valores. En efecto, los
ensayos muestran una profunda relacion, dada justamente por la tematica
comun en torno al valor y, al ocuparse de distintos autores, logran que el
lector adquiera una panoramica amplia sobre esta propuesta filosofica.
Ademas, lo logran de un modo que es caracteristico de Juan Miguel Pala-
cios, pues se trata en todos los casos de ensayos escritos en una elegante
prosa, que poseen un gran rigor y, sobre todo, que son absolutamente res-
petuosos, incluso delicados, con cada uno de los autores a los que se estu-
dia: Max Scheler, Franz Brentano, Manuel Garcia Morente, Dieter von Hilde-
brand, Xavier Zubiri, Karol Wojtyla —escuela de Lublin y Cracovia— y Josef
Seifert. Se trata de extraer con esmero lo mejor de cada uno de estos pen-
sadores y solo finalmente plantear objeciones muy precisas, que permiten
que se avance en el estudio de la cosa misma.

Es claro que exponer aqui cada una de las tesis que se defienden en el
libro rebasaria los margenes de una resefia. Por ello me centraré en uno de
los trabajos que me parece de calidad excepcional. Se trata de un estudio
sobre Max Scheler, titulado "Preferir y elegir en la ética de Scheler" (dicho
sea de paso, creo que el genio filos6fico de Scheler —con sus frecuentes exa-
geraciones, incluso con algunos errores de fondo—, queda a gran distancia
del resto de los tedricos de la filosofia del valor, que en algunas de sus criti-
cas y nuevas distinciones, oscurecen, mas que aclaran, las brillantes intuicio-
nes con las que Scheler logré dar cuerpo a la filosofia de los valores).

Este trabajo de Juan Miguel Palacios fue publicado inicialmente en caste-
llano en Revista de Occidente y en su version alemana aparecié en un vo-
lumen colectivo titulado Vernunft und Gefiihl. Schelers Phdnomenologie des
emotionalen Lebens, editado por Christian Bermes, Wolfhart Henckmann y
Heinz Leonardy. En él se habla del "restablecimiento scheleriano de la tesis
socratica" y se muestra con todo el rigor exigible que la teoria de Scheler
sobre la libertad consiste en una recuperacion de la tesis socratica, si bien
en una versiéon peculiar en la que el conocimiento se sustituye por el nivel
afectivo.

En efecto, segun Scheler, la preferencia evidente, que se da en el ambito

afectivo, implica la eleccion, que pertenece al terreno de la voluntad; por tan-



Pilar Ferndndez Beites: Juan Miguel Palacios. Bondad moral e inteligencia ética 257

to, la voluntad no viene determinada por el conocimiento tedrico (tesis socra-
tica en sentido estricto), pero si por el sentimiento: "el conocimiento evidente
y plenamente adecuado de lo que es bueno determina también necesariamen-
te al querer" (pasaje de la Etica de Scheler citado por Palacios). En conse-
cuencia, aqui, como sucedia en la teoria de Sdcrates, la eleccion del mal sélo
puede deberse a un engafo: "cuando elegimos el fin que estad fundado en el
valor inferior, tiene siempre que estar a la base un engafio del preferir (ib.).
Y, asi, a Scheler se le aplica el reproche clasico que ya hace Aristételes a S6-
crates (y que Aristdteles mismo no logra evitar): la vida buena sélo es posible
si N0 Nos engafamos, pero para no engafnarse es necesaria la vida buena. En
los términos de Scheler, la "evidencia moral (sittliche Einsicht)" que permite la
vida buena, sélo la tiene el que ha rechazado el engafo, pero sélo puede re-
chazar el engafio el que es bueno, el que lleva una vida buena. Segun mues-
tra Palacios, Scheler considera solucionado este problema distinguiendo la
“existencia (Bestand) misma de la evidencia moral” de la “capacitacion subje-
tiva (subjektive Befdhigung)” para ella. Solo esta ultima —que incluye el no
haber caido en el engafio— presupone la vida buena y la primera es la que
hace posible la vida buena. Pero, como concluye Palacios, esto no parece una
solucion.

En definitiva, Scheler opta por limitar la libertad (voluntad) para conseguir
dar prioridad a la esfera de la afectividad (percibir sentimental, preferir y
amar), que nos abre a la dimension del valor. Esto resulta comprensible —
aunque, desde luego, no aceptable hasta el final si tenemos en cuenta que el
otro gran modelo fenomenoldgico —que ha logrado imponerse histéricamen-
te— es el de Martin Heidegger, que aboga mas bien por una libertad de indife-
rencia. Es justamente el intento de evitar la libertad de indiferencia lo que le
lleva a Scheler a negar finalmente la misma libertad y, por tanto, la tarea que
creo gue deja abierta consistiria en reintroducir la libertad sin perder la impor-
tancia de los valores. Los valores son, en efecto, los candidatos idoneos para
lograr que la libertad no sea una libertad indiferente —indistinguible del mero
azar— que ha renunciado definitivamente a cualquier verdad capaz de orien-
tarla. Los valores dados descriptivamente en distintos &mbitos (valores sensi-

bles, vitales o espirituales) tienen la fuerza suficiente para orientar la “deci-



258 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

sion”, la “resolucion” propia del “estado de resuelto (EntschloBenheit)” que
Heidegger, sin embargo, no dud6 en considerar indiferente, indeterminada
(“Pero, ¢sobre qué fondo se abre el ser ahi en el estado de resuelto? ;A qué
debe resolverse? La respuesta sé/lo puede darla la resoluciéon misma [...] Al
estado de resuelto es inherente necesariamente la indeterminacion que carac-
teriza todo poder ser facticamente yecto del ser ahi”, Ser y tiempo, 8§ 60).
Pero, para discutir el problema de la libertad, hay que resolver también
algunos problemas previos muy basicos. Uno de ellos es el que Palacios sefia-
la al exponer la teoria de Franz Brentano, al que sitia “en las inmediaciones
del valor”. Como es sabido, Brentano une en una misma clase lo afectivo y
lo apetitivo (como “fendmenos de amor y odio”), tal como hizo Descartes (vo-
luntates sive affectus) y tal como hizo, en opinién de Brentano, el mismo Aris-

toteles. Pero, “¢qué es lo que justifica meter unos y otros, por asi decirlo, en
el mismo saco?”, se pregunta el autor y nos preguntamos también nosotros.
Su respuesta parece la Unica posible: “se trata por igual de un estar en pro o
en contra de la realidad de este objeto” (36). Es decir, meter en el mismo sa-
co lo afectivo y lo volitivo se puede justificar sélo porque, como sostiene Pala-
cios, en ambos casos se da un estar a favor (o en contra) del objeto. Resulta
claro, sin embargo, que esto no es suficiente, pues al tomar esta curiosa deci-
sion, se ignora justamente la diferencia entre ambos tipos de actos; y la pecu-
liaridad de los actos tendenciales es tan decisiva como para que sélo en ellos
podamos ubicar los actos libres. Sélo si, ademas de un estar a favor, hay una
tendencia, puede producirse un acto libre (que, a su vez, se distingue del me-
ro deseo, también tendencial). No distinguir la afectividad y la tendencia, y no
poseer una clasificacion de los actos en ambos grupos (de modo que podamos
decidir, por ejemplo, si el amor —que es la pieza clave en el sistema de Sche-
ler— es un acto afectivo o tendencial o si hay, méas bien, dos tipos de amor,
uno afectivo y otro tendencial), impide tratar en serio la cuestién de la liber-
tad.

No puedo concluir sin recomendar de nuevo la lectura de esta obra, no s6-
lo a especialistas, sino a personas que deseen entender con algo mas de pro-
fundidad qué queremos decir cuando al terminar de leer un libro como éste,

afirmamos que se trata, sin duda, de un libro realmente muy “valioso”.



M2 CARMEN LOPEZ SAENZ Y BEATRIZ PENAS IBANEZ (eds.),
Paradojas de la interculturalidad. Filosofia, lenguaje y discurso.
Madrid, Biblioteca Nueva, 2008, 223 pp.

por Luis Alvarez Falcon

En 1705, en su célebre trabajo Nouveaux essais sur |”entendement
humain, en respuesta a la prestigiosa obra de John Locke, un Filatetes,
amigo acérrimo de la verdad, y un Tedfilo, amante abnegado de Dios, man-
tendran un didlogo ejemplar para la historia del pensamiento moderno. En
sus lineas advertiremos el germen inconcluso de un problema crucial en to-
dos los ambitos del conocimiento humano: la naturaleza del principio de
«Identidad». Al tratar del principio y de su aplicacién, el primer contertulio
confirmara el problema: “Mas bien me parece que el principio general supo-
ne la negacidén particular y que esta ultima constituye el fundamento de
aquél. Pues la proposicion: «lo que es lo mismo no es diferente» es aun
mas facil de comprender que el principio general de contradiccidon”. A tan
destacada afirmacién, responderd Leibniz en palabras de Tedfilo: “No com-
prendo como la proposicion: «lo mismo es lo diferente» haya de ser el ori-
gen del principio de contradiccién y mas comprensible que él, pues a mi me
parece que obramos mas libremente al decir que A no es B que al decir que
A no es no-A. Y la razon de que A no sea B estriba en que B contiene en si

la nota no-A"!

. La antigua querella sobre «identidad» y «diferencia» queda-
ra asi expuesta, esta vez en sus términos ldgicos, pero anunciando lo que
sera un itinerario preciso de deriva hacia el compromiso ontolégico, moral y
politico. Ya en el Sofista, Teeteto habia denunciado el temor de que el «no-
ser» estuviera entrelazado con el «ser» mediante una symploké o combina-
cion. Tal polémica sera el origen de una inagotable discusién sobre la natu-
raleza y limites de la «identidad» ante la irreductible multiplicidad de los

fendmenos, cuestidén ineludible que estimara el alcance y las inevitables

! Leibniz, G. W. Samtliche Schriften und Briefe. Herausgegeben von der Deutschen
Akademie der Wissenschaften zu Berlin. Sechste Reihe. Philosophischen Schriften. Sechster
Band. Akademie Verlag, Berlin 1962. Traduccion espafiola: Nuevo tratado sobre el enten-
dimiento humano, Ed. Aguilar, Buenos Aires 1980; p. 80.

Recibido: 3-1V-2009. Aceptado: 30-X1-2009



260 Investigaciones fenomenoldgicas 8 (2011)

tendencias de la razén en su aspiracion hacia lo incondicionado. Tal escollo
ird siendo permanentemente articulado a lo largo de la historia del pensa-
miento, afectando a todas las instituciones simbdlicas racionales (ciencia,
religion, moral, politica, arte o filosofia), modulandose a tenor de los fené-
menos exhibidos y abordados, salvando el modo de ser de las apariencias y
mostrando los dinamismos propios del conocimiento en su intento de com-
prension de la realidad histoérica.

A partir del Idealismo y del Romanticismo aleman, y tras los puntos de
inflexion de algunos autores como Schopenhauer y Nietzsche, las diferentes
modulaciones del principio de «identidad» van a exhibirse con especial os-
tensién en el pensamiento del siglo XX, desde los planteamientos fenome-
noldgicos hasta las propuestas criticas, analiticas, sociolégicas o antropolé-
gicas. Pensadores de la talla de Edmund Husserl, Maurice Merleau-Ponty,
Claude Lévi-Strauss, Adorno, Deleuze, Foucault, J. P. Sartre, Patocka,
Goffman, Habermas, Althusser, Paul Ricoeur, Judith Butler o M. M. Baijtin,
entre otros, han ido enlazando un discurso que, paulatinamente, se ha ido
adecuando a la exhibicién patente de los fendmenos contemporaneos. Las
nuevas concepciones antropoldgicas del ser humano, la dindmica de los
procesos culturales, la transformacién progresiva del mundo de la vida; la
intersubjetividad y la comunicacion, la naturaleza del género en un contexto
intercultural, el fundamentalismo, el andlisis critico del discurso; la perfor-
matividad linglistica y su papel en la formacién de la identidad, la construc-
cion narrativa de estas identidades, el cambio de paradigma linglistico-
filologico y la formacion discursiva de las identidades y del sentido, etc.,
seran algunos de los problemas que hacen ostensible la necesaria modula-
cion de los contextos tedricos ante la manifestacion de los fendmenos mas
patentes. Esto es lo que M@ Carmen Ldépez Sdenz y Beatriz Penas Ibanez
nos muestran en una perfecta compilacién de diversos trabajos de investi-
gacion que lleva por titulo el paraddjico rétulo: Paradojas de la intercultura-
lidad. Filosofia, lenguaje y discurso?, y que la prestigiosa Editorial Biblioteca

Nueva publica en su coleccion Razon y Sociedad, dirigida por Jacobo Mufioz.

2 Lopez Saenz, Ma, C., Penas Ibafiez, B. (Eds.) Paradojas de la interculturalidad. Filoso-
fia, lenguaje y discurso, Editorial Biblioteca Nueva, S. L., Madrid 2008.



LUIS ALVAREZ FALCON: Las modulaciones de lo idéntico: Paradojas... 261

Tres son los ejes de articulacion de un discurso que, en principio, parte
de un problema comuin y de una misma evidencia factica: la paradodjica re-
lacidon entre identidad y diversidad en el contexto de un didlogo intercultu-
ral. De ahi que la propuesta, ademas de ser novedosa en su presentacion,
guede construida ejemplarmente sobre el rigor de un tridngulo conceptual,
en el que se desplegaran progresivamente las diferentes aproximaciones
transdisciplinares, y cuyos vértices designan tres nucleos criticos de discu-
sion: didlogo, conflicto y discurso, es decir, del “yo” a los “otros”, del “yo”
frente a los “otros” y del “yo” en los “otros”, y todo de un modo quiasmatico
en su propia viceversidad. Tal escuadra pondra en juego tanto las conside-
raciones antropoldgicas como las consideraciones ontoldgicas, epistemolégi-
cas, sociales, morales y politicas, sirviendo de matriz para el desarrollo de
las mas potentes intuiciones entorno al problema de la intersubjetividad, de
la comunicacion, y de la historia en tanto institucién simbdlica. A su vez,
este triangulo paraddjico y expositivo se desplegara en nueve paradas, cu-
yos desarrollos teodricos daran unidad y consistencia al subtitulo de este
compendio: filosofia, lenguaje y discurso. Algunas de estas reflexiones ya
habian sido adelantadas por algunas autoras y autores en el contexto de
Interculturalism. Between Identity and Diversity®. Sin embargo. La novedad
de esta obra no sélo radica en las nuevas aportaciones (las de M@ Carmen
Lopez, Celia Amoros y Jesus M. Diaz), sino también en la necesaria traduc-
cion del resto a nuestro idioma, asi como en la unidad paratactica de sus
contribuciones y en la posibilidad de reflexion que abre la contiglidad de
sus aspectos comunes. De este modo, su lectura no sélo se hace fluida sino
gue, ademas, permite un ir y venir entre las diferentes propuestas, y, lo
gque es mas importante, una conclusién cooperada y favorecida por la
proximidad de los problemas; de tal manera, que nos hara recordar aquella
maxima que Walter Benjamin enuncié en sus Cuestiones preliminares de
critica del conocimiento, al comparar las ideas con las madres fausticas. La

recoleccion de los fendmenos incumbe a los conceptos, y la divisién que en

3 Lépez Saenz, Ma. C., Penas Ibafiez, B. (Eds.) Interculturalism. Between Identity and
Diversity, Peter Lang, Nueva York-Berna 2006.



262 Investigaciones fenomenolégicas 8 (2011)

ellos se efectla consigue de un golpe un doble resultado: por un lado, la
salvacion de los fendmenos; por otro lado, la manifestacién de las ideas®.
Asi, pues, y después de una esclarecedora introduccion de las coedito-
ras a los aspectos filosoficos y discursivos de esta problematica actual, M@
Carmen Lépez Sdenz nos conducird de nuevo al enigmatico concepto Mer-
leau-pontiano de Chair, para mostrarnos las posibilidades que el autor hizo
patentes en su perspectiva fenomenoldgica, a través de tres ejes o pivotes
principales: la circulacion intersubjetiva, las apercepciones de lengua vy la
reesquematizacion en lenguaje de esquematismos de fenomenalizacion, y
el registro simbdlico de la Historia como Stiftung o institucidon. Por otro la-
do, Javier San Martin pondra el acento en la ontologia de la Lebenswelt,
dando continuidad a la propuesta anterior desde el singular contexto de Die
Krisis der europaischen Wissenschaften und die transzendentale Phanome-

nologie, Einleitung in die Phanomenologische Philosophie. Y, por ultimo, y

|\\ I\\

en este mismo vértice del didlogo, del “yo” al “otro”, Karina Trilles retomara
a Merleau-Ponty para caracterizar el pensamiento del autor como una fe-
nomenologia de la palabra intersubjetiva, recordando claramente al Mer-
leau-Ponty de La prose du monde.

Sin embargo, en el segundo vértice de nuestro diedro, encontraremos el
“conflicto”, el encuentro del “yo” frente a los “otros”. Es ahi donde, en clara
alusion a la complejidad de un nuevo factum, el estado del género, el fun-
damentalismo religioso, y el analisis critico del discurso se presenten como
expresiones de una dialéctica cuyo marco multicultural presenta las claves
de un conflicto secular. De este modo, Celia Amoros expondra la necesidad
critica de un “sujeto real” que responda a la dindmica de la cultura, en el
marco de un antagonismo hostil que exhibe una regresion interesada de la
naturaleza misma del sujeto en su devenir histérico. Del mismo modo, Je-
sUs M. Diaz, desde el mismo fundamento de esta regresion, la saturacién
por sobredeterminacion de la naturaleza de la «Identidad», expondra bri-
llantemente la desmesura o hipertrofia del sentido que caracteriza a la acti-

tud fundamentalista, en clara resonancia con el discurso de Amoros y con la

4 Benjamin, W. Ursprung des deutschen Trauerspiels, ed. R. Tiedemann, Suhrkamp
Verlag, Frankfurt am Main 1963. Traduccion espafiola: El origen del drama barroco aleman.
Trad. José Mufioz Millanes, Taurus, Madrid 1990; pp. 9-41.



LUIS ALVAREZ FALCON: Las modulaciones de lo idéntico: Paradojas... 263

fundamentacién fenomenoldgica expuesta en la primera parte de esta com-
pilacion. Por ultimo, la intervencidén de Jef Verschueren pondra en evidencia
la inversidon de la naturaleza misma de la «tolerancia», como el “todo vale”
de una sociedad caracterizada por la confusion y que prodiga la cultura del
“barbiturico” como muestra de su propia incapacidad acritica y unidimensio-
nal.

Para finalizar, el Ultimo vértice de este tridngulo vendra dado por el pro-
blema del “discurso”, del “yo” en los “otros”, y, por supuesto, de los “otros”
en el “yo”. La funcién del discurso en la formacién de identidades pondra en
juego una especial concepcidon hermenéutica que genera identidad en la
propia construccidon de sus significaciones. De este modo, Elvira Burgos Diaz
nos traera de nuevo su exégesis butleriana, mostrando el punto de partida
de la autora de Excitable Speech. A politics of the Performative. Frente al
esencialismo y al constructivismo, el concepto de «performatividad», entre
Althusser y Foucault, nos conducird a la cuestién definitiva: la aplicacidon de
esta «performatividad» al ambito de la linglistica y su compromiso en la
modulacién de la «identidad». La linea de contigliidad quedara trazada por
Angeles de la Concha, quien a partir de la fundamentacion butleriana hara
un analisis exhaustivo y muy brillante del discurso narrativo de ficcién, de
tal modo que su exposicién, ademas de ser especialmente ilustrativa, atra-
vesara la obra de Deleuze y Guattari para llegar hasta Bronté, Wollstone-
craft, Grosz, o Dora Chance, la heroina bastarda de Nifos sabios. Siguiendo
esta misma linea de discurso, José Angel Garcia Landa abordard la misma
construccién narrativa del sujeto, pero esta vez como formacion discursiva
de la identidad, en tanto transmision de articulaciones sociales. En este sen-
tido, la narrativa contendra una posibilidad como mecanismo cognitivo, con
una clara funcién formativa, en cuanto dinamismo interactivo que genera
una dimension autoformativa de la conciencia critica. La teoria narrativa del
sujeto sera una fuente de construccién tanto de identidades como de dife-
rencias. Desde Hume hasta Heidegger o Ricoeur, pasando por la estética de
la recepcidn, sobre todo por Wolfgang Iser, su concepto de “lectura resis-
tente” terminard con el andlisis de Kerby en su Narrative and the Self. Y,

por Utimo, para cerrar este extrafio poliedro discursivo, Beatriz Penas Iba-



264 Investigaciones fenomenolégicas 8 (2011)

fez, en una excelente exposicidon del paradigma de la lengua en su perspec-
tiva sociopragmatica, rescatara el pensamiento de Bajtin para fundamentar
tanto la practica negativa de un discurso de identidades fijas como la aper-
tura a la creacion de identidades interculturales, aproximando la fenomeno-
logia y la hermenéutica a la linglistica de este siglo, recuperando a Ricoeur,
Halliday, Bourdieu, Von Slagle, Gumperz o Winograd, y reivindicando una
postura sociopragmatica que, como la autora indica, aune libertad y respon-
sabilidad con creatividad.

De este modo, el tridngulo quedara definitivamente cerrado, pero siem-
pre abierto al devenir temporal segin la modulacion misma de la naturaleza
de la «Identidad». Paradojas de la interculturalidad. Filosofia, lenguaje y
discurso, destaca el rigor de una propuesta amplia, clara y abierta, cuyo
objetivo ultimo queda perfectamente definido por sus editoras al confirmar
que los vértices expuestos, al designar los tres nucleos criticos de esta dis-
cusién (didlogo, conflicto y discurso) deben ser definitivamente abordados
desde los angulos de un soélido superior, aquél que es definido por tres po-
tencias irreductibles en el ser humano: pensamiento, memoria e imagina-
cion. Tal como nos recordaba Leibniz al comenzar, la «Identidad» tiene la
facultad de modularse, curvandose como una elipse donde se pliegan los
fendmenos de cada tiempo, en definitiva, los fendomenos de la humanidad.
De este modo, en 1686, en una de sus epistolas a Foucher, el creador de la
Academia de Berlin resumié de esta manera la polifonia modulada que us-
tedes pueden descubrir en la atenta lectura de este ensayo: “No es preciso
que lo que nosotros concebimos de las cosas exteriores sea perfectamente
semejante a ellas, sino que basta que las exprese como una elipse expresa
a un circulo visto de través, de suerte que a cada punto del circulo corres-

ponda uno de la elipse y viceversa, segun una ley de relacién”.






	Lester Embree
	Florida Atlantic University, Florida
	II. La fenomenología puede llegar a ser más interdisciplinaria
	ANÁLISIS DE FENOMENOLOGÍA LINGÜÍSTICA 
	APLICADO AL TEXTO HUSSERLIANO

