
 



 



 
 

 

 INVESTIGACIONES 
 FENOMENOLÓGICAS 

 
REVISTA 

DE LA  
SOCIEDAD ESPAÑOLA DE FENOMENOLOGÍA 

 
 

DIRECTORES DE LA EDICIÓN 
Javier San Martín y Agustín Serrano de Haro 

 
 

CONSEJO DE REDACCIÓN 
Jesús M. Díaz Álvarez (UNED), Urbano Ferrer (Murcia) Miguel García-Baró (Comillas), 
José Lasaga Medina (Instituto Univ. Ortega y Gasset), M.ª Carmen López Sáenz (UNED), 

Vicent Martínez Guzmán (Castellón), César Moreno (Sevilla), M.ª Carmen Paredes 
(Salamanca), Mª Luz Pintos Peñaranda (Santiago de Compostela), Eduardo Ranch 

(Alicante), Nel Rodríguez Rial  (Santiago de Compostela), 
Sergio Sevilla (Valencia) 

 
CONSEJO ASESOR 

Pedro M.S. Alves (Portugal), Pedro Cerezo (Granada), Jesús Conill (Valencia), 
Ion Copoeru (Rumanía), Natalie Depraz (Francia), Lester Embree (Estados Unidos), 

Luis Flores Hernández (Chile), José M.ª G. Gómez-Heras (Salamanca), 
Klaus Held (Alemania), Julia Iribarne (Argentina), Juan Manuel Navarro Cordón 
(Madrid), Patricio Peñalver (Murcia), Francesc Pereña (Barcelona), Mario Teodoro 

Ramírez (México), Ramón Rodríguez (Madrid), Rosemary Rizo-Patrón (Perú), 
Hans Rainer Sepp (Dresden y Praga), Marc Richir (Francia), Bernhard Waldenfels 

(Alemania), Roberto Walton (Argentina), Antonio Zirión (México) 
 

NÚMERO OCHO 
2011 

 





 
 
 
 

ÍNDICE 
 
 
 
 
 
 
Artículos 

Lester Embree 
La interdisciplinariedad dentro de la fenomenología ....................     9 

Urbano Mestre Sidoncha 
Ideas para una psicología fenomenológica.................................   23 

Javier Bassas Vila 
Políticas textuales. Análisis de fenomenología lingüística 
aplicado al texto husserliano ...................................................   45    

Daniel Marcelle 
The Phenomenological Problem of Sense Data in Perception: 
Aron Gurwitsch and Edmund Husserl on the Doctrine of 
Hyletic Data..........................................................................   61 

Marta Jorba-Grau 
La intencionalidad: entre Husserl y la Filosofía de la mente 
contemporánea .....................................................................   79 

Jesús Adrián Escudero 
Traducir a Heidegger..............................................................   93 

Eduardo Álvarez 
La cuestión del sujeto en la fenomenología de Husserl ...............  101 

Iván Ortega Rodríguez 
 Cuerpo y fenomenología ‘asubjetiva’ en Jan Patočka..................  159 

Guillermo Ferrer 

Experiencia del pasado e imágenes poéticas. Edmund Husserl 
y Paul Celan (una lectura fenomenológica de Sprachgitter).........  169 

 
 
Autopresentaciones 
 
Jorge GARCÍA GÓMEZ, Caminos de la re flexión. La te oría orteguiana 

de las ideas y la s creencias en el contexto de la Escuela de 
Madrid. Madrid, Biblioteca Nueva / Fundación José Ortega y 
Gasset, 2009. ......................................................................  209 



 
 
 
Recensiones de libros  
 
Marta Jorba-Grau 

José ORTEGA Y GASSET, José GAOS, Joaquín XIRAU, L. Eulogio 
PALACIOS, Agustín SERRANO DE HARO, Cuerpo vivido. Madrid. 
Encuentro. 2010, 168 pp. .....................................................   217 

Mario Teodoro Ramírez 
Luis ÁLVAREZ FALCÓN, Realidad, arte y conocimiento. La deriva 
estética tr as el  pens amiento c ontemporáneo. Barcelona. 
Horsori. 2009. 212 pp. .........................................................   225 

Jorge Gómez Mancera 
Jesús ADRIÁN ESCUDERO, Heidegger y la genealogía de la  
pregunta por e l ser. Una ar ticulación te mática y  metodoló-
gica de su obra  temprana. Barcelona, Editorial Herder, 2010, 
621 pp...............................................................................   231 

María-Luz Pintos Peñaranda 
Lester EMBREE, Ambiente, te cnología y j ustificación. Análisis 
reflexivos. Bucharest, Zeta Books, 2010, 210 pp. .....................   235 

Idalina Proença Maia 
Urbano MESTRE SIDONCHA, Do Empírico a o Transcendental. A 
Consciência e o Pro blema Mente/Corpo entre o Ma terialismo 
Reducionista e  a Fen omenología de Hu sserl. Lisboa, Funda-
ção Calouste Gulbenkian, 2011, 360 pp. .................................   243 

Pilar Fernández Beites 
Juan Miguel PALACIOS, Bondad moral e  inteligen cia ética.  
Nueve ensayos de la ética de los valores. Madrid, Encuentro, 
2008, 155 pp. .....................................................................   255 
 

Luis Álvarez Falcón 
Mª Carmen LÓPEZ SÁENZ y Beatriz PENAS IBÁÑEZ (eds.), 
Paradojas de la i nterculturalidad. Fi losofía, lenguaje y di scurso. 
Madrid, Biblioteca Nueva, 2008, 223 pp................................  259 

 
 
 



[Hoja intencionalmente en blanco] 



[Hoja intencionalmente en blanco] 



 

Recibido: 20-IX-2009. Aceptado: 1-X-2009 
 

LA INTERDISCIPLINARIEDAD  

DENTRO DE LA FENOMENOLOGÍA 

Lester Embree 
Florida Atlantic University, Florida 

embree@fau.edu 

Resumen: El reconocimiento de tendencias fenomenológicas en varias docenas de 
disciplinas fuera de la filosofía plantea la pregunta acerca del modo como puede de-
finirse la fenomenología en general antes de la especificación según la disciplina 
particular. A continuación, tras un ensayo de respuesta a esta pregunta, se ofre-
cerán algunas observaciones relativas a los posibles beneficios para la fenomeno-
logía filosófica de los encuentros interdisciplinarios. 

Palabras clave: Disciplinas. Interdisciplinariedad. Fenomenología. Reflexión. Des-
cripción. Cultura. Ciencias culturales. Arrogancia disciplinar. Tolerancia disciplinar. 

Abstract: Recognition of phenomenological tendencies in several dozen disciplines 
beyond philosophy raises the question of how phenomenology in general might be 
defined prior to specification in terms of the agendas of the particular disciplines. 
After an attempt at an answer to this question, some observations concerning the 
possible benefits of interdisciplinary encounters, especially for philosophical philoso-
phy, are offered. 

Key words: Disciplines. Interdisciplinarity. Phenomenology. Reflection. Descrip-
tion. Culture. Cultural sciences. Disciplinar arrogance. Disciplinar tolerance. 

Introducción 

1. A juzgar por los sufijos de las direcciones de correo electrónico de los suscrip-

tores del Newsletter of Phenomenology, existen a día de hoy ―finales de 2009― 

más de 3.300 fenomenólogos vivos identificados como tales en más de 50 

países1

                                                 
1 Alemania, Argentina, Australia, Austria, Bélgica, Bielorrusia, Brasil, Bulgaria, Canadá, 

Chile, China, Colombia, Corea, Croacia, Dinamarca, Eslovenia, España, Estados Unidos de 
Norteamérica, Finlandia, Francia, Grecia, Holanda, Hong Kong, Hungría, India, Indonesia, Irán, 
Irlanda, Islandia, Israel, Italia, Japón, Letonia, Líbano, Lituania, Malta, México, Noruega, Nueva 
Zelanda, Perú, Polonia, Portugal, República Checa, Rumania, Rusia, Serbia, Sudáfrica, Suiza, 
Taiwán, Túnez, Turquía, Reino Unido y Venezuela. 

. Los esfuerzos recientes por comprender las combinaciones de di-

 

mailto:embree@fau.edu�


 
   Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 10 

chos fenomenólogos por todo el planeta han identificado hasta ahora algo 

más de 180 organizaciones fenomenológicas locales, incluyendo una en Si-

beria, y se ha realizado un progreso considerable en la inclusión de estas 

organizaciones en la mundial Organization of Phenomenological Organiza-

tions, así como en el establecimiento en ella de cinco organizaciones regio-

nales, una de las cuales es el Phenomenology in East Asia Circle,y otra aca-

ba de ser fundada, la Interdisciplinary Coalition of North American Pheno-

menologists.  

2. Existen, empero, razones para creer que aquello que ha llegado a reunir-

se de una manera hasta hoy distendida y de abajo hacia arriba se compone 

principalmente de filósofos fenomenológicos, mientras que existen al menos 

unas tres docenas de disciplinas fuera de la filosofía con fenomenólogos que 

se identifican como tales en ellas2

3. Hay también razones para creer que las relaciones entre la fenomenolog-

ía y la filosofía podrían beneficiarse más a partir del contacto con la feno-

menología que se practica en disciplinas distintas de la filosofía y, con ello, 

para inquirir por el modo como ello podría suceder. Y cuando se intenta ir 

más allá de la fenomenología específicamente filosófica, se suscita la cues-

tión acerca de qué es en general la fenomenología. En lo que sigue se inten-

tará responder a esta segunda cuestión antes que a la primera. 

. En consecuencia, parece probable que 

los fenomenólogos no filosóficos incrementen en los próximos años las di-

versas sumatorias de colegas y organizaciones en nuestra tradición que 

acabamos de ofrecer. Y los destacables esfuerzos que se realizan en el Ex-

tremo Oriente están ya impulsando dicha tendencia allí.  

I. ¿Qué es fenomenología? 

4. Esta pregunta ha sido objeto de debate ya desde que Edmund Husserl 

dio nombre a su esfuerzo hace más de un siglo. La mayor parte de los in-

                                                 
2 Arqueología, arquitectura, ciencia cognitiva, comunicología, asesoría, antropología cul-

tural, ecología, economía, educación, inglés, estudios étnicos, etnología, etnometodología, 
estudios fílmicos, francés, geografía, geografía del comportamiento, hermenéutica, historia, 
lingüística, derecho, literatura, psiquiatría, psicología, psicopatología, educación religiosa, 
trabajo social, sociología y teología. 

 



 
Lester Embree: La interdisciplinariedad dentro de la fenomenología  11 

tentos de responderla ha provenido de los filósofos y su atención se ha cen-

trado en la fenomenología filosófica, mas hoy es una pregunta habitual en 

las disciplinas fuera de la filosofía, y la cuestión es diferente si lo que se 

busca es abarcar todas las disciplinas dentro de nuestra tradición multidisci-

plinaria. Puede entonces advertirse con facilidad la necesidad de una res-

puesta genérica susceptible de ser especificada de acuerdo con la disciplina. 

Después de haber meditado acerca de este tópico durante algún tiempo, 

permítaseme ofrecer una “respuesta estratificada”, en virtud de la cual des-

ciendo hasta niveles más profundos en consonancia con la fuerza que posea 

el interés de un interlocutor. 

5. Cuando se me pregunta hoy en día qué es la fenomenología, lo primero 

que hago es explicar que Husserl pensaba estar fundando o re-fundando la 

filosofía primera como ciencia estricta, y que por esa razón le dio un nom-

bre que termina en “-logía”, tal como hubiera sido apropiado para una cien-

cia, aunque, si uno fuera un historiador de las ideas, bien podría hablar de 

algo así como un “descriptivismo reflexivo”, e incluir en él posiciones simila-

res como las de Bergson, Dilthey y el James temprano. A continuación su-

giero que es mejor caracterizar el esfuerzo husserliano por su enfoque más 

que por sus resultados, y por ello informo que me gusta llamarlo simple-

mente “análisis reflexivo”. Este título, empero, usualmente no resulta satis-

factorio, y es por ello que debo descender hasta niveles de definición más 

profundos3

6. A fin de caracterizar el enfoque que comparten las disciplinas distintas de 

la filosofía, así como la filosofía fenomenológica, me referiré a tres carac-

terísticas diciendo que tal enfoque es (a) reflexivo, (b) descriptivo, y (c) 

apreciador de la cultura. Y usualmente necesito descender más profundo. 

.  

                                                 
3 Cf. Lester Embree, Análisis reflexivo. Una primera introducción a la Fenomenología / 

Reflective Analysis. A First Introduction to Phenomenology, Morelia, Editorial Jitanjáfora, 
2003, 543 pp., trad. al castellano por Luis Román Rabanaque. Traducción rusa, Лестер 
Эмбри Рефлексивный анализ. Первоначальное введение в феноменологию, Moscú, 
Triquadrata, 2005, 223 pp., por Victor Moltchanov. En la lengua original inglesa ha aparecido 
como Reflective Analysis, Bucharest, Zeta Books, 2006, 196 pp. En japonés como Tsukaeru 
Genshougaku (『使える現象学』), 2007. En polaco como Analiza refleksyjn. En chino como 
反思性分析：現象學研究入門, Taiwan, 2007, y también Peking University Press, 2007. Y en 
rumano como Analiza Reflexivă, Cluj Napoca, Casa Cărţii de Ştiinţă, 2007.  



 
   Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 12 

7. Describo la reflexividad de la fenomenología como un rasgo que incluye 

la observación, en uno mismo y en el grupo propio, así como en otros y en 

sus grupos, de encuentros de cosas y de cosas-en-cuanto-encontradas, y 

también de los sujetos colectivos e individuales que encuentran cosas. 

(Hago rápidamente la aclaración de que empleo “cosa” para referirme a 

cualquier cosa en general y no meramente a los objetos materiales.) Luego 

explico que prefiero las palabras basadas en el verbo “encontrar”, porque de 

ese modo resulta más fácil, al menos en castellano, advertir que los en-

cuentros incluyen concretamente, además del experienciar, componentes 

cuyo mejor nombre puede ser creencias, valoraciones y quereres. Tales 

componentes téticos o posicionales pueden ser positivos, negativos y neu-

trales en cuanto a la modalidad y, correlativamente, las cosas-en-cuanto-

encontradas, que pueden ser tanto ideales como reales y, si son reales, tan-

to espacio-temporales como puramente temporales, incluyen apariciones, 

maneras de darse, y características de creencia, valores y usos intrínseca y 

extrínsecamente positivos, negativos y neutrales. La observación reflexiva, 

que es una destreza que ha de cultivarse, hace patente gran cantidad de 

cosas que esta taxonomía apenas comienza a diferenciar4

8. En cuanto a la descriptividad de la fenomenología, afirmo que la descrip-

ción comprende la transición mental del captar las cosas reflexivamente o 

no reflexivamente, a las palabras que las nombran y las caracterizan, y 

añado que cuando la cosa de la cual se parte es un discurso oral o un texto, 

es apropiado hablar de interpretación, mas en tal caso la interpretación en 

una especie de la descripción en mi sentido amplio. Además, las descripcio-

nes pueden serlo de esencias, de conceptos y de cosas reales, o sea, de 

hechos, experienciados fictiva o seriamente. Por último, las descripciones 

invitan al lector o a la audiencia a procurar ver por sí mismos si las cosas 

. 

                                                 
4 Un diagrama incompleto puede ser de utilidad aquí: 

Encuentro      Cosas-en-cuanto-encontradas 
querer positivo, negativo y neutral   usos intrínsecos y extrínsecos  

valorar  “      “       “     valores  “        “ 

creer  “  “   “            caracteres de creencia “   “ 

experienciar (perceptivo, mnémico, expectacional) apariciones y maneras de darse 



 
Lester Embree: La interdisciplinariedad dentro de la fenomenología  13 

descritas son tal como se las describe y, si no lo son, a corregir o mejorar 

las descripciones y, con ello, hacer progresar la investigación. 

9. Lo dicho hasta el momento difícilmente resulte novedoso para los feno-

menólogos, mas es posible que intrigue a algunos mi afirmación acerca de 

que la fenomenología es apreciadora de la cultura. Llegué a reconocer la 

importancia de esta propiedad preguntando a qué se opone la fenomenolog-

ía en todas las disciplinas de las que tengo algún conocimiento. La posición 

con la que contrasta se llama “naturalismo”, “objetivismo” o “positivismo”. 

Husserl prefería “objetivismo”, mas esta expresión no es unánimemente 

aceptada. Mientras que el positivismo es un movimiento en la teoría de la 

ciencia social que tiene más de 150 años y que sostiene que todo conoci-

miento debería modelarse sobre la ciencia naturalista, “naturalismo” parece 

expresar el concepto más amplio, que se extiende más allá de la ciencia en 

una difundida visión del mundo que algunos consideran una fuente capital 

de la crisis ecológica actual. Para el naturalismo todo es naturaleza, y lo que 

no es naturaleza, no cuenta, y esto excluye ante todo la cultura y la vida 

mental. 

10. Permítaseme añadir que la sugerencia de Geoffrey Lloyd merece ser 

considerada5

                                                 
5 Geoffrey Lloyd, “The Invention of Nature” en Geoffrey Lloyd (ed.), Methods and Prob-

lems in Greek Science, Cambridge, Cambridge University Press, 1991. 

. Se trata de la sugerencia de que Occidente se diferencia de 

otras culturas debido a que, en efecto, aprendió muy pronto a hacer abs-

tracción de la cultura para obtener naturaleza. Con la naturaleza delimitada, 

se puede desarrollar no sólo una ciencia naturalista, sino también una tec-

nología científico-naturalista y un poder cada vez mayor sobre prácticamen-

te cualquier cosa. Mas, desde luego, si la abstracción de la cultura es la 

fuente del naturalismo y si se considera además que el resultado, o sea, la 

naturaleza, es algo concreto —y esto es lo que regularmente sucede en el 

naturalismo—, se ha cometido la falacia de concreción desplazada al lugar 

falso, pues el mundo de la vida, originaria y concretamente, no sólo es na-

tural sino también socio-cultural.  



 
   Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 14 

11. En la actualidad, los fenomenólogos están muy interesados en el modo 

como encontramos a otros y somos encontrados por ellos, de manera que la 

socialidad está recibiendo la atención debida. En cuanto al hecho de que el 

mundo es originariamente cultural, me parece que dentro de nuesta tradi-

ción no ha recibido la atención que merece. Creo que el mundo es cultural 

de dos maneras. En el nivel superior hay, como lo ha mostrado Alfred 

Schutz, construcciones conceptuales de cosas en el sentido común que reci-

bimos principalmente de los contemporáneos y los predecesores por medio 

del lenguaje ordinario. Mas debajo de dicho nivel del lenguaje y el pensa-

miento habitual, hay un nivel subconceptual al que llamo “cultura básica”6

12. Hasta ahora, el hecho de que el mundo es socio-cultural parece ser me-

jor apreciado en las ciencias humanas, socio-históricas o, mejor, culturales, 

que en la filosofía fenomenológica (prefiero llamarlas ciencias culturales 

también debido a que, como Gurwitsch y Merleau-Ponty ya sabían en la 

década de 1930, los chimpancés tienen cultura

. 

En este nivel más profundo, la reflexión puede desvelar encuentros y los va-

lores y usos de las cosas en cuanto encontradas, tanto si éstas han sido 

captadas en las construcciones de sentido común o no lo han sido, y tales 

cuestiones de cultura básica en lo esencial se aprenden de y se comparten 

con los otros, individuos y colectivos. Tal vez se pasa a menudo por alto el 

carácter originariamente cultural de todas las cosas debido a que presenta 

una enorme diversidad.  

7

                                                 
6 Lester Embree, “The Constitution of Basic Culture”, traducido al esloveno, Phainomena, 

vol. 10 (2001) 47-60. Traducido al japonés por Tatsuhiko Sakurai como “Kihon-teki Bunka 
no Kousei” (「基本的文化の構成」) en Bunku to Shakai (Cultura y sociedad『文化と社会』), vol. 
3 (2002) 75-92. Traducido al checo como “Konstituce zakladni kultury” en Ivan Blecha (ed.), 
Fenomenologie v pohybu, Olomouc, Univerzita Palackého, Olomouc, 2003, pp. 35-44. Tradu-
cido al castellano como "La constitución de la cultura básica" en César Moreno Márquez / Ali-
cia María de Mingo Rodríguez (eds.), Signo. Intenconalidad. Verdad. Estudios de Fenomeno-
logía Sevilla, Sociedad Española de Fenomenología / Universidad de Sevilla, 2005, pp. 345-
355. Original inglés en Lester Embree, Environment, Technology, Justification, Bucarest, 
Zeta Books, 2008, pp. 87-101.  

). Se trata de la cultura tal 

como es abordada por la etnología o la antropología cultural, mas se en-

7 “A Beginning for the Phenomenological Theory of Primate Ethology”, Topos vol.2, 11 
(2005) 149-160. Traducción castellana: “Un comienzo para la teoría fenomenológica de la 
etología de los primates”, Escritos de Filosofia, vol. 45 (2005) 145-160. Versión modificada 
en Journal of Environmental Philosophy, vol. 5, 1 (2008) 61-74. 



 
Lester Embree: La interdisciplinariedad dentro de la fenomenología  15 

cuentra presente en los objetos temáticos de todas las disciplinas cultura-

les8

Husserl reconocía, desde luego, a las Geisteswissenschaften, mas tanto 

él como sus seguidores tempranos advirtieron la necesidad de analizar en 

primer término los fundamentos de las cosas socio-culturales, y por ende se 

centraron abstractamente en la constitución de la naturaleza experienciada, 

por lo que no alcanzaron a dar plenamente a la cultura y a la sociedad la 

atención que merecen. El naturalismo en la mentalidad de sus lectores tam-

poco colaboró en relación a esto. Sin embargo, en el proyecto de Husserl 

hubo cabida para la valoración y el querer, y con ello para la axiología y la 

praxiología, al menos desde el momento en que analizó el modo como los 

guerreros deben ser valientes en sus Prolegomena zur reinen Logik de 1900 

y, si se los busca, dichos aspectos son asimismo muy evidentes en sus Ide-

as I y II de 1913

. 

9

13. Espero que esto baste para aclarar que creo que la fenomenología en 

general no sólo es reflexiva y descriptiva, sino también apreciadora de la 

cultura. Ocupémonos ahora de la cuestión de la interdisciplinariedad. 

.  

II. La fenomenología puede llegar a ser más interdisciplinaria 

14. Parece existir un desequilibrio disciplinar dentro de nuestra tradición. 

Los colegas que provienen de otras disciplinas siguen aprendiendo mucho 

de la filosofía fenomenológica y los filósofos estamos orgullosos de ello, mas 

no nos beneficiamos a cambio tanto como podríamos hacerlo. La investiga-

ción es interdisciplinaria cuando se toma en consideración de modo comple-

                                                 
8 Lester Embree, “Introduction: Reflection on the Cultural Disciplines”, en Mano Daniel / 

Lester Embree (eds.), Phenomenology of the Cultural Disciplines, Dordrecht, Kluwer Academ-
ic Publishers, 1994, pp. 1-37. 

9 Lester Embree, “Some Noetico-Noematic Analyses of Action and Practical Life”, en 
John Drummond / Lester Embree (eds.), The Phenomenology of the Noema, Dordrecht, 
Kluwer Academic Publishers, 1992 , pp. 157-210; y “Advances Concerning Evaluation and 
Action in Husserl’s Ideas II”, en Thomas Nenon / Lester Embree (eds.), Issues in Husserl’s 
“Ideas II”, Dordrecht, Kluwer Academic Publishers, 1996, pp. 173-198; reimpreso en Dermot 
Moran / Lester Embree (eds.), Phenomenology: Critical Concepts in Philosophy, 5 vols., 
London, Routledge, 2004, vol. II, pp. 363-390. Traducción al castellano por Claudia Martínez 
U., “Avances concernientes a la valoración y a la acción en Ideas II de Husserl”, en Lester 
Embree, Fenomenología continuada: Contribuciones al análisis reflexivo de la cultura, 
Morelia, Jitanjáfora, 2007, pp. 251-282.  



 
   Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 16 

tamente serio la investigación convergente en otra u otras disciplinas dife-

rentes.  

15. La cuestión de que las tradiciones se tornan más interdisciplinarias ha 

tendido a ser enfocada comenzando por las disciplinas para luego tomar en 

consideración tendencias, orientaciones o escuelas de pensamiento, tales 

como la fenomenología, en el mejor de los casos como cuestiones secunda-

rias. Después de todo, en lo que toca a nuestras identidades profesionales, 

muchos de nosotros, si no la mayoría, somos en primer lugar filósofos, eco-

nomistas, científicos políticos, psicólogos, sociólogos, etc., y luego sólo en 

segundo lugar marxistas, positivistas, fenomenólogos, etc. Las estructuras 

de las instituciones académicas y de los programas de grado sustentan este 

enfoque. Y hemos tenido diferención de disciplinas ya desde Aristóteles y 

las siete artes liberales de la Edad Media10

16. Hasta ahora y como mencionamos, mientras que las disciplinas fuera de 

la filosofía han adaptado conceptos, distinciones, métodos, terminologías, 

etc. de los fenomenólogos filosóficos, es relativamente poco lo que los fe-

nomenólogos filosóficos han aprendido de las disciplinas más allá de la filo-

sofía. Seguramente es mucho lo que, en el pasado, Gurwitsch y Merleau-

Ponty aprendieron de la Gestalttheorie, lo que Schutz tomó de la sociología 

verstehende y de la economía de las utilidades marginales, lo que los feno-

menólogos hermenéuticos aprendieron de los clásicos, y otros han ganado 

. Sin embargo, ignoraré aquí 

otras tradiciones tales como el marxismo y el positivismo, y me centraré en 

el hecho de que, dentro de nuestra inmensa tradición, hay diferencias disci-

plinares que pueden ser estudiadas para un máximo beneficio de todos los 

involucrados. 

                                                 
10 El fenomenólogo Joseph Kockelmans ofreció en las postrimerías del siglo veinte esta 

definición de “disciplina”: “Una rama del saber o un campo de estudio caracterizado como un 
cuerpo de conocimiento, aceptado intersubjetivamente, que corresponde a un reino bien de-
finido de entidades, establecido sistemáticamente sobre la base de principios generalmente 
aceptados, con el auxilio de reglas o procedimientos metodológicos, como por ejemplo, las 
matemáticas, la química, la historia”. Joseph J. Kockelmans (ed.), Interdisciplinarity and 
Higher Education, Pennsylvania, The Pennsylvania State University Press, 1979, p. 127. Vale 
la pena mencionar el hecho de que Kockelmans toma, entre otras muchas cosas, elementos 
de la obra sobre interdisciplinariedad del fenomenólogo Georg Gusdorf, autor de “Interdisci-
plinaire Connaissance”, en la Encyclopedia Universalis, y de Les sciences humaines et la 
pensée occidentale, 6 vols., Paris, Payot, 1966-73. 

 



 
Lester Embree: La interdisciplinariedad dentro de la fenomenología  17 

mucho estudiando el psicoanálisis y otras escuelas de psiquiatría, mas tales 

casos del pasado parecen ser excepciones más que la regla, y no parece 

hoy que quede mucho más que el interés fenomenológico en la ciencia cog-

nitiva. ¿Qué sucedería, no obstante, si los encuentros con la fenomenología 

no filosófica pudieran ayudar a los soi disant fenomenólogos en filosofía a 

llegar a ser mejores fenomenólogos? 

17. Permítaseme proceder ahora de una manera algo autobiográfica. Yo era 

un estudiante universitario con tema principal en filosofía y tema secundario 

en psicología, mas se trataba en éste último caso de la psicología conductis-

ta y era más bien desagradable. En mis estudios de doctorado en la New 

School, que se hallaba todavía bajo la influencia de Weimar y que, por esta 

razón, se diferenciaba de los programas norteamericanos bajo la típica in-

fluencia monodisciplinar británica, se me exigió que tomara un tema secun-

dario. Así fue que realicé cursos sobre Wilhelm Dilthey y sobre sociología 

alemana con Albert Solomon, estudioso de Weber. Luego, durante casi 

treinta años después de la graduación, me mantuve sumergido en la filosof-

ía académica norteamericana, que era y sigue siendo bastante naturalista y, 

yo agregaría, anti-interdisciplinaria, y donde pocos colegas filósofos recono-

cen a las ciencias humanas como ciencias. 

18. En la Duquesne University, sin embargo, pude hacer amigos en el de-

partamento de psicología, donde la psicología fenomenológica se prácticaba 

como una ciencia humana. (Debo reconocer, en retrospectiva, que siempre 

me fascinaron la teoría fenomenológica de los valores y la ética teórica de 

Dorion Cairns, así como la vinculación que establecía Aron Gurwitsch entre 

los informes de Wolfgang Koehler sobre los objetos funcionales de los chim-

pancés y el análisis del Zeug en el Heidegger temprano.) 

19. Cuando llegué a la Florida Atlantic University en 1990 y pude disfrutar 

de un incremento importante de libertad y recursos, reaccioné contra el in-

telectualismo de la mayor parte de los husserlianos de mi generación y, tal 

como observé más arriba, lo hice estudiando los análisis noético-noemáticos 

de la valoración y la acción en los libros segundo y tercero de las Ideas de 

Husserl. Para entonces me hallaba ya hondamente enfrascado en el pensa-



 
   Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 18 

miento de Schutz, cuya Wissenschaftslehre se centra en el género, las es-

pecies y algunos individuos en las ciencias culturales, así como en la re-

flexión sobre la historia y la filosofía de la arqueología, y la ecología, el 

género y la tecnología. Retrospectivamente puedo decir que estaba girando 

entonces seriamente hacia la cultura. 

20. Seguidamente, Alexander Schimmelpenninck propuso en 1992 que tan-

to yo como mis colegas en el Center for Advanced Research in Phenomenol-

ogy, Inc. editáramos la Encyclopedia of Phenomenology, publicada final-

mente en 199711

21. En la Introducción a nuestra enciclopedia, Jiten Mohanty y yo esboza-

mos la evolución de la agenda fenomenológica, es decir, la manera como 

los temas se fueron sumando década tras década, así, por ejemplo, el 

género gracias a Edith Stein en la década de 1920, y la diferencia genera-

cional gracias a Simone de Beauvoir en 1970. Sin embargo, volviendo a leer 

esa introducción durante la preparación del presente ensayo, y haciendo 

una autocrítica, lo encuentro muy filosófico-céntrico, y debo decir por ello 

que en aquel momento yo no apreciaba aún completamente el grado en el 

que nuestra tradición desde hace mucho tiempo ha sido multidisciplinaria. 

Mas en este sentido me siento todavía lo suficientemente orgulloso del 

párrafo que abre nuestra introducción como para citarlo a continuación:  

. Fue en ese contexto que comencé a darme cuenta con 

mayor claridad no sólo de cuánto se había extendido nuestra tradición por 

todo el planeta a lo largo de un siglo, sino también de que se la cultivaba en 

más de una veintena de disciplinas no filosóficas, a saber, arquitectura, 

geografía del comportamiento, ciencia cognitiva, comunicología, danza, eco-

logía, economía, educación, estudios étnicos, etnología, fílmica, hermenéu-

tica, literatura, música, enfermería, ciencia política, psiquiatría, psicología, 

religión, geografía social, sociología y teatro. ¡He seguido hallando más y 

más disciplinas fuera de la filosofía que muestran tendencias fenomenológi-

cas! Por supuesto, desde entonces he identificado siempre más disciplinas 

de esta clase. 

                                                 
11Lester Embree et al.(eds.), Encyclopedia of Phenomenology, Dordrecht, Kluwer Aca-

demic Publishers, 1997. 
 



 
Lester Embree: La interdisciplinariedad dentro de la fenomenología  19 

22. Si bien es posible hallar anticipaciones en las obras de Henri Bergson, 

Franz Brentano, Wilhelm Dilthey, William James y otros, el movimiento fe-

nomenológico comenzó con las reflexiones de Edmund Husserl hacia media-

dos de los años 1890 y tiene, por consiguiente, más de cien años de anti-

güedad. Se extendió de Alemania hasta Japón, Rusia y España, así como de 

la filosofía a la psiquiatría, antes de la Primera Guerra Mundial; a Australia, 

Francia, Hungría, Holanda y Flandes, Polonia y los Estados Unidos, y a la 

educación, la música y la religión, durante la década de 1920; y a Checos-

lovaquia, Italia, Corea y Yugoslavia, así como a la arquitectura, la literatura 

y el teatro, durante los años 1930. La fenomenología se extendió luego a 

Portugal, Escandinavia y Sudáfrica, e igualmente a los estudios étnicos, al 

feminismo, la filmografía y la teoría política, poco después de la Segunda 

Guerra Mundial; de allí a Canadá, China e India, así como a la danza, la 

geografía, el derecho y la psicología, en las décadas de 1960 y 1970; final-

mente, a Gran Bretaña y también a la ecología, la etnología y la enfermería 

durante los años 1980 y 1990. Debido a su extensión a otras disciplinas y 

asimismo a su difusión por todo el planeta, la fenomenología puede consi-

derarse como el mayor movimiento filosófico del siglo XX. 

23. En una mirada retrospectiva, sin embargo, puedo advertir ahora que 

por entonces yo tenía todavía lo que podría llamarse una apreciación me-

ramente intelectual de las disciplinas no filosóficas dentro de la fenomeno-

logía. Tal parece haber sido, todavía, el caso de mi conferencia para la se-

gunda reunión, en el año 2005, de la Organización de Organizaciones Fe-

nomenológicas (OPO) en Lima12

                                                 
12 “Restoring a Phenomenological Frontier”, publicado en chino al tiempo que en inglés 

en Thomas Nenon / Lester Embree (eds.), Phenomenology 2005, 5 vols., Bucharest, Zeta 
Books, 2007, en vol. IV: Selected Essays from North America. 

. Otros tres acontecimientos me llevaron 

más allá. El primero fue una conferencia en Taipei en septiembre de 2006 y 

el segundo, una conferencia en Seúl en febrero de 2007. En esas conferen-

cias sucedió que encontré que la fenomenología era practicada efectivamen-

te por colegas provenientes de disciplinas DE fuera de la filosofía. Es sor-

prendente que no haya dado con ello antes. Y la tercera cosa sucedió cuan-

do Tom Nenon y yo nos ocupábamos de escribir la introducción para el vo-

 



 
   Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 20 

lumen sobre Norteamérica del libro Phenomenology 2005, y yo comencé a 

sospechar que el rasgo distintivo de la fenomenología en nuestra región ge-

ográfica era su multidisciplinariedad.  

24. Estos tres acontecimientos tuvieron lo que algunos considerarían un cu-

rioso impacto sobre mí. Desde hacía tiempo me contaba entre quienes se 

quejan de que la inmensa mayoría de los que se llaman a sí mismos feno-

menólogos son únicamente eruditos que contribuyen a la literatura secun-

daria. La mayor parte de mis propias contribuciones es de esta clase, desde 

luego, y creo que necesitamos de la literatura secundaria debido a que mu-

chos de los escritos de los gigantes de nuestro pasado son difíciles de com-

prender y tenemos que ayudarnos mutuamente a comprenderlos. Mas tal 

literatura secundaria es un medio para alcanzar el fin de investigación fe-

nomenológica de las cosas mismas, o sea, no filología sino fenomenología y, 

por ende, la producción de literatura primaria. Lo que ahora espero es que 

aquellos filósofos que en nuestra tradición que hasta ahora no han avanza-

do más allá de la interpretación puedan aprender del encuentro con la fe-

nomenología practicada de hecho en disciplinas fuera de la filosofía. Y es 

por ello queimpulsé la fundación de la Interdisciplinary Coalition of North 

American Phenomenologists. Mi intención es que sea un lugar donde se les 

recuerde a los soi disant fenomenólogos filosóficos que ellos deben ser fe-

nomenólogos. 

25. Permítaseme mencionar otro factor más. Cuandoa los colegas se les pi-

de no que piensen y escriban acerca de la fenomenología anterior, sino que 

hagan fenomenología realmente, sospecho que muchos de ellos se pregun-

tan, en efecto, si podrían llegar a ser los próximos Merleau-Ponty, y rápi-

damente responden en forma negativa. En tal caso, sin embargo, es posible 

emprender análisis reflexivos concisos, y yo mismo he tratado progresiva-

mente de hacerlo en los últimos años, razón por la cual he iniciado una se-

rie de libros, Phenomenological Workshop Texts, para colecciones de análi-

sis semejantes. 



 
Lester Embree: La interdisciplinariedad dentro de la fenomenología  21 

III. Una precaución final 

26. Después de haber pensado acerca de la fenomenología como una tradi-

ción que se ha tornado crecientemente multidisciplinaria a lo largo de más 

de un siglo, y también después de haber encontrado la fenomenología que 

de hecho se estaba practicando en disciplinas fuera de la filosofía, permíta-

seme ahora ofrecer algunas observaciones finales dirigidas a los fenomenó-

logos filosóficos. Para comenzar, no estoy meramente exigiendo leer obras 

hechas por colegas provientes de disciplinas extrafilosóficas, sino escuchar 

sus presentaciones y discutir su obra con ellos. A veces esto resulta extra-

ño, mas puede ser algo muy alentador que los colegas de disciplinas dife-

rentes se encuentren y descubran que tienen intereses teóricos y prácticos 

convergentes ―¡el descubrimiento de que una decana asociada en nuestra 

escuela de enfermeras es una fenomenóloga ya ha mejorado las inscripcio-

nes en uno de mis cursos! 

27. Los encuentros interdisciplinarios se parecen a los viajes por el extran-

jero, que con frecuencia son difíciles e incómodos al comienzo, con una 

multitud de cosas extrañas y derroteros inesperados, tanto que puede in-

cluso tener lugar algún tipo de shock cultural, mas al final tienen su recom-

pensa. Puede irritar a los filósofos la terminología usada de modo impropio 

y los profundamente malentendidos métodos que emplean los colegas no 

filósofos. A menudo, debo confesarlo, advierto, en mí mismo y también en 

otros, un “complejo de superioridad disciplinar”, como podría llamárselo. 

¿No es, acaso, fácil imaginar que, de modo similar, un economista pueda 

también creer que su disciplina comprende los aspectos más importantes de 

la vida social, o bien que un psicólogo o un sociólogo crean esto mismo en 

relación a su especialidad?  

28. Si el complejo de superioridad que uno tiene es manifiesto, puede 

llamárselo “arrogancia disciplinar”, algo que he visto en filósofos fenome-

nológicos que miran con desprecio a los científicos sociales, a las enferme-

ras o a los educadores. ¡Estos colegas filósofos harían bien en considerar, 

sin embargo, lo ridículas que les parecen nuestras preocupaciones filosófi-

cas por cosas tales como el fundamento último, el ser en cuanto ser, si el 



 
   Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 22 

mundo existe, por qué hay algo en lugar de nada, etc., a los colegas que 

provienen de disciplinas distintas de la filosofía, especialmente de las disci-

plinas prácticas! Ser disciplino-céntrico (o sea, estar centrado en una disci-

plina) parece inevitable y probablemente no sea algo malo allí donde se tra-

ta del conocimiento y la destreza especializados, mas, al igual que con la 

clase, la etnicidad, el género y la nacionalidad, donde también hay tenden-

cias a la arrogancia y al complejo de superioridad, es sabio practicar la tole-

rancia, la “tolerancia disciplinar”, como podría llamársela, pues entonces se 

torna más probable que lleguen para todas las partes los beneficios de la 

interdisciplinariedad13

Traducción hecha por Luis Román Rabanaque 

. 

                                                 
13 Agradezco a Elmar Holenstein, Richard Lanigan, Daniel Marcelle, NASU Hisashi, Fred 

Wertz y YOSHIDA Akihiro por sus comentarios sobre un borrador anterior, mas los errores 
que persisten son de mi responsabilidad.  



Recibido: 20-VIII-2009. Aceptado: 1-X-2009 

IDEAS PARA UNA PSICOLOGÍA FENOMENOLÓGICA 

Urbano Mestre Sidoncha 
Universidade da Beira Interior, Covilhã, Portugal 

umestre@ubi.pt 

Resumen: En este trabajo hablamos de la posibilidad de una psicología fenomeno-
lógica, no como oportunidad de refundición del proyecto husserliano, sino como 
plan de revisión de los fundamentos de una psicología de confección naturalista a 
partir de un tratamiento estrictamente fenomenológico. Esta revisión crítica, opera-
da por Husserl, dialogará muy de cerca con las tesis que W. Dilthey desenvuelve en 
1894, bajo el signo de una psicología descriptiva. Es nuestra intención mostrar, una 
vez ponderadas las insuficiencias evidenciadas por la perspectiva diltheyniana, la 
utilidad incuestionable de la psicología fenomenológica como plataforma y vía de 
acceso indirecto para una auténtica filosofía fenomenológica. 

Palabras clave: Psicología descriptiva. Psicología fenomenológica. Fenomenología 
trascendental. Dilthey. Husserl. 

Abstract: In this paper, we address the possibility of a phenomenological psycho-
logy, not having in mind a re-establishment of the husserlian project, but as plan to 
revise, from a strictly phenomenological approach, the basis of a naturalistic psy-
chology. Such a critical revise, operated by Husserl, will dialogue closely with the 
thesis developed by W. Dilthey in 1894, under the title of a descriptive psychology. 
It´s our purpose to explain, given the insufficiency shown by Dilthey’s own per-
spective, the unquestionable utility of this phenomenological psychology as 
groundwork and indirect access way to a genuine phenomenological philosophy. 

Key words: Descriptive psychology. Phenomenological psychology. Transcendental 
phenomenology. Dilthey. Husserl. 

1. Introducción 

El tema que nos ocupará en este trabajo es deliberadamente provocador 

y no deja de ser revelador el hecho de ser así. Efectivamente, hablar de 

Ideas para una psicología fenomenológica convoca inmediatamente, y por sí 

solo, el contenido de sentido del epígrafe del bien conocido texto husserlia-

no de 1913, Ideas directrices para una fenomenología pura y una filosofía 

fenomenológica, donde está vertida la célebre y más perenne caracteriza-

ción de la fenomenología como filosofía trascendental. La provocación reside 

ahí: esa apropiación de sentido del texto de 1913, que aquí preconizamos, 

parece querer apuntar no en el sentido de una filosofía fenomenológica, 



Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 24 

como explícitamente prescribe Husserl, sino en otra dirección, en la de una 

psicología fenomenológica, que pide que se reescriba la historia y se redis-

eñe el mapa de la escuela fenomenológica tal cual fuera preliminarmente 

definida por su fundador, como si ésa fuera la marca de agua de un singular 

destino que, habiendo permanecido en la sombra, se impone ahora revelar. 

Una tal idea, lo sabemos bien, surge a partir de 1904 (ésa es por lo menos 

la confesión implícita de Husserl en el § 70 de Die Krisis der europäischen 

Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie1) y, de un modo 

explícito y abierto, a partir de 1907 ―fecha de la entrada en escena del ins-

trumento de la reducción fenomenológica― como expresión de una contra-

dicción evidente y como confesión inmediata de la incomprensión de fondo 

en relación al sentido último de la marcha de la argumentación seguida por 

el propio Husserl. Pero si esa sospecha se difundió, eso significa que parte 

de mi objetivo está ya cumplido:  

i) el de convocar la atención del lector para la siempre tensa relación 

dialógica entre fenomenología y psicología como símbolo del proceso de in-

terna maduración generado en el espacio de la auto-comprensión de la fe-

nomenología y, no menos relevante, 

ii) para la cuestión candente de una putativa descaracterización temáti-

ca y metodológica de la fenomenología siempre que está en causa la tenta-

tiva de volverla ―en un cierto sentido que escudriñaremos más abajo― 

“productiva”. 

En esencia, lo que pretendemos es dirigir nuestro abordaje a la siempre 

ambigua relación de Husserl con la psicología y, por esto mismo, se trata de 

un abordaje que no podría olvidar uno de sus capítulos más admirables, 

hecho realidad precisamente en el propósito de Husserl rtde considerar la 

posibilidad y necesidad de una psicología pura o fenomenológica. Pero esta 

idea, en su plena concreción, sólo se deja traer a plena luz del día desen-

volviéndose sistemáticamente en el horizonte de sentido más amplio de una 
                                                 

1 “[...] Konnte die Epoché als eine ausdrückliche methodische Grundforderung nur eine 
Sache nachkommender Reflexion dessen sein, der schon in einer gewissen Naivität und aus 
einer historischen Situation her in die Epoché sozusagen hineingezogen worden ist und schon 
ein Stück dieser neuen ‘Innenwelt’, gewissermaßen ein Nahfeld aus ihr, mit einem dunkel 
vorgezeichneten Fernhorizont, sich zu eigen gemacht hatte. So ist er erst vier Jahre nach 
Abschluss der Logischen Untersuchungen zum ausdrücklichen, und selbst dann noch unvoll-
kommenen Selbstbewusstsein ihrer Methode gekommen”. Edmund Husserl, Die Krisis der 
europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie, Hua VI, Den Haag, 
Martinus Nijhoff, 1976, p. 246. Cursivas mías.  
 



Urbano Mestre Sidoncha: Ideas para una psicología fenomenológica 
 

25 

fenomenología que, en su versión madura, se plantea como filosofía tras-

cendental. Por otro lado, también queremos interrogar el contenido de sen-

tido de esta exigencia de productividad que incesantemente es lanzada so-

bre la fenomenología y que, a mi entender, ha sido la fuente de equívocos y 

de bastas interpretaciones. 

Aludiendo ahora a este último objetivo, digamos que la necesidad de 

enmarcar la fenomenología de matriz husserliana en nuevos contextos (mo-

tivación ampliamente visible en la última década) y, por esa vía, de escu-

driñar su fecundidad, es un propósito enteramente legítimo y absolutamen-

te inatacable. Pero este propósito no debe ser confundido con la oportuni-

dad, que muchas veces se pone en total simetría con esta primera necesi-

dad, de volver a la fenomenología productiva. A propósito de esta distinción 

entre fecundidad y productividad resuenan por todas partes las juiciosas 

palabras de Gaston Bachelard2, quien recordaba que la urgencia en deducir 

efectos de una determinada ciencia, en el sentido de volverla, de este mo-

do, productiva, no hace más que denunciar nuestra obstinada permanencia 

en un dominio todavía distante del campo de la racionalidad científica o, 

para utilizar aquí el idiolecto de Husserl, en la esfera de la actitud pre-

filosófica o natural. Si la condición para que la fenomenología se vuelva 

productiva es el abandono de sus decisiones teóricas de mayor alcance 

―pensamos especialmente en la renuncia a la actitud trascendental, que el 

propio Husserl parece admitir en el § 57 de las Meditaciones cartesianas3― 

lo que surge de ese abandono es una ciencia positiva más entre otras, cu-

yos resultados no difieren sustancialmente de los indicadores de productivi-

dad ahí señalados. Partiendo de esta distinción operada en el plano concep-

tual, no decimos, sin embargo, que la fenomenología puede ser fecunda sin 

ser productiva o que esta última exigencia de productividad no se sitúe en 

el plano de la comprensión de la fenomenología como hacedora de la racio-

nalidad científica. Lo que en todo caso no nos parece razonable es sostener 

que una tal reivindicada productividad se determine en base a una desca-

racterización absoluta de la naturaleza y función de las disciplinas implica-

das o, incluso, en el cambio del que es el sentido más hondo de cada una 

                                                 
2 Vid. Gaston Bachelard, Épistémologie. Textes choisis, Paris, P.U.F. 
3 Vid. Edmund Husserl, Cartesianische Meditationen und pariser Vorträge, Hua I, Den 

Haag, Martinus Nijhoff, 1973. 



Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 26 

de ellas. Efectivamente, y como consecuencia de esta descaracterización, 

vemos con cierto embarazo muchas veces a psicólogos que debaten, como 

fenomenólogos de parcos recursos, sobre cuestiones que están fuera de su 

alcance. Es lo que ocurre cuando se le exige a la psicología ―la cual todavía 

opera en base a un mundo que se pone como supuesto no cuestionado― 

que se ponga como base necesaria para una teoría del conocimiento, para 

una filosofía trascendental. Del mismo modo, y con el mismo embarazo, 

asistimos al intento de situar la discusión fenomenológica en moldes que 

sólo pueden significar que ella sufrió una brusca mutación y que abandonó 

definitivamente el suelo propio de una filosofía trascendental para  ponerse 

al modo de una disciplina positiva. En este capítulo en el que la fenomeno-

logía, para ser inmediatamente productiva, se presenta apenas como un 

régimen más de cientificidad entre otros, se inscriben los vanos intentos 

para pensar que la tarea esencial de la fenomenología se deja realizar inte-

gralmente en el contexto de una psicología fenomenológica, y se inscribe 

también la tesis de que la fenomenología trascendental no va a ser más que 

una psicología disfrazada4. Evidentemente, bastará una lectura más profun-

da del interés de Husserl por la psicología ―y es de esto de lo que nos va-

mos a ocupar― para vencer inmediatamente estas interpretaciones y para 

instaurar definitivamente la idea de que para ser, en este singular contexto, 

productiva, la fenomenología no compite con la psicología, no reclama su 

espacio ni tampoco compara los respectivos resultados.  

Sin embargo, sabemos bien la distancia que separaba a Husserl de una 

correcta comprensión psicologista de la Lógica. Y también sabemos que la 

disciplina instaurada por Husserl se va a constituir como ciencia filosófica 

fundamental en la confrontación con la doctrina que determina la reducción 

de los principios de la ciencia a la naturaleza y a la constitución de nuestro 

espíritu. Pero incluso un neófito sabe que, sin embargo, la asociación entre 

fenomenología y psicología había sido solicitada por el propio Husserl, quien 

logró encontrar, en la psicología, una primera respuesta al problema del 

esclarecimiento filosófico de la lógica, que es donde se juega, prima facie, la 

cuestión de los fundamentos de la matemática y de la propia lógica 

―cuestión que constituyó, a su vez, una especie de antecámara que prefi-

                                                 
4 Vid. Urbano Mestre Sidoncha, “É a Fenomenología uma Psicologia Disfarçada?”, Phai-

nomenon. Revista de Fenomenología 16/17 (2008). 



Urbano Mestre Sidoncha: Ideas para una psicología fenomenológica 
 

27 

gura el objeto y anticipa el estilo de una disciplina fenomenológica madura y 

plenamente consolidada.  

2. Importancia de la psicología descriptiva y su significado para la 
tarea de revisión de los fundamentos de la psicología: el debate 
entre Husserl y Dilthey  

En el semestre de verano de 1925, en el transcurso del célebre y fértil 

período de Friburgo, Husserl dicta un importante curso sobre psicología fe-

nomenológica, incluido por Walter Biemel en el volumen IX de Husserliana. 

En ese curso, evidentemente Husserl no pretende contribuir con nuevos 

descubrimientos al inicio de una psicología fenomenológica que hasta esa 

fecha todavía no existía como régimen de cientificidad plenamente consoli-

dado, pero sí pretende, por el contrario, hablar sobre los fundamentos con-

ceptuales de la psicología a partir de una perspectiva fenomenológica. A 

pesar de esto, ha habido siempre coincidencia en considerar que a un tal 

enfoque le falta carácter sistemático y, por tanto, en que en todo caso se 

trataría de una orientación marginal en el seno de las orientaciones pro-

gramáticas de la propia fenomenología. Sin embargo, falta decir que, más 

que comprometer la posibilidad o la necesidad de una tal perspectiva, lo 

que revela esa diagnosticada insuficiencia es más que nada la ausencia de 

una visión orgánica relativa a las cuestiones de la psicología que ahora se 

llama fenomenológica. La inexistencia de esa orientación sistemática sería, 

en el fondo —y si, en efecto, queremos atribuirle algún significado que su-

pere la dimensión de lo puramente circunstancial—, la expresión fidedigna 

de esa ausencia más primitiva de un referente que, pensado retrospectiva-

mente, prestara alguna unidad a las consideraciones de Husserl. Pero si, al 

margen de esto, la unidad de la discusión se agita como una condición que 

hace aparecer la perspectiva modal de la necesidad, incluso ahí no la po-

dremos rechazar, teniendo en cuenta que se permite pensarla —toda ella— 

a partir de la unidad de la crítica que es dirigida hacia la presencia del natu-

ralismo en la psicología. Éste es, ipso facto, el punto privilegiado a partir del 

cual la fenomenología, y sólo ella, asoma como disciplina que puede llamar 

a sí la sensible cuestión de la revisión de los fundamentos conceptuales de 

la psicología; y será éste, justamente, el desiderato esencial de Husserl en 

la prosecución de ese curso. Ésta es también, si quisiéramos, una primera 



Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 28 

aunque decisiva acepción para el proyecto de una psicología fenomenológi-

ca, que previene acerca de una perspectiva estrictamente científica que de 

ahora en adelante se vaya a arrojar sobre la psicología. 

Sin embargo, si en relación a esta asociación entre fenomenología y psi-

cología ―la cual, insistimos, debe ser puesta en primer lugar en la base de 

una inspección fenomenológica de los fundamentos de la propia psicología― 

todavía planea la sospecha de una —digamos— cierta insuficiencia (lo que 

nos permitiría tomarla simplemente como la expresión de una justa posición 

espuria y sin sentido), sea dicho, en forma de respuesta, que hay un con-

junto de acontecimientos que ilustran bien la atmósfera intelectual de la 

época, mostrando, a la vez, que el entusiasmo inicial suscitado por la psico-

logía formaba, más que una relación constituida en base a un acontecimien-

to aislado, una tendencia dominante que se extendió rápidamente en la 

época que anuncia el nacimiento de la propia fenomenología. Enumerémos-

los de forma breve y sin preocupaciones de exhaustividad5: en 1860, un 

año después del nacimiento de Husserl, la psicología científica marca su 

aparición con los Elementos de psicofísica, de Fechner. En ese mismo año, 

con Broca, se señalan las primeras localizaciones cerebrales. En 1875, Franz 

Brentano publica la Psicología desde el punto de vista empírico, obra mayor 

que tendrá, como es bien sabido, profundo impacto sobre Husserl y sobre la 

propia definición del esbozo de la fenomenología en sus primeros años. El 

primer laboratorio de Psicología experimental, fundado por Wundt, data de 

1879. En suma, fue esta situación, compleja en sus desarrollos internos pe-

ro ampliamente comprensible en sus rasgos de conjunto, la que encontró 

Husserl. La conjugación de estos acontecimientos determinará la plataforma 

de sentido a partir de la que Husserl realiza una crítica, científicamente re-

levante, al modelo naturalista de la psicología. Y esta crítica se revelará ab-

solutamente necesaria, atendiendo al vínculo congénito que vincula la psico-

logía al modelo y al método de las ciencias naturales6, en un momento que 

Husserl considera excesivamente marcado por las esperanzas que entonces 

se depositaban en la nueva psicología.  

                                                 
5 Para una profundización más completa de esos momentos, remito, entre la vastísima 

bibliografía relevante, al estudio de José Henrique Santos, Do Empirismo à Fenomenología. A 
crítica antipsicologista de Husserl e a ideia de lógica pura, Braga, Livraria Cruz, 1973. 

6 Cfr. Edmund Husserl, Phänomenologische Psychologie. Vorlesungen Sommersemester 
1925, Hua IX, The Hague, Martinus Nijhoff, 1962, p. 4.  



Urbano Mestre Sidoncha: Ideas para una psicología fenomenológica 
 

29 

Esta crítica, que es la del propio Husserl, dialogará, permanentemente, 

con la perspectiva generada por parte de Wilhelm Dilthey en un célebre tex-

to de 1894 titulado Ideen über eine beschreibende und zergliedernde Psy-

chologie (Ideas acerca de una psicología descriptiva y analítica). No es que 

la inspección fenomenológica que Husserl pretende llevar a cabo requiera el 

auxilio de la psicología descriptiva de Dilthey. Esta dependencia teórica y 

conceptual de la fenomenología en relación a una tesis positiva como es 

aquella que Dilthey desarrolla en el decisivo año de 1894, sería absoluta-

mente intolerable para la coherencia interna de la perspectiva trazada por 

Husserl, la cual justamente se pretende libre de constreñimientos de ningún 

tipo. Lo que incita esta aproximación crítica a las tesis de Dilthey —a quien 

Husserl consideró, tal vez demasiado tarde, un hombre de intuiciones bri-

llantes— es precisamente mostrar que sólo por la vía de la fenomenología 

puede ser efectivamente denunciada, en sentido pleno, y de una forma ri-

gurosamente científica, esa tendencia naturalista de la psicología ―tomada 

de las ciencias naturales―, y que otras denuncias que se le imputan, en su 

afán de consumar esta inspección, no hacen más que duplicar el error que 

pretendidamente se pretendía denunciar.  

Muy sucintamente, y sin entrar en una discusión deliberadamente cir-

cunstanciada del pensamiento de Dilthey, lo que el autor le oponía a una 

psicología de confección naturalista —precisamente aquella que, según la 

lectura de Husserl, reivindica la misma importancia relativa y la misma dig-

nidad institucional que entonces se le concedían a la física— es el hecho de 

que en ella se perdiese una cierta visión de conjunto de la vida mental, que 

sólo de modo artificial podría ser pensada atomísticamente al nivel de acon-

cimientos psíquicos aislados. Es éste el tejido de fondo teórico y motivacio-

nal que está en el origen, en Dilthey, de una inclinación hacia el terreno de 

una psicología descriptiva, como alternativa y como sustitución de su va-

riante empírica, que utiliza, en la psicología, los métodos de las ciencias de 

la naturaleza. En efecto, la matriz teórica y conceptual que está en la base 

de la metodología de tales ciencias, cuando no lo está directamente vertida 

en el campo propio de la psicología, determina que la formulación de hipó-

tesis sea puesta como elemento que conecta los datos sensibles de la expe-

riencia externa y la conexión causal que, a su vez, no se nos da en el con-

texto de la propia experiencia. De entre las múltiples dificultades en que se 



Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 30 

deja enredar esta inscripción de la psicología en el espacio lógico de las Na-

turwissenschaften, la que más se granjeará la censura por parte de ese es-

cepticismo radical gestionado por Dilthey (tal era el modo en el que Husserl 

veía el posicionamiento de Dilthey ante la psicología hipotético-causal7) es 

la de incluso entender que esa estrategia inferencial, o ese pensamiento 

construido que trasciende el dato intuitivo, es una concepción que armoniza 

con las determinaciones específicas de la vida mental. “Hipótesis, por todas 

partes sólo hipótesis”, se lamentaba Dilthey. Ahora bien, si es verdad que 

los méritos imputables a esa estrategia no merecen reparos cuando, por 

ejemplo, se dejan aplicar a la moderna física, no será menos cierto que ya 

no sucede lo mismo cuando esa estrategia se une, sin más, al espacio lógico 

de las ciencias del espíritu8. Dice Husserl:  

La psicología, y consecuentemente, todas las ciencias socioculturales, se refie-
ren al nexo mental dado universalmente por la experiencia interna. La Innere 
Erfahrung no da una mera exterioridad, no conoce separación de partes que 
se pongan como elementos auto-suficientes. Sólo conoce estados internamen-
te entrelazados, y entrelazados en la unidad de un nexo inclusivo, que es da-
do conjuntamente con los propios estados en cuanto nexo en la intuición in-
terna.9  

Es, pues, esta conexión viva, y no meramente artificial o construida, la 

que constantemente escapa a una psicología que importa sus procesos de la 

moderna física. Éste es el aspecto que inmediatamente convierte una uni-

dad construida, a partir de fuera, en una unidad contrahecha, que a su vez 

se funda en la pura concatenación de procesos psíquicos aisladamente con-

siderados. A esto mismo se refiere Dilthey:  

En las ciencias de la naturaleza se nos ofrece un nexo natural sólo a través de 
deducciones suplementarias, mediante un complejo de hipótesis. Por el con-
trario, en las ciencias del espíritu, la base es la conexión de la vida anímica 
como algo originariamente dado [...]. En la experiencia interna son también 
dados los procesos de causación, de los lazos de las funciones, como miem-
bros singulares de la vida psíquica, en un todo. Primordial es, aquí, la co-
nexión vivida; secundaria la distinción de sus diversos miembros. Esto condi-
ciona una diferencia muy grande de los métodos con que estudiamos la vida 

                                                 
7 Cfr. Hua IX, p.14. 
8 Devolvamos la palabra a Dilthey: “no âmbito psicológico, as hipóteses também não 

possuem a capacidade de realização de que deram provas no conhecimento científico-
natural”. Wilhelm Dilthey, Ideias acerca de uma Psicologia Descritiva e Analítica. Trad. Artur 
Morão:   http://www.lusosofia.net/textos/dilthey_wilhelm_psicologia_descritiva_e_analitica.pdf, p. 16. 

9 Hua IX, p. 8. 



Urbano Mestre Sidoncha: Ideas para una psicología fenomenológica 
 

31 

psíquica, la historia y la sociedad, en relación a los otros métodos por los que 
se obtiene el conocimiento de la naturaleza.10  

Ahora bien, si es, pues, verdad que el dato aislado es para la física una 

simple abstracción —en la que hay un ejercicio perfectamente legítimo y 

absolutamente rutinario en el contexto de su propia orientación metodológi-

ca—, en la consideración de nuestra vida psíquica, por el contrario, esta 

abstracción hiere de muerte una conexión íntima que, lejos de dejarse pos-

tular como hipótesis, antes que eso es originariamente dada en la experien-

cia interna como expresión de un significado inmanente. Según Husserl, los 

únicos que no podrían ser sensibles a las cuestiones planteadas por Dilt-

hey11 son aquellos que todavía están bajo los efectos del hechizo de la 

orientación naturalista de la psicología dominante. El autor pretendía, por 

tanto, que las ciencias del espíritu tuvieran una metodología eminentemen-

te comprensiva como alternativa a la reivindicada orientación explicativa de 

las ciencias de la naturaleza12. Como ahora comprendemos perfectamente, 

esto significaba el alejamiento definitivo de la psicología dominante y su 

sustitución por una psicología más concreta y menos abstracta o artificial, a 

la que el autor conseguirá llamar descriptiva. Dice Dilthey:  

Sólo una ciencia que denominaré psicología descriptiva y analítica, en oposi-
ción a la explicativa o constructiva, puede librarnos de todas las dificultades 
expuestas. Entiendo por psicología descriptiva la exposición de los componen-
tes y de los nexos que se presentan uniformemente en toda la vida psíquica 
humana desenvuelta, entrelazados en una única textura, que no es inferida o 
introducida por el pensamiento sino simplemente vivida. Esta psicología es, 
por tanto, la descripción y el análisis de una conexión que, de modo originario 
y siempre, se nos da como la propia vida.13 

Puesta en esta transmutación que se opera en la propia intimidad de la 

concepción en psicología, encontrará Husserl el mérito fundamental que de-

be ser atribuido al abordaje de Dilthey:  

                                                 
10 Wilhelm Dilthey, op. cit., p. 15. 
11 Hua IX, p. 11. 
12 “Os representantes da psicologia explicativa costumam apoiar-se nas ciências da na-

tureza para justificar um tão amplo emprego de hipóteses. Mas já no início das nossas inves-
tigações queremos proclamar a pretensão das ciências do espírito de determinar autonoma-
mente os seus métodos, de harmonia com o seu objecto.” Wilhelm Dilthey, op. cit., p. 15. 

13 Ibidem, p. 25. 



Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 32 

La gran relevancia de la exposición de Dilthey —afirma Husserl en las leccio-
nes de 1925— está, por encima de todo, en aquello que él dijo de positivo so-
bre la unidad de la vida psíquica como unidad de la experiencia viva y, conse-
cuentemente, en la exigencia de una psicología descriptiva fundada netamen-
te sobre la intuición.14 

Este reconocimiento expreso de Husserl en relación al posicionamiento 

crítico de Dilthey, que está en la verdad en vez de constituir una anotación 

marginal, tomado inicialmente en cuanto a su pura forma deja adivinar uno 

amplío acuerdo en torno a la comprensión de la psicología; acuerdo que es-

tá edificado en el marco de las reservas de fondo que el primero tendrá que 

oponer a una psicología de tipo hipotético-constructiva. Pero eso no signifi-

ca, evidentemente, que la disidencia que se iniciará más tarde entre los de 

los autores sea sólo la expresión de un lamentable equívoco. Es el propio 

Husserl quien inicialmente disocia esas reservas que tendrá que oponer a la 

imitación de la metodología diltheyniana —la cual considera no poder ser 

recomendada en ninguna circunstancia— de la justa admiración que se debe 

a su brillante intuición. En el breve espacio de este ensayo no es posible la 

tarea de trazar el mapa de las semejanzas y diferencias entre las concep-

ciones de Husserl y de Dilthey, ni tampoco de la menos exigente misión de 

contrastar la justicia de las críticas que Husserl le dirige a Dilthey. De entre 

esas diferencias que se dejan determinar en un simple juego de confronta-

ción de tesis positivas, aquí preferimos elegir la que se pone inmediatamen-

te como la más emblemática de esa todavía insuficiente inspección de los 

fundamentos de la psicología, cuando ella es sobreentendida en el estricto 

contexto de una psicología descriptiva, y cuando una tal psicología descrip-

tiva se deja incluso enredar en las paradojas que habían determinado la 

estruendosa ruina del psicologismo.  

3. Insuficiencias del tratamiento diltheyniano 

Incluso para una mirada todavía inicial, entender qué es la psicología 

descriptiva o cuál es la tarea que esencialmente le toca a ésta cumplir surge 

como la expresión de una diferencia insuperable entre los dos autores. Es 

cosa bien sabida que, para Husserl, una de las tareas de la psicología des-

criptiva es la de promover un distanciamiento en relación a una psicología 

todavía tomada en el sentido naturalista de ciencia de la experiencia, en un 

                                                 
14 Hua IX, p. 10. 



Urbano Mestre Sidoncha: Ideas para una psicología fenomenológica 
 

33 

primero pero decisivo movimiento de radicalización que acompañará a la 

fenomenología y que la llevará, por último, a asumir su condición más pe-

renne de filosofía trascendental. Este esfuerzo de radicalización se sustan-

cializa, desde bien pronto, en una redefinición de su campo propio, que ya 

no es más el de los elementos reales de la vivencia sino más bien el de sus 

elementos ideales. Ahora bien, esta distinción elemental, aunque simultá-

neamente más fina entre elementos reales e intencionales de la vivencia, 

parece habérsele escapado a Dilthey, según la lectura muy juiciosa de Hus-

serl. 

Es incluso más grave, desde el punto de vista de sus implicaciones sis-

témicas, el diagnóstico de una correcta recaída de la psicología descriptiva 

de Dilthey en los absurdos que habían determinado la contundente crítica 

de Husserl a la psicología explicativo-causal. Una tal recaída tendría que 

ver, supuestamente, con la siguiente imposibilidad de fondo: si la psicología 

descriptiva es, ella misma, una ciencia positiva más entre las otras, ¿cómo 

justificar su pretensión de erigirse simultáneamente como fundamento de 

las ciencias socioculturales15, además de también erigirse como fundamento 

de la propia teoría del conocimiento16 —teoría del conocimiento que en rela-

ción a las ciencias positivas se debe situar en un plano superior con el que 

todas guardan una misma distancia? Este contrasentido de partida es expli-

cado por Husserl en los siguientes términos:  

Que la teoría del conocimiento quiera volver inteligible, genéricamente y en 
principio, tanto la forma como la actividad cognitiva, en su interioridad psíqui-
ca, puede tener lugar en la producción de validez objetiva. Pero, ¿cómo puede 
ella alguna vez resolver este problema si depende de un procedimiento psico-

                                                 
15 “... A análise da realidade social e histórica, tão complexa, só poderá ser levada a 

cabo se esta realidade for, primeiro, desmembrada nos diversos sistemas de fins que a 
integram. ... Mas a trama de tal sistema é apenas a conexão psíquica dos homens que nele 
cooperam. É portanto, em último termo, somente uma conexão psicológica.” Wilhelm 
Dilthey, Ideen über eine beschreibende und zergliedernde Psychologie, Trad. portuguesa de 
Artur Morão: Ideias acerca de uma Psicologia Descritiva e Analítica: 
http://www.lusosofia.net/textos/dilthey_wilhelm_psicologia_descritiva_e_analitica.pdf, p. 30. 

16 “Como o desenvolvimento de cada uma das ciências do espírito está ligado à consti-
tuição da psicologia, também não é possível conseguir a articulação das mesmas num todo 
sem compreender a urdidura psíquica em que se encontram entrosadas. Sem referência 
alguma à conexão psíquica em que se fundam as suas relações, as ciências do espírito são 
um agregado, um feixe disperso, e não um sistema ... A mesma dificuldade pesa sobre a 
teoria do conhecimento ... os factos espirituais que constituem o material da teoria do con-
hecimento não podem ser entrelaçados sem o pano de fundo de alguma representação do 
nexo psíquico.” Ibidem, pp. 20s. En algunas páginas, puede leerse que “a conexão psíquica 
constitui o fundo do processo cognoscitivo e, portanto, este processo só nesta conexão psí-
quica pode ser estudado e determinado no seu alcance”. Ibidem, p. 24. 



Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 34 

lógico-empírico [es decir, si la hacemos depender de una psicología descripti-
va que ve en la unidad del nexo psíquico el sustrato de todos los procesos 
cognitivos] que sólo le proporcionaría universalidades histórico-naturales, en 
vez de necesidades inviolables e intuitivamente evidentes?17  

He ahí, pues, en su expresión más decisiva, las aporías en que se dejó 

enredar el propio psicologismo, y que parece conocer ahora una curiosa e 

inesperada reedición en los trabajos de Dilthey. Efectivamente, el autor de 

las Ideas acerca de una psicología descriptiva y analítica no acepta que la 

teoría del conocimiento se pueda formular en una total ausencia de conteni-

do, sin tener por base el elemento psíquico. Mientras Husserl reconoce que, 

después de Kant, la teoría trascendental del conocimiento alcanzó una pro-

funda influencia, habiéndose unificado en una perspectiva que rechazó ca-

tegóricamente todo el ejercicio de fundación empírico-psicológica (aunque, 

por otra parte, no dejó de combatir como siendo una forma de ese criticado 

psicologismo18), Dilthey, a su vez, no acepta que la distinción entre materia 

y forma del conocimiento se pueda fundar autónomamente en relación a 

una realidad psíquica sino que, en las antípodas de esta tesis, sostiene que 

ella sólo encuentra su fundamento de determinación en la conexión anímica 

efectivamente dada en el campo de la experiencia interna. 

Husserl se preguntaba: ¿Cómo puede una descripción, en la base de la 

mera experiencia interna [...], ser capaz de producir más que una simple 

comprensión individual? [...] ¿cómo podrá alguna vez ir más allá de las va-

gas generalizaciones empíricas?” O, todavía en un otro y sugestivo paso:  

“en una psicología que depende meramente de la experiencia interna y de 

la descripción de la vida psíquica, ¿cómo llegamos a la universalidad de la 

ley?19 

Hay varios aspectos que merecen aquí una reflexión más penetrante:  

i) esta inexactitud de las leyes psicológicas evidentemente no puede ser 

imputada, sin más, a una cierta, diríamos, inmadurez de la psicología, sobre 

todo en una circunstancia en que es llamada a estar presente entre otras 

ciencias positivas. Es, más bien, debido a una cuestión de principio por lo 

que se sitúa en un abandono del horizonte de sentido y de las posibilidades 

                                                 
17 Hua IX, p. 19. 
18 Ibidem, p. 29. 
19 Ibidem, p. 11. 



Urbano Mestre Sidoncha: Ideas para una psicología fenomenológica 
 

35 

de realización de las ciencias experimentales ese desiderato de comprender 

todos los hechos a partir de un cierto número de leyes exactas. Insistimos: 

se trata únicamente de una imposibilidad de principio que nada tiene que 

ver con la idiosincrasia propia de la psicología. Como bien lo vio Theodor de 

Boer, “si las leyes de la lógica no fueran más que una rama particular de las 

leyes psicológicas, compartirían con éstas su carácter inexacto y provisio-

nal”20. 

ii) Hay un segundo aspecto que, sin embargo, merece igualmente ser 

subrayado: lo que está puesto en causa en esta denuncia siempre reiterada 

de las consecuencias absurdas y escépticas del psicologismo no puede ser 

visto, sin más, como una ofensiva gratuita que sobreviene en un conflicto 

cada vez más hondo entre Husserl y la psicología. Lo que ahí se ve es nada 

más que la posibilidad de que se genere, vía método causal, el descubri-

miento de leyes ideales. Por otra parte, la denuncia de este error sólo puede 

resultar beneficiosa para las ciencias; incluso, evidentemente y por la ma-

yor parte de las razones, para las ciencias experimentales que, después de 

eximidas de esta inaceptable responsabilidad, dejan ahora restituirse su 

verdadero rostro. Digamos, siendo rigurosos, que ni en el auge de la feno-

menología qua filosofía trascendental pretendió Husserl protagonizar esa 

descalificación de la psicología. A propósito del vínculo que ata la psicología 

a la fenomenología, y del beneficio que un tal vínculo representa para la 

consumación plena del esfuerzo de fundamentación de la propia psicología, 

dice Ricoeur que 

la psicología no se comprende ella misma, [...] si no está anclada en la feno-
menología. Es ésta quien la instruye sobre la esencia de la subjetividad; quien 
nada sabe sobre lo que es el yo puro —constituidor de toda la realidad [...] no 
sabrá lo que es el psiquismo, realidad constituida, generada en el seno del yo-
puro.21  

                                                 
20 “If the laws of logic were nothing but a particular brand of psychological law, they 

would share in this inexact and provisional character.” Theodore De Boer, The Development 
of Husserl’s Thought, The Hage/Boston/London, Martinus Nijhoff, 1978, p. 218. 

21 “[...] La psychologie ne se comprend pas elle-même, [...] si elle ne s’adosse pas à la 
phénoménologie. C’est elle qui l’instruit de l’essence de la subjectivité ; qui ne sait point ce 
qu’est le moi pur, – constituant de toute réalité [...] ne saura pas ce qu’est le psychisme, 
réalité constituée, tissée dans l’environnement du moi pur”. Paul Ricoeur, A L’École de la 
phénoménologie, Paris, J. Vrin, 1987, p. 43. 



Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 36 

Algunas páginas más adelante, reaparece la misma tesis devuelta ahora 

a su expresión de máxima simplicidad:  

La psicología —dice Ricoeur—, al igual que su objeto, es intra-mundana [...] 
ella no tiene sobre él ninguna inteligencia directa [...].22 

iii) Se impone una última nota para la evaluación del contenido de sen-

tido de esta experiencia interna que es permanente solicitada por la psico-

logía descriptiva y analítica de Dilthey. Por su intervención, ésta no sólo cor-

ta de raíz, como ya hemos dicho, la posibilidad de alcanzar la universalidad 

de la ley, sino que también se identifica con un criterio todavía distante del 

tema de una conciencia intencional que, después de Brentano, constituirá 

claramente la cuestión central y el hilo conductor de la psicología23. Además 

de esto, esta experiencia interna, tomada de antemano en el sentido de una 

auto-interpretación vivida, todavía no se distancia, con total nitidez, de un 

mero método introspectivo, cuando una de las marcas más reveladoras del 

radical cambio de perspectiva operada por la entrada en escena de la feno-

menología —incluso tomada en el sentido de una psicología descriptiva— es 

precisamente la propia fundación de esta distinción con una absoluta trans-

parencia24. La objeción husserliana es, en este punto, incisiva: es cosa bien 

sabida que fue precisamente la imposibilidad de establecer con total clari-

dad esta distinción entre experiencia interna y el mero ejercicio de intros-

pección lo que determinó la célebre ofensiva protagonizada por Husserl co-

ntra el psicologismo.  

                                                 
22 He aquí el fragmento completo : “La psychologie est [...] intra-mondaine comme son 

objet [...]; mais [...] elle n’a aucune intelligence directe de son objet ; elle ne se comprend 
pas elle-même, si elle ne comprend pas son objet comme une non-réalité réalisée.” Ibidem, 
p.47. Cursivas mías. 

23 Son muchos los lugares en la vasta de Husserl en donde este reconocimiento y, en 
consonancia, esta herencia, son asumidos sin ambigüedades: Cfr., por ejemplo, Hua V, p. 
59. 

24 Esta sospecha en relación a una pretendida confusión entre reflexión fenomenológica 
y un simple método introspectivo, que informaría consecuentemente sobre la tesis de una 
supuesta superioridad del lenguaje fenomenológico, es enfáticamente subrayada por algunos 
autores. Tomemos el paso que se sigue como testimonio representativo de esta corriente de 
interpretación: “How does phenomenological reflection differ from introspection?”, pregun-
tará Bayne, para, pasadas apenas algunas páginas, reiterar esta sospecha en relación a las 
virtudes de la fenomenología husserliana: “[...] what reason do we have for thinking that the 
results of phenomenological reduction are more reliable than those of ‘mere introspection’?”. 
Tim Bayne, “Closing the Gap? Some Questions for Neurophenomenology”, en Phenomenol-
ogy and the Cognitive Sciences, Dordrecht, Kluwer Academic Publishers, 2004, pp. 3-7. 



Urbano Mestre Sidoncha: Ideas para una psicología fenomenológica 
 

37 

Las descripciones de la fenomenología —escribe Husserl en los Prolegómenos 
a la Lógica pura— no se refieren a vivencias o clase de vivencias de personas 
empíricas; puesto que de personas, [...] de vivencias mías o de otros, ella 
nada sabe ni conjetura cosa alguna; sobre tales vivencias, la fenomenología 
no levanta cuestiones, no busca determinaciones ni elabora hipótesis.25  

4. Superación de la psicología descriptiva  

A pesar de este registro eminentemente crítico —señal evidente de que 

el interés de Husserl por la psicología no desapareció después del primer 

embate crítico de 1900— está la circunstancia de haber considerado, un año 

después, que la tarea de la fenomenología podía ser cumplida en el espacio 

de un psicología descriptiva, y de que una tal psicología únicamente podía 

ser diferenciada de la fenomenología por parcas diferencias. Pero de esta 

constatación nada más que resulta que el problema se muestra ahora bajo 

un nuevo rostro: si la pulsión naturalista de la psicología puede ser investi-

gada y denunciada por la fenomenología esto, finalmente, justifica la dis-

tancia de seguridad con la que Husserl siempre mantuvo la concepción de 

Dilthey; pero si, mientras tanto, la propia fenomenología —tomada en el 

sentido de una psicología descriptiva— aún se ve contaminada (la metáfora 

es de Husserl en las lecciones de 1925) por ese reprobado naturalismo, esto 

significa que una tal inspección, para ser científicamente relevante, requiere 

ahora mucho más de lo que requiere una psicología; incluso si, por un lado, 

esta psicología se liberó de las flagrantes insuficiencias de la versión empíri-

ca y genética, e incluso aunque, por otro lado, ella operara una especie de 

catarsis intelectual que la llevó a depurarse de las insuficiencias del aborda-

je diltheyniano. Pero esta fluctuación de sentido que acompaña la relación 

entre la entonces fenomenología naciente y la psicología más que ser el 

emblema para una especie de indecisión de fondo en cuanto al alcance y 

sentido de la disciplina fenomenológica es, de nuevo, el sentido de la propia 

marcha de la argumentación husserliana en su concreción plena. Efectiva-

mente, en el momento en que se va paulatinamente rediseñando el mapa 

de la todavía emergente escuela fenomenológica, tal comprensión se de-

termina precisamente en el contenido de sentido que se imputa a la propia 

psicología, la cual ahora se deja tomar ya no en el sentido naturalista de 

                                                 
25 Edmund Husserl, Hua XVIII, p. 13 / Investigações Lógicas. Primeiro Volume: Pro-

legómenos à Lógica Pura, Lisboa, Centro de Filosofia da Universidade de Lisboa, 2005, pp. 
23s. Trad. Diogo Ferrer. 



Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 38 

ciencia de la experiencia —es decir, en una variante genética llena todavía 

de presupuestos naturalistas— sino en su valor descriptivo o puro, que lan-

zará la disciplina de Husserl hacia una creciente exigencia de radicalidad 

que es el punto en donde, paradójicamente, se determinará finalmente un 

alejamiento igualmente progresivo en relación a los terrenos aún mundanos 

de la psicología. En efecto, Husserl fue paulatinamente ganando conciencia 

de que estaba equivocado al caracterizar, en la base y en los términos de 

una auto-objetivación psicológica, lo que eran las esencias de los actos cog-

nitivos y de los respectivos objetos correlativos. Se dio cuenta, por tanto, 

de que la fenomenología pura o trascendental debe esencialmente sustituir 

a la psicología descriptiva, a pesar del evidente beneficio que una tal con-

cepción ya representa en relación al estadio primitivo de la psicología gené-

tica, y aún a pesar de la importancia del interés ahí declarado en interrogar 

la subjetividad de la consciencia. Pero este último alejamiento, que en sí 

mismo incluso es una respuesta más eficaz al llamamiento en pro de una 

radicalidad cada vez más profunda, no nos debe hacer olvidar que esta psi-

cología ya era, por sí sola, revolucionaria cuando era inicialmente compara-

da con la psicología corriente de aquel tiempo, y que en las Logische Unter-

suchungen encontramos extensas aclaraciones sobre la esencia de la inten-

cionalidad que eran desconocidas antes de Husserl26.  

A pesar de este alejamiento progresivo en relación al terreno de la 

apercepción psicológica, será en la segunda edición de las Investigaciones 

lógicas de 1913 —por consiguiente, edición contemporánea al primer volu-

men de Ideen— en donde, finalmente, explicará la ausencia, del término 

“descriptivo”, no pretendiendo ahí más que prevenir acerca de un inoportu-

no y peligroso regreso al psicologismo y acerca de la consiguiente deprecia-

ción de la fenomenología a la vejatoria condición de ciencia particular con 

un alcance parcial. Uno de los puntos que permite determinar, con absoluta 

nitidez, la importancia singular de esa revisión del texto de las Logische Un-

tersuchungen para la plena consumación del proceso de maduración interna 

de la propia fenomenología, finalmente comprendida como filosofía trascen-

dental, está en la separación del propio concepto de conciencia de todas sus 

                                                 
26 A este propósito, Theodore de Boer recuerda que “we must not forget that this psy-

chology by itself was already revolutionary when compared to the psychology current at that 
time: in Logische Untersuchungen we find many insights into the essence of intentionality 
that were unknown before Husserl”. Theodore De Boer, op. cit., pp. 434s. 



Urbano Mestre Sidoncha: Ideas para una psicología fenomenológica 
 

39 

determinaciones empíricas —marca irrecusable de una fenomenología que 

aún no logró el propósito de distanciarse de los resultados continuamente 

unilaterales de la psicología27. Para parafrasear a Eduard Marbach, Husserl 

lleva a cabo la determinación del concepto de conciencia en dependencia 

con la del concepto de yo empírico, lo que significa que la conciencia es to-

mada en las Investigaciones lógicas por referencia al yo empírico o, dicho 

de otro modo, en apercepción empírica28. En el Prefacio de la segunda edi-

ción de Logische Untersuchungen, y refiriéndose explícitamente a la com-

prensión ahí expuesta con respecto a una fenomenología todavía entendida 

como psicología descriptiva, Husserl es lento en la identificación de las difi-

cultades ante las que la psicología zozobró. El texto, que es largo en su arti-

culado pero escueto en su objetivo, reza así:  

Me percaté de sus deficiencias después de la publicación, y, de hecho, pronto 
encontré la ocasión para plantear objeciones a mi propia designación de fe-
nomenología como psicología descriptiva29 [...] La descripción psicológica, lle-
vada a cabo en la experiencia interior [en la inmanencia real, es decir, en la 
inmanencia en la conciencia del hombre y en el fenómeno psíquico real] apa-
rece puesta al mismo nivel que la descripción, llevada a cabo en la experien-
cia exterior, de los procesos naturales exteriores; la descripción psicológica 
es, por otro lado, puesta en oposición a la descripción fenomenológica, de la 
que quedan enteramente excluidas todas las interpretaciones trascendentes 
de los datos inmanentes, e incluso aquellas interpretaciones que los toman 
como “actividades y estados psíquicos” de un yo real.30  

En efecto, la necesidad de radicalidad en fenomenología —necesidad 

que en sí misma es incluso un objetivo intermedio alcanzado por medio de 

                                                 
27 “Le nouveau texte [de 1913] précise […] que la phénoménologie étudie des faits vé-

cus de conscience (Erlebnisse) ‘dans leur pure généralité’  et non come des faits réellement 
éprouvés, saisis empiriquement par des êtres conscients, au sein d’une nature”. Gaston Ber-
ger, “Le Cogito dans la Philosophie de Husserl”, Paris, Montaigne, p. 31. Cursivas mías. 

28 Vid. Eduard Marbach, Das Problem des Ich in der Phänomenologie Husserls, Den 
Haag, Martinus Nijhoff, 1974. No obstante, esta continuidad no debe oscurecer, en definitiva, 
el papel fundador de las Logische Untersuchungen y de su contribución a la constitución de la 
propia fenomenología: “Même dans la première édition, et malgré l’imprécision qui est inévi-
table au début d’une recherche nouvelle, on voit bien que la phénoménologie est tout autre 
chose qu’une forme particulière de psychologie”. Gaston Berger, op. cit., p. 31. En otro pa-
saje, la importancia del “trabajo preparatorio”  de las Logische Untersuchungen está todavía 
más reivindicada: “Les premières corrélations reconnues dans les Recherches logiques sont 
encore ‘dans le monde’, mais elles ouvrent la voie à la découverte de la corrélation fonda-
mentale, celle qui rattache l’ensemble du monde au sujet transcendental qui porte le monde 
‘à titre d’unité de sens’”. Idem. 

29 A propósito de esta designación de la fenomenología como psicología descriptiva, 
Theodore De Boer hace notar, no sin algún sentido de humor, que “it is not likely that Hus-
serl wrote many sentences he regretted more than this one”. Theodore De Boer, op. cit., p. 
207. 

30 Edmund Husserl, Hua XVIII, pp. 12s / Investigações Lógicas. Primeiro Volume: Prole-
gómenos à Lógica Pura, p. 23. 



Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 40 

la reducción trascendental— apunta a una esfera de otra imanencia en rela-

ción a la cual está envuelta en una comprensión todavía psíquica de esa 

misma esfera de inmanencia. Husserl lo dice categóricamente en el párrafo 

14 de las Cartesianische Meditationen. El texto reza así:  

Tal vez se dirá que seguir esta dirección de investigación corresponde a hacer 
simplemente descripción psicológica, fundada sobre la experiencia puramente 
interna de mi propia vida consciente [...]. Pero esta psicología puramente 
descriptiva [...] no es, ella misma, fenomenología trascendental, en el sentido 
en que la definimos por la reducción trascendental.31  

Esto significa, pues, que combatir el naturalismo encontrará en la 

“simple” oposición a la “naturalización” de las ideas un importante momento 

para su concreción. Pero esto no basta: es necesario que esa oposición, ya 

vertida en los Prolegomena, se haga acompañar ahora por una fuerte reac-

ción contra la propia naturalización de la conciencia32.  

5. Psicología fenomenológica y fenomenología trascendental 

Las mismas razones explicarán el cambio de actitud —una Einste-

llungsänderung, como dice Husserl— en relación al terreno positivo, aunque 

eminentemente reflexivo, de la disciplina que se pone como sustrato a par-

tir del cual puede ser establecida una psicología empírica rigurosamente 

científica, y que ocupa la atención de Husserl de forma más sistemática en-

tre los años de 1925-28. Evidentemente me refiero al tema de la constitu-

ción de una psicología pura o psicología fenomenológica, delimitada temáti-

camente por el instrumento de la reducción fenomenológica y dirigida al 

campo de las puras experiencias psíquicas. La necesidad de un tal proyecto 

que, como Husserl hizo notar, no brotó internamente de las necesidades de 

la propia psicología —es decir, que no fue fundada a partir del deseo de 

                                                 
31 Cfr. Edmund Husserl, Hua I. 
32 “The (natural scientific) “thing in itself” was presupposed behind the intentional ob-

ject; beneath the phenomenological sphere was the physical body, and via this body the rest 
of the physical world. […] Consciousness, which is isolated from the rest of reality trough the 
epoché, remains as part of that reality. […] Therefore, the struggle against naturalism was 
doomed to sterility and did not represent a radical critique.” Theodore De Boer, op. cit., 
p.502. En otro pasaje, puede leerse “Between 1900 and 1913, Husserl would have realized 
that […] he would have to overcome naturalism or positivism in a more radical way: he 
would have had to argue that consciousness […] is not part of the causal natural world. And 
this is a central thesis of transcendental idealism.” Herman Philipse, “Transcendental Ideal-
ism”, en Barry Smith / David Woodruff Smith (eds.), The Cambridge Companion to Husserl, 
Cambridge, Cambridge University Press, 1995, p. 245. 



Urbano Mestre Sidoncha: Ideas para una psicología fenomenológica 
 

41 

constituir una psicología radicalmente científica—, comenzó a ganar forma, 

históricamente, en el trabajo pionero de Locke, poniendo el acento tónico 

de la investigación en aquella experiencia que se da en el espacio de una 

autoreflexión del sujeto sobre sí mismo en el método cartesiano de la duda 

que, según Husserl, constituyó la primera y más decisiva etapa en el senti-

do del desvelamiento de una subjetividad trascendental y también en el del 

descubrimiento fundamental de Brentano, materializada en la reapreciación 

del concepto escolástico de una intencionalidad tomada, de ahora en ade-

lante, como característica esencial de los fenómenos mentales. Una tal psi-

cología fenomenológica, necesaria para la prosecución plena de la tarea de 

revisión de la psicología empírica, se ocupará de esos mismos temas que la 

fenomenología trascendental llamará finalmente a sí y sobre los que lanzará 

la misma perspectiva esencial, eidética, volviendo aparentemente obsoleta 

una putativa recomendación de que tales disciplinas deberían seguir un de-

sarrollo sistemático propio y, finalmente, justificando la cuestión que consis-

te en saber si la tarea de la filosofía trascendental no puede ser integral-

mente realizada en el espacio de una tal psicología pura. No obstante, y 

pese a esa cercanía con respecto al terreno autónomo de la fenomenología 

trascendental, la psicología todavía se pone a sí misma como ciencia positi-

va que opera en el terreno de la actitud natural y, por tanto, asoma como 

una perspectiva que todavía se deja enredar en el círculo epistemológico o 

trascendental. Incluso tomada en el sentido de una disciplina eidético-

fenomenológica, la psicología todavía ostentará el rasgo distintivo de todas 

las ciencias positivas, que es precisamente el de operar en una impropia 

ingenuidad trascendental o, para utilizar la nomenclatura de Husserl en otro 

registro pero igualmente sugestivo, en una manifiesta ausencia de radicali-

dad, que la colocará en un plano de exigencia muy inferior a aquel que debe 

ser requerido para la constitución de la base de la filosofía trascendental. Es 

ésta, pues, la ocasión para devolver la palabra a Husserl.  

En el tercer volumen de Ideen, que tiene como subtítulo Die Phänome-

nologie und die Fundamente diere Wissenschaften (La fenómeno-logía y los 

fundamentos de las ciencias), el autor considera  

que es de una necesidad fundamental, y de una importancia cardinal para la 
filosofía, que ascendamos al reconocimiento de que es necesario distinguir la 



Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 42 

eidética de los estados de conciencia, que es una pieza de la ontología racio-
nal de la psique, de la eidética de una conciencia trascendentalmente purifica-
da [...].33 

La psicología, afirma decisivamente Husserl, no puede ser puesta como 

fundamento de la filosofía trascendental. En otras palabras: la subjetividad 

hallada en el espacio de esta psicología fenomenológica todavía no está en 

la posición de llamar para sí, radicalmente y de forma enteramente conse-

cuente, la cuestión epistemológico-trascendental de los fundamentos de 

todo el conocimiento mundano, incluyendo el suyo propio34. Se trata, de 

este modo, de una ciencia que últimamente no se justifica ni se comprende 

a sí misma, y que vuelve urgente la cuestión de una nueva reducción, una 

reducción trascendental o reducción fenomenológica enteramente universal, 

que sea efectivamente dirigida a todo el mundo de la experiencia y que se 

refiera a toda la cognición positiva y a las ciencias que se colocan directa-

mente en su estera. Únicamente por medio de este método enteramente 

radical —método que inaugura una experiencia de un tipo absolutamente 

nuevo—, puede la fenomenología trascendental cumplir el destino que co-

rresponde a toda la filosofía científica y evitar los equívocos de la psicología, 

en sus variantes empírica y eidética y, con eso, desterrar definitivamente 

las contradicciones del círculo epistemológico y de toda suerte de natura-

lismo.  

Con todo, esa diagnosticada insuficiencia no determina su caducidad y 

su absoluto descrédito en cuanto régimen de cientificidad. Aunque incrusta-

da en el espacio lógico de las ciencias positivas, Husserl consideraba que a 

la psicología fenomenológica no debería serle rechazada su incuestionable 

utilidad propedéutica como preparación y modo de acceso indirecto para 

una fenomenología filosófica, la cual es para la psicología empírica como 

una geometría a priori lo es para la física empírica. Esto significa que, de la 

misma manera que fueron razones extrínsecas a la propia fenomenología 

las que habían preparado la llegada de una psicología pura, de nuevo son 

razones exteriores al proyecto de una tal psicología —dicha— fenomenológi-

                                                 
33 Hua V, p.75. 
34 “The subjectivity of phenomenological psychology is ... not yet in a position to ad-

dress the transcendental-epistemological question of the foundation of all worldly knowledge, 
including its own.” Steven Galt Crowell, Husserl, Heidegger and the Space of Meaning. Paths 
toward Transcendental Phenomenology, Northwestern University Press, Evanston/Illinois, 
2001, p. 172. 



Urbano Mestre Sidoncha: Ideas para una psicología fenomenológica 
 

43 

ca las que habían determinado el cambio de actitud a la que acabamos de 

referirnos.  

Por todo ello, no es extraño que Husserl haya recordado continuamente 

que la nueva perspectiva inaugurada por la fenomenología difícilmente po-

dría ser convocada a partir de la designación antigua de psicología (la pala-

bra histórica “psicología” dejó de ser adecuada, recuerda Husserl en el cur-

so de 192535), so pena de ser invocada una cierta perspectiva cuya supera-

ción al final constituyó la causa más cercana para la propia fundación de la 

fenomenología en su configuración madura.  

6. Consideraciones finales: la importancia de la filosofía fenomeno-
lógica para la psicología  

La interna clarificación o la consolidación del terreno de la psicología, 

que implica la denuncia sistemática y reiterada de su bien conocida y con-

génita pulsión naturalista, y que se concretiza mediante una inspección ab-

solutamente rigurosa de sus fundamentos, impone un punto de vista que ya 

no se deja confinar al espacio propio de esa misma psicología. La contienda 

entre Husserl y Dilthey, al par de las diagnosticadas insuficiencias —diría-

mos— epistemológicas, todavía asociadas al proyecto de una psicología fe-

nomenológica, muestra que la distancia que antes apartaba a una psicología 

empírica y genética de una psicología descriptiva y comprensiva puede aho-

ra ser desarrollada, mutatis mutandis, en la relación entre una psicología 

eidética y la propia fenomenología trascendental. Diríase, pues, en este 

momento que, más que cumplir el desiderato fundamental de la clarificación 

del campo autónomo de la investigación psicológica, lo que hace una feno-

menología que ostenta aún las marcas de lo psicológico, de lo mundano y 

de los presupuestos naturalistas que siempre lo acompañan, es enfeudarse 

en un horizonte de sentido que todavía no permite acomodar, o por lo me-

nos no de forma decisiva, las preocupaciones relativas a las fundaciones 

conceptuales de la psicología. La crítica al naturalismo en la psicología —crí-

tica que se tiene como orientación que es común a Dilthey y a Husserl y que 

irrumpe por vez primera en el espacio lógico de una comprensión más pe-

netrante del contenido de sentido de la propia psicología— es, de modo in-

discutible, la rampa de lanzamiento que sistemáticamente había preparado 

                                                 
35 Hua IX, p. 32. 



Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 44 

el camino para una inspección científicamente relevante al reprobado mode-

lo naturalista de esa ciencia y, de este modo, para una tal reinterpretación o 

reordenación de fondo del campo autónomo de la investigación psicológica, 

capaz de proyectarlo en un plano de sentido enteramente nuevo y total-

mente vaciado de manifestaciones unilaterales. Lo que de aquí resulta, por 

tanto, es que sólo por la vía de la desactivación plena de la actitud natural y 

de la desactivación de la filiación de la psicología empírica —consen-tida e 

instigada de forma abierta y declarada o meramente solicitada de modo aún 

velado, como sucede por parte de la psicología fenomenológica—, sólo por 

esta vía de la desactivación plena de esa filiación de la conciencia con una 

región mundana puede rendirse, a título definitivo, el indispensable soporte 

teórico para una psicología que entonces, y sólo entonces, se verá definiti-

vamente liberada de atavismos y de las múltiples incomprensiones de fondo 

en que ella sucesivamente se deja, por culpa propia, enredar.  

Traducción hecha por María-Luz Pintos 

 



 

POLÍTICAS TEXTUALES. 

ANÁLISIS DE FENOMENOLOGÍA LINGÜÍSTICA  

APLICADO AL TEXTO HUSSERLIANO 

Javier Bassas Vila 
javierbassasvila@yahoo.es 

Resumen: El artículo que aquí se presenta intenta, de entrada, cuestionar y am-
pliar la relación misma entre fenomenología y política. En contra de acercamientos 
temáticos, “naturalmente” legitimados, proponemos abordar dicha relación desde 
dos perspectivas complementarias: primero, establecemos la necesidad de poner 
en cuestión la “política interpretativa” que ha dominado en los estudios husserlia-
nos y que consiste en excluir la praxis de escritura de los textos para concentrarse 
sencillamente en el contenido teórico de los mismos; seguidamente, establecemos 
lo que llamamos la “política descriptiva” del texto husserliano, que consiste, a su 
vez, en determinar cómo se describe la evidencia y la verdad en el detalle mismo 
de tales textos.  

Palabras clave: Giro textual. Descripción. Bildlichkeit. Como (wie). Escritura filosófica. 

Abstract: This paper attempts to both question and enlarge the very relation be-
tween phenomenology and politics. Against standard readings of Husserl, “natu-
rally” focused on thematic approaches, I suggest to approach the said relation from 
two complementary perspectives: firstly, by questioning the mainstream “interpre-
tative policy” in Husserl studies neglecting the “praxis of writing” and focusing in-
stead on the “theoretical content” of the texts; secondly, by establishing what I call 
the “descriptive policy” of Husserl’s texts determining how evidence ant truth are 
specifically described in those same texts. 

Key words: Textual turn. Description. Bildlichkeit. Like (wie).Philosophical writing. 

Partimos de una constatación que, por afectar esencialmente a la histo-

ria de la fenomenología, es por ello tanto más cierta, sorprendente y abre 

una nueva dimensión de análisis fenomenológicos. Podemos enunciarla bre-

vemente así: el texto husserliano se ha leído sólo parcialmente. En efecto, 

los intérpretes, comentadores y exegetas han abordado el texto husserliano 

analizando exclusivamente el contenido conceptual de sus enunciados, de 

sus descripciones y argumentaciones; es decir, que los intérpretes, comen-

Recibido: 24-IX-2010. Aceptado: 3-X-2010 

mailto:javierbassasvila@yahoo.es


Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 46 

tadores y exegetas han dejado de lado la manera como el texto está efecti-

vamente escrito, condenando así al reino sombrío de lo no-digno-de-estudio 

la praxis descriptiva o, más generalmente, la praxis de escritura que todo 

texto —husserliano, heideggeriano o marioniano— manifiesta en cuanto tal.  

Precisemos nuestro propósito, pues la cuestión es de gran calado: 

cuando se estudia o se habla del lenguaje de Husserl, se sobreentiende que 

se estudiará o se hablará de la concepción que Husserl tiene del lenguaje, 

es decir, de las teorías sobre el lenguaje que Husserl ha podido enunciar en 

sus obras; se tratará entonces casi siempre de la modalidad intencional de 

la significación por oposición a la modalidad perceptiva o imaginativa, de la 

idealidad del sentido y sus dificultades ante los deícticos, ante las expresio-

nes ocasionales; o quizá se tratará de su tentativa por determinar una gra-

mática pura o la posibilidad de transformar todo enunciado en una predica-

ción del tipo “A es b”, o incluso del lenguaje trascendental en la obra de 

Fink, etc. En resumidas cuentas, pensar el lenguaje de Husserl implica, en 

la historia de la fenomenología, pensar las teorías del lenguaje que Husserl 

ha enunciado en sus textos. Así pues, esta posición interpretativa estudia 

las teorías del lenguaje husserliano excluyendo absolutamente la importan-

cia y el sentido de la praxis descriptiva, es decir, la manera como el texto 

está efectivamente escrito; esta posición implica lo que llamaremos una 

“política interpretativa” muy particular que aquí intentaremos poner en tela 

de juicio. A este respecto, una consideración preliminar antes de entrar en 

materia. 

El lector puede de entrada sorprenderse ante el uso de este sintagma (a 

saber, “política interpretativa”, así como más adelante hablaremos también 

de “política descriptiva”) y, más precisamente, ante el vínculo que estable-

cemos entre “interpretación” o “descripción” —dos operaciones fundamenta-

les en fenomenología— y “política” —sustantivo que se supone relacionado 

exclusivamente con nociones tales como Estado, nación, gobierno de una 

sociedad o una comunidad, e incluso con el tema de Europa, la alteridad, 

etc. Ahora bien, a poco que uno se asome a la obra de algunos pensadores 

actuales, es fácil darse cuenta de que el sentido, el ámbito o la disciplina 

que designa el término “política” no está limitado a los temas clásicos que 



Javier Bassas: Políticas textuales. Análisis de fgía. lingüística…  47 

acabamos de citar como ejemplo (Estado, nación, Europa, gobierno, comu-

nidad, alteridad, etc.). A la luz de las posibilidades que así se abren, esta-

blecemos entonces que una interpretación o una descripción pueden consi-

derarse como “políticas” a partir del momento en que la política misma se 

determina: como la toma en consideración y el análisis de las posibilidades 

o imposibilidades ante una situación establecida que determina qué es “ver-

dad” y cuáles son los límites del “sentido”; como la asignación transforma-

ble de fines concretos a otras prácticas del pensamiento (arte, ciencia, indi-

viduales); o incluso como el reparto que se establece en cada caso entre lo 

decible, lo visible o lo pensable1. Entre muchas otras posibles, estas tres 

definiciones apuntan a un mismo objetivo: asumir que la política no es un 

abanico de temas, sino la gestión en cada caso concreta que busca abrir 

nuevas posibilidades en el seno de una situación o acción colectiva determi-

nada y que afecta los límites del “sentido”, la “verdad”, lo “legítimo”, etc. En 

tal caso, ¿por qué no podríamos hablar de “política interpretativa” (o, como 

haremos más adelante, de “política descriptiva”) en los estudios husserlia-

nos, dado que los fenomenólogos se constituyen desde Husserl como una 

comunidad, definen un tipo de acciones colectivas que limitan el “sentido” y 

crean, en cada época, una situación que establece lo que es legítimamente 

decible o pensable frente a un texto?  

                                                 
1 No siendo aquí nuestro objetivo principal demostrar en detalle que la “política” en ge-

neral no se restringe a unos temas establecidos, nos limitamos a dar ciertas referencias que 
pueden justificar la pertinencia de los sintagmas que utilizaremos en este artículo, a saber, 
“política textual”, “política interpretativa” o “política descriptiva”. Las tres sucintas definicio-
nes que hemos expuesto y que señalan generalmente lo que también puede designar el tér-
mino “política” provienen, entre otras fuentes, de Alain Badiou (“Supongamos que la política 
es lo que yo pienso que es, y que la siguiente definición puede resumirla: ‘la acción colectiva 
organizada conforme a ciertos principios, que intenta desarrollar en lo real las consecuencias 
de una nueva posibilidad que se encuentra rechazada por el estado de cosas dominante’ ”, 
¿Qué representa el nombre de Sarkozy?, Castellón, Ellago ediciones,  2008, p. 12), de Jean-
Luc Nancy (“La delimitación entre la esfera política y el conjunto de las demás esferas [cien-
tífica, artística, individual] tampoco es dada ni inmutable; un ejemplo: ¿dónde ha de empe-
zar y dónde debe acabar una ‘política cultural’? [...] la política no es el espacio para la asun-
ción de los fines, sino únicamente el lugar para acceder a su posibilidad”, Democracia en 
suspenso, Madrid, Casus belli ediciones, 2010) o de Jacques Rancière (“En eso consiste un 
proceso de subjetivación política: en la acción de capacidades no contadas que vienen a 
hendir la unidad de lo dado y la evidencia de lo visible para dibujar una nueva topografía de 
lo posible.”, El espectador emancipado, Castellón, Ellago ediciones,  2010, p. 52). Respon-
demos así a ciertas objeciones que se plantearon en el Congreso de 2009 ante mi lectura en 
clave política de las interpretaciones y descripciones de los textos husserlianos; objeciones 
que limitaban la política a una serie de temas, a una lista cerrada, naturalmente. 



Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 48 

Retomemos ahora nuestra cuestión principal. Decíamos que los intér-

pretes de los textos de Husserl se han concentrado exclusivamente en estu-

diar las teorías sobre el lenguaje que encontramos en sus obras, conside-

rando así como no-pensable en términos filosóficos la praxis descriptiva que 

manifiestan esos mismos textos. Esta “política interpretativa” —sintagma 

ahora justificado— depende de un doble presupuesto. Su primer presupues-

to consiste en la determinación del texto fenomenológico simplemente como 

herramienta (Werkzeug) expresiva, como medio auxiliar (Hilfsmittel) para la 

transmisión de una reflexión conceptual. Ello implica que el texto husserlia-

no sólo se manifiesta por lo que dice y no por cómo lo dice efectivamente. 

El segundo presupuesto de esa política interpretativa que queremos denun-

ciar aquí consiste en la aceptación de que, siempre que el lenguaje resulte 

por una u otra razón el objeto de estudio en el texto husserliano, va de su-

yo que se tratarán las teorías sobre el lenguaje y en ningún caso el lenguaje 

husserliano en su praxis descriptiva. En definitiva, doble presuposición: el 

texto husserliano sólo se manifiesta como medio expresivo y el lenguaje 

sólo puede ser objeto de estudio en tanto que teoría o concepción del len-

guaje.  

Frente a tal política interpretativa, proponemos construir, poco a poco y 

dentro de los límites de la investigación actual, un “giro textual” en los es-

tudios fenomenológicos (un “tournant textuel” o un “textual turn” para re-

tomar expresiones más conocidas en otros idiomas y aplicadas a otros ám-

bitos). El propósito de este “giro textual en los estudios fenomenológicos” 

es de una gran simplicidad, pero no por ello menos necesario: se trata de 

proporcionar un método de lectura que permita fenomenalizar el texto hus-

serliano en tanto que texto; es decir, se trata de establecer las herramien-

tas de lectura necesarias de tal modo que podamos “leer” el texto husser-

liano en el sentido fuerte del verbo “leer”. La manifestación del texto hus-

serliano en tanto que texto-escrito nos permitirá elevar la praxis descriptiva 

de las Investigaciones lógicas o de las Ideas, por ejemplo, al grado de obje-

to-digno-de-estudio-fenomenológico. Pero insistamos: no pretendemos “in-

terpretar” el texto de Husserl en clave meramente lingüística, sino más bien 



Javier Bassas: Políticas textuales. Análisis de fgía. lingüística…  49 

leerlo de tal manera que se manifieste, que se fenomenalice en tanto que 

texto, en tanto que praxis descriptiva.  

En esta dirección, insistamos brevemente en la caracterización del giro 

textual y del método de lectura que proponemos. Nuestro acercamiento no 

intenta de ninguna manera leer el texto husserliano en tanto que texto para 

excluir así todas las teorías que Husserl enuncia sobre el lenguaje; no se 

trata en absoluto de una exclusión de lo teórico —pues ello sería un gesto 

metodológico absurdo. Se trata más bien de “combinar” el estudio de las 

teorías sobre el lenguaje que Husserl ha enunciado (sobre su intencionali-

dad y su idealidad, sobre su uso corriente en oposición a su uso fenomeno-

lógico, etc.) con el estudio de la praxis descriptiva del texto. Tal combina-

ción metodológica es una de las razones —aunque no la única— que nos 

permiten llamar a nuestro acercamiento, no sin cierto riesgo y con pocos 

precedentes, “fenomenología lingüística” —y no “lingüística fenomenológica” 

ni “estilística fenomenológica” ni “retórica fenomenológica”. Y ello porque 

partimos aquí de la inercia conceptual que nos ofrece el marco fenomenoló-

gico para aplicarlo, estrictamente, al estudio del texto husserliano fenome-

nalizado en tanto que texto, en tanto que praxis descriptiva: permanece-

mos, así pues, dentro del marco de la fenomenología, retomamos sus no-

ciones principales y la orientamos al estudio del texto mismo (del texto co-

mo fenómeno) con ayuda de procedimientos lingüísticos. Por tanto, no es-

tamos afirmando aquí que la política interpretativa que consiste en centrar-

se en las teorías en detrimento de la praxis descriptiva sea una política 

errónea, sino simplemente parcial, limitada y, frente a ciertos temas que 

parecen atorados, impotente. Proponer el estudio de la praxis de un texto 

husserliano consiste entonces en pasar del estudio del contenido de los 

enunciados al estudio combinado del contenido y de la construcción-

articulación de esos mismos enunciados dentro de un texto; consiste, en 

definitiva, en pasar del “hecho” de que los enunciados dicen “algo” a combi-

nar su “qué” enuncian con el “cómo” lo enuncian. En este sentido, ¿no afir-

maba Husserl que el punto clave del conocimiento de las cosas trascenden-

tes no residía en el “hecho de que se conoce” sino en el “cómo se conoce”? 

¿No es la fenomenología una cuestión de “cómo” antes que una cuestión de 



Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 50 

hechos y contenidos? Y, ¿no debemos aplicar consecuentemente esta distin-

ción entre el “cómo” y el “qué” al estudio preciso de los textos?2. 

      

Concentrémonos ahora en el “cómo” de la descripción husserliana, en el 

“cómo” de la praxis descriptiva de las Investigaciones lógicas. Esbozaremos 

así, aunque sólo sea de manera general, el funcionamiento de una nueva 

“política interpretativa” en los estudios husserlianos centrada en la praxis 

descriptiva. Frente a la obra de Husserl escrita en 1900-1901, nos pregun-

tamos: ¿cómo aparece el texto de las Investigaciones lógicas en tanto que 

texto? Es decir, ¿cómo describen las descripciones husserlianas en las In-

vestigaciones lógicas? ¿Cómo consigue el texto husserliano describir eso 

que tiene que describir? Estas preguntas sólo pueden obtener una respuesta 

rigurosa si “leemos” esa obra en el sentido fuerte del verbo “leer”, es decir, 

desde lo que aquí venimos caracterizando como fenomenología lingüística.  

Si “leemos” entonces las Investigaciones lógicas, nos damos cuenta de 

que el lenguaje fenomenológico que se utiliza en esa obra no es homogé-

neo, que su funcionamiento no se puede resumir con una analogía de la 

significación (como apuntaba Fink), sino que el lenguaje fenomenológico 

está compuesto ahí por una serie de tensiones, de modos descriptivos que 

entran en relación y determinan estructuralmente el sentido del texto. En 

efecto, las Investigaciones lógicas se manifiestan en cuanto texto como una 

estructura articulada por diferentes modos de descripción que, mediante 

una serie de relaciones de fuerza, hacen emerger una figura del lenguaje 

fenomenológico que dista mucho de ser simple, homogénea, bimembre (es 

decir, que no reduce a una tensión entre lo constituyente y lo constituido, 

                                                 
2 En varias ocasiones, Husserl subraya la importancia del “cómo” en el acercamiento fe-

nomenológico; su posición a este respecto podría servirnos para explicar nuestra tentativa 
consistente en poner de relieve la importancia de la praxis frente al estudio exclusivo, y has-
ta ahora excluyente, del contenido de los enunciados. En la segunda lección de La idea de la 
fenomenología, leemos por ejemplo: “Si yo no concibo cómo es posible que el conocimiento 
pueda alcanzar algo que le es trascendente, entonces tampoco sé si es posible [...] lo enig-
mático es el cómo [Wie], mientras que el hecho [das Daß] es absolutamente seguro” (Hua. 
II, Die Idee der Phänomenologie. Fünf Vorlesungen, La Haya, Martinus Nijhoff, 19732, pp. 
35s; tr. esp. de Miguel García-Baró, La idea de la fenomenología, F.C.E., 1982, p. 47-48). 
¿Hasta qué punto podemos entonces pensar el juego de la praxis y del contenido de un texto 
husserliano en estos mismos términos? O, más precisamente, ¿no se ha concebido hasta 
ahora la fenomenalización del texto fenomenológico (las Investigaciones lógicas, por ejem-
plo) sólo como un “hecho textual”? ¿No debemos también pensar “cómo” se ha fenomenali-
zado y debería fenomenalizarse para nosotros el texto? 



Javier Bassas: Políticas textuales. Análisis de fgía. lingüística…  51 

en contra de lo que sostiene Fink3). De entrada, advertimos que Husserl 

mismo determina teóricamente su praxis descriptiva como la búsqueda de 

una “descripción pura [reine Deskription]”: “Sólo pueden ser contrastadas y 

confirmadas estas intelecciones [del análisis fenomenológico] por quien 

haya adquirido la capacidad bien ejercitada de ejecutar la descripción pura 

en ese habitus antinatural de la reflexión, esto es, de dejar que las relacio-

nes fenomenológicas actúen puras sobre él”4. En esta cita, Husserl se en-

frenta a una de las cuatro dificultades principales de la fenomenología ex-

puestas en la introducción (Einleitung) a las Investigaciones lógicas: en 

efecto, además de alertar sobre la transformación de la vivencia de su esta-

do de vivencia-vivida al estado de vivencia-en-la-reflexión; además de las 

dificultades de un método que utiliza las mismas nociones que deberá preci-

samente esclarecer en su progresión en zig-zag, las descripciones fenome-

nológicas deben operar una serie de metamorfosis en el lenguaje para que 

la puesta en escritura así como la comprensión de los resultados sea efecti-

vamente fenomenológica. Como lo explicita claramente nuestra última cita, 

para que la comunicación de los resultados obtenidos sea rigurosamente 

fenomenológica, es necesario adoptar un “widernaturlich Habitus”, un hábi-

to anti-natural para conservar la pureza de las relaciones fenomenológicas 

en el momento de la escritura y de la lectura de las descripciones. Esta anti-

naturalidad no implica todavía, en las Investigaciones lógicas, una tematiza-

ción explícita de la actitud natural con su tesis de existencia, tal y como 

aparecerá más adelante en los § 30-32 de las Ideas I. Sin embargo, la ne-

cesidad de cernir el lenguaje fenomenológico en la escritura y lectura de las 

descripciones fenomenológicas ya obliga a una cierta distancia respecto a la 

naturalidad del lenguaje; distancia que se concreta, por una serie de carac-

terísticas, en una oposición entre lenguaje natural y lenguaje fenomenológi-

co.  

                                                 
3 Véase, por ejemplo, el § 10 de la Sexta meditación cartesiana de Eugen Fink, donde 

encontramos una reflexión sobre el lenguaje fenomenológico y, más precisamente, sobre el 
lenguaje trascendental a partir de una analogía entre la esfera de lo ente y lo pre-ente, entre 
la dimensión de lo constituido y de lo constituyente: VI. Cartesianische Meditation, Dor-
drecht, Kluwer Academic Publishers, 1988, p. 99 y passim. 

4 Hua. XIX/1, “Einleitung”, § 3, p. 16; tr. esp. de J. Gaos y M. G. Morente, Investigacio-
nes lógicas, Madrid, Alianza editorial, 2002, vol. I, p. 222. 



Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 52 

Establezcamos, pues, un primer punto en nuestra lectura centrada en el 

lenguaje fenomenológico: a nivel teórico, el lenguaje fenomenológico se 

opone al lenguaje natural y ello constituye una primera tensión dentro del 

texto de las Investigaciones lógicas. Y añadimos al respecto que un análisis 

más preciso de esta primera oposición estructurante entre el lenguaje fe-

nomenológico y el lenguaje natural se concreta en, al menos, tres puntos. 

Esquemáticamente: para establecer el lenguaje fenomenológico es necesa-

rio, de entrada, cambiar el correlato del pensamiento y de los enunciados 

teóricos, que deben ser los actos intencionales mismos y ya no los objetos a 

los que naturalmente se refieren5. Es necesario, además, que el sentido de 

los enunciados sea unívoco, estable e idéntico a través de las diferentes 

enunciaciones posibles, de tal manera que el sentido resulte “reactivable” 

por quien sea, cuando sea y donde sea (Reaktivierung). Y, finalmente, el 

lenguaje fenomenológico debe resultar indiferente frente a la existencia o 

inexistencia empírica del que escribe, del que lee o escucha y de la lengua 

concreta que se esté usando6.  

Estas tres modificaciones que deben infligirse al lenguaje natural para 

que se convierta así en un lenguaje adecuado para la escritura y comunica-

ción de los resultados fenomenológicos (a saber: por una parte, cambio de 

correlato de los enunciados; por otra parte, univocidad, estabilidad y identi-

dad del sentido de los enunciados; y, finalmente, la indiferencia frente a la 

existencia del autor, del lector y de la lengua), establecen lo que el texto 

husserliano llama una “descripción pura [reine Deskription]”. La “descrip-

ción pura” así determinada es precisamente la descripción hacia la que tien-

de el texto husserliano. Ahora bien, esta tendencia hacia la “descripción pu-

ra” no es la única fuerza textual que estructura el texto husserliano ni, por 

tanto, el único modo descriptivo que aparece operando textualmente. En 
                                                 

5 Véase: “Al intuir, pensar, ponderar teoréticamente objetos, poniéndolos como realida-
des en unas u otras modalidades del ser, no son esos objetos los que, tal como aparecen o 
son válidos en la intención de aquellos actos, debemos poner como realidades, sino que por 
el contrario son esos actos justamente, que hasta ahora no eran objetivos, los que han de 
ser ahora objetos de la aprehensión y posición teorética”, ibidem, p. 14; tr. esp., p. 221. 

6 Respecto a la indiferencia frente a la existencia del que escribe y del que lee, notemos 
entre paréntesis —aunque no resulta tan anecdótico como pudiera o quisiera creerse— la 
relación que se establece así con la célebre “disparition élocutoire” del poeta según Mallarmé, 
el cual afirma también en 1900: “La obra pura implica la desaparición elocutoria del poeta, 
que cede así la iniciativa a las palabras”. La pureza, en fenomenología o literatura, implica 
una cierta desaparición de quien habla. 



Javier Bassas: Políticas textuales. Análisis de fgía. lingüística…  53 

efecto, si avanzamos un paso más para acercarnos poco a poco a la efecti-

vidad de la praxis descriptiva, advertimos que existen al menos dos otros 

modos que operan en las descripciones y cuya fuerza estructura, tensa y 

despliega el texto de las Investigaciones lógicas. En este sentido, podemos 

afirmar que, junto al modo de descripción caracterizado por la tendencia 

hacia la “descripción pura” (lo que ocasiona, por tanto, un modo de descrip-

ción pura), una lectura fenomenolingüística puede identificar también un 

“modo de descripción corriente” y un “modo de descripción bildliche”. Con-

cluyamos este punto afirmando, así pues, que las oposiciones y las relacio-

nes de fuerza que establecen estos tres modos configuran así la praxis des-

criptiva husserliana de las Investigaciones lógicas. 

No es aquí nuestro propósito detallar el “modo de descripción corriente”. 

Digamos tan sólo que las expresiones cotidianas como “vivir o ver la cólera 

del otro”, o los términos “motivación”, “parte”, “indicación”, “expresión” o 

más generalmente “signo”, devienen aptos para su uso estrictamente fe-

nomenológico mediante una oposición explicitada por Husserl en el texto 

mismo entre, por una parte, el ámbito de lo fenomenológico y, por otra, el 

ámbito del lenguaje corriente. Esta oposición se identifica textualmente por 

una serie de advertencias que Husserl introduce justo antes de dar paso a 

una expresión corriente. En efecto, sólo en la primera Investigación lógica 

podemos encontrar hasta once advertencias que introducen una expresión 

corriente y que, por tanto, la hacen significar a través de una oposición lin-

güística. En cada caso preciso, Husserl alerta al lector frente a un cambio de 

modo descriptivo y lo hace mediante advertencias del tipo: “wirklich Spra-

chen” (p. 28), “in der gewöhnlichen Rede” (p. 35), “in normaler Rede” (p. 

37); “in der normalen Rede” (p. 38), “die gewöhnliche Sprechweise” (p.40), 

“Die gemeinübliche Rede” (p. 40), “Ausdrücken, die auf die Sphäre des 

normalen intereses” (p. 48), “die Rede [von der ‘Nennung’] gebraüchlich” 

(p. 53), “Ausdrücken,… des gemeinen Lebens”  (dos veces, p. 87 et p. 93), 

y “aus unserer Sprache” (p. 96)7. Las expresiones y términos corrientes que 

                                                 
7 Las páginas indicadas corresponden al volumen Hua. XIX/1. A estas frases, habría que 

añadir las alusiones al lenguaje corriente que Husserl hace en esta primera Investigación  y 
que le sirven para poner de manifiesto con mayor claridad ciertas características del lenguaje 
fenomenológico, es decir, lo que nosotros denominamos “modo de descripción pura”. Desta-
camos, entre otras, estas alusiones: “Diese Reinheit fordert es, jedwede fälschende Einmen-



Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 54 

Husserl introduce en sus descripciones aparecen, así pues, precedidos por 

advertencias de este tipo. Que este “modo de descripción corriente” tenga 

una función descriptiva de “oposición” por su ambigüedad fundamental; que 

esa misma ambigüedad (por ejemplo, la ambigüedad del uso corriente de 

términos como “signo”, “expresión” o “motivación”) permita resaltar con 

tanta mayor claridad la univocidad, estabilidad e identidad de las descrip-

ciones puras y de sus distinciones esenciales, todo ello es, al fin y al cabo, 

una cuestión que no podemos desarrollar aquí. Que baste provisionalmente 

con lo dicho sobre este segundo modo de descripción (es decir, el modo de 

descripción corriente) para comprender mejor cómo empieza a estructurar-

se, a tensarse, el tejido descriptivo del texto husserliano. 

Sin embargo, lo que sí nos interesa especialmente es determinar el ter-

cer modo de descripción que puede identificarse en las Investigaciones lógi-

cas. Este tercer modo aparece explícitamente mencionado por Husserl en 

tanto que modo descriptivo en una nota fundamental de la primera Investi-

gación lógica y también, más extensamente, en las Ideas I. Se trata de die 

bildliche Rede.  

      

Quizá, es demasiado pronto para hablar de die bildliche Rede: demasia-

do pronto al no tener todavía una comprensión íntegra de su fuerza, de su 

alcance y de sus funciones en el interior de la praxis descriptiva husserlia-

na; demasiado pronto, pues, respecto a nuestros conocimientos limitados 

de la fenomenología y de la Bildlichkeit descriptiva; pero quizá resulta tam-

bién demasiado pronto hablar de este modo descriptivo por cuanto el estu-

dio de die bildliche Rede implica un acercamiento al texto que no está de-

masiado en boga —es lo menos que podemos decir—, un acercamiento que 

puede incluso despreciarse al ser considerado un mero estudio “estilístico”, 

“retórico” o incluso “literario”. No obstante, nos arriesgamos a esbozar aquí 

                                                                                                                                               
gung von Ausagen zu unterlassen, die aus dem naiven Hinnehmen und Beurteilen der Ge-
genständlichkeiten stammen”, p. 16; “nämlich die festgewurzelte Gewohnheit, beide Worte 
[Bedeutung y Sinn] als gleichbedeutende zu gebrauchen”, p. 58; “das bekannte Zitat ‘Wo 
Begriffe fehlen, da stellt ein Wort zur rechten Zeit sich ein’ und ähnliche Wendungen dürfen 
[…] keineswegs strenge genommen werden”, p. 72; “um unvermeidliche Vieldeutigkeiten, 
die durch keine künstliche Veranstallung un Konvention aus den Sprachen zu entfernen 
wäre”, p. 86. 
 



Javier Bassas: Políticas textuales. Análisis de fgía. lingüística…  55 

un análisis del modo de descripción bildliche para romper una lanza en favor 

de lo que de ningún modo es un estudio estilístico o retórico, sino una lectu-

ra fenomenolingüística que, teniendo en cuenta lo dicho y lo que diremos a 

continuación, parte con la voluntad de abrir, desde dentro, nuevas perspec-

tivas y objetos de estudio en fenomenología.  

Por el momento, dejemos al margen las determinaciones teóricas que 

nos ofrece Husserl sobre ese modo de descripción bildliche8; dejemos tam-

bién de lado, aun siendo esenciales, ciertos aspectos textuales característi-

cos de este tercer modo de descripción, así como también descartamos 

cualquier explicación precisa de la función descriptiva que, a día de hoy, 

hemos podido asignarle a die bildliche Rede. Dejemos, pues, todos estos 

análisis de lado para centrarnos fundamentalmente en lo que denominamos 

la “política descriptiva” del texto husserliano. En efecto, junto a la “política 

interpretativa” que hemos caracterizado y denunciado al principio de este 

texto, sostenemos que existen “políticas descriptivas”; nuestra voluntad es, 

en esta dirección, concluir nuestro análisis esbozando brevemente en qué 

puede consistir una política descriptiva y cómo una lectura de “fenomenolo-

gía lingüística” de ese modo que Husserl llama die bildliche Rede puede 

ayudarnos a poner de relieve la noción de “política descriptiva” y sus parti-

cularidades en el mismo texto husserliano.  

Empecemos con algunas constataciones textuales. La expresión die bild-

liche Rede y las nociones asociadas (el adjetivo bildlich, los sustantivos Bild 

o Bildlichkeit, así como los sintagmas bildliche Ausdrücke o bildlich gespro-

chen, entre otros) son de difícil traducción. Si nos restringimos aquí a las 

traducciones castellanas, advertimos que Gaos y Morente traducen die bild-

liche Rede por “lenguaje metafórico” en la primera Investigación lógica (§ 4, 

p. 237, nota); y en la tercera Investigación también traducen “bildlich spra-
                                                 

8 Husserl teoriza die bildliche Rede en varias ocasiones. Citemos, por ejemplo, su re-
flexión en una nota al § 4 de la primera Investigación lógica: “Naturalmente el giro que per-
sonifica la asociación y dice que la asociación crea [schafft] —así como otras expresiones 
bildliche que usaremos— no debe rechazarse pues representa sólo una expresión cómoda. 
Aunque importa mucho la descripción científica exacta —que sería entonces muy circunstan-
ciada— de los hechos aquí aludidos, sin embargo, no será nunca posible prescindir del len-
guaje bildliche, teniendo en cuenta la más fácil comprensión, en direcciones en que no es 
exigida una última exactitud.”, Hua. XIX/1, § 4, p. 36, nota 1; tr. esp. Investigaciones lógi-
cas, vol. 1, p. 237. Dejamos para otro lugar las conclusiones que podemos extraer de esta 
cita y, principalmente, de la relación que Husserl establece entre die bildliche Rede y lo “na-
turalmente irrechazable”, la “comodidad” y la “exactitud”. 



Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 56 

chen” por “habla[r] metafóricamente” (§ 9, p. 401, nota); en las Ideas, en 

cambio, encontramos dos otras traducciones: en el § 84 de las Ideas I, 

Gaos traduce “bildliche Audrücke” por “expresión figurada” y, en el § 124, 

“Bildlichkeit” por “expresiones... [con] imágenes”. Frente a la constelación 

de nociones que implican las traducciones die bildliche Rede y de la Bildlich-

keit (a saber, la noción de imagen, de lo figurado y de lo metafórico), el 

campo de análisis que se abre para la comprensión de este tercer modo de 

descripción es extremadamente amplio. Nuestra posición frente a tal dificul-

tad es la siguiente: sostenemos que, ante estas diferentes traducciones, no 

debe en ningún modo determinarse “una” sola traducción que pasaría así a 

ser “la” traducción definitiva de las nociones asociadas a die bildiche Rede y 

a la Bildlichkeit, a saber: o lenguaje imageado o lenguaje metafórico o len-

guaje figurado o incluso figurativo, etc. Lo interesante aquí es aceptar y 

asimilar esa pluralidad de traducciones y demostrar que, para una lectura 

fenomenolingüística, cada una de estas traducciones da lugar a una re-

flexión particular. En efecto, si tomáramos la traducción de die bildliche Re-

de que opta por “lenguaje con imágenes”, deberíamos entonces poner en 

relación este tercer modo descriptivo con la imagen, la conciencia de ima-

gen, su articulación en tres elementos (Bildding, Bildobjetk y Bildsujet) y 

con su producción de sentido por semejanza (Ähnlichkeit); si, siguiendo otra 

vía, tomáramos la traducción que opta por “lenguaje metafórico”, nos ve-

ríamos entonces conducidos a retomar el debate a propósito de la “metáfo-

ra” en filosofía: desde Heidegger y la relación de la metáfora con la metafí-

sica hasta el polémico debate que entablaron Paul Ricœur, Jacques Derrida 

y Michel Deguy; finalmente, si tomáramos la traducción que opta por “len-

guaje figurado” nos veríamos entonces conducidos a trabajar la noción de 

figura, de figuración o de figuratividad en el texto husserliano. Y es preci-

samente esta última opción de traducción la que intentaremos analizar muy 

brevemente aquí. Así pues, para acabar, articularemos un breve análisis de 

este tercer modo de descripción que estructura la praxis descriptiva husser-

liana. Y lo haremos a partir de una lectura que ponga de manifiesto las no-

ciones figuradas que resultan de una de las posibles traducciones de die 



Javier Bassas: Políticas textuales. Análisis de fgía. lingüística…  57 

bildliche Rede y de la Bildlichkeit: ello nos permitirá determinar las caracte-

rísticas propias de la “política descriptiva” del texto husserliano. 

A modo de esbozo de un análisis más preciso, leamos entonces el § 21 

de la VI Investigación lógica. Este párrafo, paradigmático para nuestro pro-

pósito, se titula “La ‘plenitud’ de la representación [Die ‘Fülle’ der Vorste-

llung]”9. Husserl nos habla del cumplimiento intuitivo (Erfüllung) de inten-

ciones inmediatas, así como de “las relaciones y leyes de cumplimiento”; en 

resumen, de la correspondencia entre intenciones de significación y la intui-

ción impletiva10. En ese párrafo, Husserl empieza afirmando que: “A toda 

intención intuitiva corresponde —dicho en el sentido de una posibilidad 

ideal— una intención signitiva exactamente adecuada a ella por su materia. 

Esta unidad de identificación posee necesariamente el carácter de una uni-

dad de cumplimiento, en la cual el miembro intuitivo, no el signitivo, tiene 

el carácter de miembro impletivo, y por ende, el de miembro que da la ple-

nitud en el sentido más propio.” Encontramos aquí una explicación sinteti-

zada del funcionamiento de la intuición impletiva y de la “plenitud [Fülle]” 

que ésta confiere. Sin embargo, en el marco conceptual de este pasaje, lo 

que nos interesa es sobre todo poner de relieve cómo se concreta figura-

damente esta plenitud y qué consecuencias tiene a nivel estrictamente des-

criptivo. Ello nos permitirá dar un ejemplo de una lectura fenomenolingüísti-

ca que combina la teoría con la praxis descriptiva. En este párrafo 21, el 

texto husserliano empieza, efectivamente, a desvelarnos las nociones figu-

radas a las que está asociada esta plenitud. Leemos lo siguiente: “Cuanto 

‘más clara’ sea la representación, y más vivacidad tenga, tanto más alta 

estará en el grado de plasticidad que alcanza y tanto más rica será en pleni-

tud.” Y Husserl concluye: “El ideal de plenitud lo alcanzaría, según esto, una 

representación que encerrase en su contenido fenomenológico su objeto, el 

objeto pleno e íntegro.” De esta cita, y remitiendo a un análisis más preciso 

que presupone lo que aquí exponemos, podemos extraer una primera hipó-

                                                 
9 Husserl, E., Logische Untersuchungen, VI, Hua. XIX/2, § 21, p. 607ss; tr. esp. de J. 

Gaos y M. G. Morente, Investigaciones lógicas, op. cit., volumen II, p. 653 y, para las si-
guientes cita, véase la p. 654. 

10 Notemos que la palabra “plenitud” aparece en el título entre comillas y que, sin 
haberlo podido demostrar aquí, las comillas funcionan como una advertencia al lector frente 
a un cambio de modo de descripción que, en este caso, no es otro que el paso al modo de 
descripción bildliche. 



Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 58 

tesis que nos parece importante por cuanto nos permite determinar la “polí-

tica descriptiva” del texto husserliano. En efecto, si establecemos la serie de 

equivalencias figuradas que se establecen en el pasaje citado, postulamos 

que existe precisamente una “ley de equivalencias figuradas” de tal manera 

que: más claridad (Klarheit), más vivacidad (Lebendigkeit) y más plastici-

dad (y aquí Husserl utiliza explícitamente el término Bildlichkeit) correspon-

den a más plenitud (Fülle) en la representación. O dicho de otra manera: la 

claridad, la vivacidad y la plasticidad están en una relación de proporciona-

lidad respecto al grado de plenitud —grado de plenitud que es el resultado 

del cumplimiento de la intención signitiva por la intención intuitiva. Reten-

gamos, pues, lo siguiente: lo que nombramos como “ley de equivalencias 

figuradas” establece que los grados de claridad, de vivacidad y de plastici-

dad son proporcionales respecto al grado de plenitud de la representación.  

Insistamos en esta lectura: el pasaje del § 21 de la VI Investigación ló-

gica que acabamos de leer no es el único que demuestra la validez descrip-

tiva de esta “ley de equivalencias figuradas”. La validez de esta ley podría 

demostrarse en innumerables pasajes de las Investigaciones lógicas y tam-

bién en otras obras husserlianas, incluso las que pertenecen ya a la fase del 

idealismo trascendental. Citemos como ejemplo un párrafo de las Ideas en 

el que esta “ley de equivalencias figurativas” es tanto más explícita. En el § 

67, Husserl escribe lo siguiente en referencia a la tarea de la fenomenolo-

gía, en tanto que ciencia descriptiva: “Si se dirige la mirada de la investiga-

ción a las vivencias, éstas se ofrecerán en general en un cierto vacío y cier-

ta vaga lejanía [im allgemeinen in einer Leerheit und vagen Ferne darbie-

ten], que no permiten fijarlas ni singular ni eidéticamente. [...] Pero si lo 

vagamente consciente, digamos lo que flota oscuramente [das inklar 

Vorschwebende] en el recuerdo o en la fantasía, ha de entregar su esencia 

propia, sólo algo imperfecto puede ser lo que entregue; es decir, allí donde 

sólo las intuiciones singulares que sirven de base para aprehender las esen-

cias son de un ínfimo grado de claridad [von niederer Klarheitsstufe], tam-

bién el aprehender las esencias, y correlativamente lo aprehendido, es de 

un sentido ‘oscuro’ [‘unklar’], teniendo sus sombras y sus externas e inter-

nas imprecisiones. [...] Se trata, pues, de traer a la perfecta claridad de una 



Javier Bassas: Políticas textuales. Análisis de fgía. lingüística…  59 

cercanía normal [zur normalen Nähe, zur vollkommenen Klarheit heranzu-

bringen] lo que en el caso flota en una oscuridad fugitiva dentro de una 

mayor o menor lejanía intuitiva [was jeweils in fließender Unklarheit, in 

größerer oder geringerer Anschauungsferne vorschwebt], para practicar so-

bre ello las respectivas y valiosas intuiciones en que se den con plenitud las 

esencias y las relaciones esenciales mentadas.”11 De esta descripción preci-

sa, retengamos tan sólo la manera cómo se describe el método de aprehen-

sión de esencias antes bien que sus dificultades teóricas. Siguiendo tex-

tualmente lo que establece este pasaje, podemos confirmar y también am-

pliar la “ley de equivalencias figuradas” que hemos establecido en nuestra 

lectura del § 21 de la sexta Investigación lógica. Podemos sostener enton-

ces lo siguiente: más claridad, más vivacidad y más plasticidad equivalen a 

más plenitud en el cumplimiento intuitivo de una representación; pero aho-

ra también podemos concluir que el ideal de aprehensión de esencias esta-

blece que más claridad (Klarheit), más plenitud (Fülle), más cercanía 

(Nähe) y más fijación implican proporcionalmente una mayor precisión. Así 

se determina, en efecto, la serie de equivalencias figuradas (bildliche) que 

el texto husserliano opone proporcionalmente a la oscuridad (Unklarheit), al 

vacío (Leerheit), a la lejanía (Fernheit) y la vaguedad (Vageheit) que, por 

su parte, implican proporcionalmente la imprecisión.  

    

En definitiva, tal es la “ley de equivalencias figuradas” que podemos es-

tablecer en una lectura fenomenolingüística del texto husserliano y que re-

sulta de un análisis del tercer modo descriptivo que hemos identificado en la 

obra husserliana: die bildliche Rede. Ahora bien, ¿debemos postular que la 

especificidad de esta “ley de equivalencias figuradas” es propia exclusiva-

mente de Husserl, o quizás también opera en otros fenomenólogos? ¿Po-

dríamos llegar a afirmar que esta ley que asocia la esencia y una mayor de-

terminación con más luz, más cercanía y más plenitud es la ley que impera 

en la escritura metafísica, es decir, en una historia textual de la metafísica? 

¿No podría entonces rescribirse la historia de ciertos textos filosóficos, no 

tanto atendiendo a escuelas y temas comunes, sino en función de la coinci-

                                                 
11 Véase el texto alemán completo en Hua. III, § 67, p. 141. 



Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 60 

dencia o la diferencia de políticas descriptivas? Porque, ¿acaso Heidegger no 

rompe esta ley de equivalencias figuradas cuando establece precisamente la 

“cercanía-lejanía” del ser?  

Dejemos las respuestas a estas preguntas para análisis por venir y con-

centrémonos en dos conclusiones. La “política interpretativa” que hemos 

identificado y denunciado en los estudios fenomenológicos y que consiste en 

excluir la praxis descriptiva como objeto-digno-de-estudio, así como nuestro 

breve análisis de la “política descriptiva” que impera en el texto husserliano 

con su “ley de equivalencias figuradas” intentan, fundamentalmente, de-

mostrar que la “política” en fenomenología no es tan sólo un tema, un 

“quid” que debe elucidarse conceptualmente, a saber: temas como la cues-

tión de Europa, del Estado y su objetividad, el estatuto del Otro, etc. La 

gestión de las posibilidades en una situación dada (en este caso, en la co-

munidad de fenomenólogos frente a las posibilidades significativas del tex-

to) implica una política interpretativa, de igual manera que el reparto entre 

lo decible, visible y pensable en una sociedad; asimismo, las equivalencias 

figurativas implican a su vez una serie de leyes que asocian la determina-

ción, la esencia y la evidencia con figuraciones concretas que definen igual-

mente cómo es pensable, visible y decible eso que pensamos, vemos y de-

cimos. En resumen: i) hay también “política” en el privilegio interpretativo 

que se le otorga a lo teórico por encima de la praxis textual (¿qué sentido 

se está entonces excluyendo? ¿qué verdad se busca y cuál se excluye como 

digna de estudio? —y, en esta dirección, se entiende por qué el texto de 

Husserl sólo se ha leído parcialmente, como decíamos al principio; ii) hay 

también política en la determinación, partición y configuración de lo sensible 

que subyace en toda descripción figurada (¿qué decir de la relación propor-

cional entre claridad —es decir, luz— y determinación?). Interpretar y des-

cribir implican, pues, una política subyacente porque, en cada cado, se trata 

de una determinación radical de qué es y qué no es sentido, qué es y qué 

no es verdad —con sus inclusiones y exclusiones consecuentes— en el inter-

ior de una comunidad; en este caso, la comunidad de fenomenólogos. 



THE PHENOMENOLOGICAL PROBLEM OF SENSE DATA 

IN PERCEPTION: 

ARON GURWITSCH AND EDMUND HUSSERL 

ON THE DOCTRINE OF HYLETIC DATA 

Daniel Marcelle 
Florida Atlantic University, Florida 

marcelle@fau.edu 

 

Abstract: In this article, I will discuss Aron Gurwitsch's criticism of Edmund 
Husserl's theory of hyletic data. First, Husserl’s doctrine will be summarized in its 
earliest complete formulation. It will then be seen that Gurwitsch's problem with 
this doctrine is primarily due to his acceptance of gestalt theoretic organization. He 
conceives of hyletic data as being a kind of formless stuff that undergoes organiza-
tion by morphetic components of the noesis, which represents a dualism in percep-
tion. Instead, Gurwitsch wants to show us that the organization of these contents is 
autochthonous. I will consider Gurwitsch's criticism against Husserl's own writings, 
and especially those that were not available to Gurwitsch. It will be seen that 
Husserl continues to develop this doctrine and that it very interestingly undergoes a 
kind of noematization and exhibits certain displays of autochthonous organization 
that in the end are not far from Gurwitsch's own conception of these affairs. 

Key words: Hyletic data. Sense data. Noesis. Noema. Gestalt. Perception. Edmund 
Husserl. Aron Gurwitsch. 

Resumen: Este artículo versará sobre la crítica de Aron Gurwitsch de los data hylé-
ticos de Edmund Husserl. En primer lugar, se resumirá la doctrina de Husserl en su 
primera formulación completa. A continuación, se verá que el problema de Gur-
witsch con esta doctrina se debe principalmente a su aceptación de la organización 
teórica de la Gestalt. Él concibe los data hyléticos como una especie de material 
amorfo que se somete a organización por los componentes de morphé de la noesis, 
lo que representa un dualismo en la percepción. En cambio, Gurwitsch quiere mos-
trarnos que la organización de estos contenidos es autóctona. Se examinará la críti-
ca de Gurwitsch acerca de los escritos del propio Husserl y especialmente de aque-
llos que no estuvieron al alcance de Gurwitsch. Se verá que Husserl sigue desarro-
llando esta doctrina y que curiosamente sufre una especie de noematización y 
muestra ciertas manifestaciones de organización autóctona que, a la postre, no 
están lejos de la concepción gurwitscheana de estos asuntos. 

Palabras clave: Datos hiléticos. Sens data. Noesis. Noema. Gestalt. Percepción. 
Edmund Husserl. Aron Gurwitsch. 

Recibido: 27-XII-2010. Aceptado: 10-I-2011 
 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 62 

Noesis and noema are two moments of what Edmund Husserl the total 

act. They work in a parallel fashion, the noesis evanesces in time while con-

stituting and the noema that is or can be identical throughout different acts 

as constituted. In a similar kind of structure, he distinguishes two really in-

herent moments within the noesis itself being a kind of form and matter or, 

to use the language that he introduces, morphē and hylē respectively. Mor-

phē are intentional or apprehensional and formative components, while hylē 

are a kind of non-intentional material, i. e., literally a “stuff”; hyletic data 

are more generally and commonly known as sense data, which are, in a 

way, organized or made intentional by morphetic activity. On their own, 

hyletic data are simply the sensuous aspect of mental processes, i. e., color 

data, tone data, tactile data, etc., and are not to be confused with appear-

ing aspects of the transcendent object itself or even appearance thereof; 

hyletic data are really immanent or inherent to the act and are neither ac-

tual parts of the object itself nor noematic in any way. The idea is that 

these various fields of sense data, each pertaining to some sense, are syn-

thesized together and made intentional to constitute objects as they appear. 

An example to help keep hyletic data and noematic appearances separated 

is that of the green color of the leaves of a tree as they appear, i. e., noe-

matically, and the fantastic multiplicity of shades of green involved in the 

sensing or the apparent size changes with distance, which are the hyletic 

data. 

Now, Aron Gurwitsch objects to this doctrine of hyletic data outright and 

altogether: “In the first place, the notion of hyletic data, the sense data of 

traditional philosophy and psychology, has to be abandoned”1. It is his posi-

tion that this doctrine endorses a traditional dualistic theory of perception in 

which sense data that depend exclusively on external stimulation are by 

some supervenient organizing power made into perceptions. Hyletic data in 

such a case, then, are the elementary materials from which perception 

arises through some kind of apprehensional interpretation or formation of 

                                                 
1 Aron Gurwitsch, The Field of Consciousness: Theme, Thematic Field, and Margin, in 

The Collected Works of Aron Gurwitsch (1901-1973), vol. III, Dordrecht, Springer, 2010, pp. 
41s.   
 
 



 
Daniel Marcelle: The Phenomenological Problem of Sense Data in Perception… 63 

this material. As elemental they retain their identity strictly no matter how 

they are apprehended, i. e., the assumption would be that they maintain a 

kind of independence of the morphetic or apperceptive characters. The pos-

sibility of describing such data and such a process Gurwitsch believes to be 

beyond the powers of phenomenological method and that without such 

availability for description it becomes apparent that there is no such noetic 

organizational activity. Instead it is descriptively revealed that organization 

is autochthonous to perception. 

It is my position that Gurwitsch is correct in some ways on this matter, 

but in many ways Husserl's complex and detailed discussions of hyletic data 

do not fit so easily into the model of a traditional dualistic or two-strata the-

ory of perception. It will be seen how such is exceeded in important ways in 

the case that Husserl makes. Ultimately, it is possible to even identify a 

kind of noematization of hyletic data in his work, possibly in a way that 

Gurwitsch himself would possibly accept. In the following, I will present a 

brief account of Husserl's position on hyletic data. Then I will explore some 

of Gurwitsch's problems to some detail to which I will offer a more complex 

view of Husserl's position that in some important ways seems to resist 

these certain aspects of this criticism. Finally, I will consider Gurwitsch's 

important contribution to this discussion in terms of a more holistic ap-

proach to perception and a new understanding of the role of noeses in a 

correlation conception of consciousness that may obsoletize any need for 

hyletic data. 

1. A General Summary of Husserl's Formulation of Hyletic Data 

Husserl introduces the distinction of hylē and morphē in order to correct 

for some of the problems that have arisen out of the tradition of sensation 

in psychology. In the same way that Husserl introduces the distinction of 

noesis and noema in order to amend Brentano’s confusion of intentional 

acts and objects with his position of “mental inexistence”, the introduction 

of hyletic data in Ideas I is designed to work out certain aspects of this 

same problem. The traditional psychologistic account of sensation is that 

such are physically caused by external objects stimulating our sense or-



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 64 

gans. The philosophical problem with this position is that the causes of sen-

sation are, then, mediate and indirectly available in some transcendent 

worldly domain not immediately or directly available to consciousness, i. e., 

these causes are, then, beyond the powers of phenomenological descrip-

tion. Sensations are in this way the point of access to the transcendent ma-

terial world. For Husserl in his Logical Investigations sensations become the 

“stuff” of both elementary apprehension and those higher level acts founded 

upon these, which is the formulation that will factor largely in Gurwitsch's 

understanding of these affairs. Thus, in the case of perceiving a word, there 

is the simple apprehension of a physical shape and the higher sense 

founded upon this of a word’s meaning. Sensation also plays the role of ful-

fillment for perceptual apprehensions. This still is naïve in the sense that 

sensation plays the role of a kind of “window” to transcendent reality, but 

this will be corrected in Ideas I with the epochē of the transcendent domain. 

In Ideas I we are left with a transcendental residue of sensation that 

cannot serve as a window to the transcendent because transcendence has 

been suspended by the epochē. Instead, sensation is now a moment within 

the correlation itself as a kind of noetic parallel to the noema. The primary 

difference, though, is that hyletic data are not objectifying on their own, i. 

e., they do not of themselves present us with an identical object through 

several moments of time. Hyletic data are not moments of the object as 

experienced, but moments of the experiencing of that object and they per-

tain to all five fields of the senses. Husserl describes hylē and morphē in the 

following way: 

We find such concrete really immanental Data as components in more inclu-
sive concrete mental processes which are intentive as wholes; and, more par-
ticularly, we find those sensuous moments overlaid by a stratum which, as it 
were, “animates”, which bestows sense […] a stratum by which precisely the 
concrete intentive mental process arises from the sensuous, which has in it-
self nothing pertaining to intentionality.2 

                                                 
2 Edmund Husserl, Ideas Pertaining to a Pure Phenomenology and to a Phenomenologi-

cal Philosophy, Book I, Dordrecht, Kluwer Academic Publishers, 1998, p. 172. Trans. Freder-
ick Kersten. 



 
Daniel Marcelle: The Phenomenological Problem of Sense Data in Perception… 65 

Further on in the same section, Husserl, in Kantian fashion, refers to 

hyletic data as “formless stuff” and morphē as “stuffless forms”. More than 

being just the data of sensuous intuition, hyletic data for Husserl include the 

emotional and volitional as well. If we hear a violin, to use Husserl's exam-

ple, or a baby crying or television in another room, the hyletic data refer to 

the sound without the assumption that the sound is produced by some real 

violin, baby, or television set; we are just concentrating on the qualitatively 

distinctive tone without objective reference, which may be easier in the un-

familiar or experiences of impressionism or modern art designed to eluci-

date such things. Hyletic data intuitively fill our experience with the actual 

sensations of a certain object within a certain field of sensation. In this way 

they contribute to the experience of an object as being present and moti-

vate our belief in the reality of such objects, which sustains the natural atti-

tude. 

In order to understand hyletic data better it is good to contrast such 

with their noematic counterparts in the case of simple perception. The ex-

ample that Husserl uses is that of looking at a tree with interest in the color 

of the trunk. This color is noematic and belongs to the tree as it is per-

ceived. On the noetic side, Husserl says that we “find in it ‘something like 

color’: namely, the ‘sensed color’, that hyletic moment of the concrete men-

tal process by which the noematic, or ‘objective’, color is adumbrated”3. The 

noematic color maintains an identity throughout changes, while the hyletic 

data are in a continuous flux of change and multiplicity of sensed colors 

from which the noematic unity is constituted. Husserl writes:  

The color of the seen physical thing is, of essential necessity, not a really in-
herent moment of the consciousness of color; it appears, but while it is ap-
pearing the appearance can and must, in the case of a legitimating experi-
ence, be continually changing. The same color appears “in” continuous multi-
plicities of color adumbrations.4  

We say the tree trunk is “brown”, but in the actual sensing of it the mul-

tiplicity of shades of brown can reach to a qualitative infinity. The varying 

                                                 
3 Ibidem, p. 202. 
4 Ibidem, p. 74.  



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 66 

appearance of the tree as one either approaches it or backs away from it 

also exemplifies the different roles played conjunctively by hyletic data and 

noemata. It would appear that the tree increases in size as one approaches 

it and decreases as one backs away. Noematically speaking, the tree has 

not changed size whatsoever and remains constant throughout this multi-

plicity of varying appearances. It is through the hyletic data that we can 

account for these changing appearances, which is interesting. On a more 

mundane note, this phenomenon makes possible snap-shots of one’s com-

panions “holding” the Eiffel Tower in the palm of their hands. 

Husserl does discuss hyletic data as being somehow “animated” by a 

kind of noetic activity, which goes against the charge of elementalism. The 

idea is that if we analyze our sensuous experiences we will find, on the one 

hand, a kind of immanent sensuous data, i. e., hyle, and on the other a 

formative activity, i. e., morphe, together constituting objective experience. 

In one place he describes such in the following way:  

We find such concrete really immanental Data as components in more inclu-
sive concrete mental processes which are intentive as wholes; and, more par-
ticularly, we find those sensuous moments overlaid by a stratum which, as it 
were, “animates”, which bestows sense (or essentially involves a bestowing of 
sense —a stratum by which precisely the concrete intentive mental process 
arises from the sensuous, which has in itself nothing pertaining to intention-
nality.5 

It is through this animation, then, that our sensations lend themselves 

to become perceptions of objects and the objective world. Gurwitsch accu-

rately summarizes Husserl in the following way: 

[B]y themselves hyletic data are not perspectival perceptual appear-

ances of things; taken in themselves, they have no presentational function. 

That function is bestowed on them by the apperceptive characters which 

synthesize hyletic data of different compartments of sensibility and trans-

form them into perceptual appearances of things. As a result of such syn-

thesis, there arises the consciousness of one intersensorial object which, as 

identically the same, can be perceived under its visual, tactile, and other 

                                                 
5 Ibidem, p. 172. 



 
Daniel Marcelle: The Phenomenological Problem of Sense Data in Perception… 67 

aspects, and also the consciousness of perceptual space which, as numeri-

cally identical, can be both seen and touched6. 

Now that we have a decent understanding of Hyletic data in Husserlian 

terms, let us go on now to see how Gurwitsch comes to reject this theory of 

perception. 

2.  Gurwitsch’s Understanding of the Doctrine of Hyletic Data and 
Case for its Rejection  

Gurwitsch understands Husserl's doctrine of hyletic data in the following 

way. In order to explain perceptual experience, Husserl introduces a two-

strata (dualistic) theory composed of sensuous hyletic data and organiza-

tional noetic acts or morphē. Hyletic data are the elements or raw sense 

data, which are actively structured and bestowed with meaning by the 

higher level morphē without which they would not be organized or struc-

tured whatsoever, which is a strong claim of his; hyletic data are in this 

sense just a “stuff” that maintains its elemental identity throughout differ-

ent sense-bestowings or apprehensions. Gurwitsch describes this two-strata 

structure in the following way: “percepts are asserted to grow out of mere 

sense-data owing to supervenient factors (of whatever kind and description) 

by means of which sensations are interpreted and meaning is bestowed 

upon them”7. It is possible to illustrate the manner in which hylē and mor-

phē work together using Husserl's example of a written word. On the one 

hand there is the physical manifestation of the word, which in this case is 

the dark ink on a light background of paper, or in hyletic terms the sensing 

of contiguous light and dark color data. When on the other hand we attend 

to the signification of the word, we are bestowing this material with the 

structure of meaning, which is the contribution of morphē. It is by the influ-

ence of morphē that the black sense data becomes letters against a light 

background. Morphē in this way are founded upon the underlying hyletic 

data. Gurwitsch believes that Carl Stumpf’s distinction of “appearance” and 

                                                 
6 Aron Gurwitsch, “Edmund Husserl's Conception of Phenomenological Psychology”, in 

Phenomenology and the Theory of Science, Evanston, IL, Northwestern University Press, 
1974, p. 100. Edited by Lester Embree. 

7 Aron Gurwitsch, The Field of Consciousness: Theme, Thematic Field, and Margin, p. 
86. 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 68 

“function” most likely influenced Husserl to adopt this position of hylē and 

morphē.  

In this doctrine of hyletic data, Gurwitsch identifies something like ele-

mental or supervenient organization. He believes that it implies that hyletic 

data on their own are absolutely devoid of structure and organization. He 

writes: “Hyle itself means nothing but is merely given, a multitude of con-

tents which acquires sense and order only through noetic functions. The 

hyletic itself is ‘formless stuff’, merely present and nothing more”8. Accord-

ing to Gurwitsch, the implications of such a theory are untenable, which in-

clude the problem of descriptively confirming raw and formless hyletic data, 

problems pertaining to the assumption that hyletic data somehow remain 

unaffected by apprehensional changes, and the general problem of an ele-

mental or supervenient theory of organization. The lattermost point, of 

course, is the crux of Gurwitsch's argument against Husserl's doctrine and 

informs the other points. The importance of this is that Gurwitsch believes 

that the rejection of this doctrine leads to a strict correlation theory of in-

tentionality losing any understanding of noeses to be animating or organiz-

ing agents of any kind, which, among other things, has the benefit of ele-

gance. 

It is difficult and, according to Gurwitsch, impossible to descriptively 

confirm raw hyletic data. If the relationship of morphē to hylē is as founded 

to founding, then morphē requires or even presupposes hyletic data as its 

physical substratum, which effectively blends the two into a total act. Gur-

witsch has no problem with this, but points out that if this is the case then a 

third noetic stratum mediating between hylē and morphē would have to be 

assumed in order to explain the articulation and structure of what are as-

sumed to be formless hyletic data. What this means is that formless hyletic 

data as formless are impossible to phenomenologically confirm in that they 

are unavailable for description. Ultimately, Gurwitsch makes the point that 

it is impossible to abstractively separate hylē and morphē in order to con-

                                                 
8 Aron Gurwitsch, “Phenomenology of Thematics and of the Pure Ego: Studies of the Re-

lation between Gestalt Theory and henomenology”, in The Collected Works of Aron Gurwitsch 
(1901-1973), vol. II: Studies in Psychology and Phenomenology, Dordrecht, Springer, 2010, 
p. 281. Edited by Fred Kersten. 



 
Daniel Marcelle: The Phenomenological Problem of Sense Data in Perception… 69 

sider them on their own for the reason that such would change what is 

given into something absolutely foreign, which we will come to understand 

as a problem in the following. 

According to Gurwitsch, Husserl holds the position that hyletic data are 

a kind of foundational elemental material that is not modified other than 

apparently through the activity of sense-bestowal or even different sense-

bestowals as can happen with the change of perspective or attitude as we 

have seen above. Instead, it rigidly maintains its identity and determined 

properties as whatever kind of “stuff” it happened to be before sense-

bestowal and continues to be when left alone or with other kinds of sense-

bestowal; its identity is constant, but somehow can be “molded” in different 

ways without really being affected by this. Gurwitsch describes the inde-

pendence of hyletic data from morphetic or apprehensional activity in the 

following way: “Whatever the apperceptive characters bestow or confer on 

hyletic data does not change or modify the latter in their proper nature, but 

merely supervenes upon them”9. Gurwitsch identifies this position as the 

crux of the problem concerning Husserl's hylē/morphē doctrine. Husserl 

claims that these elements of perception can themselves be perceived in 

cases of perceptual doubt or ambiguity. The example of a wax figurine illus-

trates this. On first glance it may be that one sees some famous human be-

ing, but then on closer inspection it is revealed that such is a wax sculpture 

quite realistically resembling that person. In this case the same elemental 

material is animated in two different ways; one and the same stock of 

hyletic data is the common support for two overlapping apprehensions. 

Rather than assuming a constant and independent underlying layer of sen-

sation that can be animated in various ways while retaining its identity like 

some kind of building blocks that can be put together in this way and that 

and then reassembled again or reapprehended as the case may be, it is 

rather Gurwitsch's position that the very identity and being of such data 

changes by shifts of attention with thematic modifications and the different 

roles engendered by such changes in organization: “The two-strata theory is 

untenable. […] It is not the case that a new element [...] is superadded to 
                                                 

9 Aron Gurwitsch, “Edmund Husserl's Conception of Phenomenological Psychology”, p. 
100. 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 70 

the complex”10. It is not the case that anything is given without organiza-

tion and structure, much less what is believed to be the foundation of per-

ception. Gurwitsch summarizes his position in the following way: 

                                                

Quite in general, sensuous material is not articulated by means of higher 
functions. What is immediately given, the phenomenological primal material, 
is given only as articulated and structured. Data devoid of all articulation, 
hyletic data in the strict sense, do not exist at all. What is given depends on 
the structural connections within which it appears. There are no data remain-
ing unaffected by changes in organization, articulation, etc.11 

Gurwitsch even points to similar prohibitions in Husserl's own work.  

At this point, it is helpful to keep in mind Gurwitsch’s Gestalt-informed 

meriology or whole-part theory of organization. In terms of organization, for 

him an absolutely independent part that strongly maintains its identity 

across change that is actual or apprehensional is utterly impossible. In-

stead, we have come to understand that parts are both functionally signifi-

cant for the wholes of which they are a part and also contribute to the 

whole in playing the assigned role. Parts are not meaningful of themselves 

as any kind of elemental theory would necessitate, but derive this meaning 

from their context and the whole of which they are a part and in which they 

play a role. The example of a musical melody illustrates this point well. If 

we were to take the tone data of a melody as some kind of elemental hylē, 

which are animated by the melodic morphē, we would have to say that such 

should be the same in every melody and that it is just the apprehension 

that is different. It is rather the case that notes are actually different when 

included in different melodies. Certainly Mozart’s Requiem and Beethoven’s 

9th share some of the same notes, but we have to remark how different 

their being is in these two contexts and how different any such note would 

be when given abstracted and on its own without a melodic context. When 

viewing the whole containing a certain part, from that standpoint the part 

dissolves into its context and role. If we were to isolate this part, if such is 

even possible in a given case, all things would change because the part 

 
10 Aron Gurwitsch, “Phenomenology of Thematics and of the Pure Ego: Studies of the 

Relation between Gestalt Theory and Phenomenology”, p. 283. 
11 Ibidem, pp. 283. 



 
Daniel Marcelle: The Phenomenological Problem of Sense Data in Perception… 71 

would now be its own whole and our new theme. In application to the doc-

trine of hyletic date, Gurwitsch writes:  

A separation between hyle and morphe is not even abstractively possible, for 
disregarding morphe and concentrating upon hyle alone entails a change in 
what is given. […] Hyletic reflection as reflection on the hyle alone is thus not 
reflection in the proper sense. It is a thematic modification —namely, singling 
out.12  

For all of these reasons Gurwitsch recommends relinquishing the doctrine of 

hyletic data and endorses a theory of intentionality in which noeses in gen-

eral do not have an animating function, i. e., they are not “morphetic” in 

any way. 

3. Aspects of Husserl's Position that Exceed Gurwitsch's Critique 

Husserl would have to respond to Gurwitsch’s criticisms that hyletic data 

have been therein misrepresented to some degree. A point of primary sig-

nificance is that Husserl’s texts do not definitively support the claim that 

hyletic data are an utterly formless and unorganized material. In many 

places throughout texts that were available for Gurwitsch it is clear that 

Husserl describes them as having form and organization apart from mor-

phetic activity. It should be noted that Analysen zur Passiven Synthesis, 

which contains some of Husserl's best descriptions of formed and organized 

hyletic data in the discussions of association, was not published until after 

Gurwitsch's Field of Consciousness was published, which is the primary text 

in which he lodges his complaint against hyletic data. There are the “Thing 

and Space Lectures” of 1907 in which Husserl is known to have discussed 

hyletic data as inherently and premorphetically organized. Still, the Logical 

Investigations and Ideas I contain plenty of such clues that would have to 

be considered in an accurate formulation of Husserl's doctrine, which seem 

to be absent from Gurwitsch's consideration.  

As early as the Logical Investigations, Husserl worked to clearly distin-

guish sensations as sensed, i. e., hyletic data, from objective or noematic 

                                                 
12 Ibidem, p. 284. 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 72 

aspects of the object that is perceived. In the context of working to avoid 

the psychologism of confusing aspects of the act with aspects of the object 

as he believes John Locke did, Husserl writes: “Sensations, animated by 

interpretations, present objective determinations in corresponding percepts 

of things, but they are not themselves these objective determinations”13. 

This description is interesting because it is discussing the hylē-morphē 

structure that we introduced above making it clear that the morphē animate 

the hylē, but it is especially important because an example that Husserl 

gives of such a sensation is that of “shape” in addition to “color” and 

“smoothness”. The latter two can be more accepted as being some kind of 

unorganized sensational stuff that Gurwitsch has been discussing, but the 

idea of some kind of a shape is difficult to accept as being essentially disor-

ganized. Husserl employs the shape example again in Ideas I in the follow-

ing way:  

One and the same shape appears continuously but always “in a different 
manner”, always in different adumbrations of shape. […] Each phase of the 
perception necessarily contains a determined content of adumbrations of 
color, adumbrations of shape, etc. They are included among “the data of sen-
sations”.14  

Further on in the same paragraph, Husserl discusses the morphetic 

animation of such data emphasizing that such adumbrations are really in-

herent parts of the mental process and gives the example of the shape of a 

triangle as such an adumbration. These examples of organization taken 

from the Logical Investigations and Ideas I are interesting in many ways, 

but it must be said are far from definitively demonstrating premorphetic 

organization in hyletic data. How are we to know in these that morphetic 

construings or interpretations are not already present? We have to look fur-

ther to support the position that hyletic data of themselves display aspects 

of structure and organization.  

                                                 
13 Edmund Husserl, Logical Investigations, Amherst, NY, Humanity Books, 20002. Vid. 

Investigation II, § 10, p. 356. Trans. John Niemeyer Findlay. 
14 Edmund Husserl, Ideas Pertaining to a Pure Phenomenology and to a Phenomenologi-

cal Philosophy, p. 74.  
 



 
Daniel Marcelle: The Phenomenological Problem of Sense Data in Perception… 73 

There is good evidence that hyletic data are not inherently chaotic in 

Husserl's Analyses Concerning Passive and Active Synthesis. William 

McKenna points out that in Husserl's discussions of the passive synthesis of 

the living present in this work that hyletic data are described in terms of 

exhibiting basic organizational structures15. Among such organizational 

structures are some that would be very interesting to Gurwitsch for the rea-

son that it is no stretch at all to see aspects of gestalt organization implicit 

and, one could even say, autochthonous in these structures such as simple 

grouping (pairing) and the figure-ground relationship. Husserl makes the 

claim that hyletic data are organized according to basic principles such as 

similarity or dissimilarity of content and admits of the possibility of varying 

degrees of such. Husserl writes: 

But these necessarily have a unity through consciousness, a unity of kinship, 
as similar to one another or uniform with one another: Several discrete color-
data in the visual field are grouped together; they are especially united by vir-
tue of their similarity; and they are united in different ways as well. This kin-
ship has its degrees and according to them it unites them now more strongly, 
now more weakly.16 

The examples that Husserl employs are interesting in this case because 

they are clearly formed. He speaks of red squares overlapping blue ones as 

well as red triangles and so on. The case of the overlapping squares brings 

out two very interesting principles of hyletic organization. Husserl describes 

these in the following way: “(i) the synthetic-coinciding in a commonality, 

that is, in a sameness, and yet (ii) the synthetic conflict of particular mat-

ters of this commonality that repress one another reciprocally in the process 

of overlapping”17. We can imagine in the case of a blue square overlapping 

a red one that the blue data will be organized together as a unity and be, 

thus, distinct from the data of the red square. It is here that we see figure-

ground organization taking place. In the case of simply one blue square the 

                                                 
15 Cfr. William McKenna, “The Problem of Sense Data in Husserl's Theory of Perception”, 

in Essays in Memory of Aron Gurwitsch, Lanham, MD, Center for Advanced Research in Phe-
nomenology / University Press of America, 1984, pp. 223–240. Edited by Lester Embree. 

16 Edmund Husserl, Analyses Concerning Passive and Active Synthesis: Lectures on 
Transcendental Logic, Dordrecht, Kluwer Academic Publishers, 2001, p. 129. Trans. Anthony 
Steinbock. 

17 Ibidem, p. 130. 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 74 

blue data and shape of that figure form a unity that is sharply distinguished 

from the background of dissimilar data that is not part of the figure. In simi-

lar ways we can see much the same happening in pairs or groups of similar 

objects that there is something in either their uniformity or similarity that 

holds them together and distinguishes them from the background.  

To be clear that Husserl is discussing hyletic data in these examples, we 

have to raise questions concerning the place of such data and the manner 

of its organization. In the first place, Husserl clearly has in mind hyletic 

data, which he is careful to proclaim in the following way early in the sec-

tion: “we are speaking about immanent data, for example about concrete 

color-data in the unity of a streaming present”18. Concerning the relation-

ship of such similar or uniform data forming a figure or figures, he is careful 

to point out that such organization is not the adventitious association of like 

for like objects in the world, but is rather the inherent similarity of imma-

nent contents that he describes as a “materially relevant community”19. The 

language is certainly striking considering the important status of relevancy 

in Gurwitsch's understanding of organization. Relevance is the glue, so to 

speak, of gestalt organization. 

Additionally, in Husserl's Experience and Judgment he clearly defines 

hyletic data as being organized. In § 16 of this work he wants to consider 

what he there names “passive data” by which he means hyletic data on its 

own, which he realizes is only possible abstractively. In order to render such 

data intuitive and bring it to view so to speak, he abstractively withholds 

from the formative affects of egoic sense-bestowings, i. e., morphetic activ-

ity, upon such passive data; “an abstractive turning-of-regard is always 

possible, in which we make this apperceptive substratum itself into an ob-

ject”20. With all such activity suspended, Husserl makes the following ob-

servation: “this field is still not a pure chaos, a mere ‘swarm’ of ‘data’; it is 

a field of determinate structure, one of prominences and articulated particu-

                                                 
18 Ibidem, p. 129. 
19 Ibidem, p. 133. 
20 Edmund Husserl, Experience and Judgment, Evanston, IL, Northwestern University 

Press, 1973, p. 73. Edited by Ludwig Landgrebe; translated by James S. Churchill and Karl 
Ameriks. 



 
Daniel Marcelle: The Phenomenological Problem of Sense Data in Perception… 75 

larities”21. The reason for this is that according to Husserl this pre-objective 

sensuous data is even at this level already the product of constitutive syn-

thesis at least of internal time consciousness. Further on, he writes: “A par-

ticular element in the field is raised to prominence in such a way that it con-

trasts with something”22. Here Husserl is analyzing the hyletic data of single 

sensuous fields, and points out that there is clearly a figure-ground organi-

zation present even at this level. 

4. Concluding Remarks 

There are two interesting directions that this research makes available. 

In Husserl, we see a noematization of hyletic data and in Gurwitsch we see 

a kind of purification of the correlation of noesis and noema. First, consider-

ing all of the clear evidence of Husserl discussing hyletic data in terms of 

being inherently structured and organized, it is difficult to agree completely 

with Gurwitsch that such in any way can be considered a formless chaos. It 

is interesting that in all of the points that we have discussed above that 

Husserl does not in any of these places explain such structure and organiza-

tion as the product of supervenient morphē. He has focused the discussion 

on hyletic data abstractively from all else. We now have to wonder if he 

does not really have in mind something objective or, we may say, noematic, 

when he is discussing an organized hyletic data. There seems to be a noe-

matization of hyletic data.  

Gurwitsch, though, believes that the relinquishment of the doctrine of 

hyletic data has the important effect of requiring a redefinition of the role of 

noeses in the theory of intentionality. On the whole, he identifies in 

Husserl's concept of noesis a strong similarity to role and being of morphē, 

i. e., some kind of animating or organizing function that has been discussed 

extensively above. We are then left with a definition of noesis as an experi-

enced act of consciousness in general: “After the distinction between hyle 

and morphe has been abandoned, the term ‘noesis’ extends to the experi-

                                                 
21 Ibidem, pp. 72s. 
22 Ibidem, pp. 73s. 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 76 

enced act of consciousness in its entirety”23. This enables a strictly correla-

tive theory of intentionality in which noeses are real psychological events 

and their correlative noemata are ideal, atemporal, and reiterable. 

Thus, it is possible to generally conclude that Gurwitsch's call for dis-

missing Husserl's doctrine of hyletic data and the hyle-morphe relationship 

altogether, it has been seen, is derived from his acceptance of gestalt the-

ory primarily. He advances his argument along two related lines. First of all, 

it is his position that the supposition of an inherently formless and chaotic 

stuff is impossible. According to gestalt theory, all things have form and 

meaning to some extent. His second reason for calling for the dismissal of 

the morphe-hyle distinction is that he has shown are the problems of super-

venient organization. It is not the case that there are formative moments, 

which are the morphe, and that these somehow organize the formless hyle. 

In his work, Gurwitsch makes the consistent point that organization is 

autochthonous and inherent to the contents, which in this case are sensa-

tions. It is not the case that there is some supervenient agency bringing 

order to the orderless or two distinct strata within the noesis working in this 

way. Regarding Gurwitsch's criticism, it has been seen that he is not en-

tirely correct in conceiving of Husserl's hyletic data as a disorganized, form-

less, stuff. Throughout Husserl's writings, including many that were avail-

able for Gurwitsch, hyletic data are often discussed in terms of being 

formed and organized even prior to the introduction of morphetic activity. 

Regarding the point of a supervenient theory of organization, i. e., a two-

strata theory, Gurwitsch is accurate, though. Perhaps Husserl was on a tra-

jectory that would eventually have come to something that Gurwitsch would 

accept as hyletic data became more and more noematic throughout his 

writings. 

 

                                                 
23 Aron Gurwitsch, “Phenomenology of Thematics and of the Pure Ego: Studies of the 

Relation between Gestalt Theory and Phenomenology”, p. 284.  
 



 
Daniel Marcelle: The Phenomenological Problem of Sense Data in Perception… 77 

Other Bibliographical References  

ARVIDSON, Sven P., The Sphere of Attention: Context and Margin, Dordrecht, 
Springer, 2006. 

BRENTANO, Franz, Psychologie vom empirischen Standpunkt, Leipzig, Felix Meiner, 
1924. 

GURWITSCH, Aron, “Some Aspects and Developments of Gestalt Psychology”, in The 
Collected Works of Aron Gurwitsch (1901-1973), vol. II: Studies in Psycho-
logy and Phenomenology, edited by Fred Kersten, Dordrecht, Springer, 
2010, pp. 1–62. 

 — “Author’s Introduction”, in The Collected Works of Aron Gurwitsch (1901-
1973), vol. II: Studies in Phenomenology and Psychology, edited by Fred 
Kersten, Dordrecht, Springer, 2010, pp. xv-xxvi.  

MARCELLE, Daniel, “Aron Gurwitsch's Incipient Phenomenological Reduction: Another 
Way into Phenomenological Transcendental Philosophy from Psychology”, 
Studia Phaenomenologica, vol. X (2010) 102–116. 

 — “Making the Case for Gestalt Organization: Edmund Husserl and Aron Gur-
witsch on the Problem of Independent Parts”, in Advancing Phenomenology: 
Essays in Honor of Lester Embree. Contributions to Phenomenology, 
Dordrecht, Springer, 2010, pp. 197–222. Eds. Thomas Nenon and Philip 
Blosser. 



Recibido: 15-X-2010. Aceptado: 10-I-2011 
 

LA INTENCIONALIDAD: ENTRE HUSSERL 

 Y LA FILOSOFÍA DE LA MENTE CONTEMPORÁNEA1  

Marta Jorba-Grau 
Universitat de Barcelona, España  

martajorba@ub.edu 

Resumen: Las discusiones sobre la intencionalidad en la Filosofía de la mente con-
temporánea se plantean en un marco un tanto ajeno al de la Fenomenología, bajo 
la suposición, de modo bastante generalizado, de que hay una separación entre in-
tencionalidad y consciencia (fenoménica). Mi objetivo en este artículo es, en primer 
lugar, exponer tal supuesto. En segundo lugar, presentar los elementos clave de la 
teoría de la intencionalidad en las Investigaciones Lógicas de Husserl para presen-
tar una visión que se opone a tal separación. Y, en tercer lugar, finalizar con un te-
ma común a ambos espacios de discusión, el de una experiencia o vivencia propia 
del pensamiento, que surge como un problema para muchas visiones analíticas 
contemporáneas y que tiene una explicación que puede derivarse de la concepción 
de Husserl.  

Palabras clave: Intencionalidad. Consciencia fenoménica. Experiencia del 
pensamiento. Husserl. 

Abstract: In contemporary Philosophy of mind, discussions about intentionality are 
set up in a quite different framework from the phenomenological one, assuming, in 
general, a separation between intentionality and (phenomenal) consciousness. My 
aim in this paper is, firstly, to present this assumption. Secondly, I will put forward 
the key elements of Husserl's theory of intentionality in the Logical Investigations in 
order to present a view which is opposed to this assumption. And thirdly, I will end 
up with a common topic for both frameworks, that is, the topic of a specific experi-
ence of thinking, which emerges as a problem for many contemporary analytic 
views and which has an explanation that can be derived from Husserl's conception.  

Key words: Intentionality. Phenomenal consciousness. Experience of thinking. 
Husserl. 

                                                 
1 La investigación para este trabajo fue financiada por el programa FPU del Ministerio de 

Educación y Ciencia y por Dirección General de Investigación del Gobierno de España, 
proyecto de investigación HUM2006-08236. 



Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 80 

1. La intencionalidad en la Filosofía de la mente contemporánea 

En general, la intencionalidad es entendida como el “sobre qué” (about-

ness) de la experiencia y el pensamiento, el rasgo de la mente que nos re-

laciona con el mundo, en una relación que consiste en el hecho de que cier-

tos estados mentales tienen contenido, tienen un “sobre qué”. Hay diferen-

tes teorías sobre cómo debemos entender esta relación, pero para tener un 

mapa de la situación, así como para delimitar el punto de partida de este 

artículo, podemos distinguir tres aproximaciones en la filosofía analítica y 

las ciencias cognitivas. En primer lugar, la aproximación de la filosofía del 

lenguaje: intenta clarificar la intencionalidad de la consciencia a través del 

análisis de las propiedades lógicas de oraciones usadas para describir fenó-

menos psíquicos. En oraciones que involucran verbos psicológicos como 

pensar, creer, etc., los principios ordinarios de sustitutividad correferencial y 

de generalización existencial fallan (características de los llamados contex-

tos intensionales). Gottlob Frege, Bertrand Russell o Saul Kripke son figuras 

principales de este tipo de aproximación. Se puede pensar que las parado-

jas de la intencionalidad se hallan en un campo intermedio entre la filosofía 

del lenguaje y la filosofía de la mente. En segundo lugar, la aproximación de 

la naturalización de la intencionalidad: intenta explicar cómo se puede natu-

ralizar la intencionalidad, es decir, cómo puede ser explicada a través de 

mecanismos no intencionales. La intuición que subyace a este tipo de teorí-

as es que “intencionalidad” es más bien un concepto oscuro que ha confun-

dido a muchos filósofos a la hora de pensar sobre la mente y sus propieda-

des. Puede ser descrito como un proyecto con diferentes maneras de abor-

dar el objetivo de la naturalización, esto es, de tratar de explicar el “sobre 

qué” de la experiencia para las ciencias naturales o empíricas. Es el tipo de 

aproximación defendido por W. O. Quine, Daniel Dennett, Jerry Fodor, Fred 

Dretske, Ruth Millikan y otros. En tercer lugar, encontramos una aproxima-

ción que enfatiza la necesidad de incluir la perspectiva de la primera perso-

na en la investigación sobre la experiencia argumentando que una descrip-

ción detallada de la consciencia es una parte esencial de la investigación fi-

losófica sobre la intencionalidad. Algunos de los pensadores que están en 

esta línea son John Searle, Galen Strawson, Charles Siewert o Gianfranco 



Marta Jorba-Grau: La intencionalidad: entre Husserl y la Fª de la mente contemporánea 

 

81 

Soldati. Esta última aproximación es la que más afinidad tiene con el plan-

teamiento fenomenológico en general.  

Excepto para algunos autores del tercer tipo de aproximación, el escena-

rio de la filosofía analítica de la mente parece asumir una separación entre 

intencionalidad y consciencia2. La filosofía de la mente post-conductista y 

las ciencias cognitivas han procedido bajo el supuesto de que la intenciona-

lidad y la consciencia —entendida como consciencia fenoménica o como el 

“como qué es” (“what it is like”) tener una experiencia3— han de ser trata-

das separadamente. Así, los estados mentales con carácter fenoménico no 

son intencionales (los ejemplos son generalmente estados sensoriales como 

el dolor, el picor, etc.). Y estados típicamente intencionales, como creencias, 

deseos, pensamientos, etc., son estados en los cuales no tenemos conscien-

cia fenoménica. Es importante notar que, de acuerdo con esta visión, aun-

que pueda haber estados complejos que sean a la vez intencionales y feno-

ménicos (como los perceptivos), sus caracteres fenoménicos e intencionales 

son separables. La razón puede ser que es más fácil tratar con la experien-

cia consciente si intentamos entender el reino mental a través de la siguien-

te distinción. Por una parte, como lo caracteriza David Chalmers (1995), te-

nemos los “problemas fáciles” de la consciencia, que tratan básicamente de 

cómo la mente puede procesar información, reaccionar a estímulos me-

dioambientales o exhibir capacidades de discriminación, categorización o 

introspección. Aunque todas ellas puedan ser propiedades admirables, son 

metafísicamente comprensibles porque se pueden tratar con la maquinaria 

estándar de las ciencias cognitivas y se pueden explicar en términos compu-

tacionales o neuronales. Así, en principio puede darse una naturalización de 

estos aspectos de la consciencia, y el fisicalismo o algún tipo de materialis-

mo está garantizado. De acuerdo con esta caracterización, la intencionalidad 

es parte de los problemas fáciles porque es simplemente la característica de 

la mente que nos permite tener información sobre el mundo. Por otra parte, 

                                                 
2 Para una visión general, véase Terence Horgan / John Tienson, “The Intentionality of 

Phenomenology and the Phenomenology of Intentionality”, en David Chalmers (ed.), 
Philosophy of Mind: Classical and Contemporary Readings, Oxford, Oxford University Press, 
2002.  

3 Véase Thomas Nagel, “What Is It Like to Be a Bat”, Philosophical Review 83 (1974) 
435-450; John Searle, The Rediscovery of the Mind, Cambridge, MA, MIT Press, 1992. 



Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 82 

el “problema difícil” de la conciencia —o simplemente el problema de la 

consciencia— consiste en explicar el carácter fenoménico o cualitativo de las 

experiencias conscientes. La consciencia fenoménica es, en palabras de Ned 

Block, “experiencia. Las propiedades F-conscientes son propiedades expe-

rienciales. Los estados F-conscientes son estados experienciales, esto es, un 

estado es F-consciente si tiene propiedades experienciales. La totalidad de 

las propiedades experienciales de un estado es el “como qué es” tenerlo”4. 

Este rasgo es algo subjetivo que supone un problema para el fisicalismo o el 

naturalismo en general.  

La estrategia de separación puede tomar diferentes formas: podemos 

llamar “separatismo metafísico” a la tesis que afirma que la división entre 

dos aspectos metafísicamente diferentes de la conciencia o podemos tener 

un “separatismo pragmático”, que viene a ser una estrategia de investiga-

ción que puede ser adoptada independientemente de la posición que uno 

tome con respecto al separatismo metafísico5. La estrategia del separatismo 

pragmático contiene en sí misma dos apuestas diferentes. La primera asu-

me que la división da la base para los avances conceptuales y empíricos en 

lo que sabemos sobre la mente, y esto se ha hecho de la mano de las teorí-

as computacionales clásicas, la investigación en inteligencia artificial, etc., 

que han modelado la intencionalidad independientemente de la consciencia. 

La segunda apuesta sostiene que si tratamos la intencionalidad como un fe-

nómeno unificado tanto para el reino mental como para el no mental (inclu-

yendo aquellos fenómenos no mentales para los cuales seguro que no hay 

consciencia), esto resultará tener los mismos beneficios; ésta es la apuesta 

de las aproximaciones informacionales y teleológicas a la intencionalidad 

(de Fred Dretske y Ruth Millikan, entre otros, respectivamente —incluída en 

el segundo tipo de aproximación en nuestra presentación inicial del pano-

rama de la filosofía analítica actual).  

                                                 
4 “P-consciousness [phenomenal consciousness] is experience. P-conscious properties 

are experiential properties. P-conscious states are experiential states, that is, a state is P-
conscious if it has experiential properties. The totality of experiential properties of a state is 
“what it is like” to have it” (Ned Block, Consciousness, Function, and Representation. 
Collected Papers, Volume 1, Cambridge, Mass., MIT Press, 2007, p. 166). La traducción es 
nuestra.  

5 Véase Robert A. Wilson, “Intentionality and Phenomenology”, Pacific Philosophical 
Quarterly 84 (2003) 413-431. 



Marta Jorba-Grau: La intencionalidad: entre Husserl y la Fª de la mente contemporánea 

 

83 

Una vez se ha establecido la división como supuesto para las discusiones 

sobre el tema, los autores toman diferentes posiciones. Uno de los movi-

mientos más comunes es una reducción del aspecto fenoménico al intencio-

nal. Los llamados representacionistas de primer orden (como Fred Dretske o 

Michael Tye) argumentan que para descubrir el “como qué es” estar en cier-

ta experiencia, hay que mirar a lo que está intencionalmente representado, 

lo que significa que las experiencias no tienen propiedades intrínsecas o no-

intencionales por sí mismas. Los detractores de esta visión, como Ned 

Block, argumentan que el contenido fenoménico puede no ser representa-

cional en absoluto6.  

Más allá de las respectivas teorías concretas sobre la intencionalidad, el 

punto que queríamos poner de relieve es el supuesto de separación que 

subyace a la mayor parte de las discusiones analíticas contemporáneas.  

2. La intencionalidad en las Investigaciones Lógicas de Husserl 

Investigaciones lógicas fue la obra fundacional para la fenomenología 

como movimiento filosófico y ha sido objeto de estudio de muchos filósofos 

y filósofas desde entonces. Probablemente, la innovación más importante 

que Husserl presenta en esta obra con respecto a la teoría de la intenciona-

lidad es una descripción de ésta que distingue entre el objeto y el contenido 

del acto mental: el objeto intencional no es parte del acto. Hablamos de in-

novación respecto de Brentano7, que consideraba el objeto intencional como 

inmanente al acto mental. Esto crea un reto al que responde la quinta de 

las Investigaciones lógicas: mostrar cómo los elementos presentes en un 

acto mental hacen posible que el acto se refiera a algo o signifique algo 

que, por su naturaleza, no es parte del acto8. 

Un aspecto que debemos considerar antes de presentar los elementos 

básicos de la teoría de la intencionalidad es su carácter completamente ge-

neral y formal. Trata de dar una solución al problema de cómo en general 

algo, en virtud de su constitución interna (partes y momentos) puede lograr 

                                                 
6 Véase Ned Block, op. cit., p. 177. 
7 Véase Franz Brentano, Psychologie vom empirischen Standpunkt, Leipzig, Ducker and 

Humblot, 1924. 
8 Véase David Bell, Husserl, London, Routledge, 1990, p. 115. 



Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 84 

referirse a otra cosa que no es idéntica con ella ni parte de ella. Esta forma-

lidad evita cualquier asunción que uno pueda hacer sobre la naturaleza del 

objeto intencional. Aunque Husserl no da una especificación inicial de qué 

tipo de cosas son los objetos intencionales, la situación es diferente con 

respecto al tipo de cosa que puede tener objetos intencionales. Cuando hay 

intencionalidad, encontramos vivencias intencionales (intentionale Erlebnis-

se) o actos, como veremos a continuación.  

Husserl apela a los psicólogos modernos (por ejemplo, a Wundt) para in-

troducir el término “vivencia”:  

En este sentido, vivencias o contenidos de consciencia son percepciones, re-
presentaciones de la fantasía y de imagen, los actos del pensar conceptual, 
suposiciones y dudas, alegrías y penas, esperanzas y miedos, deseos y voli-
ciones, etc., tal como tienen lugar en nuestra consciencia.9  

Dentro de los eventos de la consciencia, Husserl distingue la categoría 

de los actos (Akte) como “vivencias intencionales” de las vivencias no inten-

cionales. La diferencia específica es, afirma Husserl,  

evidente en múltiples casos. En la percepción algo es percibido, en la repre-
sentación en imágenes algo es representado en imágenes, en las expresiones 
lingüísticas algo es expresado, en el amor algo es amado, en el odio algo es 
odiado, en el deseo algo es deseado, etc.10  

Este “algo” nos da una pista para saber si una experiencia es intencional 

o no.  

                                                 
9 “In diesem Sinne sind die Wahrnehmungen, Phantasie— und Bildvorstellung, die Akte 

des begrifflichen Denkens, die Vermutungen und Zweifel, die Freuden und Schmerzen, die 
Hoffnungen und Befürchtungen, die Wunsche und Wollungen u. dgl., so wie sie in unserem 
Bewußtsein vonstatten gehen, Erlebnisse oder Bewußtseinsinhalte”. Edmund Husserl, 
Logische Untersuchungen. Zweiter Teil. Untersuchungen zur Phänomenologie und Theorie der 
Erkenntnis, Hua XIX, The Hague, Martinus Nijhoff, 1984, V, § 2. 

10 “Es drängt sich an beliebigen Beispielen unverkennbar entgegen. In der 
Wahrnehmung wird etwas wahrgenommen, in der Bildvorstellung etwas bildlich vorgestellt, 
in der Aussage etwas ausgesagt, in der Liebe etwas geliebt, im Hasse etwas gehaßt, im 
Begehren etwas begehrt usw”. Ibidem, V, § 10. 



Marta Jorba-Grau: La intencionalidad: entre Husserl y la Fª de la mente contemporánea 

 

85 

Deberíamos añadir que el hecho de que en algunas vivencias se miente 

algo no significa nada más que la presencia de ciertas vivencias que tienen 

el carácter de intención, específicamente, de intención representativa, judi-

cativa, etc. Con la excepción de algunos casos especiales, no hay dos cosas 

presentes en la vivencia —el objeto vivido junto con la vivencia misma diri-

gido a él— ni encontramos dos cosas relacionadas en el modo de una parte 

y un todo. Sólo hay una cosa presente, dice Husserl, la vivencia intencio-

nal11. 

No todas las vivencias se dirigen a algo del mismo modo. Husserl distin-

gue tres modos de variación. Siendo la misma la objetualidad12, los actos 

pueden variar con respecto a lo que Husserl llama “cualidad” (Qualität)”. 

Con respecto a un estado de cosas e, es posible, entre otras cosas: a) juz-

gar que e, b) preguntarse si e, c) esperar que e, d) pensar el pensamiento 

de que e. Los actos de estos ejemplos son actitudes proposicionales, pero la 

distinción de cualidad es válida también para actos dirigidos a individuos o 

personas, por ejemplo, en actos nominales (recordar a x, pensar en x).  

Si la objetualidad permanece la misma y la cualidad también, hay una 

segunda dimensión de variación, a saber, la “materia” (Materie) o el aspecto 

bajo el cual el acto presenta su objeto. Si tomamos el siguiente ejemplo: a) 

pienso en el vencedor de Jena y b) pienso en el vencido de Waterloo; po-

demos ver que estas representaciones tienen la misma cualidad y refieren 

al mismo objeto, pero la dimensión del acto que presenta el objeto varia. La 

materia presenta el objeto en un cierto modo: “La materia (...) es aquella 

propiedad del acto incluída en el contenido fenomenológico del mismo, que 

no sólo determina la aprehensión del objeto por el acto sino que también 

determina como qué lo aprehende, qué notas, relaciones, formas categoria-

les el acto atribuye al objeto”13. Es importante notar que la misma materia 

no puede referir a dos objetos distintos, pero materias diferentes pueden 

tener el mismo objeto como referencia, como muestra el ejemplo. La mate-

                                                 
11 Véase ibidem, V, §11. 
12 Traduce “Gegenständlichkeit”, que se refiere al objeto en el modo en que la vivencia 

se dirige a él. Usamos esta traducción para distinguirlo de “objetividad” (Objektivität). 
13 “Die Materie [...] ist die im phänomenologischen Inhalt des Aktes liegende Eigenheit 

desselben, die es nicht nur bestimmt, dass der Akt die Jeweilige Gegenständlichkeit auffasst, 
sonder auch als was er sie auffasst, welche Merkmale, Beziehungen, kategorialen Formen er 
in sich selbst ihr zumisst”. Edmund Husserl, Logische Untersuchungen, V, § 20. 



Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 86 

ria es el elemento en el acto que precisamente da la referencia a este obje-

to y no a otro14. Cómo se lleva a cabo este referir por parte de la materia es 

algo que Husserl deja sin explicar15 y es probablemente una debilidad de su 

teoría. Si en la dimensión de la cualidad encontrábamos actos tanto propo-

sicionales como nominales, lo mismo vale para la dimensión de la materia.  

Al todo que forman cualidad y materia lo llama Husserl “esencia intencio-

nal” (intentionales Wesen), y concibe a ambos como dos momentos (partes 

dependientes) inseparables. Cuando los actos son tales que tienen la fun-

ción de dar significado, entonces habla de “esencia de significado” (bedeu-

tungsmäßiges Wesen). Una vez vista esta distinción, nos podemos pregun-

tar qué estatuto ontológico tienen estos elementos. La respuesta de Husserl 

es que son especies —o tipos—, esto es, lo que las diferentes cualidades y 

materias particulares tienen en común, respectivamente. Las especies se 

ejemplifican en los casos particulares. Esto vale también para la esencia in-

tencional. El estatuto ontológico que Husserl atribuye a los actos como es-

pecies —de los que los actos particulares son instancias o ejemplificacio-

nes— le permite evitar la tesis psicologista que considera los actos y sus 

contenidos como meramente psicológicos16.  

Hemos presentado el marco general de las teorías de la intencionalidad, 

tanto de la filosofía analítica contemporánea como de las Investigaciones 

lógicas de Husserl. Ahora queremos destacar una cuestión que nos parece 

relevante. De la presentación de las Investigaciones lógicas se desprende 

claramente que Husserl considera la intencionalidad como vivida o expe-

rienciada, y esto nos permite decir que el tema de los fenomenólogos clási-

                                                 
14 Véase Ibidem, V, § 21. 
15 Véase David Bell, op. cit., p. 120. 
16 Hay todavía otra tercera posible variación con respecto a las vivencias intencionales, 

que presentamos en nota porque es secundaria para el tema que nos ocupa. La esencia 
intencional del acto no agota su descripción fenomenológica, lo que significa que dos actos 
pueden tener la misma cualidad y materia pero ser descriptivamente diferentes. Si nos 
movemos hacia una fuente que produce un sonido de agua —cuya intensidad se mantiene 
por un rato— y luego nos alejamos de ella, algo varia en nuestra vivencia: es diferente oír el 
sonido del agua cerca o lejos de la fuente. Husserl llama al elemento que varia “contenido 
presentativo” (darstellender Inhalt), y en el caso de la percepción externa, se trata de 
sensaciones (Empfindungen). Las sensaciones, para Husserl, no son intencionales. El dolor, el 
mareo, el picor, etc., son vivencias pero no son intencionales, no se refieren a un objeto. Esta 
constatación separa a Husserl de teorías representacionistas o intencionalistas fuertes que 
defienden que toda vivencia o experiencia es intencional (tesis defendida por Brentano y 
recientemente por Tim Crane, entre otros). 



Marta Jorba-Grau: La intencionalidad: entre Husserl y la Fª de la mente contemporánea 

 

87 

cos (sólo hemos visto el caso de Husserl pero vale también para otros fe-

nomenológos) es la intencionalidad en tanto que consciente (fenoménica). 

Esto ya marca una oposición a la tesis de la separación que hemos presen-

tado anteriormente.  

3. Un tema común: el carácter fenoménico del pensamiento 

La consecuencia que nos interesa poner de relieve es que la descripción 

de Husserl toma posición respecto a un tema controvertido y discutido ac-

tualmente sobre el carácter fenoménico de los estados cognitivos: en el se-

no de la discusión en filosofía de la mente, está aceptado (aunque también 

hay cierta oposición) que hay un “como qué es” (“what it is like”) tener una 

percepción, o sentir dolor, picor, etc., pero es controvertida la cuestión del 

carácter fenoménico de estados que no son sensoriales, esto es, de estados 

mentales de pensamiento, comprensión, o lo que podemos denominar “cog-

nitivos” en general. 

Pensemos en Liv Ullman. Ahora consideremos: ¿hay algo “como qué es” 

tener este pensamiento? ¿Quizá formáis una imagen visual de ella, o sentís 

las palabras “Liv Ullman” en una expresión interna? Nada de esto parece 

apuntar al carácter fenoménico de lo que es pensar en Liv Ullman: uno pue-

de tener la imagen visual mientras está pensado en otra persona de aspecto 

similar (la hermana gemela de la actriz, si la tuviera), o puede ser el caso 

que tengamos la expresión interna mientras pensamos en otra persona lla-

mada Liv Ullman. La intuición de que el pensamiento como tal tiene cierta 

fenomenalidad que no es la del carácter de los estados perceptivos asocia-

dos es la base para aquellos que piensan que hay una experiencia o viven-

cia específica o propia del pensamiento. Un ejemplo parecido lo encontra-

mos en las Investigaciones lógicas de Husserl17: alguien escucha atenta-

mente un complejo de sonidos totalmente nuevo para él, de tal forma que 

es meramente un complejo acústico y más tarde, cuando está familiarizado 

con su significado (ha aprendido la lengua en cuestión, por ejemplo), escu-

cha la cadena de sonidos en una conversación y la entiende. El ejemplo de 

la comprensión es aducido y discutido también por diferentes filósofos con-

                                                 
17 Véase, Edmund Husserl, Logische Untersuchungen, V, § 14. 



Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 88 

temporáneos18. Después del ejemplo, Husserl se pregunta: ¿cuál es la dife-

rencia en ambos casos (no entender y entender)? ¿Dónde radica este plus 

de la expresión entendida por encima de los sonidos articulados vacíos de 

significado? Su respuesta es que radica en el “carácter” de la vivencia inten-

cional, que es otro nombre para la cualidad y la materia. Por de pronto, 

consideremos la intencionalidad como vivida o experienciada implica que 

tanto la cualidad como la materia, partes dependientes del acto, son dos 

elementos vividos también. Así, que la cualidad sea una característica vivi-

da, experienciada, significa que hay diferencias experienciales entre las di-

ferentes cualidades: si un cierto estado intencional es una imaginación, una 

representación, una percepción, un juicio, es reconocido a nivel de su ins-

tanciación por su diferente manera de ser experienciado.  

“Carácter” también refiere, según Husserl, a la materia, de modo que la 

diferencia entre entender y no entender no radica sólo en la cualidad sino 

que la materia también es distinta. Como la cualidad, la materia es vivida, 

lo que significa que el modo como el objeto nos es dado (el objeto con cier-

tas características) es vivido, experienciado, es decir, que el significado es 

experienciado (porque es en la materia donde el significado como especie 

se ejemplifica, de acuerdo con la teoría husserliana de especies y ejemplifi-

caciones en las Investigaciones lógicas). De este modo, el significado del 

acto pertenece al contenido experienciado. Si asociamos lo experienciado y 

el carácter cualitativo, y tenemos un contenido experienciado de carácter 

conceptual, tendremos los correspondientes “qualia conceptuales”19.  

La objeción más común a la que recurren los filósofos contemporáneos 

que se oponen a reconocer una experiencia o vivencia específica del pensar 

es la de los aspectos sensoriales del pensamiento. La idea es que las viven-

cias o estados de pensamiento, cognitivos, como la comprensión, tienen ca-

                                                 
18 Véase Galen Strawson, Mental Reality, Cambridge, MA, MIT Press, 1994; Charles 

Siewert, The Significance of Consciousness, New Jersey, Princeton University Press, 1998; 
Gianfranco Soldati, “Begriffliche Qualia. Zur Phänomenologie der Bedeutung”, en Thomas 
Grundmann et al. (eds.), Anatomie der Subjektivität: Bewusstsein, Selbstbewusstsein und 
Selbstgefühl, Frankfurt, Suhrkamp, 2005; Fabian Dorsch / Gianfranco Soldati, “Conceptual 
qualia and communication”, en Interaction Design Institute Ivrea (ed.), The Foundations of 
Interaction Design, 2004 [internet]. 

19 Véase Fabian Dorsch / Gianfranco Soldati, op. cit. Aquí “qualia” y “cualidad” deben ser 
distinguidos. “Cualidad” es el término técnico de Husserl, mientras que “qualia” hace 
referencia al aspecto cualitativo, fenoménico o experiencial. 



Marta Jorba-Grau: La intencionalidad: entre Husserl y la Fª de la mente contemporánea 

 

89 

rácter fenoménico o son conscientes sólo en la medida en que se manifies-

tan a través de percepciones, sensaciones, etc. Si aceptamos que hay una 

experiencia o vivencia del pensamiento, su carácter consciente, fenoménico, 

etc., vendrá por los estados sensoriales que van asociados al pensamiento. 

Así, Carruthers afirma:  

[…] Los pensamientos no son fenoménicamente conscientes per se. Nuestros 
pensamientos no son como nada, en el sentido relevante, excepto en la medi-
da en que pueden ser asociados con imágenes visuales u otras imágenes o 
sentimientos emocionales, que serán fenoménicamente conscientes en virtud 
de su estatus cuasi-sensorial. [En la expresión interna] la consciencia feno-
ménica se adjuntará a los sonidos hechos imagen de las oraciones, no a los 
contenidos de estas oraciones, esto es, no a los pensamientos que de este 
modo son considerados.20 

Una réplica común entre los filósofos que defienden una vivencia o expe-

riencia específica del pensamiento es contestar que los estados (o experien-

cias) en cuestión pueden tener lugar, y de hecho este es el caso, sin la pre-

sencia simultánea de representaciones sensoriales, símbolos o signos. 

Cuando uno oye “pintarán la Torre Eiffel”, normalmente se forma una ima-

gen visual de la Torre Eiffel siendo pintada. Pero otras personas puede que 

no lo hagan, y una representación tal en imágenes no es algo necesario ni 

es parte de la experiencia de entender o pensar. Charles Siewert21 ha apor-

tado otros ejemplos de pensamientos que son demasiado complejos o que 

desaparecen de forma inmediata para mostrar que sería imposible repre-

sentarlos sensorialmente. Otro tipo de réplica consiste en decir que algunos 

pensamientos pueden tener las mismas imágenes asociadas pero diferente 

carácter fenoménico, y al revés, podemos asociar diferentes imágenes a dos 

proferencias de una misma oración separadas en el tiempo y que tengan el 

mismo carácter fenoménico. Un ejemplo más para esta variación es el caso 

                                                 
20 “[...] Thoughts aren’t phenomenally conscious per se. Our thoughts aren’t like 

anything, in the relevant sense, except to the extent that they might be associated with 
visual or other images or emotional feelings, which will be phenomenally conscious by virtue 
of their quasi-sensory status. [In inner speech] phenomenal consciousness will attach to the 
imaged sounds of the sentences, not to the contents of those sentences, i.e. not to the 
thoughts that are thereby entertained”. Peter Carruthers, “Conscious Experience versus 
Conscious Thought”, en Uriah Kriegel / Kenneth Williford (eds.), Consciousness and Self-
Reference, Cambridge, Mass., MIT Press, 2006, pp. 6s. 

21 Véase Charles Siewert, op. cit. 



Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 90 

de los homónimos: el carácter fenoménico, el cómo qué es para uno pensar 

en un banco (de una plaza) es diferente de lo que es para uno pensar en un 

banco (de dinero), aunque ambos conceptos se escriben y pronuncian igual.  

Los filósofos contemporáneos que defienden una vivencia propia del pen-

sar parecen no acudir inmediatamente a la teoría fenomenológica de la in-

tencionalidad. Optan pues por, o bien poner sobre la mesa casos particula-

res e indicar cómo en éstos se puede ver una experiencia tal, o bien acuden 

a otro tipo de argumentos de carácter general, basados por ejemplo en el 

conocimiento introspectivo22 o distintivo de primera persona23, que no 

hemos tratado aquí. Pero el caso es que, debido al marco de separación que 

se asume en la filosofía de la mente contemporánea, estos autores tienen 

que argumentar a favor de una tesis que para la fenomenología parece ser 

uno de los puntos de arranque. Para Husserl, no es una tesis a defender si-

no un punto central de partida para su teoría de la intencionalidad, algo así 

como una noción primitiva (vivencia intencional) que sustenta toda la teo-

ría. Quizá esto es así debido al carácter descriptivo de la aproximación fe-

nomenológica a la intencionalidad, que apunta a mostrar qué es lo que en-

contramos cuando miramos reflexivamente nuestra vida mental, sin pro-

nunciarse acerca de la posible reducción de la intencionalidad a un fenóme-

no más básico.  

Pese a la rareza de la situación vista desde un “lado” u otro (por no decir 

una “tradición” u otra), hemos intentado mostrar que hay temas comunes 

(como éste) y que el debate entre ambos lados es interesante y fértil.  

Otras referencias bibliográficas 

CHALMERS, David J., “Facing up to the Problem of Consciousness”, Journal of Con-
sciousness Studies 2/3, 1995, 200-219.  

GALLAGHER, Shaun / ZAHAVI, Dam, The Phenomenological Mind, London, Routledge, 
2008.  

KÜNNE, Wolfgang, “Edmund Husserl: Intentionalität”, en: Joseph Speck (ed.), Grund-
probleme der großen Philosophen: Philosophie der Neuzeit, Bd. 4, Göttingen, 
Vandenhoeck & Ruprecht, 1986. 

                                                 
22 Véase David Pitt, “The Phenomenology of Cognition or What is it Like to Think That 

P?”, Philosophy and Phenomenological Research, vol. LXIX, 1 (2004). 
23 Véase Charles Siewert, op. cit. 



Marta Jorba-Grau: La intencionalidad: entre Husserl y la Fª de la mente contemporánea 

 

91 

SMITH, Barry / SMITH, David W., The Cambridge Companion to Husserl, Cambridge, 
Cambridge University Press, 1995.  

WELTON, Donn, (ed.), The New Husserl. A Critical Reader, Indiana, University Press, 
2004.  

ZAHAVI, Dan, “Intentionality and Phenomenality: A Phenomenological Take on the 
Hard Problem”. The Canadian Journal of Philosophy, supp. vol. 29, pp. 63-
92. 

 
 



 

TRADUCIR A HEIDEGGER 

Jesús Adrián Escudero 
Universidad Autónoma de Barcelona, España 

jesus.adrian@uab.es 

Resumen: Últimamente se ha producido una copiosa traducción de textos de Hei-
degger. Ante la complejidad de sus expresiones, es necesario un trabajo de revisión 
y unificación de los términos castellanos. Con el ánimo de abrir un proceso de diá-
logo entre los traductores, expondremos brevemente algunos puntos en los que se 
ejemplifica el problema. Por un lado, se trata de mostrar las tareas de traducción 
todavía pendientes de Ser y tiempo, a pesar de las dos traducciones existentes. A 
tal efecto se realizan una serie de calas de pasajes, tanto de la versión de Gaos 
como de la de Rivera, ofreciendo en cada caso las propias sugerencias de traduc-
ción. Y, por otro lado, se expone a discusión un elenco de términos que todavía 
están pendientes de una traducción definitiva. 

Palabras clave: Traducción. Interpretación. Hermenéutica. Heidegger. Ser y tiempo. 

Abstract: In recent times, there has been a lot of translation of Heidegger's texts. 
The complexity of his philosophical expressions and the diversity of translation solu-
tions offered so far need to be unified. In order to open a dialogue among transla-
tors we would like to expose briefly some examples that illustrate the problem of 
translation. On the one hand, we show that the task of translating Sein und Zeit is 
not yet finished, despite the translations of Gaos and Rivera. We take under consid-
eration some quotes from Gaos's and Rivera's versions, offering in each case our 
own translation suggestion. On the other hand, we bring up for discussion different 
Heideggerian terms whose translations are still problematic. 

Key word: Translation. Interpretation. Hermeneutics. Heidegger. Being and Time. 

Planteemos el problema de la peculiar situación de la filosofía española. 

Es cierto que la filosofía española ha tenido momentos de apogeo, quizás 

insuficientemente presentes en la memoria colectiva. Pero en lo que se re-

fiere a la filosofía moderna y contemporánea hemos dependido más de la 

importación de filosofía que de su exportación, lo cual significa que todavía 

no hemos brillado por la producción masiva de pensamientos propios. Esto 

equivale a reconocer que necesitamos la traducción. Si la traducción es de-

ficiente, pueden montarse falsas especulaciones, con apariencia de profun-

Recibido: 22-IX-2010. Aceptado: 10-I-2011 
 

mailto:jesus.adrian@uab.es


 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 

 
94 

das, basadas en un texto desfigurado. Por ello nos parece oportuno plantear 

la pregunta de si la comunidad filosófica tiene suficiente conciencia de la 

necesidad de traducción y rinde suficiente gratitud a los que le prestan esta 

tarea. 

En el caso de Heidegger el problema se agrava por la reflexión siguien-

te: diríamos que la traducción perfecta de Ser y tiempo es una empresa 

desesperada, ya que Heidegger creó su propio lenguaje, en muchos casos 

sin antecedentes históricos, y no ha habido ninguna interpretación de su 

terminología que merezca una fiabilidad especial. Por tanto, si él en parte 

creó una constelación conceptual que en muchos casos carece de preceden-

tes y no confió a nadie la interpretación de la misma, ¿en qué situación se 

encuentra el traductor frente a las creaciones terminológicas de Heidegger? 

¿Es posible alcanzar una traducción heideggeriana con plenas garantías? 

Probablemente, no. Incluso en el original mismo es imposible una lectura 

unívoca para el lector alemán. Cualquier literato alemán se encontrará des-

concertado antes expresiones del tipo welten, nichten, zeitigen, Geviert, 

Jeweiligkeit o Gestell.  

En este sentido, no resulta demasiado extraño que Adorno acusara a 

Heidegger de construir toda una jerga de la autenticidad. Ahora bien, más 

allá de este hecho, cabría preguntarse si Heidegger fue el único que atentó 

contra la lengua de Goethe o si bien puede hablarse de barroquismo aca-

démico en toda una generación de pensadores alemanes entre los que ca-

bría incluir a Habermas y al mismo Adorno. ¿Se relaciona este estilo prenazi 

y postnazi con una situación que tiene tanto de búsqueda como de inseguri-

dad y ocultación? En el contexto de estas observaciones el traductor podría 

tener una sensación de libertad, puesto que, al no estar atado por un claro 

sentido de la gramática al uso, le queda un amplio margen de configuración 

propia. Pero, por otra parte, si no intentamos adecuar al castellano todo un 

conjunto de conceptos básicos, corremos el peligro de dejar vía libre a la 

barbarie en el lenguaje filosófico. 

Resulta obvio que toda referencia a la tarea de la traducción de textos 

de Heidegger tiene que pasar, en primer lugar, por su obra principal Ser y 

tiempo. En la actualidad contamos con dos traducciones de la obra comen-

  



 
Jesús Adrián Escudero: Traducir a Heidegger 

 
95 

tada; a saber, la de Gaos (1951) y la de Rivera (1998). La de Gaos, al igual 

que otras traducciones extranjeras, está reclamando una revisión de su 

terminología y una actualización de su estilo. En este sentido, la primera 

versión italiana de Pietro Chiodi es objeto de revisión en la nueva traducción 

que está preparando Alfredo Marini1. Otro tanto puede decirse de las dos 

traducciones inglesas de Macquarrie & Robinson (1962) y Joan Stambaugh 

(1996), que, además de generar un amplio debate en torno a la posibilidad 

de traducir Ser y tiempo, han planteado cuestiones relativas a la sintaxis, al 

barroquismo de algunas soluciones terminológicas, a la localización de dife-

rentes omisiones y a la detección de errores de traducción2. Parece, pues, 

que la cuestión de la traducción de esta obra no está ni mucho menos re-

suelta. A este respecto resulta cuando menos llamativo el hecho de que en 

la actualidad existan siete versiones japonesas de Ser y tiempo. 

Centrándonos en nuestra lengua, la mayoría de nosotros hemos usado 

el texto de Gaos. Desde la perspectiva de medio siglo, podríamos vernos 

impulsados a censurar algunas de sus creaciones terminológicas como de-

formaciones monstruosas del castellano. Sin embargo, el traductor que esto 

escribe merece nuestro mayor respeto, pues tuvo que crear toda una ter-

minología de nueva planta, en un momento en que no podía disponer de las 

lecciones del joven Heidegger. Estas lecciones son un material documental 

que en la actualidad permite una reconstrucción bastante fidedigna de la 

génesis de Ser y tiempo y de sus términos fundamentales3. En este sentido, 

la abundante literatura secundaria sobre la obra temprana de Heidegger 

destaca la impronta teológica y la herencia fenomenológica, así como el cu-

ño aristotélico y la filiación hermenéutica de buena parte de su arsenal con-

ceptual. Pero, más allá de la simple colección de afinidades, hay que insistir 

en la importancia que ya el joven Heidegger concede a la cuestión metodo-
                                                 

1 Cfr., por ejemplo, el artículo de Alfredo Marini y Riccardo Lazzari “Traduttori e tradu-
zioni de Sein und Zeit”, Maggazino di Filosofia, número monográfico Tradurre Essere i tempo, 
2 (2000) 17-29, así como las sugestivas consideraciones de Franco Volpi, editor de numero-
sas traducciones italianas de Heidegger, realizadas en una entrevista publicada por la revista 
Chora (2001) 24-27. 

2 Cfr. el crudo diagnóstico de Thomas Sheehan acerca de las lagunas de la traducción de 
Joan Stambaugh en “Let a Hundred Translations Bloom! A Modest Proposal About Being and 
Time”, Man and World 30 (1997) 227-238. 

3 A este respecto, resulta muy ilustrativo el glosario de conceptos fundamentales elabo-
rado por Theodore Kisiel en The Genesis of Heidegger’s Being and Time, Berkeley / Los An-
geles, University of California Press, 1993, pp. 409-513. 

  



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 

 
96 

lógica de la formación de conceptos; una cuestión que se pone especial-

mente de manifiesto en las audaces reformulaciones de términos griegos 

que encontramos en el Informe Natorp (1922). Aquí está en marcha todo 

un proceso de desmontaje crítico de conceptos transmitidos por la tradición 

filosófica, como, por ejemplo, los de alétheia, phrónesis, ousía o téchne. 

Heidegger (que reconoce que en la usual interpretación heredada existen 

elementos que pueden ocultar, desfigurar, encubrir, velar, deformar, en-

mascarar, nivelar o desvirtuar nuestra comprensión inmediata de la situa-

ción hermenéutica) desarrolla una estrategia de destrucción que retrotraiga 

los conceptos a su sentido originario, que los comprende desde la experien-

cia inmediata de la que surgieron4. Esta desconfianza frente a la tradición 

metafísica y esta sensibilidad etimológica se agudizan luego en el segundo 

Heidegger. Por ejemplo, “ereignen” y “Ereignis” en muchos contextos sólo 

tiene sentido si recurrimos al significado etimológico. Éste es el caso concre-

to que encontramos en la conferencia Tiempo y ser. En ¿Qué significa pen-

sar? “vorläufig” se usa en el sentido de “precursar” y sería un disparate tra-

ducirlo por “transitorio”. En este último texto, Heidegger deriva el sentido 

de “be-wahren” (conservar) y “währen” (durar) a partir del antiguo alemán 

“die Wahr”, que se mantiene todavía en la palabra castellana “guarda”5. 

Por lo que refiere a Ser y tiempo, sin menoscabo de nuestro reconoci-

miento de los esfuerzos de Gaos, creemos sinceramente que su texto no 

puede ser definitivo. La traducción de Rivera, a tenor de las prospecciones 

que hemos realizado, ha mejorado sobre todo en fluidez, pero todavía deja 

que desear en muchos puntos. Por no marearles en el vals del traductor nos 

limitamos a un par de ejemplos. En el parágrafo 18 de Ser y tiempo lee-

mos:  

Bewandtnis ist das Sein des innerweltlichen Seienden, darauf es je schon 
zunächst freigegeben ist. Mit ihm als Seindem hat es je eine Bewandtnis. 

                                                 
4 Cfr. Martin Heidegger, Interpretaciones fenomenológicas sobre Aristóteles. Indicación 

de la situación hermenéutica (edición y traducción de Jesús Adrián), Trotta, Madrid, 2002, 
pp. 52s. Una planteamiento que está en perfecta sintonía con el programa de destrucción 
esbozado en Ser y tiempo (§ 6) y en Los conceptos fundamentales de la fenomenología (§ 
5). 

5 Cfr. Diccionario de la Real Academia, Madrid, Espasa-Calpe, 199221, p. 753. 

  



 
Jesús Adrián Escudero: Traducir a Heidegger 

 
97 

Dieses, dass es eine Bewandtnis mit… hat, ist die ontologische Bestimmung 
des Sein des Seienden [...].6  

Gaos traduce:  

La conformidad es el ser de los entes intramundanos sobre la base del cual se 
les da libertad en cada caso ya inmediatamente. Con ellos como entes se 
guarda en cada caso conformidad. Este ‘guardar conformidad’ es la determi-
nación ontológica del ser de estos entes […].7 

En cambio, Rivera dice:  

Condición respectiva es el ser del ente intramundano; ser con vistas al cual en 
cada caso este ente queda puesto primeramente en libertad. Como ente, él 
tiene siempre una condición respectiva. Esto: que con él pasa que queda 
vuelto en condición respectiva hacia... es la determinación ontológica del ser 
de este ente [...].8  

Sin ninguna pretensión de brillantez vamos a intentar una traducción 

comprensible:  

La conformidad es el ser de los entes intramundanos. En cada caso éstos han 
salido previamente a la luz en el horizonte de la conformidad. Dicho ser tiene 
siempre una conformidad con ellos en cuanto son entes. Este hecho, el de que 
guarda una conformidad, es la determinación ontológica del ser de estos en-
tes [...].  

Un último ejemplo elegido al azar. El texto original reza como sigue: 

Damit bezeichnen wir das in der eigentlichen Entschlossenheit liegende urs-
prüngliche Geschehen des Daseins, in dem er sich frei für den Tod ihm selbst 
in einer ererbten, aber gleichwohl gewählten Möglichkkeit überliefert.9  

La traducción de Gaos de este pasaje es:  

                                                 
6 Martin Heidegger, Sein und Zeit, Tubinga, Max Niemeyer, 198616, p. 84. 
7 Martin Heidegger, El ser y el tiempo, México, Fondo de Cultura Económica, 19745, p. 

98. Traducción de José Gaos. 
8 Martin Heidegger, Ser y tiempo, Santiago de Chile, Editorial Universitaria, 1998, p. 

110. Traducción de Jorge Eduardo Rivera. 
9 Martin Heidegger, Sein und Zeit, Tubinga, Max Niemeyer, 198616, p. 384. 

  



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 

 
98 

Con esta expresión designamos el gestarse original del ‘ser-ahí’, gestarse im-
plícito en el ‘estado de resuelto’ propio y en que el ‘ser-ahí’ se hace tradición 
de sí mismo, libre para la muerte, a sí mismo, en una posibilidad heredada 
pero, sin embargo, elegida.10  

Rivera ofrece la siguiente versión:  

Con esta palabra designamos el acontecer originario en el que el Dasein que 
tiene lugar en la resolución propia, acontecer en el que el Dasein, libre para la 
muerte, hace entrega de sí mismo a sí mismo en una posibilidad que ha here-
dado, pero que también ha elegido.11  

Y nuestra propuesta sería:  

Con ello designamos el acontecer originario del Dasein que subyace en la re-
solución propia, un acontecer en el que el Dasein se entrega libremente a la 
muerte en un posibilidad heredada y, a la vez, elegida. 

 Es obvio que muchas tareas están todavía por resolver. La primera es 

la traducción de Dasein, ya que en esta palabra se condensa el significado 

de la obra. “Ser-ahí” es un término muy aceptable en sentido literal, pero 

no indica el contenido al que apunta el autor. El sentido del término está 

estrechamente vinculado con los conceptos de “propiedad” (Eigentlichkeit) e 

“impropiedad” (Uneigentlichkeit), usados en traducciones como El concepto 

de tiempo o el Informe Natorp, en contraposición a los que optan por “au-

tenticidad” e “inautencidad”12. A diferencia de Gaos, Rivera deja el término 

                                                 
10 Martin Heidegger, El ser y el tiempo, México, Fondo de Cultura Económica, 19745, p. 

414. Traducción de José Gaos. 
11 Martin Heidegger, Ser y tiempo, Santiago de Chile, Editorial Universitaria, 1998, p. 

400. Traducción de Jorge Eduardo Rivera. 
12 Cfr. Martin Heidegger, El concepto de tiempo, Madrid, Trotta, 1999, p. 41 (prólogo, 

traducción y notas de Raúl Gabás y Jesús Adrián). Y, por otro lado, como hemos apuntado en 
las notas aclaratorias de la traducción del Informe Natorp hay que prestar atención a la raíz 
alemán eigen, que significa “propio”, “peculiar”, “característico” o “especial”. Un sentido, 
según el diccionario de los hermanos Grimm, que remite a los términos griego idios y al latín 
proprius; unos términos que, a su vez, están estrechamente emparentados con ejein y habe-
re, esto es, “apoderarse”, “retener”, “lo que le pertenece a uno” o “lo que depende de uno 
mismo”. Eigen, a tenor de las observaciones de los hermanos Grimm, también remite a la 
idea de “seguir el propio camino guiándose por el espíritu” o “estar en casa y a cobijo de las 
inclemencias”. Nos hallamos ante diferentes giros que, de una u otra manera, aluden a la 
existencia de un esfera privada, interior, genuina, secreta, originaria o extraordinaria que no 
se ve afectada por los acontecimientos externos. Esto significa en términos heideggerianos 
que el ser humano es un ente que tiene la difícil tarea de empuñar su propia existencia como 

  



 
Jesús Adrián Escudero: Traducir a Heidegger 

 
99 

en alemán, lo cual no resuelve el problema. Algunos abusan de esta alter-

nativa. También parecía que “Gestell” no admitía traducción hasta que el 

traductor de la biografía de Safranski introdujo la palabra “engranaje”, que 

no es inmune a la discusión, pero goza de una cierta acogida como se dedu-

ce por el número de Babelia del día 12 de enero de 2002. 

Nosotros nos resistimos a la introducción de términos extranjeros. Y en 

el caso concreto de Heidegger, si fuéramos excesivamente tolerantes frente 

a esta tendencia, nos encontraríamos con unos textos plagados de neolo-

gismos como Lichtung, Weltanschauung, Ereignis, Gestell o Kehre. Admitida 

la posibilidad de dejar a veces el término entre paréntesis, por más que pa-

rece preferible añadir un índice de equivalencias al final, creemos que hay 

que exprimir los propios recursos lingüísticos. Y esto debe extenderse a los 

contextos en los que Heidegger está jugando con etimologías alemanas. En 

la primera traducción castellana de ¿Qué significa pensar? encontramos la 

siguiente redacción:  

Pero nosotros tratamos ahora de destacar por lo menos algunos rasgos fun-
damentales del presenciar de lo presente. Sirva de ejemplo una cordillera que 
se extiende ante nosotros. Si decimos a-sistir, an-wesen, entonces entende-
mos la palabra ‘wesen’ verbalmente y no como substantivo. Usado en este úl-
timo sentido y escrito en mayúscula, ‘Anwesen’ nombra algo presente, a sa-
ber, una propiedad rural con sus bienes inmuebles. También la cordillera es 
un inmueble sui generis. La palabra alemana ‘wesen’ usada verbalmente es el 
‘wesan’ del alto alemán antiguo. Es la misma palabra como ‘währen’ (durar) y 
significa: permanecer. ‘Wesan’ por su parte pertenece a la raíz de ‘vásati’ del 
idioma índico antiguo y significa: habita, permanece. Lo habitado se dice (en 
alemán) el ‘Hauswesen’ (lo doméstico). El verbo ‘wesan’ significa: estancia 
permanente.13  

He ahí nuestra propuesta de traducción:  

No todo lo que de alguna manera es se hace presente en igual manera. Con 
todo, intentaremos ahora resaltar por lo menos algunos rasgos de la presen-
cia de lo que se hace presente. Tomemos como ejemplo una montaña que es-
tá ante nosotros. Si decimos presentarse, entendemos la palabra como verbo 
y no como substantivo. La palabra en forma de substantivo puede significar, 
por ejemplo, el aspecto que una persona tiene. También la montaña tiene su 

                                                 
algo que le pertenece en propiedad (Eigentum), de tomar posesión de la existencia en cada 
caso mía (jemeinig). 

13 M. Heidegger, ¿Qué significa pensar?, Buenos Aires, Editorial Nova, 1958, p. 226. 
Traducción de Haraldo Kahnemann. 

  



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 

 

 

100 

 

presencia. El verbo alemán wesen es lo mismo que el antiguo alto alemán we-
san; es la misma palabra que währen y significa: permanecer. Wesan perte-
nece a la raíz vásati del antiguo idioma indio, con el sentido de él habita, él se 
demora. Lo habitado se llama estancia. La palabra temporal wesan significa: 
demorarase establemente. 

Nuestras reflexiones se refieren a los problemas de traducción de Hei-

degger y se podrían extender a la traducción en general. En el caso para-

digmático del autor comentado, queremos resaltar la necesidad de un en-

cuentro entre personas interesadas en las tareas de la traducción con el fin 

de elaborar una terminología en la que realmente se logre establecer una 

base común de diálogo para no obligar a Cervantes a salir de su sepulcro y 

a poner orden entre nosotros ―escritor, por cierto, que formuló muy a la 

española la posterior relación hegeliana entre el siervo y el señor. 



LA CUESTIÓN DEL SUJETO EN LA FENOMENOLOGÍA 

DE HUSSERL 

Eduardo Álvarez 
Universidad Autónoma de Madrid, España 

eduardo.alvarez@uam.es 

Resumen: Se trata de examinar el significado —o los significados— del concepto 
del sujeto del que se sirve Husserl en los diversos niveles y perspectivas en que 
aparece en su obra, para hacer ver el sentido último que esta noción central alcan-
za a tener en la fenomenología, así como su función en el desarrollo de los concep-
tos principales de esta filosofía. El enfoque crítico que se adopta para abordar esta 
cuestión se sitúa en la posición de Husserl para apuntar, a partir de ahí, hacia una 
posición dialéctica. 

Palabras clave: Husserl. Fenomenología. Sujeto. Ego trascendental. Intencionali-
dad. Constitución.  

Abstract: The aim is to examine the meaning —or meanings— of the concept of 
subject just as it appears on the different levels and perspectives in Husserl’s work 
in order to see the utmost sense that this basic notion reaches in phenomenology 
as well as its function in the development of the main concepts of this philosophy. 
The critical approach assumed in this discussion places itself in Husserl’s position to 
point out from there towards a dialectical position. 

Key words: Husserl. Phenomenology.  Subject. Transcendental ego. Intentionality. 
Constitution 

1.  La crisis de la razón y la recuperación neocartesiana del enfoque 
gnoseológico 

Respecto del problema del sujeto, el pensamiento de Husserl significa 

un cambio de orientación en relación con el que se venía desarrollando de 

forma dominante en la segunda mitad del siglo XIX. El idealismo alemán 

había conducido el centro de interés filosófico más allá del enfoque gnoseo-

lógico característico de la reflexión moderna hasta hacer de la llamada “Teo-

ría del conocimiento” un capítulo de la metafísica: el conocimiento mismo es 

interpretado por Hegel como un proceso que no cabe ya distinguir del pro-

ceso mismo por el que lo real se constituye como tal, de tal manera que la 

Recibido: 4-VI-2010. Aceptado: 10-I-2011 
 

mailto:eduardo.alvarez@uam.es


 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 102 

teoría del conocimiento es reinterpretada como ontología. Por su parte, la 

reacción antiespeculativa del positivismo y del materialismo decimonónicos, 

así como el descentramiento de la cuestión del conocimiento por parte de la 

Lebensphilosophie, no suponen una restauración del sujeto moderno, sino 

muy al contrario una crítica de ese viejo paradigma, tanto en sus formula-

ciones iniciales como en su reinterpretación posterior llevada a cabo por el 

idealismo alemán. Pues bien, en ese contexto histórico, el pensamiento de 

Husserl significa el proyecto renovado de fundar la filosofía en el ego cogito, 

repitiendo así a su manera el gesto cartesiano en busca de un nuevo co-

mienzo radical que salga al paso de la profunda crisis intelectual de su 

tiempo. 

Al igual que antes de él Comte y después Ortega, el diagnóstico de Hus-

serl sobre su tiempo adopta la forma de la denuncia de una crisis intelec-

tual, crisis en cuanto a la falta de fundamento, crisis de la ciencia, que a su 

vez juzga como “expresión de la crisis vital radical de la humanidad euro-

pea”1:  

Se trata de una crisis que no ataca la especialización científica en sus éxitos 
teóricos y prácticos y que, sin embargo, quebranta a fondo su entero sentido 
de verdad [...] Porque la fundación originaria de la nueva filosofía coincide 
con la fundación originaria de la humanidad europea moderna [...] La crisis de 
la filosofía significa, pues, en orden a ello la crisis de todas las ciencias mo-
dernas en cuanto miembros de la universalidad filosófica, una crisis primero 
latente, pero luego cada vez más manifiesta, de la humanidad europea incluso 
en lo relativo al sentido global de su vida cultural, a su “existencia” toda.2 

Y esa crisis, primariamente intelectual, pero que afecta globalmente a 

“la existencia toda”, se refiere a la falta de fundamento en cuanto a la razón 

última que confiere sentido a nuestra experiencia. Por eso la respuesta ha 

de hallarse en el orden intelectual y en relación con esa búsqueda de carác-

ter último: en la filosofía, por lo tanto, interpretada como ciencia estricta y 

ciencia de responsabilidad absoluta, y como autorreflexión de la humani-

                                                 
1 Edmund Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale 

Phänomenologie, Husserliana, Hua VI, Den Haag, Martinus Nijhoff, 1962. Las citas están 
tomadas de la versión en español: La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología 
transcendental, Barcelona, Crítica, 1991, cap. I, pp. 3ss. Traducción de Jacobo Muñoz y Sal-
vador Mas. En adelante, citaremos como La crisis. 

2 Ibidem, cap. I, § 5, pp. 12s.  



 
Eduardo Álvarez: La cuestión del sujeto en la fenomenología de Husserl 103 

dad3. Pues, según Husserl: “La filosofía, la ciencia, no sería, pues, sino el 

movimiento histórico de la revelación de la razón universal, connatural —

innata— a la humanidad en cuanto tal4. 

Esa crisis es la que se manifiesta en el psicologismo de su tiempo, cuya 

crítica por parte de Husserl —que es el motivo fundamental de las Investi-

gaciones lógicas— trata de poner de manifiesto que la racionalidad que 

puede fundar la ciencia y, más allá, una forma de vida acorde con la exi-

gencia de la verdadera humanidad del hombre, ha de sostenerse y justifi-

carse por sí misma, y eso significa hacerla independiente del nivel de los 

hechos: el sujeto racional no ha de ser comprendido en términos psicológi-

cos, porque ello supondría reducirlo a un sujeto meramente fáctico, que es 

incapaz por naturaleza —según Husserl— de dar cuenta de la aspiración a lo 

universal que alienta tanto en la ciencia como en los afanes de la razón 

práctica. Desde las Investigaciones lógicas —que plantean la crítica al psico-

logismo con relación a la lógica y la matemática— hasta La crisis de las 

ciencias europeas y la fenomenología trascendental —que renueva aquella 

crítica, referida ahora a las ciencias, cuya crisis de fundamento pondría de 

manifiesto la crisis del proyecto racional que define a la humanidad como 

tal5, todo el proyecto de Husserl se puede interpretar como una filosofía del 

sujeto: de un sujeto cuya realidad como parte objetiva del mundo se trata 

de hacer compatible con su comprensión como sujeto racional que en cierto 

modo se adelanta a ese mismo mundo en la experiencia que tiene de él. En 

esta difícil tensión se constituye lo esencial de su pensamiento. La fenome-

nología es, en cualquier caso, un proyecto filosófico de recuperación del su-

jeto racional6, proyecto que reacciona en contra de lo que Husserl interpreta 

como una crisis de la racionalidad con un alcance que marca la cultura de 

                                                 
3 Edmund Husserl, “Philosophie als strenge Wissenschaft”, Logos (1911). Nos atenemos 

a una de las versiones en español de esta conferencia: La filosofía como ciencia estricta, 
Buenos Aires, Nova, 1981. Traducción de Elsa Tabernig. Esta publicación incluye, entre otros 
estudios de Husserl, la conferencia de este mismo título, así como otro que se incluyó luego 
en La crisis, como epílogo, § 73, con el título “La filosofía como autorreflexión de la humani-
dad, como autorrealización de la razón”. 

4 La crisis, cap. I, § 6, p. 16. 
5 Vid. a este respecto el libro de Javier San Martín La fenomenología de Husserl como 

utopía de la razón, Barcelona, Anthropos, 1987. Aunque el libro en su conjunto insiste en 
este aspecto, recogido en su título, a ello se refiere en particular en las pp. 36-43. 

6 Vid. ibidem, p. 135. 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 104 

su tiempo, y que se elabora a partir de la tradición del idealismo moderno, 

sobre todo en la estela de Descartes y Kant. 

Pues bien, el camino para la superación de esa crisis, interpretada en 

los términos de un idealismo intelectualista y cuyo alcance afectaría a todos 

los órdenes de la vida humana —pues en definitiva es la crisis de la raciona-

lidad, que es la característica del hombre— conduce a Husserl a buscar en 

el ego cogito el comienzo fundador de una ciencia de evidencias apodícticas 

entre las que no cabe ninguna presunción como las que caracterizan a la 

actitud natural. La evidencia se convierte para él —como para Descartes— 

en el principio metódico normativo que confiere seguridad en el conoci-

miento7. En este sentido, Husserl reconoce el acierto del método cartesiano 

de la duda, que cuestiona el ser del mundo, y realiza el giro que conduce a 

la subjetividad trascendental: “la vuelta hacia el ego cogito en cuanto base 

apodícticamente cierta y última de todo juicio, sobre la cual ha de funda-

mentarse toda filosofía radical”8. 

Esta vuelta al sujeto por parte de Husserl parece obedecer, por lo tanto, 

al mismo proyecto que tres siglos antes guiara el esfuerzo cartesiano por 

encontrar una base indubitable para el conocimiento. Sin embargo, ense-

guida se hace claro que el camino de Husserl sigue otros derroteros, y ello 

afecta a diversos aspectos: tanto al método empleado para alcanzar ese 

principio fundamental buscado (la “epoché” y la “reducción” en lugar del 

método de la duda), como al rendimiento que se deriva del principio descu-

bierto (todo el campo de la descripción y análisis de la experiencia fenome-

nológica), como finalmente, y sobre todo, al significado que se asigna a ese 

descubrimiento fundamental del ego puro. 

Empezando por lo último (de los otros aspectos mencionados me ocupa-

ré más adelante), Husserl explica que el error de Descartes consiste en que, 

estando ante el más grande de todos los descubrimientos —la subjetividad 

                                                 
7 Edmund Husserl, Cartesianische Meditationen, Hua I, Den Haag, Martinus Nijhoff, 

1950. Citaremos los textos en su versión en español: Meditaciones cartesianas, Madrid, Tec-
nos, 1986, Meditación primera, §§ 5-6, y Meditación tercera, §§ 24 y 27-8. Traducción de 
Mario A. Presas. 

8 Ibidem, Meditación primera, § 8, p. 25. Cfr. también Ideen zu einer reinen Phänome-
nologie und phänomenologischen Philosophie, HuaIII, Den Haag, Martinus Nijhoff, 1950. 
Citaremos esta última obra por la siguiente versión en español: Ideas relativas a una feno-
menología pura y una filosofía fenomenológica, México, F. C. E., 1949, §§ 33-37 y 47-50, pp. 
75-85 y 108-116. Traducción de José Gaos. En adelante, citaremos como Ideas I. 



 
Eduardo Álvarez: La cuestión del sujeto en la fenomenología de Husserl 105 

trascendental—, no supo interpretar correctamente el sentido de ese yo ori-

ginario, traicionando de hecho su posición de principio, en cuanto convierte 

al ego en substantia cogitans, es decir, en una realidad en el sentido de co-

sa (res), en “la humana y separada mens sive animus9, como si se tratara 

de salvar una parcela del mundo cuya realidad precisamente ha sido puesta 

en cuestión. De tal modo que Descartes no traspasa el pórtico que lleva a la 

auténtica filosofía trascendental. Pues no se trata aquí del hombre que se 

encuentra en la experiencia natural de sí mismo, ni de la conciencia psicoló-

gica de sí, ni tampoco del alma. No se trata de ninguna forma de apercep-

ción natural, que en todo caso sería asunto de las ciencias positivas, como 

la biología, la antropología o la psicología.10 Se trata —como veremos— del 

ego puro o yo trascendental, que a diferencia del kantiano no es sólo una 

condición formal del conocimiento, sino una condición del significado del 

mundo mismo en cuanto fenómeno. 

2. El problema del fenómeno originario 

Sin embargo, esa vuelta neocartesiana al sujeto la lleva a cabo una filo-

sofía que paradójicamente se designa a sí misma aludiendo a aquello que 

constituye el contrapunto del yo: al fenómeno u objeto de la conciencia. Esa 

vuelta al sujeto es al mismo tiempo una vuelta al fenómeno que se presenta 

a la conciencia como lo contrapuesto a ella. Esto es lo que se recoge en la 

famosa consigna de “ir a las cosas mismas” (“Zu den Sachen selbst”11), que 

no ha de entenderse como una máxima que preconice la vuelta al realismo 

precrítico de la gnoseología premoderna. Por el contrario, esta consigna im-

pulsa la filosofía de Husserl en el sentido del idealismo, puesto que las cosas 

mismas no son sino las cosas tal como se hacen presentes en mi conciencia 

y para ella, y una vez que ésta se ha desprendido de los añadidos que en mi 

manera de ver incorporan la tradición, los supuestos teóricos o el sentido 

común (la actitud natural). Las cosas mismas son entonces el resultado de 

una depuración de estos aditamentos exteriores que se interfieren en mi 

                                                 
9 Meditaciones cartesianas, Meditación primera, § 10, p. 34. 
10 Ibidem, Meditación primera, § 11, p. 35. 
11 Esta máxima expresa el sentido de la fenomenología, según la consideración sobre la 

misma que desarrolla Heidegger en el § 7 de Sein und Zeit, Tübingen, Max Niemeyer, 2001, 
pp. 27ss. 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 106 

modo puro de considerarlas y me impiden apreciarlas tal como son en sí 

mismas, en su puro darse. Ir a las cosas mismas no es, por lo tanto, abogar 

por la actitud natural, que es nuestra forma habitual de experimentarlas 

envueltos en la doxa, sino que entraña un movimiento de vuelta al origen 

para desentrañar lo que ellas son con antelación a la “tesis general de la 

actitud natural”, neutralizando por lo tanto el sentido tético o “fuerza dóxi-

ca” (la pretensión de realidad separada o existencia independiente de las 

cosas que aparecen como fenómenos) que dicha actitud comporta: esas 

cosas mismas no son finalmente sino su puro darse en cuanto fenómenos 

de la conciencia. Esa vuelta a las cosas, en fin, es el proyecto mismo del 

método fenomenológico, que se hace efectivo mediante el proceso de la 

reducción, a través del cual la identidad de las cosas se aproxima incesan-

temente, a la manera de una asíntota, a su sentido instituido por la con-

ciencia. 

Quizás la fórmula más apropiada para indicar esta tarea que se propone 

la fenomenología no sea la de volver a las cosas mismas, sino más bien la 

que expresa el imperativo de captar el fenómeno en su pura radicalidad: el 

fenómeno originario. De este modo, el esfuerzo filosófico de Husserl se ins-

cribe en una larga tradición que se remonta a los antiguos griegos: a la 

consideración de los presocráticos, según la cual la naturaleza de las cosas 

yace oculta bajo sus aspectos visibles; o a la noción de Heráclito, de acuer-

do con la cual la armonía invisible es más real que lo que se exhibe inme-

diatamente en el fenómeno, el cual aparece y oculta al mismo tiempo; o a 

la doctrina de Parménides, quien también ve en el fenómeno la apariencia 

múltiple y sensible que oculta el ser; etc. Esta tradición —por no hablar de 

los pitagóricos— se prolonga con la búsqueda platónica de las Formas inte-

ligibles, así como con el primado de la ousía en Aristóteles y, a través de la 

metafísica cristiana, alcanza una nueva reformulación en el racionalismo 

moderno, que vincula el fenómeno a lo que se hace presente a la concien-

cia12. Por lo tanto, la posición dominante en la tradición filosófica confiere 

                                                 
12 Fernando Montero hace un resumen de esa historia de la noción de “fenómeno” en su 

libro Retorno a la fenomenología, Barcelona, Anthropos, 1987, pp. 67ss, poniendo de mani-
fiesto los sentidos del término entre los griegos y siguiendo su evolución hasta el giro que 
impone Kant.  



 
Eduardo Álvarez: La cuestión del sujeto en la fenomenología de Husserl 107 

en general un significado peyorativo a la noción de fenómeno, asociada a la 

idea de una apariencia encubridora y engañosa, además de inconsistente y 

fugitiva. La ciencia moderna, por su parte, impondrá una nueva manera de 

considerar los fenómenos, con su renuncia a la pretensión metafísica —

identificada con la tradición aristotélica— de conocer una esencia oculta tras 

los mismos, aunque esa nueva atención a los fenómenos y la consiguiente 

valoración de la experiencia que comporta no es óbice para que la ciencia se 

plantee la tarea de “salvar las apariencias” y encontrar leyes que, formula-

das en los términos de las matemáticas, den explicación de lo que los fe-

nómenos por sí solos no pueden explicar. Pero en el plano filosófico es Kant 

quien ofrece un nuevo enfoque, en cuanto vincula el fenómeno con una 

nueva manera de entender la objetividad. El fenómeno no es para él mera 

apariencia subjetiva, sino el modo objetivo de presentarse las cosas a la 

conciencia según las formas de intuirlos en el espacio y en el tiempo. De 

este modo, su fundamentación del conocimiento lo desmarca de la metafísi-

ca sin verse por ello abocado al fenomenismo subjetivista de Hume. Pero 

ese modo kantiano de considerar los fenómenos como lo que aparece obje-

tivamente a la conciencia desde lo que las cosas puedan ser en sí mismas 

implica la idea de una esencia que se expresa en el fenómeno —y no sólo se 

esconde tras él—, o que éste es un aparecer de y desde aquello que consti-

tuiría su esencia (de ella, según Kant, sólo se conoce su fenómeno, en tanto 

éste es precisamente Erscheinung). Así, en efecto, lo concibe Hegel también 

cuando en la Ciencia de la lógica examina la dialéctica del fenómeno y la 

esencia, siguiendo el impulso metafísico del idealismo alemán, que trata de 

rebasar el límite establecido por Kant respecto de la cosa-en-sí en su afán 

por recuperar para la filosofía la tarea de conocer lo absoluto. 

En relación con esta historia del sentido del fenómeno, Husserl adopta la 

posición típicamente moderna de comprenderlo como el darse de las cosas 

a la conciencia. Y a su manera recupera el enfoque kantiano, sólo que depu-

rado de la dicotomía de forma y contenido, cuya crítica desarrolló el idea-

lismo alemán. Esa distinción de forma y contenido, por otra parte, está aso-

ciada a una manera de entender el conocimiento según el tipo de aprioris-

mo kantiano. Pero para Husserl la actividad de la conciencia no consiste en 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 108 

las formas con que ésta capta el objeto en general, sino en la intencionali-

dad, de tal manera que —de acuerdo con el impulso crítico de Kant— el ob-

jeto se nos revela siempre referido al acto intencional del sujeto. Mediante 

esta noción, sin embargo, se aparta de la tentación de comprender en tér-

minos dialécticos la relación sujeto-objeto y recupera un recurso teórico 

procedente de la escolástica, renovado por Brentano y reinterpretado por él 

mismo en la línea moderna que insiste en la actividad de la conciencia. Pero 

además la fenomenología no restringe el campo de los fenómenos a lo dado 

inmediatamente en la sensibilidad. Hay otros aspectos de la realidad que se 

exhiben ante la conciencia y pueden hacerse evidentes a ésta. También aquí 

Husserl recupera la posición cartesiana en cuanto a la intuición, que no se 

limita a los datos sensibles, sino que puede tener por objeto todo cuanto 

pueda ser dado a la conciencia. 

La tarea que se propone la fenomenología es, por lo tanto, la de captar 

el fenómeno originario. Pero el problema estriba precisamente en aquello 

que se presenta como solución, pues en definitiva ¿qué es un fenómeno ori-

ginario? ¿En qué consiste eso originario que convierte al fenómeno final-

mente en una especie de presencia absoluta y que permite a Husserl soste-

ner que supera la distinción kantiana entre el fenómeno y la cosa-en-sí? 

Porque si el fenómeno se presenta ante la conciencia, ¿no se convierte por 

ello mismo en algo relativo a ésta perdiendo así su carácter puro u origina-

rio? ¿No es esto un callejón sin salida por cuanto la determinación del ca-

rácter originario de un fenómeno, convertida en asunto de la conciencia, 

convierte a aquél precisamente en no-originario? ¿O es, por el contrario, la 

conciencia la que se atiene sin más al fenómeno sin añadir ni quitar nada de 

su parte? Aquí se halla un problema fundamental de la filosofía de Husserl, 

cuya respuesta es decisiva en relación con la cuestión del sujeto. Y en rigor 

estas últimas preguntas, así formuladas, distorsionan el enfoque de Husserl, 

porque presuponen el dualismo de cuño kantiano entre el fenómeno y la 

cosa, cuyo rechazo radical es precisamente la seña de identidad de toda su 

filosofía. Por eso, la cuestión del fenómeno originario y la cuestión del yo 

puro no son sino aspectos de una misma y única tarea, de tal manera que 

la dilucidación de lo que sea el fenómeno originario nos devuelve a la cues-



 
Eduardo Álvarez: La cuestión del sujeto en la fenomenología de Husserl 109 

tión del yo: el fenómeno es aquello que aparece a la conciencia y sólo se da 

en ella, y corresponde a ésta —según Husserl— determinar cuál es su au-

téntico sentido originario. Y, sin embargo, en la experiencia que hace del 

fenómeno, esa misma conciencia capta que hay algo inmanente en esa ex-

periencia que remite a lo que está fuera de la conciencia, a una materia 

(hylé) con la que se topa inicialmente el yo en su esfuerzo activo por consti-

tuir el sentido de la cosa en tanto ésta es reducida a puro fenómeno. Sin 

embargo, esos contenidos sensibles en cuanto se integran en una vivencia 

son asumidos por la conciencia como parte del nóema13. Ahora bien, no se 

trata de cualquier tipo de conciencia, sino de aquélla que pertenece a un yo 

puro. 

3. Del yo natural al yo trascendental 

Esa vuelta al sujeto, que sigue el ejemplo de Descartes, se lleva a cabo 

a partir de la actitud crítica que la filosofía —sobre todo desde Kant— ha 

adquirido respecto de las estructuras del yo, en el cual la fenomenología 

reconoce diversos planos de profundidad. Y, por otro lado, en el camino me-

tódico hacia el ego cogito y sus cogitationes, el método fenomenológico sus-

tituye el recurso de la duda escéptica por el de la abstención de la concien-

cia, que deja en suspenso todo lo que no es apodícticamente evidente y, 

por ende, encierra algún momento de presunción. El propio Husserl compa-

ra esta actitud, que denomina “epoché”, con “el intento de dudar”, en cuan-

to que en ambos, y a través de un acto de mi absoluta libertad, se produce 

una especie de abolición de la tesis que implícitamente siempre acompaña a 

la experiencia inmediata, según la cual las cosas que se me aparecen tienen 

una realidad propia que coincide con la manera en que me las represento 

habitualmente, lo cual entraña la suposición de que el mundo que está ahí 

delante tiene una existencia independiente de mí14. La abolición de dicha 

tesis es la superación de la actitud natural, que —como dice Husserl— es la 

propia de la conciencia común, que vive en la seguridad del mundo y según 

la opinión corriente. El conjunto de la fenomenología se puede entender 

                                                 
13 Vid. Ideas I, § 97, p. 237. 
14 Ibidem, §§ 31-32, pp. 69-74. 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 110 

precisamente como la tarea filosófica que lleva a cabo la superación de la 

actitud natural por parte de la actitud fenomenológica, que denuncia los 

tributos que aquélla rinde a la opinión común. Pues bien, esa actitud, que 

comparte las creencias de la conciencia común, se resume en lo que Husserl 

denomina la “tesis general de la actitud natural”15, a saber: que el mundo 

está siempre ahí como realidad independiente compuesta por los objetos de 

la experiencia. 

Lo que hace la epoché es “aniquilar el mundo”16, en el sentido ya men-

cionado de abolir el carácter “tético” de la actitud natural, y no por cierto 

para sustituir su tesis por una antítesis, sino para dejarla en suspenso o co-

locarla entre paréntesis. “Epoché” tiene, por lo tanto, ese sentido negativo 

de suspensión del juicio para no añadir nada al puro mirar17. Se trata en 

rigor del momento negativo de la llamada “reducción fenomenológica”, que 

constituye el auténtico núcleo del método de Husserl y que obedece al im-

pulso filosófico de “volver a las cosas mismas”, un proyecto que tras aquel 

momento negativo de la suspensión del juicio encierra además un momento 

positivo, consistente en la retención de aquello a lo que me he limitado y a 

lo que ahora —positivamente— atiendo18. 

Ahora bien, aquel ego ante el que comparecen las cosas como fenóme-

nos no es el yo natural (protagonista de la actitud natural), ni tampoco el yo 

psíquico sobre el que inciden causalmente las cosas mundanas generando 

en él una reacción subjetiva. Desde luego que ya en el plano de la expe-

riencia ordinaria que caracteriza a la actitud natural cabe una reflexión del 

yo, y se trata entonces de una reflexión natural sobre nosotros mismos, que 

forma parte de nuestras vivencias cotidianas sobre lo que somos o hace-

mos. Esa actitud natural en cuanto reflexiona es capaz de distinguir la expe-
                                                 

15 Ibidem, § 30, pp. 68s. 
16 Ibidem, § 49, pp. 112ss. 
17 Javier San Martín destaca ese sentido negativo que comporta la epoché, en cuanto 

limitación (Einschränkung), abstención (Enthaltung), desconexión (Ausschaltung) o elimina-
ción de todo prejuicio, que supone una “puesta entre paréntesis” (Einklammerung) y un 
“echarse para atrás” (Zurückhaltung) para mirar. Vid. Javier San Martín: La estructura del 
método fenomenológico, Madrid, Universidad Nacional de Educación a Distancia, 1986, p. 28. 
Vid. también Ideas I, § 32, p. 73.  

18 Ideas I, § 50, pp. 115s. También el profesor San Martín se refiere a la reducción lla-
mando la atención sobre su doble sentido: el negativo, o epoché, y el positivo, que implica 
retención y atención, con el matiz añadido de “reconducción” (Züruckführung) y de vuelta a 
las cosas mismas como vuelta a lo original (Rückgang auf). Vid. La estructura del método 
fenomenológico, pp. 28s y 37s.  



 
Eduardo Álvarez: La cuestión del sujeto en la fenomenología de Husserl 111 

riencia misma del sujeto como algo diverso del mundo experimentado. Si se 

hace de ello además ciencia, nos encontramos entonces en otro nivel de 

consideración que rebasa el propio de la actitud natural. En la perspectiva 

científica que define la psicología, el yo se nos presenta en oposición al 

mundo exterior o físico y constituido frente a éste como un ámbito de sub-

jetividad o interioridad. Y en este plano se nos revela que la vida mental 

tiene rasgos específicos que la diferencian de la esfera de la realidad física. 

Por cierto que la consideración de la psicología por parte de Husserl fue 

titubeante, porque inicialmente (en Ideas I, por ejemplo) parece considerar-

la como una primera fase de la tarea fenomenológica, de tal manera que 

habría que hablar entonces de una fenomenología psicológica como previa a 

la fenomenología trascendental. Y en esa fase psicológica de la fenomenolo-

gía habría a su vez que distinguir una epoché psicológica (la que se abstiene 

de entrar a considerar el lado físico de los fenómenos) y una reducción psi-

cológica (la que tras aquella abstención se limita a atender a los fenómenos 

psíquicos o subjetivos). Sin embargo, posteriormente (en las Meditaciones 

cartesianas, por ejemplo) se inclina por considerar a la psicología como un 

nivel de análisis de los fenómenos previo al que caracteriza a la filosofía, 

cuya tarea entonces se identifica con la fenomenología trascendental, que 

se sirve de la reducción fenomenológica en su doble vertiente de la reduc-

ción trascendental y la reducción eidética. 

En cualquier caso, el análisis de la vida psíquica —dejando ahora de lado 

la crítica al psicologismo desarrollada en las Investigaciones lógicas— siem-

pre presentó un gran interés para Husserl, como preludio de la reflexión 

fenomenológico-trascendental. En particular, se interesó por el modo en 

que ya en el nivel del psiquismo —que es anterior al propiamente trascen-

dental— se hace presente ese rasgo de la conciencia que denomina —

siguiendo a Brentano— “intencionalidad”. Es decir: el carácter de la con-

ciencia de ser conciencia de algo, de hacer referencia a algo hacia lo que 

apunta la propia vivencia19. En el terreno de lo psíquico, concretamente, la 

intencionalidad tiene el carácter de la implicación, que es lo mismo que de-

cir que los fenómenos psíquicos se relacionan entre sí de manera interna, 

                                                 
19 Ideas I, § 36, pp. 81ss y § 84, pp. 198ss. 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 112 

porque las vivencias del yo psíquico son experiencias que implican posibili-

dades de otras experiencias. Y esta consideración nos permite volver sobre 

lo que antes señalábamos acerca de los rasgos específicos de la vida men-

tal. En efecto, Husserl destaca que, así como las relaciones entre los fenó-

menos físicos son externas (pues son relaciones de coexistencia, resistencia 

o causalidad), por el contrario, en la esfera psíquica las relaciones entre los 

fenómenos son internas, pues se trata de relaciones de implicación. Esa in-

tencionalidad como implicación, característica de la vida subjetiva, se pone 

de manifiesto cuando consideramos, frente a la espacialidad del mundo físi-

co, la temporalidad de acuerdo con la cual se constituye la vida subjetiva. 

En este sentido, Husserl distingue entre el tiempo cosmológico u objetivo y 

el tiempo fenomenológico, cuyos momentos no son extrínsecos entre sí20. 

Ahora bien, la reflexión sobre el yo en el terreno de la psicología no lo-

gra desprenderse de la conceptualidad natural y, en ese sentido, no escapa 

del todo a la actitud natural. La reflexión fenomenológica, por lo tanto, no 

puede detenerse en este plano de análisis, sino que buscará un ego más 

originario que el yo psico-físico, un ego cuya experiencia no esté referida al 

ser natural del mundo, porque en tal caso seguiría tratándose de un yo 

mundano. Esta forma mundana de entender la subjetividad se encuentra 

además enredada en una aporía que le resulta insuperable, y que es la apo-

ría de la subjetividad humana, a saber: el hombre, en tanto sujeto, se re-

presenta el mundo contraponiéndolo a su conciencia al mismo tiempo que 

se sabe parte de él. En otros términos: tanto el mundo fenoménico captado 

como el propio sujeto psico-físico que lo experimenta pertenecen ambos a 

un mismo mundo real, el cual a su vez exigiría entonces un yo previo más 

originario que lo convirtiera en su tema. Pero si éste a su vez, junto con el 

mundo tematizado por él, pertenece también a un mundo más general que 

los envuelve a ambos, no conseguimos nunca superar el carácter aporético 

de semejante noción de la subjetividad21. A no ser que —como hace Hus-

                                                 
20 Ideas I, §§ 81-83, pp. 191ss. Sin embargo, el análisis que aquí desarrolla Husserl so-

bre el tiempo subjetivo se realiza en el nivel fenomenológico-trascendental y no en el de 
análisis del yo psíquico. Pero lo dicho sobre la relación interior de implicación entre los mo-
mentos del tiempo valdría también en relación con la vivencia psíquica del mismo.  

21 Se trata de la formulación de una paradoja cuya versión más clásica aparece ya en el 
idealismo moderno, desde Spinoza, como una paradoja del conocimiento: ¿cómo puede el 



 
Eduardo Álvarez: La cuestión del sujeto en la fenomenología de Husserl 113 

serl— entendamos el yo originario, no como un yo mundano, sino como la 

condición de posibilidad del mundo mismo, es decir, como el ego trascen-

dental, que es una noción que se nos impone de manera ineludible si es que 

queremos dar algún sentido a nuestra radical experiencia del mundo. 

Esta es la vieja solución del idealismo, que Husserl asume como defini-

ción de su propia posición, que él mismo presenta como idealismo trascen-

dental22. Sin embargo, desde una posición crítica con el idealismo, cabría 

argüir contra Husserl que no hay tal precedencia del yo, ni se produce tam-

poco la paradoja en cuestión, pues siempre cabe decir: el mundo me prece-

de materialmente, aunque el yo precede a su idea del mundo. Sin embargo, 

Husserl no puede aceptar semejante posición debido al principio fundamen-

tal que inspira su pensamiento, de acuerdo con el cual la cosa misma se 

reduce una y otra vez a su puro darse a la conciencia en cuanto fenómeno. 

Y aquí se hace patente que su idealismo radicaliza el punto de vista de Kant 

—también llamado, aunque con otro sentido, “idealismo trascendental”—: 

en efecto, para Husserl deja de tener sentido la distinción entre el fenóme-

no y la cosa en sí, que es una distinción que se hace insoslayable cuando —

como hace Kant— se comprende el fenómeno —al menos en su contenido— 

como lo dado a la conciencia, por decirlo así, desde afuera, en calidad de 

material sensible, dato o contenido que se le impone, tan sólo a partir del 

cual puede proceder aquélla a través de las formas que intuyen o piensan 

dicho contenido fenoménico. Esta posición entraña la noción de una cosa-

en-sí cuya realidad se encuentra más allá de lo que aparece como dato para 

la conciencia. Por su parte, Husserl rechaza que se pueda hablar con senti-

do de un dato que la conciencia haya de admitir como algo impuesto exter-

                                                                                                                                               
conocimiento estar cierto de su adecuación a los objetos conocidos si éstos se encuentran 
frente al sujeto que conoce? Si el conocimiento parte de la oposición de sujeto y objeto, 
¿cómo puede el sujeto trascenderse en el objeto conocido? ¿Cómo puede ser al mismo tiem-
po el yo y el no-yo? ¿Cómo puede el yo del conocimiento ser a la vez el sujeto que conoce y 
el objeto conocido? En estos términos se expresa el propio Husserl en Die Idee der Phäno-
menologie, Den Haag, Martinus Nijhoff, 1950; versión en español: La idea de la fenomenolo-
gía. Cinco lecciones, México, F. C. E., 1982, pp. 27ss. Traducción de Miguel García-Baró. Vid. 
también Javier San Martín, La estructura del método fenomenológico, pp. 135ss, donde dicha 
aporía se plantea también en otros términos: el sujeto humano —nos dice— sólo vive por y 
para el mundo, del cual sin embargo sólo sabe por la representación —subjetiva— que tiene 
de él; también insiste en que dicho carácter aporético no sólo afecta a la subjetividad psíqui-
ca, sino también al mundo que ella se representa: en efecto, en el mundo representado, y 
como parte de él, se da el mundo que incluye al sujeto de esa representación. 

22 Meditaciones cartesianas, Meditación cuarta, § 41, p. 114. 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 114 

namente a ella de modo absoluto, de la misma manera que tampoco puede 

hablarse con sentido de una cosa en sí, puesto que todo dato y toda cosa 

tienen un sentido sólo en cuanto lo son para o de la conciencia. Ahora bien, 

esto no se puede entender adecuadamente sin hacernos cargo de su con-

cepto de la intencionalidad, de acuerdo con la cual el objeto es siempre el 

objeto-de la conciencia. 

Pero, de momento, digamos que la reducción, en su versión trascenden-

tal, se atiene al puro fenómeno como una vivencia de la conciencia a la que 

se ha despojado de todo aditamento extrínseco a su puro fluir. Y el descu-

brimiento del yo trascendental se produce —según Husserl— a través de 

una reflexión que parte del fenómeno tal como éste se revela tras la epoché 

y la reducción llevadas a cabo por el método fenomenológico trascendental: 

no es el yo que corresponde al fenómeno psíquico, sino aquél que se conci-

be como condición de posibilidad de toda experiencia, en la cual además el 

objeto experimentado ha sido reducido a su puro carácter fenoménico, de 

acuerdo con una actitud que se abstiene de juzgar sobre la existencia real 

independiente de dicho objeto. O, como dice Husserl, “sin que nosotros, en 

cuanto sujetos que reflexionan, co-ejecutemos la posición natural del ser 

que está contenida en la percepción originariamente llevada a cabo de mo-

do directo”23. De modo que: 

El no co-ejecutar, el abstenerse del yo en la actitud fenomenológica, es co-
sa suya, y no cosa del percibir considerado reflexivamente por él. [...] Así 
pues, si llamamos interesado en el mundo al yo que de modo natural realiza 
sus experiencias en el mundo y vive inmerso en él [...], sobre el yo ingenua-
mente interesado se establece el yo fenomenológico como espectador desin-
teresado.24 

Pero esto último es accesible tan sólo a una nueva reflexión: la fenome-

nológico-trascendental. Así pues: 

Por la epoché fenomenológica yo reduzco mi yo natural humano y mi vida 
psíquica —el reino de mi experiencia psicológica de mí mismo a mi yo feno-
menológico-trascendental, al reino de la experiencia fenomenológico-

                                                 
23 Ibidem, Meditación segunda, § 15, p. 48. 
24 Ibidem, p. 49. 



 
Eduardo Álvarez: La cuestión del sujeto en la fenomenología de Husserl 115 

trascendental de mí mismo. El mundo objetivo que para mí existe [...] extrae 
todo su sentido y su validez de ser [...] de mí en cuanto yo trascendental 
[...].25 

Es el yo trascendental, por lo tanto, el que instituye todo sentido, de 

acuerdo con la doctrina de la intencionalidad constituyente. 

4. La intencionalidad constituyente del ego 

Ya hemos señalado que la vida psíquica —según la conocida concepción 

de Husserl— presenta ese rasgo singular que consiste en hacer referencia a 

algo-otro, pues la vida mental no se cierra en sí misma, sino que tiende (in-

tendit) hacia aquello (la cosa percibida, el objeto deseado, la situación año-

rada en el recuerdo, etc.) en función de lo cual se constituye el fenómeno 

psíquico de que se trate. Pero esa tensión por cuya virtud la conciencia 

apunta fuera de sí hacia algo que reconoce al mismo tiempo como suyo y 

como diverso de sí, esa intentio, es un carácter esencial del yo, no sólo en 

cuanto sujeto psíquico, sino en general como definición del modo mismo de 

ser del yo. Es decir, la determinación de la actividad como rasgo esencial de 

la realidad humana por parte de la modernidad adquiere en Husserl y en su 

filosofía de la conciencia el significado de la intencionalidad. Pero, al mismo 

tiempo, toda la teoría de la intencionalidad entraña el rechazo de la consi-

deración sustancialista del yo y supone igualmente plantear la relación yo-

mundo en términos que se apartan radicalmente del dualismo de las sus-

tancias. 

En efecto, en el pensamiento de Husserl se concibe el ego en su raíz úl-

tima como la fuente del sentido en general, lo cual equivale a decir: el yo es 

la razón última del ser de las cosas en cuanto fenómenos, ya que —como 

hemos visto antes a propósito de la comparación con Kant— no hay nada 

que se le imponga como dato absoluto ya constituido26. Ahora bien, ese ego 

radical es el yo trascendental, en tanto lo concebimos precisamente como la 

                                                 
25 Ibidem, Meditación primera, § 11, p. 36. Vid. también Meditación segunda, § 15, pp. 

48ss. 
26 Aunque aquí hay que matizar que esa actividad de la conciencia se topa con los “da-

tos hyléticos” que constituyen pasivamente la cosa en su materialidad, no obstante lo cual 
esa materia por sí sola no constituye aún sentido alguno. Esto nos remite a la noción de la 
constitución pasiva, de la que nos ocuparemos más adelante. 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 116 

fuente última de donación de sentido. Conviene precisar a este respecto que 

no hay diferentes yoes —un yo natural, un yo psíquico, un yo trascenden-

tal—, sino diferentes planos de profundidad o de consideración del yo, cuyas 

diversas actitudes son otras tantas maneras distintas de experimentar —

desde el nivel natural hasta la experiencia trascendental. También en este 

punto se alejó Husserl del dualismo kantiano sobre el sujeto empírico y el 

sujeto trascendental. 

La intencionalidad característica del ego trascendental no remite a una 

realidad empírica independiente, porque la reducción fenomenológico-

trascendental ha inhibido todo juicio acerca del ser real, posible o conjetural 

del objeto en cuestión, limitando su consideración a aquello que se da en su 

puro aparecer, depurado de consideraciones extrínsecas a lo que se mues-

tra en el fenómeno. Esto explica el significado de la intencionalidad para 

Husserl, quien se acogió a un uso de este término proveniente de Brentano 

(quien, a su vez, se había hecho eco del empleo de dicho término en el 

campo moral y gnoseológico por parte de la filosofía medieval), al cual le 

imprimió sin embargo una nueva significación. Porque el reconocimiento de 

la intencionalidad como un a priori de la conciencia por parte de Brentano27 

está asociado en él todavía con el supuesto realista que atribuye entidad 

independiente al objeto, del cual la conciencia —según ese supuesto— se 

forma una representación en tanto aquél incide causalmente sobre ésta y 

produce un efecto en ella. De tal manera que, de acuerdo con esta interpre-

tación de origen escolástico, cabe decir que la conciencia termina reprodu-

ciendo en su seno el ser mismo del objeto, aunque no realmente sino sólo 

intencionalmente. Husserl, por su parte, rechaza el supuesto realista de esa 

“intencionalidad receptiva” —que por otra parte no cambiaba nada sustan-

cialmente en la concepción del conocimiento respecto de los viejos plan-

teamientos del realismo gnoseológico- mediante el descubrimiento de lo 

que se ha llamado “el a priori de correlación intencional universal”28, según 

el cual de la misma manera que toda conciencia es siempre conciencia-de 

                                                 
27 Para Brentano en concreto la intencionalidad es el carácter descriptivo fundamental 

de los fenómenos psíquicos. Husserl se refiere a este descubrimiento de Brentano al mismo 
tiempo que señala sus insuficiencias: Ideas I, § 85, p. 205; § 129, pp. 309s; y § 6 del epílo-
go, pp. 388-390; también Meditaciones cartesianas, Meditación segunda, § 17, p. 57. 

28 Vid. Javier San Martín, La estructura del método fenomenológico, pp. 223ss. 



 
Eduardo Álvarez: La cuestión del sujeto en la fenomenología de Husserl 117 

un objeto, todo objeto a su vez, en cuanto dado a ella, es objeto-de una 

conciencia-de. Es decir: así como no hay conciencia clausurada que pueda 

entenderse sin referencia a los objetos, tampoco éstos están cerrados o son 

independientes respecto de la subjetividad intencional. El objeto es siempre 

el objeto intencional, de manera que, según esta doctrina, no tendría senti-

do la noción de la cosa-en-sí tal como la entiende Kant, pues eso supondría 

aceptar que hay un sentido de la cosa fuera de la conciencia. 

Esta concepción de la intencionalidad da la clave del idealismo de Hus-

serl, en el que no cabe una idea de realidad que trascienda de manera ab-

soluta a la conciencia misma. Este idealismo es el descubrimiento sistemáti-

co de la intencionalidad constituyente misma29. Es verdad que él no niega el 

significado que pueda tener la noción de la materialidad de las cosas, como 

tampoco pone en cuestión la existencia de los otros con su propia vida sub-

jetiva al margen de la mía, pues no es el suyo un idealismo en el sentido de 

Berkeley30. Sin embargo, sostiene que el sentido de esas realidades sí ha de 

originarse en algún sustrato de la conciencia para que quepa decir que for-

man parte de mi experiencia: “[...] el mundo mismo tiene todo su ser como 

un cierto ‘sentido’ que presupone la conciencia absoluta como campo del 

dar sentido”31. 

Y esto último nos permite volver sobre lo dicho anteriormente a propósi-

to de la inhibición de realidad o existencia presente en la actitud natural. 

Pues esa inhibición, aun cuando se opone al realismo ingenuo que acompa-

ña a la actitud natural, no anula sin embargo que la pretensión óntica del 

objeto en cuestión esté de algún modo presente en la forma peculiar de su 

exhibición en la conciencia. De tal manera que en dicha exhibición pueda 

admitirse que contiene algo cuya entidad, en virtud de la forma en que lo 

capta la conciencia, trasciende lo que de él se muestra de modo inmediato. 

Lo que trasciende al fenómeno como tal se hace de algún modo presente en 

su expresión inmanente; así pues, la pretensión de realidad del fenómeno 

está ínsita en él, en su forma de darse, pero ahora no ya en el sentido de la 

actitud natural, sino como algo que se halla en el fenómeno “reducido” por 

                                                 
29 Meditaciones cartesianas, Meditación cuarta, § 41, p. 114. 
30 En Ideas I, § 55, pp. 129ss critica explícitamente el “idealismo subjetivo” de Berkeley. 
31 Ibidem, p. 130. 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 118 

el yo trascendental. Dicho de otro modo: experimento un mundo que se 

extiende fuera de mí, y en esa medida me hago cargo de su trascendencia, 

pero ésta ha de estar necesariamente prefigurada en el yo, en cuanto es 

éste el que tiene la experiencia de una realidad que le trasciende. Por eso 

emplea Husserl la problemática expresión “trascendencia en la inmanencia”, 

mediante la cual trata de expresar que, aun cuando el yo puede considerar 

la noción de un objeto trascendente, el objeto en cuestión es algo para la 

conciencia y, en cuanto tal objeto intencional, su sentido ha de estar nece-

sariamente instituido en su origen por la actividad intencional del ego tras-

cendental, pues hay que tener en cuenta que: 

[...] todo lo que es para ese ego puro se constituye en él mismo y, además, 
que toda clase de ser, comprendido aquél caracterizado como trascendente en 
algún sentido, tiene su constitución particular. La trascendencia en todas sus 
formas es un carácter inmanente del ser que se constituye en el interior del 
ego. Todo sentido, todo ser concebible, se llame inmanente o trascendente, 
cae dentro del ámbito de la subjetividad trascendental en cuanto aquella que 
constituye el sentido y el ser.32 

A este respecto conviene precisar que esa ambigua referencia al sentido 

y al ser se debe a que, finalmente, ambos coincidirían: en una aproximación 

asintótica que se llevara idealmente hasta el límite, el ser al que apunta la 

conciencia no se diferenciaría ya del sentido que ella funda para él; sólo que 

ese límite es inalcanzable de hecho. Pero lo que está aquí en cuestión es el 

concepto mismo de intencionalidad, que implica que el ser de la cosa capta-

da no está como tal dentro de la conciencia, pues lo que es inmanente a 

ésta no es sino la vivencia de la cosa: “No puede darse una cosa en ninguna 

percepción posible, en ninguna conciencia en general posible, como inma-

nente en el sentido de ingrediente. Una distinción de esencial radicalidad 

resalta, así, entre el ser como vivencia y el ser como cosa33.  

Sin embargo, estas últimas palabras no dan cuenta suficientemente del 

sentido que presta Husserl a la intencionalidad, pues si se tratara sólo de la 

distinción entre el ser real y el ser como vivencia no habríamos ido más allá 

                                                 
32 Meditaciones cartesianas, Meditación cuarta, § 41, p. 111. Vid. también Meditación 

quinta, §§ 47, 48 y 49, pp. 138-144. 
33 Ideas I, § 42, p. 95. 



 
Eduardo Álvarez: La cuestión del sujeto en la fenomenología de Husserl 119 

del significado que le presta Brentano y, antes que él, la escolástica. Husserl 

le añade otro sentido, de acuerdo con el cual el ser trascendente de la cosa 

se da en el modo mismo de aparecer ésta: en efecto, en la forma en que se 

presenta el objeto intencional en la vivencia correspondiente, y según la 

manera en que ese objeto se “matiza” o “escorza”34, él mismo se nos apa-

rece como algo trascendente que se da a la conciencia de manera inmanen-

te; es decir, incluso cuando se trata de lo trascendente, se trata de un mo-

do determinado de aparecer o de darse a la conciencia y, en tal sentido, 

sigue siendo inmanente a ella en cuanto cae en una vivencia intencional: 

El ser del mundo es de esta manera [...] trascendente a la conciencia y sigue 
siéndolo necesariamente; pero ello no cambia en nada el hecho de que sea 
únicamente la vida de la conciencia aquella en la cual todo lo trascendente se 
constituye como inseparable de ella y que ella, tomada especialmente como 
conciencia del mundo, lleve inseparablemente en sí el sentido mundo e inclu-
so este mundo que realmente existe. En última instancia es únicamente el 
descubrimiento de los horizontes de la experiencia el que aclara la realidad 
efectiva del mundo y su trascendencia, y luego lo muestra como inseparable 
de la subjetividad trascendental que constituye el sentido y la realidad del ser. 
[...] Un objeto real del mundo y con más razón el mundo mismo es una idea 
infinita, referida a infinitudes de experiencias que han de ser unificadas de 
modo concordante —una idea que es el correlato de la idea de una evidencia 
perfecta de la experiencia, o sea, de una síntesis completa de las experiencias 
posibles.35 

Esto se hace posible en virtud de lo que ya en las Lecciones de 1910-11, 

conocidas y publicadas como Problemas fundamentales de la fenomenolo-

gía, denomina Husserl la “distinctio phaenomenologica” o distinción entre el 

ser empírico y el ser fenomenológico de las cosas36, distinción inevitable 

cuando, llevados por la actitud fenomenológica, “desconectamos” la preten-

sión de existencia de lo que constituye el contenido de nuestra vivencia. En 

ese mismo texto, y en relación con lo que pertenece a la realidad que tras-

ciende a la experiencia, leemos unas aseveraciones que aclaran el significa-

do que presta Husserl a su fórmula de la “trascendencia en la inmanencia”: 

                                                 
34 Ibidem, p. 96. 
35 Meditaciones cartesianas, Meditación tercera, § 28, pp. 82s. 
36 Edmund Husserl, Problemas fundamentales de la fenomenología, Madrid, Alianza Uni-

versidad, 1994, § 13, pp. 79ss. Traducción de César Moreno y Javier San Martín. 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 120 

Hablamos, y con evidente derecho, de un ser-en-sí de las cosas frente al co-
nocimiento y la conciencia [...] Hablando de un modo científico-natural, esto 
es correcto [...] El ser dado en la experiencia no se deshace en el percipi, sino 
que más bien es un en-sí frente a él, y un en-sí que llega a darse, pero sin 
que, por principio, se dé nunca de modo absoluto; su mención sigue siendo 
sólo una mención en el sentido de que necesita de una prueba que nunca se 
ha de dar definitivamente. Con ello, el en-sí de la cosa es siempre pretensión 
frente al conocimiento, en la medida en que nunca abandonamos la concien-
cia de experiencia [...] La cosa se da en la experiencia y, sin embargo, de 
nuevo no se da, pues justamente su experiencia es donación a través de ex-
posiciones y “fenómenos”.37 

Es decir: lo dado en la experiencia, en cuanto fenómeno inmanente a la 

conciencia, apunta más allá de lo expuesto en esa donación y mienta en sí 

mismo aquello de la cosa que no se da y queda fuera de la conciencia. Pre-

cisamente el concepto de Naturaleza es el de lo que, por principio, sobrepa-

sa la experiencia y no puede darse de modo absoluto en ella38.  

Ahora bien, hay que decir igualmente que tampoco la conciencia tiene 

una realidad absoluta separada de los objetos a los que está intencional-

mente referida. Toda conciencia, según hemos visto, es siempre conciencia-

de un objeto. Y a partir de esta última afirmación resulta entonces proble-

mático comprobar que Husserl sí habla en ocasiones de la conciencia como 

de un absoluto39. Conviene a este respecto hacer alguna matización. En 

primer lugar, hay que hacer notar que la conciencia –según Husserl- define 

el horizonte de toda presencia, lo cual hace de ella en cierto modo un abso-

luto, incluso aceptando que esa presencia puede remitir a algo que le es 

ajeno. Pero, en relación con esto último, y en segundo lugar, hay que preci-

sar que, según Husserl, aun cuando la conciencia no alcanza a anular del 

todo la alteridad de las cosas, sí tiende siempre a apropiarse de dicha alte-

ridad —y a “reducirla” en ese sentido— cuando una y otra vez instituye o 

explicita un sentido para la cosa. Es éste un momento decisivo de la feno-

menología, que nos permite entender su compromiso con el idealismo, pues 

en definitiva descarta la posibilidad de una alteridad absoluta para la con-

ciencia, en cuanto que eso que se nos presenta como algo-otro no puede 

tomar su sentido —según Husserl— más que de la actividad intencional de 

                                                 
37 Idem. 
38 Ibidem, § 30, p. 105. 
39 Vid. por ejemplo el texto ya citado de Ideas I, § 55, p. 129. 



 
Eduardo Álvarez: La cuestión del sujeto en la fenomenología de Husserl 121 

la conciencia ante la que aquello aparece. Todavía Kant reconoce los dere-

chos de la alteridad irreductible al sujeto mediante su noción de la cosa-en-

sí. Husserl, por su parte, trata de suprimir ese escollo de lo absolutamente 

otro respecto del sujeto, y lo hace por un camino distinto del seguido por el 

idealismo alemán: no a través de su comprensión como un momento del 

proceso de alienación del espíritu, sino —recuperando el motivo principal de 

la filosofía cartesiana— mediante la “reducción” de “eso otro” al fenómeno 

cuyo sentido establece la conciencia. Y aunque “aquello otro” no acabe nun-

ca de reducirse del todo al significado con que ella lo capta, y perdure así un 

resto de alteridad en la cosa que le hace frente, el yo responde una y otra 

vez constituyendo el sentido que permite captar esa nueva presencia; y así 

sucesivamente en una tarea que no tiene fin, porque en definitiva: “la sub-

jetividad trascendental [...] es el universo del sentido posible”40. 

5. La vida pura de la conciencia y su carácter bilateral 

La reducción trascendental nos ha limitado al campo de la experiencia, 

de acuerdo con ese nivel de consideración alcanzado por la fenomenología 

para el cual —tras la epoché correspondiente— la realidad misma tiende a 

identificarse con el fenómeno trascendental. Ahora bien, el análisis fenome-

nológico de ese campo trascendental de la experiencia lo presenta Husserl 

con un carácter bilateral, en el sentido de que a todo fenómeno así reducido 

—que no es ya el fenómeno en el sentido vulgar— le corresponde, en cuan-

to objeto intencional, algún modo de intencionalidad que lo constituye. Esa 

correlación es un rasgo universal de toda forma de conciencia, de manera 

que en ella hay que distinguir siempre entre el acto de la conciencia con su 

fuerza intencional, o “nóesis”, y el objeto intencional en cuanto lo represen-

tado en la representación, o “nóema”. Este último incluye lo pensado, lo 

conocido, lo imaginado, lo querido, lo que sé de una cosa, de tal manera 

que abarca la totalidad de la representación que tengo de algo, donde a su 

vez cabe distinguir el núcleo del nóema, que permanece idéntico en los di-

versos modos de conciencia en relación con un objeto representado, y otros 

aspectos aludidos, implicados, co-mentados, etc., respecto del mismo. En 

                                                 
40 Meditaciones cartesianas, Meditación cuarta, § 41, p. 111. 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 122 

cualquier caso, el nóema forma parte de la conciencia y debe distinguirse de 

la cosa como tal, que en algún aspecto queda fuera de mi conciencia: su 

materia, aun siendo un ingrediente de la vivencia, queda fuera de la con-

ciencia. Sin embargo, esta distinción plantea como problema de carácter 

último para la fenomenología el del acercamiento del nóema a la cosa mis-

ma más allá de la conciencia y nunca definitivamente absorbida por ésta. 

Parece que aquí la conciencia muestra el poder constante de autotrascen-

derse. Es el mismo problema al que antes nos referíamos a propósito de la 

trascendencia en la inmanencia y la posibilidad de absorber enteramente la 

alteridad de la cosa. Nos parece que ésta es una cuestión límite que orienta 

la tarea de la fenomenología y que, en definitiva, revela el sentido idealista 

—y no realista, como pudiera hacer creer una interpretación superficial— de 

acuerdo con el cual se concibe la intentio. Pues la conciencia no renuncia a 

determinar el sentido de la cosa que se halla fuera de ella, sentido que sería 

finalmente —en una aproximación asintótica— idéntico al ser de la cosa; 

pero ello es así al precio de “reducir” la alteridad de la cosa al acto de con-

ciencia por el que ésta constituye su sentido, según hemos visto antes. 

En este punto conviene precisar la distinción que plantea Husserl entre 

la materia (hylé) y la forma (morphé). La corriente del ser fenomenológico 

(o sea, del ser que aparece a la conciencia una vez llevada a cabo la epoché 

y la reducción trascendental) tiene una capa material o hylé sensible y una 

capa de “animación formal”. La primera está compuesta por los “contenidos 

de la sensación” (los datos de color, sonido, tacto, etc.), por los sentimien-

tos sensibles (de placer, dolor, cosquilleo, etc.) y también por los elementos 

sensibles de la esfera de los impulsos. Estos “datos hyléticos” son compo-

nentes de vivencias concretas más amplias que en conjunto —dice Hus-

serl— son intencionales, en cuanto que sobre esos elementos sensibles hay 

una capa “animadora” o formal que les da sentido, de manera que aquello 

sensible sólo a través de esta capa animadora llega a producir una vivencia 

intencional concreta41. En todo el dominio fenomenológico tiene un papel 

dominante “esta dualidad y unidad” de la hylé sensible y la morphé inten-

cional, de materia y forma: “Los datos sensibles se dan como materia para 

                                                 
41 Ideas I, § 85, p. 203. 



 
Eduardo Álvarez: La cuestión del sujeto en la fenomenología de Husserl 123 

conformaciones intencionales u operaciones de dar sentido en diversos gra-

dos”42. 

Lo que aporta lo específico de la intencionalidad de la conciencia y, jun-

to con las materias, configura las vivencias, es lo que hace a la conciencia 

ser conciencia de algo, a saber: la nóesis. Los diversos actos noéticos cons-

tituyen lo específico del nus en el sentido más amplio del término43. De tal 

manera que las funciones noéticas son las diversas formas posibles de con-

ciencia o modos de dar sentido, pues el material sensible es de suyo algo 

sin sentido. Por lo tanto, la conciencia es diversa de la materia, que de por 

sí carece de sentido y es irracional44. 

La fenomenología, en su más amplia universalidad, trata de averiguar 

cómo se constituyen en la conciencia los objetos de cualquier región y cate-

goría (objetos ideales, físicos, culturales, etc.). Es decir, trata de determinar 

cómo las formas fundamentales de conciencia posible diseñan, por su propia 

esencia, todas las posibilidades del ser; y según qué leyes esenciales un 

objeto es el correlato de esas formas de conciencia. Por lo tanto, a partir de 

los elementos materiales o hyléticos, cabe buscar posibles hilos del tejido 

intencional, en cuanto funciones noéticas “animadoras” de ese material sen-

sible. Husserl habla a este respecto incluso de la posibilidad de una hylética 

pura45. Pero, ¿no volvemos de este modo al planteamiento kantiano, que 

considera las formas como los diversos modos posibles de intuir o de pensar 

el objeto en general? La respuesta negativa que debe darse a esta interro-

gante se aclara si atendemos a la distinción materia-forma, combinándola 

con la oposición nóesis-nóema. La forma del objeto se correspondería con 

una función noética de la conciencia. De modo que la forma es algo del ob-

jeto intencional y está presente en el nóema de acuerdo con aquella función 

noética de la conciencia. Por su parte, la materia pertenece a la vivencia 

concreta como ingrediente, pues, en efecto, la vivencia incluye la referencia 

a los datos hyléticos, aunque sean exteriores a la conciencia. Por lo tanto, 

por principio, la hylé queda fuera de las funciones noéticas y, por lo tanto, 

                                                 
42 Idem. 
43 Ibidem, p. 205. 
44 Ibidem, § 86, p. 207. 
45 Ibidem, pp. 208s. 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 124 

trasciende al nóema. Sin embargo, esta tajante afirmación es corregida en 

parte por Husserl, en cuanto señala que lo que en lo hylético se “exhibe” o 

“matiza” como múltiple sí pertenece al nóema, y entonces, en cuanto éste 

es siempre el correlato de alguna nóesis, cabría hablar incluso no sólo de 

formas noéticas, sino también de “materias noéticas46. Es decir, la constitu-

ción del ser de la cosa alcanza incluso en parte a su materialidad, en la me-

dida en que dentro de ella hay aspectos que se deslindan de su pura pre-

sencia bruta, aspectos con los que el yo se adelanta a su captación. He aquí 

de nuevo esa idea límite de Husserl, según la cual el sujeto se anticipa a la 

materia trascendente del mundo, delineándola de antemano en alguno de 

sus aspectos, aunque pese a todo subsista siempre en las cosas reales un 

lado macizo e inabsorbible. 

Pero, en definitiva, toda donación de sentido se ha de originar necesa-

riamente en el ego primigenio. Por eso, a la objeción planteada por la her-

menéutica cuando muestra que para toda conciencia hay siempre ya senti-

dos constituidos que ella se encuentra y que se le imponen de antemano, 

sin que en su origen ella contribuyera a configurarlos, hasta el punto que 

cabría decir que toda conciencia empieza a andar a partir de un estado de 

cosas en donde todo está ya interpretado; ante esa objeción —repito—, 

Husserl indicaría que dicho sentido supuestamente previo en rigor no sería 

tal para la conciencia en cuestión hasta que ésta se apropiara de él y lo 

hiciera suyo, contribuyendo de paso de esta manera a configurar el sentido 

de un mundo común compartido. Husserl no ignoraba el carácter objetivo y 

supraindividual de la tradición y de los fenómenos culturales, que se trans-

miten de acuerdo con una dinámica que sobrepasa a la conciencia indivi-

dual. Pero eso, una vez más, no hace sino poner de manifiesto el momento 

de alteridad que parece consustancial a la realidad —también a la que con-

forma la esfera sociocultural—, respecto de la cual cada conciencia ha de 

tomar posición para hacerla suya, lo que en el lenguaje de Husserl quiere 

decir que los fenómenos de la tradición y de la cultura han de ser asimilados 

por la conciencia, que —de esta forma— establece su sentido, aunque sólo 

sea en el modo en que se los apropia a partir de la manera en que se le 

                                                 
46 Ibidem, § 97, pp. 237s. 



 
Eduardo Álvarez: La cuestión del sujeto en la fenomenología de Husserl 125 

hacen presentes. De otro modo, desaparecería el momento de subjetividad 

de la cultura y ésta quedaría reducida a una forma de objetividad inerte 

equiparable a la de los objetos naturales. Otra cuestión es que dichos fenó-

menos constituyan un mundo común y compartido, lo cual apunta entonces 

a una conciencia intersubjetiva como correlato de aquéllos; pero esto es 

otro problema del que luego nos ocuparemos. 

Así pues, hay que distinguir entre la actividad pura de la conciencia, o 

lado noético, y lo mentado en los múltiples niveles de consideración en los 

que aquélla recala, que es su correlato noemático. El análisis de Husserl 

sobre los aspectos noéticos y noemáticos de las vivencias se hace particu-

larmente complejo, pero lo que nos interesa destacar aquí es esa bilaterali-

dad irreductible que acompaña siempre a la vida pura de la conciencia, con-

forme a la cual a todo objeto intencional le corresponde una forma de inten-

cionalidad del ego consistente en una cogitatio. Husserl lo plantea de acuer-

do con el siguiente esquema: ego-cogito-cogitatum. Es decir: la actividad 

del ego consiste en ese cogito o conjunto de cogitationes, a través de las 

cuales aquél se refiere a los diversos cogitata que conforman el cogitatum. 

El esquema sería entonces: 

ego → cogito (las diversas cogitationes) → cogitatum (los diversos cogitata) 

La bilateralidad mencionada arriba se refiere a esos dos aspectos que 

ineludiblemente ha de tener en cuenta el análisis fenomenológico: el del 

objeto intencional (cogitatum) y el de los modos de conciencia conforme a 

los cuales aquél es considerado (los que constituyen el cogito). Este desdo-

blamiento es ineludible, de tal manera que todo el campo de la experiencia 

se nos presenta para el análisis con esa doble dimensión. Y a partir de ahí 

Husserl entiende que el hilo conductor trascendental para el descubrimiento 

de los múltiples tipos de cogitationes o modos posibles de conciencia (que 

son tipos particulares de intencionalidad) viene dado por el objeto intencio-

nal, que está del lado del cogitatum. Husserl parece renovar así lo que Kant 

presenta como deducción trascendental de las categorías, mediante la cual, 

a partir de los diversos modos en que el objeto está pensado en el juicio, 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 126 

retrocedemos hasta las formas puras de pensar el objeto en general. Pues 

es a partir del objeto dado a la conciencia trascendental como se hace posi-

ble que la reflexión pueda retroceder al correspondiente modo de conciencia 

y descubrir así los tipos de intencionalidad que corresponden a los objetos 

en cuestión. La tarea de la teoría trascendental consiste justamente en ex-

plicitar sistemáticamente esos tipos estructurales, formas o funciones noéti-

cas a través de los cuales la intencionalidad constituye trascendentalmente 

el objeto47. 

Se pone así de manifiesto una vez más la influencia de Kant, respecto 

de la cual conviene hacer algunas observaciones. Aunque generalmente se 

suele hablar de una renovación del enfoque cartesiano por parte de Husserl, 

no es menos importante en su pensamiento la herencia de Kant. Es verdad 

que sigue la estela cartesiana cuando recurre a la intuición intelectual y al 

valor normativo de la evidencia; y, sobre todo, cuando vuelve al ego cogito 

como principio fundamental. Pero el pensamiento de Husserl es sobre todo 

heredero del criticismo kantiano, y sus recursos cartesianos en ningún caso 

significan un retorno a un punto de vista precrítico. Pues toda la reflexión 

fenomenológica es un esfuerzo sostenido que, en la línea del giro coperni-

cano de Kant, trata de explicar el sentido de los fenómenos mediante la 

identificación de los modos de la conciencia que intervienen en la determi-

nación del objeto intencional de que se trate. Por eso, como ya se ha dicho, 

a la hora de analizar el campo trascendental de la experiencia, Husserl ve 

en el objeto intencional el hilo conductor para el descubrimiento de los múl-

tiples tipos de cogitationes o modos noéticos posibles en que tiene lugar la 

experiencia de los objetos. Asimismo, Husserl toma de Kant la noción de la 

síntesis, de la cual hace un uso renovado tanto para explicar el modo de 

proceder de la conciencia en su determinación de los objetos, como en su 

concepción de una unidad sintética del yo. 

6. Constitución del sentido y síntesis del objeto 

Husserl entiende la intencionalidad como actividad constituyente de 

acuerdo con su teoría de la constitución trascendental del objeto en gene-

                                                 
47 Meditaciones cartesianas, 2ª Meditación, § 21, pp. 67-69. Vid. también Wilhelm Szila-

si, Introducción a la fenomenología de Husserl, Buenos Aires, Amorrortu, 1973, p. 136. Tra-
ducción de Ricardo Maliandi. 



 
Eduardo Álvarez: La cuestión del sujeto en la fenomenología de Husserl 127 

ral48, pero dicha constitución del objeto no quiere decir creación o invención 

del mismo, ya que en la cosa hay siempre un momento de trascendencia. 

Pero esta última no indica otra cosa —según hemos visto— sino un modo de 

aparecer a la conciencia según un sentido que ha de originarse inmanente-

mente en ella. Entonces, si se alcanzara el punto final —aunque inalcanza-

ble de facto— hacia el que tiende el proceso de apropiación de la conciencia, 

el ser del objeto sería finalmente su sentido constituido por ella. Esta consti-

tución del ser del objeto que nos revela su sentido no se hará presente de 

manera inmediata, sino que remitirá al conjunto total de las experiencias 

posibles y concordantes que caben de él. Y en la medida en que el “horizon-

te intencional” de una vivencia no contiene sólo lo directa o explícitamente 

mentado en la experiencia en cuestión, sino además todo el amplio campo 

de lo “co-mentado” en las múltiples formas de implicaciones de la misma 

(incluyendo las protenciones, o expectativas asociadas a modo de anticipa-

ción a dicha vivencia; las retenciones, referidas a otras vivencias similares 

del pasado que se recuerda; el carácter multiforme de sus modos de apari-

ción; etc.), resulta que el sentido objetivo nunca llega a darse del todo de 

modo acabado, sino que permanece en ese horizonte intencional. Pues el 

análisis intencional muestra que en todo cogito lo mentado por la conciencia 

es siempre más que lo que en cada momento se halla como actualmente 

presente en ella: hay un horizonte de potencialidades susceptible de sucesi-

vas explicitaciones, elucidaciones, aclaraciones. Y este mentar más allá de 

sí (del objeto mentado directamente) que yace en toda conciencia tiene que 

ser considerado como un carácter esencial de ella49. De tal manera que el 

sentido no es representable jamás como algo dado de modo acabado. Y la 

tarea de la fenomenología consiste entonces en el trabajo interminable de 

describir y analizar explícitamente todo ese campo de implicaciones predeli-

neadas en el horizonte intencional. 

A propósito del concepto de constitución, tan fundamental en Husserl, 

es interesante la interpretación propuesta por Paul Ricoeur50, con la que 

                                                 
48 Meditaciones cartesianas, Meditación cuarta, § 41, p. 114. 
49 Ibidem, Meditación segunda, § 16, p. 53. 
50 Vid. Paul Ricoeur, “Hegel et Husserl sur l’intersubjectivité”, en AA.VV., Phénomenolo-

gies hégelienne et husserlienne. Les classes sociales selon Marx, Paris, C.N.R.S., 1981, pp. 
5-17. 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 128 

trata de alejarse del idealismo subjetivo en la dirección de una visión her-

menéutica. Ricoeur entiende la constitución como explicitación del sentido y 

no como creación de éste. Y ciertamente esta interpretación no es ajena a 

la concepción de Husserl, pues en definitiva el mundo de la vida en el que 

siempre ya nos hallamos se encuentra con la existencia fáctica de fenóme-

nos dados a la conciencia natural, tan sólo a partir de la cual se inicia la ta-

rea fenomenológica-trascendental de explicitar y mostrar síntesis de sentido 

en la constitución de los objetos de la experiencia, en un procedimiento re-

troactivo que busca retrospectivamente hacer explícitos los momentos en 

que aquellos sentidos fueron constituidos. Sin embargo, pensamos que la 

constitución del sentido, como ocurre siempre en Husserl, encierra tanto el 

momento de hacer explícito lo que está ya siempre incorporado en nuestras 

interpretaciones en cuanto “aquello con lo que ya contábamos” y ahora po-

nemos en claro —que es el aspecto resaltado por Ricoeur—, como también 

el momento productivo a través del cual el sentido se revela originado por 

un ego que, por decirlo así, se anticipa a sí mismo en el encuentro con di-

chas interpretaciones redescubriéndolas como resultado de su propia activi-

dad intencional.  

El comentario anterior a propósito del concepto de constitución nos con-

duce a la noción de síntesis —que es un modo de constitución—, noción 

fundamental en la fenomenología trascendental para explicar la unidad del 

objeto y, más allá, la unidad misma de la conciencia en cuanto ego. Husserl 

explica que se trata en realidad de la forma originaria con que opera la con-

ciencia, en cuanto ésta unifica diversas vivencias en la experiencia de un 

objeto. Sin embargo, en la génesis constitutiva de éste, distingue dos for-

mas diferentes: una síntesis activa y una síntesis pasiva. La primera se re-

fiere a la actividad constituyente mediante la cual el yo, por medio de actos 

específicos, produce el sentido de un nuevo objeto sobre la base de objetos 

ya dados. Husserl señala que la razón práctica en su más amplio sentido —

que incluye a la razón lógica— procede mediante esta actividad constituyen-

te del yo. Así, por ejemplo, el número es el objeto producido que resulta de 

la síntesis del acto sucesivo de numerar; o el predicado es resultado del ac-



 
Eduardo Álvarez: La cuestión del sujeto en la fenomenología de Husserl 129 

to de predicar51. Pero en el caso de los objetos físicos, la constitución del 

objeto de que se trate en cada caso se produce mediante la síntesis en una 

unidad de los múltiples y multiformes modos en que dicho objeto aparece 

en la vida fluyente y continua de la conciencia52. De tal manera que esos 

modos suyos de aparición en el tiempo no son una mera sucesión inconexa 

de vivencias, sino que transcurren, por el contrario, en la unidad de una 

síntesis, gracias a la cual se adquiere la conciencia de una y la misma cosa 

como la que aparece en ellos53. Ahora bien, aunque toda síntesis tiene el 

significado de una efectuación, esa apelación a la objetividad previamente 

dada para producir activamente la síntesis de un nuevo objeto quiere decir 

que se recurre a lo ya presupuesto. Presupone, por ejemplo, las diversas 

caras con antelación al cubo como unidad sintética de ellas; o presupone las 

diferentes perspectivas y modos de darse un cubo para poder captarlo como 

la unidad de una forma, un color y un material concretos; o diferentes cu-

bos para poder elaborar sintéticamente la noción ideal de cubo; etc. Por 

eso, Husserl habla de una síntesis pasiva para referirse a esa presuposición, 

a lo siempre ya dado como objeto “a partir de lo cual” se constituye todo 

nuevo objeto. Es decir, toda construcción activa del sentido de un objeto 

pre-supone una pasividad pre-donante, de manera tal que siguiendo aquella 

actividad nos topamos con la constitución por la síntesis pasiva, o sea, con 

que es en relación con los objetos pre-dados como se efectúa —por asocia-

ción— la síntesis de los nuevos54. Esto remite a una consideración psicológi-

ca acerca de los momentos del pasado (Husserl hace referencia incluso a la 

infancia) en que empíricamente se alcanzó en su origen la experiencia pri-

mera de los objetos que ahora se presupone, pero desde el punto de vista 

fenomenológico significa que, en nuestra vida, las actividades espirituales o 

actualizadoras, es decir, las que —en este caso— efectúan un acto creativo 

de conocimiento, se desarrollan siempre a partir de lo que la vida nos pre-

senta como algo ya concluido, como mera cosa con la que topamos y nos es 

dada sin más. Esa pasividad alude a una “materia”, como lo pre-dado, en 

                                                 
51 Meditaciones cartesianas, Meditación cuarta, § 38, pp. 103ss. 
52 Ibidem, Meditación segunda, § 17, pp. 54ss. 
53 Por eso, la forma fundamental de la síntesis es la identificación. Vid. Ibidem, Medita-

ción segunda, § 17, p. 55, y § 18, pp. 57ss. 
54 Ibidem, Meditación cuarta, § 38, p. 104. 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 130 

contraposición al “espíritu”, que es el lado activo de la captación55. Y mien-

tras esas actividades espirituales efectúan sus síntesis activas sigue estando 

operante la síntesis pasiva que les suministra la “materia” a todas ellas. Eso 

quiere decir que la cosa pre-dada sigue apareciendo como unidad en la in-

tuición, aunque sobre ésta pueda hacerse igualmente un análisis que distin-

ga partes o notas. Ahora bien, esa unidad no deja de ser la unidad de una 

historia de experiencias que han aparecido en el tiempo y que ha quedado 

contraída, por decirlo así, en la fijeza del nuevo objeto que ahora experi-

mento. Pero el ego puede reflexionar sobre esa historia y tratar de captar 

los fenómenos actuales como formaciones subsecuentes a otras formacio-

nes que los preceden, según leyes de formación pasiva de síntesis siempre 

nuevas, como configuraciones persistentes en una habitualidad que les es 

propia.56 Eso significa que todo lo conocido remite a un originario llegar a 

conocer. Por lo tanto, esa “materia”57 siempre dada en la captación de lo 

nuevo nos remite a su vez a algún momento originario anterior a partir del 

cual tuvo que poder aparecer como tal. Por otro lado, gracias a esa síntesis 

pasiva, el yo tiene siempre un contorno de objetos como lo que está ya 

siempre ahí, y a ella se debe también el hecho de que todo lo que me afecta 

sea apercibido como objeto58. 

Ahora bien, la síntesis pasiva implica que en la configuración de un nue-

vo sentido hay un momento de pasividad consistente en que lo nuevo que-

da necesariamente asociado con lo ya objetivamente dado de antemano. 

Por eso dice Husserl que la asociación es el principio universal de la génesis 

pasiva, pues ésta tiene una estructura asociativa59. Pero no se trata aquí de 

las leyes de asociación del empirismo clásico, que Husserl considera una 

deformación naturalista de algo que la fenomenología descubre en su raíz 

como algo más profundo. Por el contrario, la estructura asociativa de la sín-

                                                 
55 Idem. 
56 Ibidem, p. 105. 
57 Aquí el término “materia” no se refiere sólo a los datos hyléticos, sino a lo ya dado y 

conocido como base para la síntesis activa, y eso ya conocido tiene también su forma. Pero 
si nos remontamos hacia atrás nos toparíamos necesariamente con los datos hyléticos como 
lo primeramente dado. 

58 Ibidem, p. 106. 
59 Una forma originaria de asociación en la síntesis pasiva es la que denomina Husserl 

“apareamiento” o “parificación” (Paarung), concepto importante en la fundación de la inter-
subjetividad, como luego veremos. 



 
Eduardo Álvarez: La cuestión del sujeto en la fenomenología de Husserl 131 

tesis pasiva expresa la propia legalidad rectora de la intencionalidad consti-

tuyente del ego, la cual no hace sino expresar la síntesis de la conciencia 

del tiempo en la unidad del ego como tal. No se trata, por lo tanto, de leyes 

empíricas que rijan las relaciones entre los datos psíquicos. Por el contrario, 

la asociación 

[...] expresa la legalidad intencional esencial de la constitución del ego puro, 
el reino a priori innato, sin el cual, por tanto, no es concebible un ego como 
tal. Tan sólo gracias a la fenomenología de la génesis el ego se hace com-
prensible como un nexo infinito de efectuaciones sintéticamente congruentes 
ligado en la unidad de una génesis universal. [Pero esto debe adaptarse] a la 
forma universal y persistente de la temporalidad, porque esta misma se edifi-
ca en una constante génesis pasiva y completamente universal [...].60 

7.  El yo como forma de la síntesis universal: la continua conciencia 
del tiempo inmanente y la unidad sintética de las vivencias 

En el esquema examinado anteriormente el ego aparece con antelación 

no sólo al cogitatum, sino también a aquello que es su propia actividad, el 

cogito; lo cual quiere decir que hay un yo que es anterior a sus pensamien-

tos, aunque no nos podamos acercar a él más que a través de éstos, que 

fluyen de él. Esto nos permite hacer una observación terminológica pero 

que tiene un alcance ontológico. Nos referimos al uso de los términos “con-

ciencia” y “yo”, que hasta ahora venimos usando como equivalentes. En 

rigor, la vida de la conciencia se extiende más allá del yo, como se muestra 

en el esquema tripartito ego-cogito-cogitatum, al que antes nos referíamos 

para distinguir en las vivencias los aspectos noéticos de los noemáticos. Pe-

ro también veíamos cómo ese esquema apunta a un polo de unificación de 

todas las vivencias en el yo o ego. De ese modo indica Husserl que, a pesar 

de la multiplicidad de vivencias que fluyen en la conciencia y a pesar de la 

compleja variedad de elementos noéticos y noemáticos que el análisis pue-

de discriminar en ella, la entera vida de la conciencia debe entenderse en su 

totalidad como un principio unitario. Parece que Husserl trata de asegurar 

así la precedencia última del ego en cuanto unidad de la conciencia que en 

cierto modo antecede a sus modos de referirse intencionalmente a los obje-

tos. Sin embargo, se trata de una unidad sintética, es decir, de una unidad 
                                                 

60 Meditaciones cartesianas, Meditación cuarta, § 39, pp. 107s. 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 132 

que, aunque siempre está presupuesta en relación con las nuevas experien-

cias, debe entenderse a la vez como el resultado de una unificación o sínte-

sis universal de la infinidad de vivencias que fluyen en la continuidad del 

tiempo. 

Para aclarar lo anterior, y volviendo a la constitución del objeto, diga-

mos que éste se me da como la unidad sintética de sus modos de aparición, 

todos los cuales mantienen un nexo en la continuidad del tiempo. Pero, por 

otro lado, la unidad de la conciencia, que realiza en sí de modo permanente 

ese nexo continuo de las vivencias, ha de preceder necesariamente a la sín-

tesis de los objetos. Así pues, al igual que antes hizo Kant, también Husserl 

funda la unidad del objeto en la unidad sintética de la conciencia, pues se 

trata de “[...] un enlace de la conciencia única en la que se constituye la 

unidad de una objetividad intencional como la misma en los modos múlti-

ples de aparición”61. De modo que: 

El objeto de la conciencia en su identidad consigo mismo, durante el 
vivenciar fluyente, no viene a la conciencia desde afuera, sino que yace impli-
cado en ella como sentido, esto es, como efectuación intencional de la síntesis 
de la conciencia.62 

Pero aunque la identidad unitaria del objeto se funde en la unidad de la 

conciencia, el planteamiento de Husserl difiere del enfoque kantiano en pun-

tos fundamentales. Una diferencia básica se encuentra en que para Kant la 

síntesis de los datos sensoriales en la unidad del objeto presupone la distin-

ción entre forma y contenido en términos tales que la actividad sintética se 

entiende como la de unas formas que se aplican al contenido sensible pre-

viamente dado, lo cual le permite a Kant entender el yo como un principio 

lógico atemporal y siempre presupuesto en cuanto unidad de las formas 

lógico-trascendentales. En Husserl, en cambio, semejante distinción no se 

mantiene en esos términos, pues la síntesis del objeto se entiende como la 

unidad de todos sus modos de aparición en el tiempo, pero de tal manera 

que en cada una de sus apariciones el nóema u objeto intencional no es só-

lo un contenido o sólo una forma, ya que ambos aspectos son correlato de 

                                                 
61 Ibidem, Meditación segunda, § 18, p. 58. 
62 Idem. 



 
Eduardo Álvarez: La cuestión del sujeto en la fenomenología de Husserl 133 

configuraciones noéticas con las cuales la actividad de la conciencia los de-

termina intencionalmente. Por lo tanto, Husserl no concibe la unidad sintéti-

ca de la conciencia como un mero presupuesto lógico de carácter intempo-

ral. Por el contrario, el ego trascendental de Husserl, en cuanto unidad de la 

conciencia —que hace posible la unidad del objeto— se presenta como la 

continua conciencia del tiempo inmanente, que es la forma fundamental de 

la síntesis universal, es decir, no la de este o aquel objeto, sino la síntesis 

de la vida entera de la conciencia: “Toda vivencia particular concebible es 

tan sólo un destacarse en una conciencia total ya siempre presupuesta co-

mo unitaria”63. 

Ahora bien, la unidad sintética de la vida entera de la conciencia, conce-

bida como continua conciencia del tiempo inmanente que todo lo abarca, 

supone la noción del tiempo fenomenológico, que ha de distinguirse del 

tiempo cósmico o tiempo objetivo: como leemos en Ideas, el tiempo feno-

menológico es la forma unitaria de todas las vivencias que, por ello mismo, 

entran en una única corriente de la conciencia64. Es esta unidad del tiempo 

continuo e inmanente a la conciencia lo que funda la unidad sintética de és-

ta como un yo temporalizado, siempre presupuesto en sus vivencias parti-

culares: 

La temporalidad no sólo designa algo universalmente inherente a cada 
vivencia aislada, sino una forma necesaria de unión de unas vivencias con 
otras. Toda vivencia real (logramos esta evidencia sobre la base de la clara in-
tuición de la realidad de una vivencia) es necesariamente una vivencia que 
dura; mediante esta duración se inserta en un continuo sin término de dura-
ciones —un continuo lleno. Toda vivencia tiene necesariamente un horizonte 
de tiempo lleno e infinito por todos lados. Esto quiere decir al mismo tiempo: 
toda vivencia pertenece a una “corriente de vivencias” infinita.65  

También en Ideas, unas páginas más adelante, comenta Husserl que 

esa corriente de vivencias —que sería una unidad infinita— tiene una forma 

unitaria —la temporalidad— que abarca necesariamente todas las vivencias 

de un yo puro66. La unidad del yo puro se captaría, por lo tanto, como la 

                                                 
63 Ibidem, p. 59. 
64 Ideas I, § 81, p. 191. 
65 Ibidem, p. 193. 
66 Ibidem, § 82, p. 195. 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 134 

unidad del tiempo fenomenológico que define la forma de todas las viven-

cias –en cuanto duran- y de su unión continua en una única corriente de la 

conciencia. De tal manera que el ego no sólo se intuye como vida que fluye 

en tanto continuo de vivencias intencionales, sino que se capta también 

como siendo uno y el mismo, como polo idéntico que abraza todas las cogi-

tationes particulares67, incluyendo las referidas al pasado y al futuro hacia 

las que se extiende, y que el yo conecta con su continuo presente viviente 

en cuanto retenciones y protenciones: el yo se capta distendido temporal-

mente, recordando(se) y proyectando(se). Así, el pasado se constituye a 

partir del ahora de mis recuerdos, del mismo modo que en el continuo flujo 

de mis vivencias se proyecta el futuro. 

Repitiendo a su manera —una vez más— el planteamiento kantiano, nos 

dice Husserl que esa conciencia unitaria y total acompaña a todas sus vi-

vencias, sólo que nos presenta esa apercepción como la intuición de la vida 

total y fluyente de la conciencia, siempre presupuesta y respecto de la cual 

se destaca una u otra vivencia en particular. Pero a diferencia de Kant no se 

trata ya de la unidad de la conciencia comprendida como sujeto lógico ante-

puesto a sus funciones trascendentales, sino de un yo temporalizado que se 

intuye a sí mismo como unidad sintética en cuanto conciencia continua del 

tiempo en el que se distiende. Por lo tanto, Husserl va más allá de Kant 

también en este sentido, en cuanto admite —siguiendo la línea de Fichte— 

el conocimiento intuitivo de la identidad del yo. Ahora bien, en su interpre-

tación de la relación entre el yo y el mundo, Husserl trata de evitar la deriva 

dialéctica —apartándose así del camino fichteano— cuando comprende di-

cha relación mediante el concepto de la intencionalidad con su doble senti-

do, que alude a una conciencia-de referida a un objeto que a su vez es ob-

jeto-de aquélla. 

En cualquier caso, nos encontramos aquí con un momento de máxima 

tensión del pensamiento: el sujeto trascendental de Husserl es un sujeto 

temporal. ¿Cómo es eso posible? En este caso, la comparación con Kant no 

nos sirve de ayuda, pues aunque para Kant el tiempo es también una forma 

del sujeto, lo es en un sentido diferente que nos permite decir que el sujeto 

                                                 
67 Meditaciones cartesianas, Meditación cuarta, § 31, pp. 88s. 



 
Eduardo Álvarez: La cuestión del sujeto en la fenomenología de Husserl 135 

trascendental es él mismo atemporal: el tiempo para Kant es una forma del 

sujeto en cuanto condición trascendental de toda intuición empírica, o sea 

—como dice Kant— es una intuición pura. Pero el sujeto kantiano no es 

temporal en el sentido de estar él mismo distendido en el tiempo, pues no 

puede estar en el tiempo si él es condición del mismo. Pero Husserl empieza 

por rechazar el dualismo kantiano referido al sujeto empírico y al sujeto 

trascendental: es un único yo el que pertenece al mundo empírico y a la vez 

se adelanta al mismo para dar cuenta de su pertenencia a él. Y las expe-

riencias que el sujeto acumula en el tiempo quedan sedimentadas en él y 

son condición de las nuevas experiencias. De modo que el ego trascenden-

tal se anticipa a todas las experiencias, a la vez que él mismo se temporali-

za como resultado de las mismas. Su unidad es la de la corriente unitaria de 

la conciencia que se intuye como una y la misma en la duración de todas 

sus vivencias. Pero, ¿cómo puede el sujeto trascendental ser temporal y, 

por ende, ser a la vez empírico? No sería un yo a priori en el sentido kantia-

no, porque ese ego trascendental de Husserl no es independiente de toda 

experiencia, en tanto él mismo es un precipitado de experiencias anteriores 

que con él han alcanzado una síntesis unitaria. Sin embargo, es a priori en 

el sentido de preceder a toda nueva experiencia y también en el sentido 

más general de que no hay experiencia propiamente dicha —al menos en el 

sentido humano del término— sin un polo subjetivo que sea condición de su 

posibilidad. Por otro lado, ese yo trascendental, que al mismo tiempo es un 

sujeto empírico en el sentido señalado, no sería en esos términos un ego 

puro. No lo sería al menos según el significado que Kant asigna a ese térmi-

no. Y, sin embargo, Husserl habla de un yo puro. A ello nos referiremos 

después, pero para explicarlo necesitamos antes hacer referencia a la re-

ducción eidética. 

Pero, antes de concluir este punto, es interesante llamar la atención so-

bre la reflexión que Husserl desarrolla en las Meditaciones cartesianas sobre 

el ego trascendental, considerando sucesivamente diversos aspectos del 

mismo: 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 136 

a) En primer lugar, el ego trascendental se presenta como inseparable 

de sus vivencias, constituyéndose a través de ellas y siendo condición de 

posibilidad de las nuevas experiencias68. 

b) Por otro lado, ese yo es captado intuitivamente –según hemos visto- 

como polo idéntico de las vivencias69. 

c) Además, ese yo no es un polo vacío de identidad, sino un “sustrato 

de habitualidades”, de tal manera —señala— que la permanencia del objeto 

(es decir, su identidad como unidad de una síntesis) en sus diversas apari-

ciones ha de entenderse como el correlato de la habitualidad que se consti-

tuye en el yo-mismo, en tanto éste es la unidad sintética de sus cogitatio-

nes70. 

d) A continuación, se refiere Husserl a la plena concreción del yo tras-

cendental como mónada, es decir, al yo concreto que cada cual es en exclu-

siva, abstraído de los otros, y que arraiga en “la fluyente multiformidad de 

su vida intencional” —tan sólo en la cual puede el yo ser concreto. Pues 

bien, en ese ego monádico, que representa la máxima concreción del yo, 

tiene que encontrarse de modo necesario real o potencialmente toda la vida 

de la conciencia, de tal manera —nos dice Husserl— que la explicitación fe-

nomenológica de ese ego monádico tiene que abarcar todos los problemas 

constitutivos en general71. 

e) Finalmente, Husserl distingue el ego puro, que no es el yo trascen-

dental del que venimos hablando, sino el yo trascendental en general, para 

cuya determinación hemos de servirnos de la reducción eidética72. 

8. La intuición eidética, la cuestión del ego puro y su significado an-
tropológico 

El recurso a la intuición significa que la identidad del objeto, que se re-

vela —según lo ya comentado— a través de su síntesis, no resulta —como 

en Kant— del uso de los conceptos puros, sino de la donación de un sentido 
                                                 

68 Ibidem, Meditación cuarta, § 30, pp. 87s. 
69 Ibidem, Meditación cuarta, § 31, pp. 88s. 
70 Ibidem, Meditación cuarta, § 32, pp. 89s. 
71 Ibidem, Meditación cuarta, § 33, pp. 91s. 
72 Ibidem, Meditación cuarta, § 34, pp. 92ss. 



 
Eduardo Álvarez: La cuestión del sujeto en la fenomenología de Husserl 137 

intuido por el yo para él a través de las vivencias hechas sobre dicho objeto. 

Reducido a fenómeno trascendental por la conciencia fenomenológica, ésta 

capta ahora además su esencia mediante esa intuición en lo que Husserl 

denomina “reducción eidética” de tal fenómeno. Sin embargo, Merleau-

Ponty comenta a este respecto que existe un malentendido cuando se habla 

en Husserl de la búsqueda de las esencias, porque para él, en rigor, toda 

reducción es, a la par que trascendental, necesariamente eidética, lo cual 

quiere decir que no podemos someter a la mirada filosófica nuestra percep-

ción del mundo sin pasar del hecho de nuestra existencia a la naturaleza de 

la misma, la cual tiene necesidad del campo de la idealidad para conocer y 

conquistar su facticidad73. En efecto, la reducción eidética remite el fenó-

meno a su pura esencia, lo reduce a su eidos, y con ello se completa el pro-

ceso que nos aleja críticamente de la actitud natural, porque esta nueva 

actitud fenomenológica que nos limita a la contemplación de la esencia de 

los fenómenos entraña una suerte de supresión de lo sensible, de abolición 

de esa realidad mundana en la que nos desenvolvemos por lo común. Esta 

reducción practica la epoché en cuanto a la realidad fáctica del objeto en 

cuestión en busca de su pura idea. Y para efectuar semejante operación el 

fenomenólogo utiliza el “método de la variación eidética” o de “la libre va-

riación imaginaria”. Así, pongamos por caso, 

Partiendo del ejemplo de la percepción de esta mesa, variemos el objeto de 
percepción "mesa" con entera libertad; pero de modo que sigamos teniendo 
una percepción como percepción de algo […], manteniendo de modo idéntico 
tan sólo el aparecer perceptivamente. [Así], absteniéndonos de toda afirma-
ción respecto de su validez de ser, transformamos el factum de esa percep-
ción en una pura posibilidad entre otras puras posibilidades totalmente opcio-
nales […] Por así decirlo, transferimos la percepción real al reino de las irreali-
dades […], que nos procura las posibilidades puras; puras de todo lo que las 
liga a ese factum y a todo factum en general. […] El tipo "percepción" así ob-
tenido flota por así decirlo en el aire —en el aire de las puras cosas imagina-
bles. Así, despojado de toda facticidad, se ha convertido en el eidos percep-
ción", cuyo ámbito ideal integran todas las percepciones idealiter posibles [...] 
Los análisis de la percepción son entonces análisis de esencias.74 

De esa manera, todo factum puede pensarse como mero ejemplo de 

una posibilidad pura. Pero entonces el correlato de esa variación imaginaria 

                                                 
73 Maurice Merleau-Ponty, Fenomenología de la percepción, Barcelona, Península, 1975, 

p. 14. Traducción de Jem Cabanes. 
74 Meditaciones cartesianas, Meditación cuarta, § 34, pp. 94s. 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 138 

que capta lo universal tiene que ser “una conciencia intuitiva y apodíctica de 

lo universal”75. 

Reducirse a la esencia de las cosas comporta suprimir su consistencia 

sensible, su peso, su resistencia, su presión, su existencia mundana en de-

finitiva, para retener tan sólo su eidos. Y el significado de esta posibilidad 

que se le abre al hombre de separar la esencia inteligible de las cosas de 

aquello que constituye su existencia material sensible, es algo que, desde 

Platón, no ha dejado de considerarse en la filosofía, sobre todo en la tradi-

ción idealista. Husserl la incorpora a su propia reflexión, señalando que la 

posibilidad de efectuar esa reducción del objeto fenoménico a su pura esen-

cia inteligible indica en el sujeto que la lleva a cabo un poder de despegarse 

de la realidad fáctica y sensible; pone de manifiesto en el ego trascendental 

unas fuerzas noéticas que apuntan a objetos inteligibles completamente 

independientes de toda experiencia; es decir, demuestran la realidad de un 

yo racional puro. 

Insistiendo precisamente en esta consideración de su maestro sobre la 

intuición eidética, Max Scheler desarrolló el significado antropológico de la 

capacidad ideatoria que brinda al hombre la posibilidad del conocimiento. 

Según su concepción76, el conocimiento nos permite representarnos el 

mundo y captar intuitivamente la esencia de las cosas. Pero, a diferencia 

del acto ideatorio por el que se nos descubre la esencia de las cosas que 

conocemos, su existencia se nos hace patente por una vía muy distinta. En 

efecto, la existencia de las cosas se nos revela en una experiencia más pri-

maria, a saber: en la vivencia de la resistencia que ofrece el mundo ante 

nuestros impulsos. Esta vivencia precede a toda conciencia y no es exclusi-

va del hombre. Y además no puede llamarse en rigor conocimiento, porque 

no hay conciencia ni representación alguna en ella: no es un acto del espíri-

tu –de acuerdo con la terminología de Scheler-, sino la vivencia de que hay 

una realidad que se nos hace patente en la resistencia que encuentra nues-

tro impulso vital. Pues bien, partiendo de esa base, y yendo más allá, idear 

el mundo sería, por ello mismo, “desrealizarlo”, es decir, abolir el momento 

                                                 
75 Ibidem, p. 96. 
76 Vid. Max Scheler, El puesto del hombre en el cosmos, Buenos Aires, Losada, 1938, 

pp. 67ss. Traducción de José Gaos. 



 
Eduardo Álvarez: La cuestión del sujeto en la fenomenología de Husserl 139 

de la realidad fáctica misma (haciendo epoché —diríamos con Husserl— de 

su existencia, que significa resistencia, presión, etc.), y, según eso, el cono-

cimiento mismo, en cuanto ideación de las esencias al margen de toda exis-

tencia, es un acto ascético que comporta la anulación de ese impulso vital. 

La conclusión de Scheler es que el hombre no sólo es un ser viviente, sino 

también el yo que es capaz de un acto contrario a la lógica de la vida, por-

que puede adoptar una actitud ascética frente a ésta. Esta posición la desa-

rrolla Scheler en el contexto de la discusión postnietscheana sobre el espíri-

tu y la vida —y en un sentido dualista opuesto al planteamiento del propio 

Nietzsche—, y conduce desde luego a un punto que rebasa los límites entre 

los que se desenvuelve la discusión de Husserl sobre el sujeto. Pero se 

orienta claramente de acuerdo con la concepción de éste sobre la reducción 

eidética y su significado en el plano antropológico. 

Ahora bien, ese yo capaz de idear el mundo separándolo de su existen-

cia fáctica se concibe como actividad que se adelanta a toda realidad ya da-

da. Por eso, en rigor, mi yo no se puede identificar con mi cuerpo. Sin duda 

soy un cuerpo que centraliza toda mi experiencia sensible. Pero ese cuerpo 

que soy se me presenta como una cierta objetivación de mi yo. Del mismo 

modo que puedo poner en práctica una iniciativa que se distingue y se ade-

lanta a su posible objetivación posterior en hábitos, rutinas, o automatismos 

en general, en los que se pierde el carácter genuino de mi acción primera, 

también mi cuerpo es en cierto modo —aparte de la naturaleza que me re-

corre por dentro y por fuera— un precipitado de impulsos y acciones que 

cristalizan como el pasado de mi yo. Por otro lado, puedo experimentar mi 

propia corporeidad mediante sensaciones de diversos tipos que me la pre-

sentan como algo que en cierto modo no puedo separar de mí mismo. Sin 

embargo, esas sensaciones que me delatan como el cuerpo que soy me co-

locan ante mi propia pasividad. Por eso Husserl distingue de ellas la activi-

dad originaria del yo, que por un lado parece adelantarse a toda percepción 

pasiva de nosotros mismos, pero que también procede a partir de ésta me-

diante un acto reflexivo posterior que vuelve conscientemente sobre sí y me 

permite diferenciarme de ese cuerpo para designarme como un yo. El yo 

queda en cierto modo corporeizado cuando él mismo se convierte en objeto 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 140 

de su propia experiencia, y, por ello mismo, en algo ya dado de nosotros 

mismos, cuya expresión más inmediata es mi cuerpo. Pero distinto siempre 

de este yo encontrado es el yo que busca en cuanto actividad autoconscien-

te que se sustrae a toda objetivación o que, al menos, renace una y otra 

vez a partir de ésta. Así pues, en este segundo sentido, mi cuerpo es mío, 

pero no soy yo. Y el momento irreductible de la subjetividad humana con-

siste en ese modo de resurgir del yo, que siempre de nuevo se diferencia de 

lo que ya era en cuanto yo cosificado u objetivado como cuerpo. La grande-

za de la filosofía de Husserl —nos parece— se halla justamente en el reco-

nocimiento de ese momento de irreductible subjetividad que acompaña a la 

experiencia humana. Aunque, según nuestra interpretación, su proyecto 

filosófico se desenvuelve de acuerdo con la tradición idealista, que lleva a 

cabo una hipóstasis del yo que no consigue finalmente justificar. 

Ahora bien, antes hemos hablado de un yo racional puro, que por defi-

nición —si somos consecuentes en el uso de las palabras— sería entera-

mente independiente de cualquier experiencia. Recogemos aquí, por lo tan-

to, el problema antes apuntado acerca de un yo trascendental que, a dife-

rencia de lo antes señalado sobre su carácter temporal y su autoconstitu-

ción a través de sus experiencias, ahora se trata de un sujeto puro. De 

acuerdo con este término tomado de Kant77, tal sujeto no sólo sería a priori, 

en el sentido ya explicado de ser condición de las nuevas experiencias —

aunque, según Husserl, sí se habría enriquecido con las experiencias ante-

riores depositadas en él— sino que sería además puro y, por lo tanto, inde-

pendiente de toda experiencia. Ese ego puro invocado por Husserl es, por lo 

tanto, un yo desencarnado, un yo que en cierto modo se anticipa radical-

mente al mundo en su totalidad en cuanto es condición de todo cuanto en 

éste pueda presentarse con sentido. Sólo una noción semejante del yo le 

parece a Husserl que puede dar cuenta del significado racional del conoci-

miento, pues conocer implica rebasar el plano de la mera facticidad para 

                                                 
77 Recuérdese que, de acuerdo con Kant, “puro” es aquel conocimiento que no sólo es a 

priori, sino que además no ha recibido ningún añadido empírico. Parece que Husserl tiene en 
cuenta este uso de Kant, al cual él añade en ocasiones otro cuando habla, por ejemplo, de 
fenómeno puro o de la pura corriente de las vivencias. En este caso, “puro” se usa con el 
significado del ser que resulta después de haber suprimido la actitud natural mediante la 
reducción trascendental. 



 
Eduardo Álvarez: La cuestión del sujeto en la fenomenología de Husserl 141 

alcanzar las ideas mediante las que se comprenden los hechos; significa, 

por lo tanto, captar la esencia de los fenómenos —reducción eidética— y no 

sólo reducirlos a su pura inmanencia en la conciencia —reducción trascen-

dental. Semejante actividad ideatoria no es posible para un yo fáctico, sino 

tan sólo para un sujeto que se adelanta radicalmente a su propio ser mun-

dano. 

¿Pero cómo se determina ese ego trascendental puro? ¿Y cómo accede-

mos a ese yo esencial, cuyo ser inteligible —el eidos “ego” — está separado 

de toda existencia fáctica? Según Husserl, no se trata de una noción extraí-

da por abstracción de los diversos yoes, que retuviera lo que todos tienen 

en común, pues en tal caso no habríamos superado el nivel de lo fáctico: 

una esencia no es una suma de hechos. Por el contrario, ese ego esencial se 

alcanzaría mediante la “variación de posibilidad” de mi ego fáctico, según el 

método antes mencionado de la variación eidética. Es decir, a partir de mi 

yo particular y sin necesidad de plantear siquiera la cuestión de los otros 

yoes, puedo acceder a “un ego en general”, de modo que: 

Aquí la extensión del eidos "ego" está determinada por la autovariación de mi 
ego. Sólo yo mismo me imagino como siendo otro, pero no imagino los otros. 
Así, pues, la ciencia de las posibilidades puras precede "en sí" a la de las rea-
lidades y únicamente ella posibilita a ésta como ciencia.78 

Por lo tanto, el ego puro o la esencia del yo se determina como un “ego 

trascendental en general”, que Husserl distingue del “ego trascendental 

empírico-fáctico”79, del cual ya habíamos hablado antes. Ese ego puro, sin 

embargo, no es ajeno al yo individual, sino que está presente en él y en 

todo ego fáctico, del mismo modo que la esencia no es ajena a los fenóme-

nos en que está presente. Ese yo puro es el yo racional que todo individuo 

es capaz de ser cuando se determina conforme a las ideas. A la fenomeno-

logía le correspondería entonces la tarea de establecer cuáles son las legali-

dades conforme a las cuales ese ego puro constituye intencionalmente sus 

objetos, cuáles son las fuerzas noéticas de máxima generalidad que definen 

                                                 
78 Max Scheler, El puesto del hombre en el cosmos, p. 97. 
79 Ibidem, p. 96. 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 142 

su actividad. Hacia eso precisamente se encaminaría una egología pura. Por 

eso, escribe Husserl: 

La fenomenología […] es un idealismo que no consiste más que en la autoex-
plicitación de mi ego como sujeto de todo posible conocimiento, llevada a ca-
bo de modo consecuente en la forma de una ciencia egológica sistemática, y 
esto con respecto al sentido de todo lo que es, que debe poder tener justa-
mente un sentido para mí, el ego. […] Es la explicitación del sentido […] de 
todo tipo de ser que yo, el ego, sea capaz de concebir, especialmente del sen-
tido de la trascendencia de la naturaleza, de la cultura, del mundo en gene-
ral.80 

Parece, por lo tanto, que con Husserl se renueva esa vieja tendencia 

moderna que concede un privilegio a la relación de conocimiento cuando se 

trata de entender la relación del yo con las cosas y consigo mismo. El pri-

mado del yo para él significa que éste nunca es un principio derivado, sino 

que se encuentra siempre ya constituido con ocasión de cada nueva expe-

riencia, por mucho que ésta pueda luego redefinirlo como ego fáctico (el yo 

puro sería, en cambio, independiente de toda experiencia). Sin embargo, 

surge la duda de si acaso, por esta vía, el idealismo de Husserl no se oculta 

a sí mismo la vivencia del espesor del mundo y el peso de su opacidad, que 

se nos impone sin remitirnos a ninguna operación previa del yo; si no nos 

escamotea el sentido sorprendente del azar, al cual nunca nos podemos an-

ticipar; si no nos hurta el significado de lo accidental cuando apela a un yo 

cuya actividad parece ir siempre por delante. Pues, finalmente, para Hus-

serl, sólo la subjetividad trascendental tiene el carácter de lo absoluto, sólo 

ese ego es “irrelativo”, ya que el mundo y sus objetos, aunque se admitan 

como reales, estarían marcados por su esencial relatividad al sujeto tras-

cendental. 

9. El yo de los otros y el problema de la intersubjetividad 

Según hemos visto, el yo trascendental de Husserl existe como un yo 

individual. Incluso el yo racional o puro ha de entenderse como el ego esen-

cial que nos da la idea de lo que básicamente todo sujeto existente es. Por 

eso, Husserl dice que en su máxima concreción ese sujeto existe como yo 
                                                 

80 Ibidem, Meditación cuarta, § 41, pp. 113s. 



 
Eduardo Álvarez: La cuestión del sujeto en la fenomenología de Husserl 143 

monádico81 con su propio mundo vital (Lebenswelt), en el cual tiene que 

encontrarse el momento fundacional de todo sentido. A partir de ahí, a la 

fenomenología se le plantea la dificultad de explicar cómo se concilia esta 

última afirmación con la existencia indudable de un mundo objetivo y co-

mún de significados que se imponen al individuo. La discusión de este pro-

blema conduce a la cuestión de la intersubjetividad y, en definitiva, a la que 

se refiere a la relación con los otros. Pero esto último, a su vez, remite a la 

pregunta acerca de cómo se presenta el prójimo en la esfera de mi concien-

cia.  

En cualquier caso, la cuestión de la intersubjetividad, expresada en abs-

tracto, se refiere a ese tipo peculiar de experiencia que se da en la relación 

entre diversos sujetos. Pero hay que decir, en contra de algunas interpreta-

ciones, que lo intersubjetivo no es sinónimo de lo social, pues lo intersubje-

tivo hace referencia sin más a la relación entre los sujetos, cada uno de los 

cuales comparte en cierta medida las experiencias del otro, mientras que lo 

social alude además a una cierta realidad objetiva que media en la relación 

entre ellos y que tiene entidad propia, como pueden ser los usos o las nor-

mas. Ortega lo explica brillantemente cuando señala el sentido impersonal 

de lo que es propiamente social: así –nos dice-, el guardia que hace un ges-

to al peatón para que se detenga no está manteniendo con éste un trato 

personal, sino que actúa como agente de la autoridad; ni él ni el peatón 

aparecen en esa relación propiamente como personas, sino encarnando 

símbolos cuyo significado está cifrado en los códigos sociales, como —por 

ejemplo— el de la circulación. La “socialidad” existe de ese modo: como al-

go impersonal que en algún momento originario pudo tener el carácter de la 

intersubjetividad, pero que se ha endurecido en una forma objetiva de tipo 

simbólico que se intercala en la relación entre los sujetos. Por eso dice Or-

tega que lo social es lo humano despersonalizado o deshumanizado, o tam-

bién lo humano sin el hombre82, aunque hay que decir que esta última fór-

                                                 
81 A este respecto, conviene precisar que así como la distinción kantiana entre el sujeto 

trascendental y el sujeto empírico es al mismo tiempo la distinción entre un sujeto transindi-
vidual y un yo individual, en Husserl, en cambio, según hemos visto, no se mantiene esta 
dicotomía. 

82 Vid. El hombre y la gente, cap. VIII: “De pronto, aparece la gente”, Madrid, Espasa-
Calpe, 1972, pp. 143ss. 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 144 

mula encierra un sentido peyorativo que apunta —como también pasa en el 

caso de Heidegger— a una visión recelosa de la sociedad, especialmente la 

moderna. En cualquier caso, digamos en resumen que lo social encierra un 

momento de intersubjetividad, al cual le añade además un momento de ob-

jetividad que contribuye a dar sentido a la relación entre los sujetos. 

Y precisamente la concepción de Husserl se sitúa en el límite de esta 

distinción, pues su proyecto filosófico, en este punto, consiste justamente 

en el intento de reducir siempre el sentido de toda realidad social objetiva a 

la conciencia intersubjetiva que le sirve de base, convirtiéndose de este 

modo la intersubjetividad en un principio trascendental, tan sólo a partir del 

cual adquirirían su sentido los fenómenos sociales. Y convirtiéndose además 

en un principio crítico, por cuanto supone el rechazo de toda tentación de 

hipostasiar o cosificar las relaciones sociales. Paul Ricoeur comenta a este 

respecto que la sociología comprensiva de Max Weber puede entenderse 

como el desarrollo sociológico de esta idea de Husserl, que reacciona en 

contra de una fenomenología del espíritu de tipo hegeliano mediante una 

fenomenología de la intersubjetividad: el concepto de la analogía del ego 

(es decir, la comprensión del otro como un alter ego en analogía con mi 

propio yo), considerado como el trascendental de todas las relaciones inter-

subjetivas, permitiría combatir la tendencia a hipostasiar las entidades co-

lectivas mediante la voluntad tenaz de reducirlas siempre a una red de in-

teracción. La teoría de los tipos ideales de Weber podría entenderse enton-

ces como una aplicación empírica de esta concepción de Husserl, que susti-

tuye el espíritu objetivo hegeliano por la intersubjetividad83. Y de tal modo, 

además, que para Husserl la intersubjetividad no es una relación entre los 

sujetos sin más, sino un modo de ser fundamental de la conciencia: la con-

ciencia es intersubjetiva y se encuentra fácticamente siempre en relación 

con los otros. 

En todo caso, la interpretación de la realidad social objetiva a partir de 

la intersubjetividad que le sirve de base, es coherente con todo el pensa-

miento de Husserl, para quien no hay objeto sin una conciencia a la que 

aparece y en la que se origina un sentido para el mismo. En este caso, la 

                                                 
83 Vid. Paul Ricoeur, op. cit., pp. 11ss.  



 
Eduardo Álvarez: La cuestión del sujeto en la fenomenología de Husserl 145 

realidad social y cultural constituye un tipo de objetividad que tiene como 

condición de posibilidad “la intersubjetividad monadológica”, o sea, la con-

ciencia monádica intersubjetiva, a cuyo ser trascendental se trata ahora de 

reducir aquella realidad. Pero si la intersubjetividad es una forma de con-

ciencia, y ésta “en su máxima concreción” es un yo monádico, habrá que 

buscar en éste la fuente de todo sentido, incluyendo la experiencia del yo 

extraño, la cual ha de poder ser reducida, mediante una “apercepción ana-

lógica”, a la esfera exclusiva del propio yo. Éste es el programa que se plan-

tea Husserl en la quinta y última de sus Meditaciones cartesianas. 

Pero, desde nuestro punto de vista, lo que está aquí en cuestión, en 

primer lugar, es la posibilidad misma de considerar la conciencia intersubje-

tiva con antelación a la objetividad social y natural de la cual depende. Se-

mejante pretensión presupone una visión abstracta del sujeto -aun cuando 

Husserl reconozca que siempre se encuentra de facto implicado con otros 

sujetos-, porque parte del inaceptable supuesto de que la relación entre los 

sujetos se puede considerar separándola del momento de objetividad que 

se intercala entre ellos y determina de antemano la concreta forma social 

que necesariamente adopta toda relación interhumana. No hay una relación 

entre sujetos puros, separados de su concreta configuración en un lugar, 

tiempo y circunstancia determinados y de las fuerzas objetivas que los de-

terminan. ¿Es que no hay siempre elementos objetivos que envuelven de 

antemano las relaciones entre los sujetos, que se adelantan a ellas y las 

definen, dotándolas además de un significado que trasciende a las concien-

cias —y éstas acogen—, ya se trate del pasado común, de la cultura que 

comparten, o de otros aspectos objetivos que pueden aportar cada uno de 

ellos a su relación con el otro? Si es así, hemos de concluir que la noción de 

la intersubjetividad, así presentada como un modo de ser trascendental de 

la conciencia y abstraída, por lo tanto, de su concreta forma social y de su 

determinación natural, es una ficción del idealismo filosófico. Y que la pre-

tensión misma de analizar la intersubjetividad en esos términos, que es jus-

tamente la tarea que emprende y desarrolla Husserl en la quinta meditación 

cartesiana, delata el carácter abstracto-especulativo de su análisis. Ahora 

bien, este concepto sí tiene sentido y es coherente con el conjunto del pen-



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 146 

samiento de Husserl, en cuanto admite la noción de un sujeto puro, ante el 

cual y como parte de su mundo comparecen los otros con su propia subjeti-

vidad: el ego puro es para él el verdadero yo de la conciencia. Es verdad 

que Husserl puede reconocer que sólo a través del otro me conozco como 

hombre, y que en ese sentido mi ser mundano se define a partir de mi rela-

ción con los demás. Pero, como siempre en Husserl, ocurre que el sentido 

de esa realidad mía constituida en la relación interhumana ha de poder ser 

remitido en última instancia al plano originario de constitución de todo sen-

tido, que es el del ego monádico. De nuevo aquí se renueva esa paradoja de 

un yo que, siendo mundano, es al mismo tiempo —en cuanto sujeto tras-

cendental— condición del mundo en el que está. 

El planteamiento de Husserl está condicionado por su toma de posición 

inicial, de cuño cartesiano, lo cual le lleva a plantear la discusión en los 

términos de un cierto subjetivismo, a saber: ¿cómo se me aparece el yo de 

los otros? Sin embargo, no la aborda al modo en que lo hace el idealismo 

subjetivista moderno, es decir, no pretende “deducir” la realidad de los 

otros hombres con su mundo interior de vivencias a partir de las represen-

taciones de mi conciencia. Más bien lo discute según el enfoque característi-

co de la fenomenología: se trata de reducir la experiencia del yo extraño al 

sentido que en absoluto puede tener esa experiencia para mí, la cual nece-

sariamente me remite en última instancia a mi yo singular. Es verdad, sin 

embargo, que de hecho siempre me encuentro entre otros que tienen sus 

propias experiencias y cuya conciencia centraliza sus particulares vivencias, 

entre las cuales debo admitir también la que se refiere a mí en cuanto me 

convierto en objeto de su consideración.¡84. Del mismo modo que los demás 

son parte de una vida —la mía— que se entiende a sí misma organizada en 

torno a mi conciencia como centro, mi propio yo se me aparece también 

descentrado, en cuanto formo parte de las vivencias de otros centros de 

experiencia que me son ajenos. Por lo tanto, la experiencia del alter ego 

replantea de una manera nueva y más profunda la cuestión de la alteridad y 

                                                 
84 Por eso dirá Sartre, prosiguiendo con esta reflexión, que la aparición del prójimo sig-

nifica un descentramiento del mundo que al mismo tiempo socava la centralización operada 
por mí. Vid. El ser y la nada, Madrid, Alianza Universidad / Losada, 1984, p. 284. Traducción 
de Juan Valmar. 



 
Eduardo Álvarez: La cuestión del sujeto en la fenomenología de Husserl 147 

su posible reducción a la mismidad de mi conciencia, pues ya no se trata 

sólo de la constatación de que hay otros yoes, sino que además lo Otro en 

general del mundo se me revela ahora como objeto de una conciencia ajena 

e interpretado por ella: como lo Otro del otro. A este respecto, Husserl 

afronta este problema del descentramiento hacia el que parece deslizarse el 

yo cuando se concibe como parte de la vivencia ajena mediante la reducción 

fenomenológica de esa experiencia, de modo que la vivencia que el otro 

tiene de mí es, a su vez, integrada entre mis propias vivencias. A esto pre-

cisamente se refiere Husserl cuando habla de “la doble reducción fenomeno-

lógica” en las Lecciones de 1910-11, conocidas como Problemas fundamen-

tales de la fenomenología85. 

Por otro lado, esta conexión entre la experiencia de los diversos sujetos 

ha de admitirse si queremos dar cuenta del significado de la objetividad del 

conocimiento, cuya validez universal implica el reconocimiento de su valor 

intersubjetivo. En efecto, el recurso al prójimo es condición indispensable 

para la constitución de un mundo común, el cual se me revela en el conoci-

miento racional y científico. Como comenta Hyppolite, esta cuestión no ocu-

pa un primer plano entre los filósofos clásicos anteriores a Kant, porque el 

cogito conduce primero a Dios como garantía suprema de la objetividad. 

Pero cuando el pensamiento crítico rechaza ese salto ontológico, el proble-

ma de la constitución de la experiencia viene a tropezar necesariamente con 

la cuestión del otro86. La universalidad de la razón, que funda la ciencia, así 

como la pretensión de universalidad de los valores morales, tiene por lo 

tanto este significado antropológico de poner de manifiesto una vía a través 

de la cual el sujeto trasciende su particularidad como individuo, superando 

en este punto al menos el solipsismo, que es la tentación de una filosofía 

que concibe al sujeto trascendental en su máxima concreción como un yo 

monádico aislado. 

En general, nos parece que en la discusión del problema de la intersub-

jetividad Husserl combina dos enfoques. Por un lado, desde una perspectiva 

                                                 
85 Vid. Edmund Husserl, Problemas fundamentales de la fenomenología, § 39, pp. 

124ss. 
86 Jean Hyppolite, “L’intersubjectivité chez Husserl”, en Écrits de Jean Hyppolite, I, Paris, 

P. U. F., 1971, p. 504. 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 148 

subjetivista de cuño cartesiano, se trata de saber cómo a partir de mí mis-

mo se me hace presente la subjetividad del otro, es decir, cómo se genera 

la esfera intersubjetiva (a partir de la cual podríamos entender entonces el 

fundamento del mundo objetivo). Pero, por otro lado, se nos plantea como 

problema el hecho insoslayable de que el mundo en que me desenvuelvo lo 

reconozco, en buena medida, como un mundo común y compartido con los 

demás, de tal manera que en este segundo enfoque la relación intersubjeti-

va estaría presupuesta (y ello exigiría entonces encontrar en la conciencia la 

base de la misma). Pero, en realidad, esos dos enfoques son complementa-

rios y expresan el doble sentido de la intencionalidad: el que va de la con-

ciencia al objeto y el que, a partir de éste, busca en la conciencia las opera-

ciones que lo constituyen. Dicho de otro modo, la realidad de un mundo in-

tersubjetivo es el nóema que sirve de hilo conductor trascendental para 

hallar en la conciencia las funciones noéticas que lo configuran; y, a la in-

versa, desde el yo monádico, y siguiendo el despliegue de su intencionali-

dad constituyente, se trata de aprehender analógicamente la experiencia 

del extraño y, más allá, la de una realidad que él comparte conmigo.  

Pues bien, Husserl indica que esa experiencia compartida apunta a una 

“esfera del ser trascendental como intersubjetividad monadológica”87; es 

decir, el ego trascendental es una conciencia intersubjetiva. Por lo tanto, 

Husserl reconoce a la intersubjetividad de la conciencia un papel constitu-

yente del sentido de los fenómenos sociales y del mundo objetivo en gene-

ral. De igual modo que la subjetividad es temporal y encarnada en un cuer-

po, también es intersubjetiva, y la reducción fenomenológica descubre que 

el mundo es, en cuanto fenómeno, el resultado de la actividad constituyente 

de la intersubjetividad trascendental88, lo cual nos obliga a atribuir un ca-

rácter fundante a esa conciencia intersubjetiva.  

En términos generales, nos parece que el término “intersubjetividad” es 

utilizado de manera equívoca por Husserl, y ello por diversas razones: 

                                                 
87 Meditaciones cartesianas, Meditación quinta: “Descubrimiento de la esfera del ser 

trascendental como intersubjetividad monadológica”, pp. 119ss. 
88 Vid. Javier San Martín, La fenomenología de Husserl como utopía de la razón, p. 117. 



 
Eduardo Álvarez: La cuestión del sujeto en la fenomenología de Husserl 149 

a) En primer lugar, porque —como hemos dicho— a veces tiende a con-

fundirse con el mundo objetivo, en tanto que compartido, del cual decimos 

entonces que es intersubjetivo. Pero ese uso del término obedece —según 

se ha señalado— al subjetivismo que alienta en el pensamiento de Husserl, 

en el cual el objeto es reducido una y otra vez al sujeto. 

b) Por otro lado, y en otro sentido, se plantea otra ambigüedad cuando 

el término en cuestión se refiere tanto a las relaciones entre diversos suje-

tos, de las cuales decimos entonces que son intersubjetivas, como también 

a un modo de ser trascendental de la conciencia, en cuyo caso decimos que 

ésta es intersubjetiva. Así, por ejemplo, habla Husserl de una “comunidad 

intermonádica”89 y de “intersubjetividad monadológica”90. En este caso, la 

ambigüedad también es calculada, porque de acuerdo con su interpretación 

esas relaciones intersubjetivas en las que el yo siempre se encuentra in-

merso han de poder ser reducidas al yo monádico, de modo que el alter ego 

tiene que comprenderse como una ampliación al otro del ego singular, cuya 

conciencia sería entonces intersubjetiva. 

c) En tercer lugar, el concepto de intersubjetividad es referido al cono-

cimiento de distintas regiones del ser, de modo que Husserl puede decir ya 

en las Lecciones de 1910-11 que “intersubjetivo es todo conocimiento ma-

temático”91, y que “es intersubjetivo, igualmente, cualquier conocimiento 

físico”92. A lo cual podríamos añadir que también es intersubjetivo el cono-

cimiento de los “objetos” culturales, los cuales, a diferencia de los objetos 

                                                 
89 Meditaciones cartesianas, Meditación quinta, §§ 55-56, pp. 159ss. 
90 Esta expresión forma parte del título de la meditación quinta. 
91 “Cualquiera provisto de intuición espacial [podría] emitir y ejecutar los mismos juicios 

acerca del espacio con los mismos fundamentos[...]”. Ese conocimiento —añade— se refiere 
a la esencia ideal de algo general, que es no sólo independiente de los actos singulares lle-
vados fácticamente a cabo para alcanzarlo, sino que además, aun siendo intersubjetivo, no 
requiere de intercambio alguno de experiencias. Vid. Problemas fundamentales de la feno-
menología, Anexo XXV al § 36, pp. 177s. 

92 Aunque, en este caso, por otra razón —según aclara Husserl—: “por lo que respecta 
al conocimiento físico, su intersubjetividad radica en que todos podemos mirar uno y el mis-
mo mundo espaciotemporal al que, por nuestro cuerpo, pertenecemos nosotros mismos [...]” 
Aquí se trata, por lo tanto de un conocimiento empírico, respecto del cual —añade a conti-
nuación— “los diferentes individuos, gracias al «intercambio» de sus conocimientos y rela-
ciones de conocimiento, pueden constituir un sistema de coordenadas común [...] y un punto 
temporal que sea en cierto modo determinable de forma común”. De tal manera que “cada 
conocimiento experiencial intersubjetivo está relacionado con un grupo [...] de seres inteli-
gentes que están en relación de posible empatía”. Idem. 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 150 

matemáticos —que son ideales— y de los objetos físicos —que son reales, 

con una realidad independiente de la realidad humana—, son constructos 

que obedecen a la acción humana concertada, aunque lleguen a tener una 

inercia propia u objetiva. Así pues, la intersubjetividad del conocimiento en 

algún caso, como el de la lógica o las matemáticas, no requiere de ningún 

intercambio de experiencias. Por el contrario, la intersubjetividad del cono-

cimiento empírico requiere del intercambio de experiencias entre los suje-

tos. Este intercambio puede construir un mundo común con significados ob-

jetivos, como los que constituyen la esfera social y cultural. 

En cualquier caso, según Husserl, el reconocimiento compartido de una 

misma realidad objetiva (el ser de la naturaleza o el de la cultura) que se 

impone a los sujetos individuales entraña alguna forma de intersubjetividad 

en la que se encuentra el significado del objeto en cuestión. Ahora bien, ese 

significado tiene que poder ser comprendido como una modificación inten-

cional de un sentido primigenio constituido para dicho objeto en la esfera de 

la plena concreción monádica del yo93. La constatación de que hay un mun-

do común compartido y otros centros de experiencia distintos del mío plan-

tea al fenomenólogo la tarea de encontrar en la conciencia del yo monádico 

el sentido último de esa experiencia. Por eso, Husserl recurre a la reducción 

fenomenológica para explicar “la aparición del otro yo”: 

Tenemos que procurarnos una visión que penetre en la intencionalidad explí-
cita e implícita en la que, sobre la base de nuestro ego trascendental, el alter 
ego se anuncia y verifica: tenemos que ver cómo, en qué intencionalidades, 
en qué síntesis, en qué motivaciones se configura en mí el sentido alter ego 
[...] Esta experiencia y sus efectuaciones son [...] hechos trascendentales de 
mi esfera fenomenológica.94 

Así pues, una vez establecido el significado trascendental de la intersub-

jetividad en relación con la noción de un mundo común compartido, Husserl 

pretende a su vez reducir la esfera intersubjetiva a la esfera propia del yo 

monádico, de tal manera que la intersubjetividad es comprendida a través 

de una “ampliación” al otro de la propia subjetividad, que mediante una do-

ble reducción remite primero la experiencia ajena al yo-otro que la constitu-
                                                 

93 Meditaciones cartesianas, Meditación quinta, §§ 44-48, pp. 125ss. 
94 Ibidem, Meditación quinta, § 42, pp. 121s.  



 
Eduardo Álvarez: La cuestión del sujeto en la fenomenología de Husserl 151 

ye y, segundo, retrotrae esa experiencia a mi propia subjetividad, tan sólo 

en la cual —según Husserl— se origina todo sentido. Pero ¿cómo salgo de 

mí mismo hacia los otros? En realidad, así planteada, esta pregunta presu-

pone algo falso, porque el yo nunca ha estado encapsulado en sí mismo 

como si se tratara de una mónada originalmente aislada. En este punto fue 

más lúcida la posición de Hegel, desarrollada por Marx y, a su manera, 

también por Freud: el yo monádico es una ficción y, en consecuencia, no 

hay tal salida de mi yo hacia los otros yoes, puesto que sólo entre los otros 

y frente a ellos se constituye el sí-mismo singular que soy. En otros térmi-

nos: mi autoconciencia contiene como uno de sus momentos esenciales el 

del yo-otro, y lo contiene como un momento co-originario de su propia 

constitución. De tal manera que, como nos explicó Hegel en el célebre pasa-

je de la Fenomenología del espíritu acerca de la lucha por el reconocimien-

to, una autoconciencia sólo es posible junto y frente a otra, y nunca aisla-

damente. Dicho de otra manera: no hay un yo monádico primigenio, cuya 

mismidad sea previa al ser de los otros, porque el yo se constituye precisa-

mente como un yo-otro respecto de los otros. Sin embargo, el pensamiento 

de Husserl permanece fiel a una filosofía del cogito, de modo que la inter-

subjetividad será subordinada al ego meditans. Como comenta Hyppolite, 

éste es el punto principal donde el planteamiento de Husserl difiere del de 

Hegel, quien reconoce este problema en la Fenomenología del espíritu. Pero 

para Hegel se trata siempre de la constitución del nosotros, de tal manera 

que para él la formación de la intersubjetividad trasciende cada una de las 

conciencias de sí en las que aquélla se constituye. Husserl, por el contrario, 

no se sitúa en el marco de una filosofía del espíritu, sino en el de una filoso-

fía del cogito95. Por lo tanto, desde su punto de vista, aun cuando la subje-

tividad del hombre vive en un horizonte social, ocupado por cuerpos y de 

carácter temporal, la condición de sentido de esas realidades radica en el yo 

que se adelanta a mi cuerpo y a los otros, y cuyos recuerdos y proyectos 

distienden el ahora fluyente de la conciencia hacia el pasado y el futuro. Así 

pues, de acuerdo con el enfoque de Husserl, los sentidos compartidos inter-

subjetivamente (por ejemplo, los que se hallan en los símbolos culturales) 

                                                 
95 Jean Hyppolite, op. cit., pp. 506s. 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 152 

han de poder ser retrotraídos ellos mismos a su vez al momento primordial 

de constitución de todo sentido en la esfera del yo propio. 

Por lo tanto, la invocación de un yo monádico puro le permite a Husserl 

reducir la intersubjetividad a la esfera de la propia mismidad. Por eso dice 

Szilasi, interpretando a Husserl, que yo estoy presente a mí mismo como yo 

puro, pero mi determinación psicofísica (o sea, el yo psicofísico que soy con 

todo mi mundo vital, en el que encuentro también a los otros) me está co-

presentada. A partir de ahí, Husserl considera legítima la tarea de determi-

nar la esfera propia y exclusiva de mi yo individual a través de una epoché 

que lleve a cabo la reducción de la experiencia trascendental a la esfera de 

la pura mismidad del ego monádico: hacemos abstracción de todo lo mun-

danal constituido intersubjetivamente para alcanzar el “sí-mismo propio” y, 

como su correlato, lo que es exclusivamente suyo en su experiencia del 

mundo96.  

Así pues, se trata ahora del yo trascendental en su máxima concreción, 

tan sólo a partir del cual aparecen todos los sentidos, incluido el del mundo 

como tal con los sujetos que lo habitan. Pero llevar a cabo semejante em-

presa significa determinar con precisión “la esfera de lo que me es propio” 

(Eigenheitssphäre) como concreto yo monádico, haciendo abstracción de 

toda intencionalidad referida a la subjetividad extraña para alcanzar así el 

ámbito de la mismidad en que se constituye “lo propio de mi ego”97. La pre-

tensión de realizar esta separación delata —aparte de lo que ya se ha co-

mentado antes— el significado antidialéctico del enfoque de Husserl, porque 

supone la tesis de que es posible aislar el yo individual y definir en él un 

estrato último en que se constituye originariamente el sentido de lo real. 

Aun aceptando que el sentido de un mundo común remite a la pluralidad de 

los sujetos que lo experimentan y contribuyen a configurarlo, su reducción a 

la esfera trascendental de mi conciencia reconduce aquel sentido a mi ego 

monádico como estrato último en el que se instituye, pues:  

La reducción trascendental me liga a la corriente de mis puras vivencias de 
conciencia. [...] [Éstas] son inseparables de mi ego y [...] pertenecen a la 

                                                 
96 Meditaciones cartesianas, Meditación quinta, § 44, pp. 129-131. 
97 Ibidem, Meditación quinta, § 44, pp. 125ss. 



 
Eduardo Álvarez: La cuestión del sujeto en la fenomenología de Husserl 153 

concreción misma del ego. [...] Pero, ¿qué sucede entonces con los otros 
egos?98 

La apelación en este contexto a la analogía pone de manifiesto la dificul-

tad de esa tarea. En las anteriormente ya citadas Lecciones del semestre de 

invierno de 1910-11, conocidas y publicadas como Problemas fundamenta-

les de la fenomenología, no sólo recurre Husserl a la analogía, sino también 

al concepto de “empatía” (Einfühlung), que significa una especie de proyec-

ción que nos abre a la vida anímica del otro99. De acuerdo con el enfoque 

de estas Lecciones, a través de la empatía una conciencia tendría la viven-

cia de otra conciencia distinta100, operando además aquí un tipo especial de 

analogía: en ella no se alcanza la representación del otro en una imagen, 

sino que intuimos en el otro su vivencia de manera inmediata y no al modo 

en que lo hace la conciencia representativa y objetivadora. Es decir: no se 

trata de la “representación” del otro en una imagen de la fantasía (Verbildli-

chung) y en analogía con la representación que pueda tener de mí mismo, 

sino de su “presentización” (Vergegenwärtigung)101, en la que se me revela 

su intimidad. 

En las Meditaciones cartesianas apenas aparece el término “empatía”, 

quizá por las resonancias irracionales que suscita102; en cambio, sí encon-

tramos aquel uso sui generis de la analogía, noción que se emplea en co-

nexión con la experiencia del cuerpo ajeno. A este respecto, Husserl distin-

gue entre el “cuerpo físico” (Körper), que es el cuerpo considerado como 

                                                 
98 Ibidem, Meditación quinta, § 42, p. 120. 
99 Problemas fundamentales de la fenomenología, passim. 
100 Ibidem, § 38, pp. 122s. 
101 Ibidem, § 38, pp. 123s. La decisión del traductor de transcribir este término como 

“representificación” es discutible, y quizá fuera preferible “presentización” o incluso “apre-
sentación”, ya que este último término —que luego será utilizado en las Meditaciones carte-
sianas— aparece cuando más adelante en estas mismas Lecciones dice Husserl que la intimi-
dad del otro no se me hace presente directamente, sino que sólo se hace “apresente” 
(appräsent) a través de su cuerpo, en cuanto éste remite a un yo. Este yo es “compresente” 
con relación a su propio cuerpo, y se hace “apresente” en la esfera de mi propia experiencia. 
Por cierto que Ortega recoge este mismo enfoque en El hombre y la gente, cap. IV. 

102 El término en cuestión aparece de pasada en el § 43, p. 123 de la edición citada, pe-
ro Husserl lo menciona una vez, distanciándose de él y sin asumirlo claramente. Parece que 
Husserl tomó inicialmente este concepto de Theodor Lipps —aunque no su teoría sobre el 
tema—, pero no le satisfizo nunca del todo y acabó por dejarlo más bien de lado. Vid. el co-
mentario al respecto de Mario A. Presas en la nota 38 de su traducción de las Meditaciones 
cartesianas, pp. 123s. El profesor Roberto Walton piensa, sin embargo, que Husserl siempre 
sostuvo vigente ese concepto (observación expresada en una conversación particular). 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 154 

cosa u objeto espacial, y el “cuerpo orgánico” (Leib), que es el cuerpo vivido 

como organismo propio. De tal manera que cada yo en principio experimen-

ta al otro como cuerpo físico, y a sí mismo como cuerpo orgánico; pero 

también se experimenta a sí como cuerpo físico en cuanto puede adoptar 

una actitud enajenante hacia su propia corporeidad103. Pero habla también 

del “cuerpo físico-orgánico” (Leib-Körper)104 cuando considera el cuerpo del 

otro que, aunque primariamente para mí es cuerpo físico, también lo expe-

rimento en analogía con la vivencia de mi propio cuerpo, que siendo físico 

se me presenta como cuerpo orgánico105: experimento a los otros como 

yoes que gobiernan psíquicamente en sus propios cuerpos. Y este es el ca-

mino de acceso a las vivencias del otro yo, pues: 

sólo una similitud que, dentro de mi esfera primordial, enlace aquel cuerpo fí-
sico con mi cuerpo físico puede ofrecer el fundamento de motivación para la 
aprehensión analogizante del primero como otro cuerpo orgánico.106 

Esta “aprehensión analogizante” —nos dice a continuación— es una es-

pecie de “apercepción asimilante” y no una inferencia por analogía: una 

apercepción en la que comprendemos un sentido en cuanto lo remitimos 

intencionalmente a una “instauración originaria” en la cual se había consti-

tuido por primera vez un objeto de similar sentido. De tal modo que, según 

Husserl, la aprehensión del sentido del alter ego a partir de mi propio ego, 

y, en general, la comprensión de cualquier sentido de la experiencia cotidia-

na, sólo se produce mediante esa “transferencia analogizante” de un senti-

do objetivo, ya originariamente instaurado, al nuevo caso107. Es ésta una 

explicación del proceso de la experiencia en la que los nuevos sentidos ob-

jetivos se aclaran retrotrayéndolos a las apercepciones correspondientes en 

                                                 
103 Esto último ocurre, por ejemplo, cuando uno se distancia de su propia mano y la mi-

ra al modo en que lo haría un observador que decide dibujar un objeto, o cuando nos mira-
mos en un espejo. La técnica de los trasplantes de órganos, tan extendida hoy, nos permite 
también pasar de un concepto a otro, colocándonos en el lugar de quien se ha sometido a un 
trasplante y convierte el cuerpo físico que en principio le es extraño (el órgano que se le 
trasplanta) en parte de su cuerpo orgánico. 

104 Sobre estos significados y las traducciones propuestas, sigo las sugerencias de Mario 
A. Presas en la nota 9 de la página 26 de su traducción de las Meditaciones cartesianas. 

105 Ibidem, Meditación quinta, § 43, pp. 122s. 
106 Ibidem, Meditación quinta, § 50, p. 147. 
107 Idem. 



 
Eduardo Álvarez: La cuestión del sujeto en la fenomenología de Husserl 155 

las que se encuentra un sentido semejante al que se asimila el nuevo, y, en 

definitiva, finalmente a la esfera de la plena concreción del yo monádico, 

como condición de posibilidad de todo sentido. 

sí pues, el otro se “apresenta” en virtud de esa analogía que nunca al-

canza a captar la conciencia ajena como algo presente en una percepción, 

sino —dice Husserl evitando el término “empatía” — en una “aprehensión 

analogizante”: el extraño sólo es concebible como analogon de mi mismidad 

y con un sentido que necesariamente sólo se constituye como modificación 

intencional de mi yo objetivado. Por lo tanto, “desde el punto de vista fe-

nomenológico, el otro es una modificación de mí mismo”108.Y pocas líneas 

después añade:[el ego extraño lo experimento como] “un yo apresentado 

que no soy yo mismo, sino que es mi modificatum: «otro yo»”109. En rigor, 

el yo —y cualquier yo- se aparece en una apercepción, aunque se trate del 

yo ajeno: “Mi ego primordial constituye el ego que es otro para él en virtud 

de una apercepción apresentativa”110. 

Se hace claro, por lo tanto, que para Husserl el otro yo es siempre deri-

vado respecto del ego primordial, identificado con el yo monádico propio, de 

tal manera que para él —como dice Wilhelm Szilasi— el único acceso posible 

al otro es la explicitación de lo mío propio111. De este modo, pues, Husserl 

se aparta decididamente de aquella otra tradición del pensamiento que, 

desde Hegel, considera la alteridad tan originaria como la mismidad, hasta 

el punto de poder afirmar —frente a Husserl— que la constitución de la 

mismidad del yo es inseparable del proceso por el que ese yo deviene el 

otro del otro, de manera que finalmente la verdad del yo es el nosotros. 

Por otra parte, el recurso en este contexto a la “apercepción analogizan-

te” para aprehender la conciencia del otro es una aplicación en el terreno de 

la intersubjetividad del concepto “trascendencia en la inmanencia”, median-

te el cual trata de “reducir” lo trascendente a la conciencia relativizando su 

oposición con lo inmanente, al tiempo que retrotrae la objetividad de las 

cosas a la constitución de su sentido en la conciencia. El problema con Hus-

                                                 
108 Ibidem, Meditación quinta, § 51, p. 152. 
109 Ibidem, p. 153. 
110 Ibidem, Meditación quinta, § 54, p. 157. 
111 Wilhelm Szilasi, op. cit., p. 132. 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 156 

serl es siempre el de esta “constitución de lo Otro”, que no consiste en crear 

o dar realidad a partir del ego, pero sí en otorgar sentido a cualquier reali-

dad que se me presenta. Siempre nos topamos con ese procedimiento en 

virtud del cual lo extraño se reencuentra como reconstruido por el yo. En 

éste siempre se presume un sentido ya comprendido, tan sólo a partir del 

cual y por asimilación al mismo —por aprehensión analogizante— puede 

comprender otros sentidos que se le propongan. Y así procede el conoci-

miento: atribuyendo al objeto que se me presenta un sentido ya conocido 

en otros objetos, que ahora reconozco –aunque sea a través de una analo-

gía asimilante- en el nuevo. La necesidad de esa conexión de lo extraño con 

lo ya conocido, para que aquello pueda ser asimilado —que Husserl expresa 

mediante el término “apareamiento” o “parificación” (Paarung112)— se pro-

duce de tal manera que lo extraño sólo resulta accesible mediante la modi-

ficación intencional de mí mismo. 

Pero la pretensión de llevar a cabo esta última reducción revela de por 

sí, a su vez, un supuesto fundamental del pensamiento de Husserl: que no 

hay sentidos que se impongan al yo sino sólo en cuanto éste los interpreta 

desde su mismidad monádica. Y ello delata, a su vez, una cierta posición 

respecto de la dinámica cultural que se nos antoja difícil de mantener ante 

el testimonio abrumador de las ciencias sociales, que tozudamente indican 

—en contra de la asignación de un papel primario a la iniciativa individual 

por parte de Husserl— que la forma que adopta la conciencia del individuo 

es un producto social y que la subjetividad es un resultado derivado de la 

dinámica cultural que modela a los individuos, los cuales a lo sumo se apro-

pian de los sentidos que les sobrepasan para interpretarlos desde su singu-

lar posición elaborando de paso el espacio de su propia subjetividad. Ahora 

bien, el problema radica en determinar con precisión qué quiere decir “re-

ducción” en este punto concreto. Porque Husserl admitiría sin problemas 

que los símbolos culturales no son establecidos por el yo, sino que lo tras-

cienden necesariamente. Pero añadiría que la cuestión estriba en saber qué 

                                                 
112 El significado de este término alude a esa conexión, pero tiene además una connota-

ción biológica que indica metafóricamente que esa “unión” (de lo extraño con lo ya conocido) 
es precisamente lo que “hace nacer” el nuevo conocimiento. Sin embargo, la parificación 
tiene un significado más general en el pensamiento de Husserl, porque se trata de una forma 
originaria de asociación en la síntesis pasiva. 



 
Eduardo Álvarez: La cuestión del sujeto en la fenomenología de Husserl 157 

significan esos símbolos para mí, puesto que sin un sujeto que salga inten-

cionalmente a su encuentro para apropiárselos nada serían en realidad. 

Ahora bien, eso quiere decir que la fenomenología desatiende a la dinámica 

independiente de la vida social y que se encuentra con la dificultad de dar 

cuenta de los procesos de cambio y de diferenciación cultural. Pues si todo 

sentido se origina en la conciencia —que no se limitaría, por tanto, a acoger 

lo que se le impone—, ¿cómo dar cuenta del sentido de los procesos socia-

les objetivos? Pero es que, además, esa apelación a lo que sean esos sím-

bolos para mí, en tanto yo me los apropio, no salva el carácter primario de 

esa apropiación como si fuera una actividad originaria del sujeto, pues esa 

apropiación que los individuos hacemos de los significados que nos sobrepa-

san está a su vez regida por pautas sociales de las que a menudo el propio 

yo individual ni siquiera es consciente. 

Por eso nos parece que su filosofía, en la tradición del idealismo moder-

no, lleva a cabo una hipóstasis del yo, aislando y considerando separada-

mente el momento de la subjetividad que necesariamente acompaña a toda 

experiencia que pueda llamarse en verdad humana. Ese momento subjetivo 

tiene lugar ciertamente en cuanto el individuo no sólo acoge sino que se 

apropia desde sí mismo del sentido de las cosas, que le es siempre ya dado 

de antemano como una realidad objetiva que se le impone y que él, a su 

vez, interpreta desde su singular posición contribuyendo a recrearla. Pero 

esa apropiación o interpretación está también subordinada a factores obje-

tivos. Pues bien, Husserl desenraíza y abstrae ese momento subjetivo, des-

tacando además su papel activo -en la línea del idealismo que privilegia la 

relación de conocimiento- e interpretándolo de acuerdo con su doctrina de 

la intencionalidad constituyente. De ese modo distingue del yo mundano un 

yo que se adelanta al mundo en cuanto condición de posibilidad de éste. 

Pero la originalidad y la sutileza de su planteamiento, y al mismo tiempo lo 

que hace tan difícil su comprensión —sobre todo si tratamos de asimilarlo al 

de Kant—, estriba en la concepción de ese ego puro —que se tiene inmedia-

tamente a sí mismo como tal— como el que igualmente se determina como 

el yo psicofísico con su mundo vital (el yo mundano), en el cual —y como 

parte del mismo— se encuentran los otros yoes, con los que comparte 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 158 

además un mundo común. El primado del ego puro, en cuanto ego trascen-

dental, se refiere entonces a su comprensión como esfera originaria de do-

nación del sentido. 



 

CUERPO Y FENOMENOLOGÍA “ASUBJETIVA” EN JAN PATOČKA 

Iván Ortega Rodríguez1 
Universidad Pontificia Comillas, Madrid, España 

ivan.ortega.rodriguez@gmail.com 

Resumen: En este trabajo describimos las líneas básicas del análisis fenómeno-
lógico de la corporalidad en Patočka. El estudio de la corporalidad es un elemento 
clave en el proyecto de fenomenología asubjetiva de Jan Patočka. Es en ella donde 
se da la inserción del sujeto finito en el mundo y es en ella donde se hace compren-
sible el dinamismo del sujeto en el mundo, un sujeto que no “constituye” el mundo 
sino que es una fuerza en el campo de fuerzas del aparecer.  

Palabras clave: Fenomenología. Cuerpo. Corporalidad. Jan Patočka. 

Abstract: In this paper we describe the basic lines of Jan Patočka’s analysis of em-
bodiment. The study of corporeality is a key element in Patočka’s project of an a-
subjetive Phenomenology. It is within corporeality where the finite subject’s inser-
tion in the world takes place and it is there that the subject’s dynamism becomes 
understandable; this subject does not “constitute” the world but is a force in the 
field of forces of appearance.  

Key words: Phenomenology. Body. Corporeality. Jan Patočka. 

En este ensayo nos ocuparemos del filósofo checo Jan Patočka. Poco co-

nocido aún en España, Patočka es sin embargo considerado como uno de 

los autores de referencia en la filosofía del siglo XX. Su pensamiento se es-

tructura en filosofía primera y filosofía práctica, donde la fenomenología se 

articula con la filosofía de la historia, en una tensión ética fundamental. Sus 

posiciones fenomenológicas son base para su teoría sobre los movimientos 

de la existencia, que traslucen un impulso ético fundamental sobre el que se 

articulan todos los demás temas de su filosofía. Abordar una presentación 

global del pensamiento de Patočka, analizando las conexiones entre feno-

menología y filosofía práctica, desborda los límites de esta contribución. El 

objetivo de este ensayo es hacer una breve presentación del pensamiento 

                                                 
1 Este artículo es parte de una investigación que culminó en una tesis doctoral con título 

Fenomenología, Filosofía de la historia y Política en Jan Patočka (Universidad Pontificia de 
Comillas, Madrid, 2011).   

Recibido: 22-IX-2010. Aceptado: 10-I-2011 
 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 

 
160 

fenomenológico de Jan Patočka a partir de su intento más audaz. Nos cen-

traremos en un conjunto de textos escritos al final de su vida, entre 1960 y 

1976, donde explora las posibilidades de una refundación “asubjetiva” de la 

fenomenología2. 

1. La crítica a la fenomenología transcendental 

Jan Patočka busca superar el idealismo de la fenomenología transcen-

dental de Husserl, pues a su juicio constituye ésta una desviación de la in-

tención original de la fenomenología. Es sabido que Husserl fue derivando 

hacia el idealismo en la medida que consideró que el aparecer de los obje-

tos y del mundo debía remitirse a un último horizonte subjetivo constitu-

yente ante el cual tenían necesariamente que comparecer —siendo a su vez 

este horizonte intersubjetivo— con lo que se da una cierta “primordialidad” 

de lo subjetivo sobre lo objetivo. Patočka dedicó largas consideraciones a 

esta cuestión; y concluyó que un análisis fenomenológico verdaderamente 

radical no conduce a afirmar un horizonte subjetivo constituyente al que 

hubiera que remitir últimamente todo objeto en su aparecer y, con ello, el 

mundo en el que estos objetos aparecen y dentro del cual desarrollamos la 

vida. De acuerdo con Patočka, llegamos ciertamente a determinar un mun-

do en que se desarrolla la vida. Este mundo de la vida es analizable en sus 

estructuras, y ciertamente es el punto de partida para toda labor teórica. 

Sin embargo, este mundo no es en absoluto un mundo constituido por una 

conciencia “previa” y que sea en cierto modo su a priori. Todo lo contrario, 

afirma Patočka, es el mundo la condición previa para todo aparecer, y, so-

bre todo, para la realización de la intersubjetividad3. 

                                                 
2 Por fortuna, una buena parte de estos textos está disponible en castellano, en la re-

ciente compilación de Agustín Serrano de Haro, El movimiento de la existencia humana, Ma-
drid, Encuentro, 2004. Otros textos se encuentran en una recopilación en francés titulada 
Qu’est-ce que la phénoménologie?, Grenoble, Jerôme Millon, 2002; compilación y  traducción  
de Erika Abrams. En castellano también puede consultarse con provecho la traducción de 
unas lecciones de Patočka en la Univerzita Karlova de Praga (impartidas en el breve periodo 
en que pudo enseñar públicamente): Introducción a la fenomenología, Barcelona, Herder, 
2005; traducción de Juan A. Sánchez, revisión de Iván Ortega. Además de introducir la obra 
de Husserl y la de Heidegger, añade Patočka comentarios que van en la línea de la fenome-
nología asubjetiva que aquí tratamos. 

3 Jan Patočka, “La phénoménologie, la philosophie phénoménologique et les Méditations 
Cartésiennes de Husserl”, en Qu’est-ce que la phénoménologie? Cfr. p. 159. 

  



 
Iván Ortega Rodríguez: Cuerpo y fenomenología “asubjetiva” en Jan Patočka 

 
161 

Los caminos que Patočka recorre en su obra para desarrollar este tema 

de la primacía del mundo no siguen un esquema único, sino que se configu-

ran como intentos varios, que permanecen en un estado de provisionalidad. 

En todos estos intentos, empero, podemos señalar, si nuestra interpretación 

es correcta, un mismo patrón: el subjetivismo transcendental se debe a un 

añadido teórico no fenomenológico, esto conduce a que Husserl no ejecute 

una epojé verdaderamente radical, lo cual se debe a que da primacía a la 

necesidad de fundamentar absolutamente el conocimiento, así como a que 

considere que la salida al objetivismo de la razón científica está en afirmar 

la subordinación del mundo a la intersubjetividad en comunicación (“móna-

da intersubjetiva”). Sin embargo, afirma Patočka, una epojé radical muestra 

un aparecer de mundo que da fe de sí mismo desde sí mismo, que es ade-

más una totalidad previa para que todo aparecer se dé, que es previo al 

aparecer de este mismo mundo como “totalidad fáctica”, y que es condición 

previa para la comunicación intersubjetiva y la constitución de la misma 

mónada intersubjetiva. Veamos esto un poco más de cerca. 

Husserl tenía como máxima el “principio de todos los principios”: tomar 

y analizar los datos sólo en lo que éstos dan desde sí mismos. Sin embargo, 

Patočka considera que Husserl introduce un elemento no justificado radi-

calmente. Hablamos de la conciencia tomada como un todo cerrado en sí, a 

modo de un ente o región de ser de un tipo especial. Es cierto que al anali-

zar las vivencias, vemos que en ellas hay siempre una fundamental referen-

cia a la subjetividad viva. No obstante, esto no significa que se nos muestre 

la subjetividad y la conciencia como un todo, y como un tipo de realidad con 

sus características definidas. Para Patočka, Husserl pasa sin más de la cons-

tatación de la vida subjetiva en toda vivencia a afirmar un tipo de ente uni-

tario con unas características claramente definibles. Husserl habría realizado 

de este modo una “transposición de evidencias”, por la que la esfera feno-

menal, el aparecer mismo como siendo vivido —y del que ciertamente no 

cabe dudar—, se habría tomado como evidencia de la conciencia en tanto 

“ente subjetivo”4. Más aún, la consideración de la “esfera transcendental” 

como configurada en noesis y noema corresponde a una inadecuada des-
                                                 

4 Cfr. Jan Patočka, “El subjetivismo de la fenomenología husserliana y la posibilidad de 
una fenomenología ‘asubjetiva’”, en El movimiento de la existencia humana, pp. 104-109.  

  



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 

 
162 

cripción de la esfera fenomenal. Patočka cree que Husserl generaliza una 

clase particular de vivencias, pues la experiencia de la percepción dada co-

mo distinta de las sensaciones se convierte en modelo para toda cogitatio. 

Esto, afirma Patočka, conduce a la consabida división entre el polo subjetivo 

y el polo objetivo de la vivencia, que se generalizan y se consideran como 

polos de la totalidad unitaria y omnienglobante de la conciencia transcen-

dental5. 

De esta manera, según considera Patočka, Husserl introduce un concep-

to de conciencia derivado de la tradición cartesiana6, en el que la autoevi-

dencia de la misma, captada en la autorreflexión, es un presupuesto fun-

damental. Esta conciencia, captada evidente e indubitablemente, es además 

el suelo desde el que Husserl considera que se ha de emprender la tarea de 

una filosofía como ciencia. Esta primacía de un fundamento firme del cono-

cimiento es lo que motiva a Husserl para que asuma como incontrovertible 

y evidente en el análisis fenomenológico la realidad de la conciencia, cuando 

de hecho tal evidencia no se desprende de una consideración estrictamente 

fenomenológica de los datos. Es por esto también que Husserl no aplica una 

epojé completamente radical, evitando “poner entre paréntesis” la existen-

cia de la conciencia como ente unitario. Hacer esto supondría quedarnos sin 

base para aclaración radical del conocimiento. Para Husserl, el motivo de la 

fundación radical del conocimiento prevalece sobre el de la suspensión de 

toda creencia; por ello, la epojé sólo se ha de aplicar para hacer posible la 

crítica del conocimiento. Si se aplicara la epojé a la conciencia entonces no 

habría base desde la que reconstruir la teoría del conocimiento7.  

Por el contrario, Patočka afirma que una epojé radical, que no excluya la 

conciencia, conduce a una aclaración más radical del aparecer del mundo. 

En efecto, lo que se deja ver una vez se suspende la creencia en la realidad 

incontrovertible de la conciencia es que ésta se encuentra necesariamente 

arraigada en un mundo, y que éste, lejos de estar “constituido” por la con-

ciencia, es condición de posibilidad de la misma. Un análisis del aparecer 

que no lo tome por evidencia de una subjetividad transcendental (análisis 

                                                 
5 Cfr. ibidem, p. 105. 
6 Cfr. ibidem, p. 106. 
7 Jan Patočka, “Epojé y reducción”, en El movimiento de la existencia humana, pp. 246s. 

  



 
Iván Ortega Rodríguez: Cuerpo y fenomenología “asubjetiva” en Jan Patočka 

 
163 

que es posibilitado por la epojé radical) llega a la conclusión de que la esfe-

ra fenomenal se deja describir no como ego-cogito-cogitatum, sino como un 

sum, como una subjetividad, donde el sujeto se abre al mundo, por media-

ción de la corporalidad, dándose una continuidad entre el yo y el mundo8. El 

aparecer no es la constitución del objeto en la subjetividad transcendental, 

sino el aparecer de los objetos en un mundo. Es cierto que el sujeto es un 

polo al que queda referido el objeto en su aparecer, pero el objeto se refiere 

al sujeto dentro de la citada estructura continua mediada por el cuerpo. En 

consecuencia, el análisis del aparecer, una vez la epojé no se detiene en 

una subjetividad autoevidente, conduce a ver éste como la manifestación de 

los objetos en el mundo a la subjetividad, que es corporal y que por medio 

de esa corporalidad se abre al mundo9. Antes de que se nos presente el 

mundo como “totalidad fáctica”, se ha presentado como a priori de la subje-

tividad el mundo como una “totalidad previa” que constituye la base objeti-

va desde la cual puede tener lugar la intersubjetividad10. 

Patočka tiene que mostrar cómo puede aparecerse este mundo como 

una totalidad y cómo puede afirmarse justificadamente que éste es previo a 

la subjetividad, teniendo en cuenta que, en el análisis del aparecer, éste, 

por necesidad del mismo método fenomenológico, no puede sino estar refe-

rido a la subjetividad. Patočka afirma que es posible mostrar una “autoates-

tiguación” de la percepción, por la que ésta puede dar cuenta de sí misma 

por sí misma, sin que la subjetividad quede afirmada como fundante. 

Patočka afirma que esta autoatestiguación se hace por caminos “enrevesa-

dos y no necesariamente evidentes”, lo cual deja ver que él mismo era 

consciente de esta dificultad11. Los intentos de Patočka en este sentido se 

dejan ver en varios de sus textos, los cuales apuntan siempre a la intersub-

                                                 
8 Jan Patočka, “El subjetivismo de la fenomenología husserliana y la posibilidad de una 

fenomenología ‘asubjetiva’”, pp. 108s. 
9 Patočka es consciente de que esto supone, en cierta medida, adherirse a la posición de 

Heidegger. Sin embargo, Patočka no emprende el camino de una elucidación del sentido del 
ser, sino que toma este aparecer del mundo a la subjetividad como terreno desde el que 
aclarar radicalmente el manifestarse, donde el mundo quede explicado en su aparecerse, y 
donde el rol de la subjetividad —y la intersubjetividad— quede aclarado, no ya como móna-
da, sino como mediación corporal del aparecer del mundo objetivo e independiente. 

10 Jan Patočka, “La phénoménologie, la philosophie phénoménologique et les Méditations 
Cartésiennes de Husserl”, p. 159.  

11 Jan Patočka, “Universo y mundo del hombre. Anotaciones a un planteamiento cosmo-
lógico contemporáneo”, en El movimiento de la existencia humana, pp. 85-92. 

  



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 

 
164 

jetividad y a la corporalidad como elementos esenciales en la mostración del 

mundo como totalidad previa y como condición de posibilidad de la comuni-

cación intersubjetiva que comparte mundo. Así pues, en todo este desarro-

llo es una pieza fundamental el papel que asume el cuerpo en el aparecer 

del mundo. Es esta tematización del rol del cuerpo el que vamos a analizar 

a continuación. 

2. Corporalidad e intersubjetividad “localizada” en el aparecer del 
mundo 

El análisis del cuerpo tiene lugar en varios lugares dentro de la obra de 

Patočka. En primer lugar, como hemos indicado, la corporalidad es media-

ción en el aparecer del mundo. La esfera fenomenal no se deja describir 

como una constitución del mundo en la subjetividad transcendental, sino 

como aparecer de mundo a través de la corporalidad vivida. Husserl llegó a 

entrever en La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascen-

dental que el aparecer es el darse del mundo en la mediación de la corpora-

lidad, pero no llegó a sacar las últimas consecuencias de estos nuevos des-

cubrimientos, permaneciendo en el idealismo12. Así pues, el cuerpo vivo es 

la mediación del aparecer del mundo, donde éste se hace presente en toda 

su densidad. El hecho de que Husserl no asumiera con todas sus conse-

cuencias el papel del cuerpo vivo (por más que tratara el tema y atisbara 

que esta cuestión podía hacer estallar el esquema transcendental) se debe 

a que Husserl no se desprende de una tradición que arranca con Descartes. 

Esta tradición insiste en obviar los elementos referidos a la corporalidad vi-

vida en el estudio de la subjetividad13. En la consideración de la subjetivi-

dad, sólo se asumen como notas propias las más “espirituales”, mientras 

que todo lo referido a las vivencias del cuerpo se asimilan sin más al mundo 

exterior. El empirismo rechaza la sustancialidad de la conciencia subjetiva, 

                                                 
12 Jan Patočka, “Epojé y reducción”,  pp. 246s.  
13 Si no erramos, estas consideraciones, sumamente importantes para comprender el 

papel del cuerpo vivo en Patočka —que en su pensamiento son vía justo para una nueva 
objetividad y no para una subjetivización idealista, como veremos— por desgracia no están 
disponibles aún en idiomas normalmente accesibles. Se encuentran en un curso dictado por 
Patočka en la Univerzita Karlova de Praga, cuyas transcripciones se han editado en el original 
checo: Tĕlo, společenství, jazyk, svět [Cuerpo, comunidad, lenguaje, mundo], Praga, Oikoy-
menh, 1995. 

  



 
Iván Ortega Rodríguez: Cuerpo y fenomenología “asubjetiva” en Jan Patočka 

 
165 

pero opera con la misma consideración de la misma como ámbito puramen-

te “mental”. En realidad, los empiristas asimilan igualmente la dicotomía 

entre conciencia y mundo material, por la que niegan la sustancialidad de 

uno de los términos, explicándola como configurada por los mismos ele-

mentos que el resto del mundo. De este modo, afirma Patočka, obvian 

igualmente la realidad del cuerpo vivo. Kant incide en el mismo olvido del 

cuerpo vivo, pues recupera ciertamente el papel de la subjetividad como 

ámbito imprescindible para explicar el fenómeno, pero sigue considerando 

ésta como una pura estructura intelectual. Llamativamente, sólo hay un au-

tor que Patočka toma como excepción, Maine de Biran. Éste analiza el ego, 

y ve como rasgo fundamental el querer, que se manifiesta como poder. El 

poder, a su vez, sólo puede hacerse presente en una realidad corporal. En 

consecuencia, el yo, definido como poder, sólo puede ser tal si es corpo-

ral14.  

El cuerpo vivido es, pues, el medio por el que el mundo se manifiesta en 

su radical intersubjetividad y espacialidad. Estas dos dimensiones aparecen, 

según Patočka, conjuntamente y se presuponen mutuamente. La espaciali-

dad se hace presente según la estructura de las tres personas gramaticales, 

yo-tú-ello (já-ty-ono). A la subjetividad propia que es el “yo” le corresponde 

una esencial localización: el “yo” representa el “dentro” originario, el estar 

en el espacio en un lugar determinado. El “yo” a su vez se encuentra con-

frontado con un “tú” que representa la radical cercanía, al par que diferen-

cia y oposición. El “tú” está también esencialmente localizado en un lugar 

que está “ante” el “yo”. Estas localizaciones son reconocibles, y los lugares 

que ocupan pueden cambiar de significado (el lugar que ocupa el tú puede 

ser ocupado por mí y lo que se presenta como “tú” puede ocupar mi puesto, 

intercambiándose). Al “yo” y al “tú” se les aparece correlativamente el hori-

zonte del “eso” (ono; en francés, ça), de la tercera persona, que es el que 

determina al yo y al tú como integrados en una espacialidad. A la vez, el 

lugar que en un momento se presenta como lugar del “tú” puede dejar de 

presentarse en absoluta cercanía y pasar a la impersonalidad del “eso”, y un 

lugar que era indiferente puede emerger del horizonte de la tercera persona 

                                                 
14 Cfr. Tĕlo, společenství, jazyk, svět, pp. 23s. 

  



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 

 
166 

y presentarse con la radical cercanía del tú15. Así pues, la espacialidad del 

mundo de la vida, primordial respecto del espacio descrito por la geometría, 

se organiza en el juego intersubjetivo que esencialmente se vincula a dife-

rentes localizaciones, significadas por personas gramaticales16. 

Este análisis de la espacialidad guarda, a nuestro juicio, gran importan-

cia dentro del intento de Patočka de una fenomenología asubjetiva. Como 

afirma Marc Richir, si el estudio de la temporalidad lleva a algún tipo de 

subjetividad constituyente, el estudio de la espacialidad como dimensión 

fundamental de la esfera fenomenal abre a un ámbito asubjetivo17. La es-

pacialidad, en efecto, es para Patočka una dimensión fundamental del apa-

recer del mundo, tanto como la temporalidad. De este modo, el estudio del 

aparecer no conduce a una esfera de conciencia inmanente que se dejaría 

describir como un fluir temporal, remitido a una comunidad de sujetos, y al 

fin a un ego, sino a un ámbito espacial previo, compartido con otros suje-

tos, que se dan con el mismo aparecer del mundo, desde la localización in-

herente al situarse corporal, la cual queda estructurada según los pronom-

bres personales. En este mundo así abierto espacial e intersubjetivamente, 

hay aparición sin que propiamente haya “una” subjetividad constituyente18. 

Patočka estudia detenidamente el papel del cuerpo en el aparecer de la 

espacialidad originaria y, en definitiva, en el aparecer del mundo como tota-

lidad previa. La corporalidad media la aparición del mundo como totalidad, 

en su espacialidad, como corporalidad vivida y como corporalidad objetiva. 

El cuerpo vivido, como acabamos de ver, es el que determina la radical lo-

                                                 
15 El análisis continúa, explicando Patočka cómo se configura el “nosotros” a partir de la 

asociación del “yo” con el horizonte del “esto”, de modo que se configura el ámbito compar-
tido de desarrollo de la vida. Esta referencia a la constitución de la espacialidad va encami-
nada a hacer ver el rol que Patočka da a la corporalidad en el aparecer del mundo. 

16 Jan Patočka, “L’espace et sa problématique”, en Qu’est-ce que la phénoménologie?. 
Cfr. pp.45-56. 

17 Cfr. Marc Richir, “Préface”, en Jan Patočka, Qu’est-ce que la phénoménologie?, pp. 5-
11. 

18 Si nuestra interpretación es correcta, el estudio de la espacialidad constituye la expo-
sición más completa de un aparecer asubjetivo del mundo. Otros estudios posteriores, pero 
dentro del mismo periodo final de la vida de Patočka, partirán de la base de este mundo de 
la vida que aparece asubjetivamente (a cuyos análisis, aquí presentados, dedicará algunas 
líneas al principio de los ensayos). Desde esta base, proseguirán en una descripción fenome-
nológica del mundo de la vida, cuyo desarrollo más elaborado y más propio de Patočka es la 
teoría de los movimientos de la existencia, donde cristaliza su postura antropológica funda-
mental, que a su vez dará consistencia a sus posiciones ético-políticas. Véase, como ejemplo 
significativo, “El mundo natural y la fenomenología”, en El movimiento de la existencia 
humana, pp. 13-55. 

  



 
Iván Ortega Rodríguez: Cuerpo y fenomenología “asubjetiva” en Jan Patočka 

 
167 

calización del sujeto, que abre la espacialidad. Por otro lado, Patočka señala 

que para que sea posible la aparición del “tú”, especialmente en la forma de 

otro ego, es necesaria la aparición del cuerpo como cuerpo-objeto. En la 

sola esfera inmanente del ego no puede aparecer como experiencia propia 

el otro como tal, pues según Patočka, se trataría en última instancia de una 

experiencia del yo, sin auténtica alteridad. Por otro lado, para que el otro, 

en cuanto otro, pueda realmente aparecer, hace falta que haya una cierta 

continuidad. Esta continuidad, que al tiempo es medio del aparecer del otro, 

como realmente otro, ha de ser una continuidad no subjetiva, pero directa-

mente relacionada con la subjetividad vivida. Este tipo de continuidad la 

encuentra Patočka en el cuerpo como objeto, éste se presenta en la viven-

cia, pero se presenta como diferente del cuerpo vivido. Así pues, el cuerpo 

como cuerpo-objeto es el que abre a experimentar al otro como otro19. 

3. Conclusión: la corporalidad, mediación (inter)subjetiva de la 
objetividad. 

Así pues, el cuerpo es el vector desde el que el mundo aparece como 

tal, organizado espacialmente, apareciendo a este sujeto desde su cuerpo, 

sin que haya primacía del sujeto. El cuerpo, además, se presenta también 

como sustrato objetivo, en cierto modo extraño a la misma corporalidad 

vivida subjetivamente, y siendo “terreno común” para la comunicación —lo 

que, a su vez, abre el camino también al aparecer del mundo objetivo. 

No obstante, es preciso señalar que en absoluto Patočka se adhiere a 

una visión “objetivista” del cuerpo. Todo lo contrario, Patočka asume la pre-

ocupación de Husserl por el predominio de la razón científico-técnica. La 

audacia de Patočka consiste posiblemente en que busca superar el objeti-

vismo científico-técnico desde un nuevo concepto de objetividad, más am-

plio. Este nuevo concepto de objetividad se corresponde con una apertura a 

la realidad del mundo en toda su riqueza y variedad, mundo que es inde-

pendiente y previo al sujeto, quien está abierto.  
                                                 

19 Esta tesis sobre el cuerpo-objeto como presupuesto del aparecer del otro corresponde 
a una nota de un texto correspondiente a un curso impartido en la Univerzita Karlova de 
Praga, y que en francés la han titulado como “L’ homme et le monde”. Este curso es una 
introducción a la fenomenología de Husserl, pero en él Patočka añade importantes comenta-
rios críticos que dan importantes pistas de su pensamiento. Cfr. “L’homme et le monde”, en 
Qu’est-ce que la phénoménologie?, pp. 103s, especialmente la nota 6. 

  



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 

 

 

168 

 

En el plano concreto de su estudio del cuerpo, su audacia reside, a mi 

juicio, en que es el cuerpo vivido como tal la matriz desde la que se aparece 

la espacialidad originaria que muestra un mundo no “fundado” en ninguna 

subjetividad transcendental sino que se autoatestigua y se muestra como a 

priori de la subjetividad, siendo a su vez el lugar desde el que se muestra el 

cuerpo como cuerpo-objeto fundamento para la comunicación.  

El cuerpo vivido es, en este intento audaz, el que abre el camino para 

una desubjetivización de la fenomenología husserliana que, al tiempo, evite 

los peligros del objetivismo científico-técnico. La argumentación de Patočka, 

que ya hemos dicho que permanece a nivel de tentativa, adolece de tensio-

nes y es criticable en muchos puntos. De lo que no cabe duda, a mi enten-

der, es de su audacia y de su interés. Patočka, con su intento de fenomeno-

logía “asubjetiva”, es uno de los autores de referencia en uno de los deba-

tes, ya viejos, que se presentan en la discusión fenomenológica, que a su 

vez tiene grandes repercusiones en una reflexión filosófica global: la alter-

nativa entre la primacía del objeto y o la del sujeto. 



EXPERIENCIA DEL PASADO E IMÁGENES POÉTICAS.  

EDMUND HUSSERL Y PAUL CELAN  

(UNA LECTURA FENOMENOLÓGICA DE SPRACHGITTER)1 

Guillermo Ferrer 
Bergische Universität Wuppertal, Alemania 

guillermo-ferrer@uni-wuppertal.de 

Los muertos: ¿No tienes una memoria en la cual los preservas, 
en la cual permanecen presentes para ti, hablando y callando, 
apoyándote o contrariándote, siendo leales o traidores, 
aduladores y escurridizos, cercanos y distantes y por todas partes  
en los caminos y puentes entre lejanía y proximidad.  

Paul Celan (Michroliten sinds, Steinchen) 

Si l’art est une chose du passé, cela tiendrait donc à son lien, 
par l’écriture, le signe, la tekhnè, à cette mémoire pensante, 
à cette mémoire sans mémoire, à ce pouvoir de Gedächtnis 
sans Erinnerung; ce pouvoir, on le sait maintenant préoccupé  
par un passé qui n’a jamais été présent et ne se laissera jamais  
ranimer dans l’intériorité d’une conscience. 

Jacques Derrida (Mémoires pour Paul de Mann) 

 

 

 

                                                 
1 En el presente trabajo queremos continuar, pero también ahondar e incluso rectificar 

ideas que hemos expuesto en otros estudios sobre Paul Celan: Guillermo Ferrer, “Aproxima-
ción fenomenológica a la experiencia poética en Paul Celan”, Arbor: Ciencia, Pensamiento y 
Cultura, vol. CLXXXV, 736 (2009) 267-280; Guillermo Ferrer, “Verantwortung, poetische 
Bilder und Erinnerung im Werk Paul Celans”, en Markus A. Born (ed.), Retrospektivität und 
Retroaktivität. Erzählen, Geschichte, Wahrheit, Königshausen und Neumann, Würzburg, 
2009 (en prensa). Expresamos aquí nuestro agradecimiento a Martin Seidensticker y al Dr. 
Georg Siegmann, quienes nos brindaron la oportunidad de impartir en el 2007 una conferen-
cia titulada “Aufmersamkeit als Grundgestalt der poetischen Erfahrung bei Paul Celan” para 
la Initiative Philosophisches Cafe Wuppertal. Asimismo, agradecemos a Agustín Serrano de 
Haro, quien juzgó adecuado incluir nuestro trabajo en un monográfico de la revista Arbor 
sobre la vigencia de la fenomenología. Agradecemos también a Markus A. Born, editor del 
colectivo donde tuvo cabida uno de nuestros textos arriba referidos. Finalmente, menciona-
mos nuestra deuda con el Profesor Dr. László Tengelyi, cuyas indicaciones hemos tenido en 
cuenta para redactar el presente trabajo. 

Recibido: 15-IX-2009. Aceptado: 21-I-2010 
 

http://correoweb.usc.es/horde3/imp/compose.php?to=guillermo-ferrer%40uni-wuppertal.de&thismailbox=INBOX


 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 

 
170 

Resumen: El estudio de la fenomenología husserliana del recuerdo bien puede 
aportar elementos para la comprensión de la poetología de Paul Celan. Con tal pro-
pósito subrayamos la facticidad del proceso de rememoración y de constitución del 
pasado distante: durante tal proceso la intuición se mezcla inevitablemente con 
imágenes. A su vez, la poetología de Paul Celan puede contribuir a esclarecer la 
alteridad que antecede la consideración propiamente estética, a saber el conflicto 
entre objeto-imagen (Bildobjekt) y tema de la imagen (Bildsujet), el cual se resiste 
a cualquier reproducción adecuada. Mediante sus poemas, Celan no dejará de re-
cordar esta alteridad que precede cualquier goce estético. Desde esa perspectiva 
emprendemos una lectura del ciclo de poemas Sprachgitter. 

Palabras clave: Memoria. Conciencia de imagen. Imágenes poéticas. Considera-
ción estética. Alteridad. 

Abstract: The study of Edmund Husserl´s phenomenology of memory could well 
contribute to the understanding of Paul Celans poetology. For that purpose we try 
to highlight the facticity of recollection and constitution of distant past: during this 
process the intuition mingle inevitably with images. Besides, the poetology of Celan 
could help to elucidate the alterity anteceding the aesthetic consideration as such, 
that is the conflict between picture-object (Bildobjekt) and picture-theme (Bildsujet), 
which resists to every effort of adecuate reproduction. Through his poems Celan 
won't cease to remember this alterity that precedes any aesthetic enjoyment. From 
that perspective, we want to read the cycle of poems Sprachgitter. 

Key words: Memory. Image consciousness. Poetical images. Aesthetic considera-
tion. Alterity. 

1.  Planteamiento del problema: facticidad del recuerdo y consideración 
estética de imagen (Edmund Husserl) 

Al analizar fenomenológicamente el recuerdo, Husserl ha insistido en 

que aquel, siendo una intuición del pasado como tal, no se confunde con la 

fantasía ni con la conciencia de imagen2. Además, Husserl considera ideal-

mente posible una representación adecuada de lo recordado3, gracias a la 

cual el acto de rememoración sería inmune, por así decirlo, ante las oscuri-

dades y oscilaciones propias de la imaginación. Tal postura pareciera apor-

tar poco, sino francamente oponerse, a las motivaciones de la poesía de 

                                                 
2 “En la mera fantasía no hay posición (Setzung) del ahora reproducido ni coincidencia 

(Deckung) del mismo con algo dado como pasado. Por el contrario, la rememoración pone lo 
reproducido y da a esta posición un emplazamiento (Stellung) respecto del ahora actual y la 
esfera del campo temporal originario, al cual pertenece el recuerdo mismo”. Edmund 
Husserl, Zur Phänomenologie des inneren Zeitbewusstseins (1893-1917), Hua X, editado por 
Rudolf Boehm,  Den Haag, Martinus Nijhoff, 1966, p. 51, 15-10. En lo sucesivo citaremos 
este texto, así como otros de Husserl después de la primera referencia completa, con las 
siglas de la serie Husserliana, Hua, indicando a continuación el volumen, la página y el inter-
lineado. Salvo indicación expresa, las traducciones al castellano son nuestras. 

3 “Empero, en el recuerdo 'perfecto' todo sería claro hasta detalles particulares y carac-
terizado como recuerdo”. Hua X, 56, 10-12. 



 
Guillermo Ferrer: Experiencia del pasado e imágenes poéticas...Husserl y Celan... 171 

Paul Celan, en la medida en que ésta se vale de imágenes densas, con fre-

cuencia oscuras, como elemento primordial de una memoria de las fechas 

del otro, particularmente del otro muerto por violencia y odio, o simplemen-

te olvidado4.  

Sin embargo una lectura atenta de los textos de Husserl nos mostrará 

un entrecruzamiento constante de la descripción de las estructuras trascen-

dentales del proceso de rememoración con la constatación de una facticidad 

última del recuerdo: por una parte el sujeto rememorante se ve forzado a 

forjar representaciones del pasado que son, en última instancia, sólo 

aproximaciones más o menos fidedignas a lo recordado; por otra parte, el 

proceso de rememoración, a pesar de cualquier progreso activo, termina 

fragmentándose en imágenes que, no obstante su mayor o menor adecua-

ción a lo recordado, dejan siempre un margen de oscuridad, generalidad, 

oscilación e incoherencia respecto del pasado, al menos en algunos aspec-

tos5.  

                                                 
4 Para Celan las imágenes poéticas no son fantasías en función del goce estético ni me-

táforas que trasladarían el sentido recto de las palabras a un sentido figurado. Las imágenes 
tienen que ver con la “percepción” del tiempo del otro. “¿Y qué serían entonces las imáge-
nes? Lo percibido y por percibir una vez, siempre una vez, sólo aquí y ahora. Y por lo tanto el 
poema sería el lugar donde todos los tropos quieren ser reducidos ad absurdum”. Paul Celan, 
Werke. Der Meridian. Endfassung. Vorstufen. Materialien. Tübinger Ausgabe, Frankfurt am 
Main, Suhrkamp Verlag, 1999, p. 10, 49a-b. En sus notas preparatorias para el discurso El 
meridiano, Celan escribía: “[…] El poema, creo, tiene un carácter antimetáforico, incluso ahí 
donde es imaginativo al máximo. La imagen tiene un rasgo fenoménico, cognoscible por in-
tuición. Lo que de él te separa, no lo franqueas; debes decidirte al salto”. Ibidem, p. 125, 
39b. El término “salto” (Sprung) lo toma Celan del fenomenólogo Oskar Becker, para denotar 
un “estar vuelto el uno al otro” (Einanderzugewendetsein). Cfr. Ibidem, p. 133. En lo sucesi-
vo citaremos esta obra con las siglas TCA/M, indicando a continuación la página y la numera-
ción de las líneas, en caso de que la haya. Cuando no emprendamos una traducción propia 
de los textos poetológicos o de los poemas de Celan, nos referiremos a la traducción de Luis 
Reina Palazón: Paul Celan, Obras completas, Madrid, Trotta, 20044, p. 507. Citaremos este 
texto con las siglas OC, dando enseguida el número de página. Si en ocasiones proponemos 
una traducción diferente a la de Reina Palazón, no se debe a que pretendamos una mayor 
exactitud filológica o de otra índole, sino porque deseamos ajustarnos al sentido filosófico 
que pueda subyacer al poema. Así pues, nuestra traducción, situada en el marco de una 
interpretación fenomenológica, se podrá prestar a objeciones y discusiones, lo cual, empero, 
nos parece deseable y fecundo. 

5 Esta fragmentación, nos parece, constituye la base de una “materialización” y “espa-
ciamiento” del recuerdo, por usar términos de Jacques Derrida. La imposibilidad de captar y 
asir intuitivamente el todo del pasado exige el complemento de signos, símbolos e imágenes. 
Al respecto escribe Rudolf Bernet: “En la medida en que el flujo de la conciencia absoluta 
avanza, la serie de las modificaciones de modificaciones retencionales se prolonga y se hin-
cha, en la medida en que el acto retenido es cada vez más distante del ahora actual, el ca-
rácter intuitivo de esta intencionalidad transversal de la retención se debilita progresi-
vamente. Nuestra cultura ha intentado compensar este olvido progresivo del pasado recu-
rriendo a la representación simbólica de las vivencias, notablemente por medio de la escritu-
ra. En esta sedimentación de la vida, los textos, pero también las pinturas, las fotografías y 

 
 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 

 
172 

Si examinamos el factum de la experiencia normal que hacemos del pa-

sado, notamos que ahí opera, entremezclada con la conciencia de reproduc-

ción más o menos adecuada de lo ya acaecido, la conciencia de que resulta 

imposible una coincidencia perfecta entre el acto rememorativo y el objeto 

rememorado. A nuestro modo de ver, tal factum no equivale a un mero ac-

cidente empírico, ni a una circunstancia de nuestra subjetividad mundana. 

Más bien, la imposibilidad fáctica de la síntesis completa entre el acto re-

memorativo y lo recordado nos refiere a un momento constitutivo de la ex-

periencia del pasado: la resistencia de lo recordado ante un impulso de la 

rememoración encaminado a apoderarse de su objeto mediante una repre-

sentación adecuada —y consiguiente interiorización— del mismo. Consi-

derada desde esta óptica, la fragmentación del recuerdo fáctico en imáge-

nes no equivaldría necesariamente a arriesgar la posición (Setzung) y evi-

dencia del pasado, sino por el contrario, a una condición de la experiencia 

que de él hacemos, en la medida en que se trata siempre de una alteridad 

que trasciende la conciencia presente y da signo de sí por su sustracción a 

una re-presentación exhaustiva por parte del sujeto.  

Por demás, al describir la consideración estética en la conciencia de 

imagen, Husserl dirige la atención a un momento ineludible de conflicto 

(Widerstreit) entre el objeto-imagen (Bildobjekt) y el tema de la imagen 

(Bildsujet). El impulso encaminado a copiar tal cual lo imaginado se ve re-

frenado, el ideal de una calca exacta del tema de la imagen se experimenta 

como irrealizable. El sujeto que imagina se sitúa ante una alternativa: o 

bien perseguir mejores copias del tema de la imagen, o bien volcarse al ob-

jeto-imagen, no obstante sus deficiencias, para “ver”, “intuir” en él lo ima-

ginado. Justamente ahí radica, para Husserl, el origen de la consideración 

estética de la imagen y del gozo (Genuss) que procura la representación 

inmanente de las imágenes artísticas.  

                                                 
la tradición oral son los substitutos presentes de un pasado perdido, sirven de soporte, de 
memorial para la búsqueda del tiempo perdido. El orden simbólico es, por consiguiente, un 
medio por el cual la conciencia absoluta busca remontar su incapacidad de religar intuitiva-
mente el ahora presente del recuerdo con el ahora pasado de lo recordado”.  Rudolf Bernet, 
La vie du sujet. Recherches sur l'interprétation de Husserl dans la phénoménologie, Paris, 
P.U.F., 1994, pp. 238s  (las cursivas en el texto son nuestras). 



 
Guillermo Ferrer: Experiencia del pasado e imágenes poéticas...Husserl y Celan... 173 

Ahora bien, en nuestra opinión, no se ha puesto el énfasis deseable en 

el hecho —factum— de que el conflicto entre objeto-imagen y tema de la 

imagen antecede temporalmente y funda la consideración estética6. Dicho 

con otros términos: cualquier gozo estético arrastra consigo, pasivamente, 

el pasado de un conflicto donde lo imaginado da signo de su alteridad resis-

tiéndose a ser re-presentado (vorgstellt) en una copia, por exacta que pu-

diera ser. En este contexto de ideas, nos parece, la obra de Paul Celan pue-

de contribuir a esclarecer fenomenológicamente las relaciones entre el re-

cuerdo y las imágenes poéticas. Al interrumpir (ab intra del poema) el gozo 

estético mediante un lenguaje lúgubre, cargado de imágenes oscuras pero 

precisas a su manera, Celan desescombra la presencia del pasado del otro 

(presencia distinta de la re-presentación como Abbildung, distinta también 

de una representación adecuada del pasado) que se halla en el origen de la 

consideración estética misma7.  

Nos parece que, en el fondo, Celan obliga al arte poético a remontar a 

una experiencia del pasado como alteridad inasimilable por un sujeto re-

                                                 
6 Hans Rainer Sepp subraya la importancia que reviste, para la fenomenología de la 

conciencia de imagen en general, el conflicto entre objeto-imagen y tema de la imagen. Hus-
serl parece haber considerado con mayor detenimiento, casi con exclusividad, el conflicto 
entre objeto-imagen y cosa-imagen (Bildding) o soporte físico de la imagen: “Particularmen-
te respecto del fenómeno de la imagen física se muestra que Husserl nunca ha cuestionado 
la dirección por él marcada, que consiste en determinar el objeto-imagen exhibidor (darste-
llendes Bildobjekt) a partir de la cosa-imagen (Bildding) percibida”. Hans Rainer Sepp, 
“Bildbewusstsein und Seinsglauben”, en Recherches husserliennes, vol. 6 (1996), pp. 117s. 
Empero, el análisis fenomenológico del conflicto entre objeto-imagen y tema de la imagen, 
como muestra Hans Rainer Sepp, abre perspectivas inéditas, particularmente para la com-
prensión de la consideración estética de la imagen. Tendremos oportunidad de volver a este 
excelente trabajo de Sepp. Por ahora conviene hacer notar el carácter híbrido de las imáge-
nes poéticas: no son, estrictamente hablando, imágenes visuales que surgirían como conse-
cuencia de la neutralización (Neutralisierung) de la posición de existencia de un soporte físi-
co, con el cual el objeto-imagen entraría en conflicto, como sucede en el caso de un cuadro, 
de una foto o de un grabado; tampoco se trata de meras fantasías, ni siquiera de imágenes 
puramente interiores que nos forjaríamos para representarnos un cierto tema, pues los sig-
nos escritos fungen de alguna manera como soporte físico donde el poeta ha “trazado” los 
contornos, colores y líneas que han de suscitar las imágenes.  

7 Así restituye Celan a la imagen una función rememorativa, al suscitar otra vez la ten-
sión entre el objeto-imagen y el tema de la imagen, tensión que Husserl había reducido al 
analizar la consideración estética de imagen: “Pero cuán esencialmente participa el interés 
en el objeto-imagen se muestra en que la fantasía no persigue representaciones nuevas, 
sino que el interés regresa al objeto-imagen y se engancha a él interiormente, hallando gozo 
en la manera de su ilustración por imagen (Verbildlichung) […] Esencialmente distinta de 
esta actitud es la relación de la fantasía habitual y la representación del recuerdo, cuyo inte-
rés y mención van exclusivamente al tema de la imagen”. Edmund Husserl, Phantasie, 
Bildbewusstsein, Erinnerung. Zur Phänomenologie der anschaulichen Vergegenwärtigungen. 
Texte aus dem Nachlass (1898-1925), Hua XXIII, editado por Eduard Marbach, The Hague, 
Martinus Nijhoff, 1989, p. 37, 11-19. 

 
 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 

 
174 

memorante. Tal experiencia de la ausencia definitiva y diferencia temporal 

del pasado funda la consideración estética y sin embargo cae en el olvido 

cuando hay goce estético incluso en la representación de los hechos históri-

cos más terribles8. Las imágenes poéticas retro-refieren a la inevitable 

fragmentación del proceso de rememoración, cuyo movimiento impulsivo 

hacia la interiorización de lo recordado termina siendo obstruido por la alte-

ridad de este último, sobre todo cuando está en juego la memoria de otro 

ausente9. A la vez, las imágenes poéticas apelan, como signos del otro, al 

recuerdo, exponiéndose al olvido pero queriéndolo evitar10. He ahí, expues-

tas a grandes rasgos, las tesis que debemos justificar mediante una lectura 

                                                 
8 Considerada desde el punto de vista del conflicto con sus substratos materiales (los 

trazos percibidos en el papel), la idea o imagen poética que sugieren los signos resulta cier-
tamente de una modificación de la percepción. Empero, considerada desde el punto de vista 
del conflicto con el tema que evoca, al que se refiere en su tentativa de “copiarlo” o “ilustrar-
lo intuitivamente”,  la imagen poética es también modificación del recuerdo o auxiliar de una 
memoria colectiva que  intenciona algo o alguien ausente para la percepción. 

9 Ciertamente Husserl caracteriza la rememoración como acto libre arraigado en el “yo-
puedo” (Ich kann). Empero, el momento originario del recuerdo no es una libertad pura del 
ego, sino la pasividad de una afección desde el continuo retencional (retentionales Konti-
nuum), desde el ser-ahí oscuro de lo preservado (dunkles Dasein des Präservierten) que, en 
concurrencia con otras fuentes de afección, solicita la entrega o donación (Zuwendung) del 
yo activo, por usar expresiones de Husserl. Léase el siguiente texto, donde Husserl recurre al 
ejemplo clásico de la melodía para ilustrar lo antedicho: “Después de que la melodía o una 
parte de la misma se han hundido completamente en la oscuridad, ella puede, en cierta ma-
nera, estar todavía ahí. Yo puedo aún “mirarla” retrospectivamente (ich [kann] noch auf sie 
zurück 'sehen'). Desde lo oscuro, la melodía ejerce su estímulo en el sujeto, o una de sus 
partes estimula a un nuevo giro del sujeto en dirección a ella. Puede que al comienzo otros 
estímulos sean más fuertes, empero, las inhibiciones pueden suprimirse, el estímulo puede 
fortalecerse, con lo cual el momento en cuestión (la frase tonal) emerge desde el trasfondo 
oscuro y experimenta la donación del sujeto”. Edmund Husserl, Die Bernauer Manuskripte 
über das Zeitbewusstsein (1917-1918), Hua XXXIII, editado por Rudolf Bernet y Dieter 
Lohmar, Dordrecht/Boston/London, Kluwer Academic Publishers, 2001, p. 363, 7-15. Por 
otra parte, las similitudes del presente con el pasado “nos fuerzan” a recordar: “Puesto que 
la rememoración se basa en asociación de semejanza y en un 'despertar' (Weckung) desde el 
presente actual (o ya rememoración actual), se explica entonces un deber-saltar-en el pasa-
do (Zurückspringen-müssen in die Vergangenheit), que no es un continuo poder-afluir-en-el-
pasado (in die Vergagenheit 'Zurückströmen'-Können)”. Edmund Husserl, Späte Texte über 
Zeitkonstitution (1929-1934). Die C-Manuskripte, Husserliana Materialien Bd. VIII, editados 
por Dieter Lohmar, Den Haag, Martinus Nihhoff, 2006, p. 265. En lo sucesivo citaremos este 
texto así: Hua Mat. VIII, indicando después el número de página. 

10 Por eso compara Celan el poema con un “mensaje en una botella” (Flaschenpost), au-
nando así las ideas de un horizonte futuro para el recuerdo y de fragilidad, exposición de lo 
recordado: “Puesto que el poema es una forma de aparición del lenguaje y, conforme a su 
esencia, dialógico, puede ser un mensaje en una botella, expedido con la esperanza «no 
siempre con fuerte esperanza» de que pueda en alguna parte y en algún momento llegar a 
tierra, quizá a la tierra del corazón”. Paul Celan, Gesammelte Werke. Dritter Band: Der Sand 
aus den Urnen. Zeitgehöft. Verstreute Gedichte. Prosa. Reden, Frankfurt am Main, Suhr-
kamp, 2000, p. 186 Edición a cargo de Beda Allemann y Stefan Reicher, con la colaboración 
de Rolf Bücher. 



 
Guillermo Ferrer: Experiencia del pasado e imágenes poéticas...Husserl y Celan... 175 

de los textos de Husserl concernientes a la fenomenología del recuerdo y el 

volumen de poemas de Celan Sprachgitter (Reja de lenguaje). 

1.1. Impulso de la rememoración hacia una representación adecua-
da y renovación del pasado 

Husserl caracteriza el recuerdo como una conciencia que tiende a reno-

var la percepción originaria de un objeto o un acontecimiento11. Mediante la 

rememoración, el sujeto trata de retornar, por así decirlo, a la experiencia 

primigenia de la temporalización de las fases de un suceso pretérito: su 

irrupción como ahora; su hundimiento paulatino en el horizonte retencional, 

y el surgimiento de expectativas primarias o protenciones que se cumplían 

mientras el acontecimiento duraba. Ahora bien, la experiencia cotidiana nos 

enseña que no importa cuánto nos absorbamos en un recuerdo, cuánto lo 

vivamos intensamente, nunca llegamos a confundirlo con una percepción 

actual. Somos conscientes otra vez del acontecimiento, pero en cuanto él 

porta el signo o carácter de “recordado”, el índice de una modificación tem-

poral del presente originario. He ahí el testimonio de la experiencia normal 

del pasado, cuyas “subestructuras”, cuya “prehistoria” en la conciencia tras-

cendental debe desescombrar y describir el análisis fenomenológico.  

 Importa sobremanera no confundir el recuerdo con una mirada fija 

hacia el pasado, como si la evidencia del mismo se equiparara con la limpi-

dez de un espejo bruñido que nos permite mirar detrás de nosotros toman-

do una postura más o menos estática12. De hecho, la rememoración está 

                                                 
11 La rememoración, nos dice Husserl, es una “[…] renovación  de la percepción (Erneue-

rung der Wahrnehmung) en la modificación de la conciencia recordando un otra-vez (erin-
nerndes Wieder-Bewusstsein). En tal modificación el acontecimiento se constituye otra vez, 
quasi originariamente, como unidad de algo durando”. Hua XXXIII, 364, 7-9. Importa tomar 
en cuenta que el recuerdo intenciona primariamente al objeto recordado, no a la experiencia 
pasada misma. Empero al recuerdo acompaña la conciencia interior del flujo temporal del 
acto remememorante. “El recuerdo implica realmente una reproducción de la percepción 
anterior; sin embargo el recuerdo  no es, en sentido estricto, una representación de la per-
cepción anterior: la percepción no es puesta ni intencionada en el recuerdo, sino el objeto y 
su ahora, que se relaciona con el ahora actual”. Hua X, 59, 26-32. Nos interesa, en el pre-
sente apartado, destacar la conciencia implícita de la “latencia” (Latenz), la tendencia o im-
pulsividad del acto rememorante. Sobre el uso que hacemos del término “latencia” para de-
notar la estructura protencional del recuerdo, cfr. in supra nota 14. 

12 Marc Richir ha señalado con agudeza las dificultades inherentes a una descripción fe-
nomenológica del “retorno al pasado”. Richir plantea así el problema fundamental: “En el 
recuerdo no es cuestión de un simple retorno al presente de un presente pasado, tal como se 
considera haber sido en su presente (y su afecto). Más bien se trata de un 'cierto' retorno, 
justamente bajo la forma del recuerdo, es decir de manera 'incorporal ', en el recuerdo del 

 
 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 

 
176 

animada por protenciones que impulsan el recuerdo hacia la vivencia reno-

vada de lo recordado. Por eso la rememoración muestra un carácter ten-

dencial y tiene delante de sí un horizonte de futuro, en cuyo término se en-

cuentra la reproducción adecuada del acontecimiento pasado. Cabe aseve-

rar que la rememoración, conforme a su estructura protencional, no es tan 

sólo conciencia intencional de un acontecimiento pasado, sino además auto-

conciencia (cuya auto-intencionalidad no es objetivante ni reflexiva) de una 

tendencia o impulso “arrastrando” el acto rememorante hacia la reanuda-

ción de una experiencia anterior. Dicho con otros términos: la estructura 

protencional del proceso de rememoración se concreta (en el nivel originario 

de la conciencia del tiempo interno que acompaña al acto rememorante) 

como impulso de reanimación, mediante el cumplimiento intuitivo (anschau-

liche Erfüllung), de las retenciones (tornadas opacas, oscuras, ya “feneci-

das”, por así decirlo) de los datos hiléticos de un cierto suceso ya transcu-

rrido, datos que constituían el material sensible de la aprehensión objeti-

vante (objektivierende Auffassung) en la percepción pasada.  

Impresionan fuertemente los textos donde Husserl describe hasta qué 

punto cobra fuerza o se radicaliza la tendencia protencional de la rememo-

ración. En sus últimos manuscritos sobre la conciencia del tiempo Husserl 

califica el recuerdo como percepción-otra vez (Wiederwahrnehmung), acti-

vidad-otra vez (Wiederaktivität). Al recordar, observa Husserl, se rescinde 

el encubrimiento del fondo retencional (wird die Verdeckung aufgehoben) 

paulatinamente oscureciéndose, o mejor dicho aún: “[…] el giro (Zuwen-

dung) se transforma, mediante el cumplimiento, en ‘repetición’ (Wieder-

holung), en la cual se produce un presente repetido como ‘imagen intuitiva’ 

                                                 
presente pasado con su distancia ya hecha de pasado. Y, como Husserl lo ha mostrado (so-
bre todo en Hua XXIII), la infidelidad del recuerdo implica que se mezcle con él, irreducti-
blemente, la imaginación, incluso, más fundamentalmente para nosotros, la fantasía”. Marc 
Richir, Fragments phénoménologiques sur le temps et l'espace, Grenoble, Éditions Jérôme 
Millon, 2006, p. 142. Analizando minuciosamente, valorando y criticando los textos de Hus-
serl, Richir desarrolla su propia fenomenología del recuerdo. En relación con nuestro trabajo, 
queremos subrayar aquí las ideas de la distancia ya hecha del pasado,  así como de la “in-
corporeidad” del recuerdo (en la medida en que ella es signo de la imposibilidad de renova-
ción de la experiencia pasada, pues la protencionalidad de la experiencia pasada está clausu-
rada, ya no se abre a posibilidades varias). De suma importancia es una caracterización del 
papel (fácticamente necesario) de la imaginación y la fantasía en el acto de rememoración. 



 
Guillermo Ferrer: Experiencia del pasado e imágenes poéticas...Husserl y Celan... 177 

(anschauliches Bild) y actividad ‘repetida’ (‘wiederholte’ Aktivität), un modo 

de actividad real: la rememoración”13.  

Tal actividad rememorante, como hemos dicho, no se deja confundir 

con un reflejo especular e inmóvil del pasado, pues se trata de una activi-

dad animada por un impulso a adentrarse en el horizonte (futuro) de la re-

producción adecuada y renovación de lo recordado. Ahora bien, la impulsi-

vidad protencional como “latencia”14 de la actividad rememorante consiste 

en tender a una efectuación nueva de la actividad pasada. El sujeto que re-

cuerda despliega además una enorme contra-actividad, por así decirlo, al ir 

en dirección opuesta al futuro indeterminado o abierto que bosquejan las 

protenciones de la percepción. Al respecto escribe Husserl: “En la rememo-

ración vivo a contrapelo (entgegen) del futuro en protención constante, tal 

como es [originariamente, n. del. tr.] la protención: lo prefigurado más cer-

cano, determinado imperfectamente, cumpliéndose, pero frecuentemente 

‘de otra manera’ (anders) (aunque dentro de una forma ontológica general). 

El horizonte distinto es vago. [Ahora bien, en la rememoración, n. del. tr.] 

todo se repite con sus prefiguraciones, todo ha ‘sido’ ya, se conserva en la 

retención fluyente y sólo es descubierto”15. 

La contra-actividad del recuerdo se concreta como una anulación del in-

terés en el futuro abierto a la percepción, la cual es inhibida o, reducida al 

minimum, proseguida mecánicamente. Sólo yendo en dirección contraria de 

la tendencia o impulsividad protencional de la percepción, logra el recuerdo 

encaminarse a la actualización de su propia tendencia o impulsividad pro-

tencional:  

La actividad presente del yo en la prosecución de la rememoración consiste en 
una marcha de la actividad en el modo percibir-otra vez (Wieder-
Wahrnehmen), ser-otra vez-en-presente (Wieder-in-Gegenwart-Sein), otra vez-
ir-hacia-el-futuro, el futuro-que-ya-fue (in die Zukunft – in die gewordene Zu-
kunft). Siendo ahora activo en el recuerdo, activo en la forma intencionalmente 

                                                 
13 Hua Mat. VIII, 265. 
14 En su disertación Vergegenwärtigung und Bild. Beiträge zur Phänomenologie der Un-

wirklichkeit (1930),  Eugen Fink calificaba las retenciones y las protenciones como depre-
sentaciones (Entgegenwärtigungen) que constituyen los horizontes y la “latencia” (Latenz) 
de cualesquiera vivencias. Nosotros empleamos el término para resaltar el carácter tenden-
cial que la protención confiere a todo acto. Cfr. Eugen Fink, Studien zur Phänome-nologie 
1930-1939, Den Haag, Martinus Nijhoff, 1966, p. 24. 

15 Hua Mat. VIII, 266. 

 
 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 

 
178 

transformada otra vez-activo (wieder-tätig), tengo un horizonte de futuro en el 
modo otra-vez (ein Zukunftshorizont im Modus Wieder).16 

El punto que nos importa subrayar es que, a pesar del fuerte impulso 

protencional del recuerdo hacia una renovación de la actividad perceptiva 

anterior, el resultado final de la actividad rememorante no consiste en la 

“resurrección” o “reanimación” de la experiencia pasada. En nuestra expe-

riencia normal del pasado distinguimos el recuerdo, por vívido que sea, de 

una percepción actual. Nos sabemos distantes del pasado: he ahí el testi-

monio implícito en la actitud natural de quien está volcado a un objeto pre-

térito. Ahora bien, un análisis fenomenológico de tal experiencia normal del 

pasado revela que ésta no se efectúa sino al precio de la detención o inhibi-

ción del impulso protencional encaminado a la renovación de la experiencia 

anterior y consiguiente reproducción adecuada del pasado17. El sujeto re-

                                                 
16 Idem. 
17 Estudiosos de la fenomenología del recuerdo en Husserl han notado que para él la re-

presentación adecuada del pasado es un ideal inaccesible y por tanto indisponible para la 
rememoración. Meditemos sobre el siguiente texto, por citar uno entre muchos pertinentes 
para nuestro tema: “Un sí-mismo inmanente que ha llegado a la proto-fundación (Ur-
stiftung), es para el yo activo un telos constantemente posible con base en recuerdos posi-
bles”. Edmund Husserl, Analysen zur passiven Synthesis. Aus Vorlesungs- und Forschungs-
manuskripten (1918-1926). Hua XI, editado por Margot Fleischer, Martinus Nijhoff, Den 
Haag, 1966, p. 203. Para Christian Lotz, la “indisponibilidad” (Unverfügbarkeit) del pasado 
consiste no en que mi historia de vida (Lebensgeschichte) me aparezca como algo ajeno 
(fremd) y otro (anderes), sino en que “[…] ella, en cuanto correlato ideal de todas mis re-
memoraciones posibles, exhibe un ser verdadero, con el cual me relaciono por recuerdos que 
se acreditan como tales”. Ahora bien, añade Lotz, “[…] incluso cuando puedo resolver intuiti-
vamente y con evidencia una competición (Wettstreit) entre rememoraciones distintas, resta 
una diferencia mínima (minimale Differenz) que constituye la trascendencia de mi pasado”. 
Christian Lotz, “Verfügbare Unverfügbarkeit. Über theoretische Grenzen und praktische 
Möglichkeiten der Erinnerung bei Husserl”, en Phänomenologische Forschungen 1-2 (2001), 
p. 226. En el contexto de la problemática fenomenológica de una “indisponibilidad del pasa-
do” nos parece muy importante una idea de László Tengelyi, quien escribe: “El hecho de que 
Husserl, en sus últimas notas, considere constantemente el recuerdo en la perspectiva del 
‘paralelo de la comunidad con los otros’ trae como consecuencia que se vea obligado a reti-
rarle la disponibilidad que le había sido concedida”. László Tengelyi, L'histoire d'une vie et sa 
région sauvage, Grenoble, Éditions Jérôme Millon, 2005, p. 118. Para Tengelyi, la indisponi-
bilidad del pasado no sólo concierne a nuestro recuerdo de los otros, sino también al recuer-
do de nosotros mismos. La tesis de una indisponibilidad del propio pasado, como la bosqueja 
Husserl en sus últimos textos, cuestiona radicalmente la idea de una conservación en el pre-
sente o post-presentación retencional continua de los contenidos impresionales originarios. 
De ahí que urja concebir otra relación del yo con su pasado que no sea sólo la de una dispo-
sición de contenidos oscuros, vacíos, pero aún presentes por obra de la espontaneidad reten-
cional �una relación que Tengelyi llama “principio de constitución retroactiva” (principe de 
constitution rétroactive). Al respecto escribe Tengelyi: “En lugar de ver asegurada de golpe 
la identidad personal por el principio de la ‘modificación continua’, Husserl debía familiarizar-
se con la idea sorprendente de que el ‘ser sí-mismo’ exige un esfuerzo constante de ‘auto-
conservación’, que el yo se deja, precisamente por esta razón, caracterizar como ‘yo idéntico 
de las contradicciones’ […]”. Ibidem, p. 119. De alguna manera nos hemos ocupado de este 



 
Guillermo Ferrer: Experiencia del pasado e imágenes poéticas...Husserl y Celan... 179 

memorante no logra reabrir las protenciones ya cumplidas de la experiencia 

anterior, el futuro ya sido (die schon gewordene Zukunft) de lo cual da sig-

no la imposibilidad de re-escenificar corporalmente el pasado. Regresare-

mos a esta cuestión. 

Que Husserl se ha percatado de un problema aquí subyacente, lo mues-

tra el siguiente texto:  

Empero, esto nos da a pensar […] cuando me adentro continuamente en el 
recuerdo, cuando estoy continuamente activo de una manera transformada, 
sin embargo (doch) sé de antemano sobre el futuro ya acaecido (geschehene 
Zukunft), a decir verdad tengo mi horizonte de futuro como horizonte, empe-
ro como conocido de antemano y completamente determinado según el modo 
del recuerdo, del otra-vez. No tengo en lugar un horizonte del otra-vez, pero 
aún indeterminado, incierto, de manera que tendría que esperar lo que ven-
drá. Aspirando continuamente [la reanudación de la actividad anterior, n. del 
tr.] sé ya de antemano […].18  

Se impone ahora la pregunta: ¿En qué puede consistir la detención o 

inhibición de las tendencias protencionales del recuerdo, la cual se traduce 

en el saber implícito sobre una clausura definitiva del horizonte protencional 

de la experiencia anterior? Formulemos una hipótesis para responder a esta 

pregunta: La rememoración penetra en el horizonte retencional, el cual no 

es sólo un continuo de imbricación de retención de retención, retención de 

retención de retención, etc. Es además retención de protenciones que ya 

fueron cumplidas por el ingreso de proto-impresiones. Ahora bien, si que-

remos describir fenomenológicamente los subsuelos pasivos de la experien-

cia que hacemos del pasado, debemos colocar el acento, no sólo en el pro-

ceso mecánico de imbricación retencional, que por demás Husserl considera 

como una “post-presentación” mediante la cual la conciencia conserva en el 

presente incluso contenidos apagándose (sich abklingend), perdiendo dife-

rencias intuitivas hasta llegar al vacío19. En efecto, en el continuo retencio-

                                                 
problema en un trabajo sobre “Experiencia de acabamiento del pasado y pulsos vitales” en 
Husserl y Freud, a la luz del ejemplo de la depresión melancólica. 

18 Hua Mat. VIII, 266 (las cursivas en el texto son nuestras). 
19 Husserl escribe en los Manuscritos de Bernau: “Quizá es mejor, en esta esfera [de la 

retención, n. del tr.] no hablar del pasado puro y simple, sino de un apagamiento del presen-
te (Abklang der Gegenwart) o modificación de apagamiento”. Hua XXXIII, 65, 14-18. Husserl 
añade: “Cada apagamiento de un presente es en sí mismo presente, por tanto tiene un apa-
gamiento de su presente. La modificación de apagamiento es continua, y por ahí tenemos 
distancia y comparaciones de distancia. Ello, desde luego, en la medida en que mediante el 

 
 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 

 
180 

nal son preservadas protenciones cuya prefiguración vacía del dato venidero 

ya fue cumplida intuitivamente por la fuerza impresional de la proto-

impresión anterior. Tales protenciones, en cuanto eran primero vacías, se 

muestran siempre como prefiguraciones de la espontaneidad protencional 

anteriores al presente que las cumplió y con el cual contrastaban como lo 

general o indeterminado con lo concreto. El sujeto rememorante se ve im-

pulsado a ingresar en un horizonte retencional que intenta cumplir intuiti-

vamente “otra-vez”. Sin embargo, el sujeto, al adentrarse en el continuo 

retencional, se halla en una especie de proto-escenario de proto-

acontecimientos (Urereignisse) preservados, cuyo carácter de pasado abso-

luto el sujeto no puede revocar. El peso de irreversibilidad del pasado recae 

en la retención de un acontecimiento originario que cabe describir de la si-

guiente manera: la impresión cumplió ya una protención, de manera que 

                                                 
recuerdo repetimos el apagamiento viviente, fluyente del presente (continuo de apagamien-
to)”. Hua XXXIII, 65, 25-30.  La caracterización de los fenómenos de apagamiento retencio-
nal como presente debía suscitar objeciones por parte de los discípulos de Husserl, así como 
por parte de fenomenólogos contemporáneos. Ante todo, Eugen Fink advierte: “No hay, en 
absoluto, manera de ver cómo es posible el ‘pasado’. En realidad, tenemos ahí un presente 
durando siempre (eine immerwährende Gegenwart)”. Eugen Fink, Phänomenologische 
Werkstatt 2. Die Bernauer Zeitmanuskripte, Cartesianische Meditationen und System der 
phänomenologischen Philosophie, editado por Ronald Bruzina, Freiburg/München, Verlag Karl 
Alber, p. 362. Klaus Held plantea certeramente la problemática de fondo aquí subyacente: 
“¿Qué sucede con el fluir pre-temporal del presente viviente, el cual contiene una multiplici-
dad de fases que todavía no puede ser una serie de lugares temporales?”.  Klaus Held, 
Lebendige Gegenwart. Die Frage nach der Seinsweise des transzendentalens Ich bei Edmund 
Husserl, entwickelt am Leitfaden der Zeitproblematik, Den Haag, Martinus Nijhoff, 1966, p. 
107. El enigma (Rätsel), observa Held, consiste en calificar como “presente” una pluralidad 
fluyente (strömende Pluralität) en sentido estricto intemporal, mera forma de coexistencia 
“presente” de las fases del flujo, que paradójicamente funda la constitución de los lugares y 
las objetividades temporales, de la transición del presente objetivo en el pasado objetivo. Tal 
enigma se ahonda si consideramos que la retención funda la reflexión en nuestras vivencias 
como “pasadas”, “pretéritas”, por ende nuestra experiencia del pasado propio, de la historia 
de vida. Por otra parte, no resulta claro cómo el recuerdo se constituye con base en el “pa-
sado inmediato” de la retención, que en última instancia es “post-presentación”.  Tampoco 
resulta claro cómo la creciente implicación retencional (intentionales Ineinander) y su gra-
duación de ± incremento retencional (retentionale Steigerung) del punto-fuente pueden fun-
dar la conciencia de mayor o menor distancia del pasado. De ahí que Marc Richir escriba: 
“Empero, contrariamente a lo que Husserl parece a veces forzado a decir en virtud de su 
concepción, la distancia del pasado no es, originariamente, más o menos grande según el 
alejamiento más o menos de la retención adormecida que se despierta en el recuerdo. Pues 
un recuerdo de un pasado ‘lejano’ puede ser  más vivo que un recuerdo de un pasado ‘cer-
cano’ o reciente. Esto significa que, fuera de la institución simbólica de la cronología, la dis-
tancia del pasado no es intrínsecamente mensurable, y que la intensidad o la vivacidad del 
recuerdo vienen de otra parte que la distancia temporal. Esta no puede ser, como sabemos, 
más que la afección que hace vivir la fantasía y de lo que de ella se conserva a través de su 
transposición en afecto (al cual Husserl atribuye también un cierto papel, hay que recordar-
lo)”. Marc Richir, Fragments phénoménologiques sur le temps et l'espace,  pp. 142s.  

 



 
Guillermo Ferrer: Experiencia del pasado e imágenes poéticas...Husserl y Celan... 181 

ésta no se deja reabrir a lo indeterminado o aún no actualizado. Así pues, el 

horizonte de la rememoración no es el futuro abierto de la percepción origi-

naria, sino el futuro de la experiencia anterior ya clausurado, por consi-

guiente indisponible para el sujeto. Contra tal horizonte de futuro inexora-

blemente cerrado, ya acontecido, choca necesariamente la impulsividad 

protencional del recuerdo, cuya latencia es la reanimación de la experiencia 

anterior.  

Lo antedicho es un aspecto esencial de la experiencia que hacemos del 

pasado. Empero, habría que considerar además otros momentos en la de-

tención del impulso protencional del recuerdo: por una parte el desfase y 

contraste permanente entre el presente que ingresa durante la rememora-

ción actual, y el punto máximo de renovación intuitiva que alcanza el re-

cuerdo20. Tal presente se da constantemente a la conciencia perceptiva, por 

encubierta que esté por el recuerdo, o por mucho que, relegada a un tras-

                                                 
20 El proceso de cumplimiento (Erfüllung) de las protenciones del recuerdo muestra una 

gran complejidad: debe alcanzar el punto más distante del continuo retencional (la retención 
de la fase de arranque del acontecimiento por recordar) y desde ahí remontar hasta el punto 
del continuo retencional más cercano al presente (la retención de la última fase del aconte-
cimiento por recordar). Ahora bien, por mucho que el cumplimiento intuitivo de las proten-
ciones del recuerdo se aproxime al presente actual, el ingreso de datos impresionales nuevos 
“se adelanta” a la culminación del proceso rememorativo. Al respecto, cabe citar el siguiente 
texto de Husserl: “¿Acaso no cuesta tiempo el recuerdo?, ¿puede éste alcanzar el tiempo del 
transcurso del recuerdo al tiempo actual? Pongamos que ahora es percibido A, con el cual se 
liga B… Con B comienzo el recuerdo E, entonces tengo:  

AˆBˆE1ˆE2 … 
 (CˆD… 

Cuando por ejemplo, Ex ha llegado a A (A representado), entonces debería Ex comenzar 
a representar E1 E2…, con lo cual nunca llegaríamos a un final. Ahora vendrían recuerdos de 
recuerdos de recuerdos, etc. Por consiguiente resulta claro que es imposible una reproduc-
ción real del transcurso de conciencia hasta un ahora actual”. Hua X, 196, 32-37. Este texto 
es sumamente difícil. Nos limitamos a proponer una posible interpretación: El recuerdo E de 
A tiende a la re-presentación o renovación de A. Tiende, por tanto, a la simultaneidad de A 
con el presente actual, que es el acontecimiento B. Empero, cuando el recuerdo E arriba a A, 
el acontecimiento C ha ingresado en el presente de la conciencia perceptiva. Entonces el 
recuerdo E debe alcanzar el tiempo actual de la percepción de C. El tiempo que el recuerdo E 
invierte en ello produce otro retardo, esta vez respecto del nuevo acontecimiento D, y así 
indefinidamente. Como sea, tiene lugar un contraste como desfase, diferencia temporal irre-
versible entre el objeto del recuerdo y el objeto de la percepción. Si consideramos la impulsi-
vidad protencional del recuerdo, entonces tal contraste no se restringe a ser un juego de 
espejos, como si una imagen diáfana fuera presentante del ahora y una imagen más o me-
nos empañada representante del pasado. Más bien hay, en el trasfondo de la experiencia del 
pasado, una conciencia de inhibición o detención de una tendencia a la renovación de la ex-
periencia pasada. Tal inhibición es consecuencia del ingreso de un complejo impresional nue-
vo que frena los impulsos protencionales del recuerdo, relegándolos una y otra vez en el 
pasado. Importa sobremanera advertir que no se trata de una inhibición que nos revelaría 
originariamente la reflexión. Más bien tal inhibición se “manifiesta” o “se hace sentir” en la 
auto-conciencia no-objetivante del flujo temporal del acto rememorativo mismo en contra-
juego con el acto de percepción. 

 
 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 

 
182 

fondo, prosiga su efectuación mecánicamente. Por otra parte, el carácter 

irrealizable del ideal de una representación adecuada del pasado, de un 

cumplimiento absoluto de las prefiguraciones protencionales del recuerdo, 

en la medida en que tal plenitud intuitiva supondría la “resurrección” de la 

experiencia pasada y la reinauguración, por así decirlo, del horizonte de fu-

turo indeterminado, abierto tanto al cumplimiento como a la decepción de 

las protenciones21. Por consiguiente, en el recuerdo adecuado no habría, 

paradójicamente, experiencia alguna del pasado como tal. 

En el marco de nuestro trabajo basta con atender a tal momento de de-

tención, de inhibición de las tendencias protencionales del recuerdo, y de 

desmentido fáctico del ideal de representación adecuada del pasado. Al 

choque de la impulsividad protencional del recuerdo con un pasado indispo-

nible (pues el futuro acontecido ya no ofrece posibilidades de apertura a lo 

nuevo e indeterminado) sigue una fragmentación del proceso rememorativo 

en “imágenes”22 múltiples, oscuras, generales, oscilantes y por ahí diferen-

                                                 
21 Nos parece que Husserl ha aludido a esta imposibilidad de realización del ideal de una 

representación adecuada del pasado. Mencionemos aquí dos líneas de argumentación que 
hayan respaldo en diversos textos: por una parte, la adecuación perfecta del recuerdo con lo 
recordado equivaldría a restituir el presente de la experiencia anterior, lo cual anularía el 
tiempo; por otra parte, tal representación adecuada haría que el acto de rememoración coin-
cidiera en duración con el acto de percepción pasada. Ahora bien, el carácter pretérito de un 
acto perceptivo originario va de la mano con la diferencia entre su propia duración temporal 
ya transcurrida y cualesquiera duraciones actuales de actos de rememoración, así se reiteren 
una y otra vez. En este marco de ideas citamos los siguientes pasajes: “Cada percibido tiene, 
necesariamente, un subsecuente (Folgendes); éste a su vez tiene necesariamente un subse-
cuente. Así también cada recuerdo tiene intenciones que retro-refieren a recuerdos pasados 
distantes, que hallan su cumplimiento temporal en tal recuerdo. Si todo se renovara, todo el 
tiempo debería ser real otra vez… Pero se trata de imposibilidades”. Hua X, 196, 18-23. 
“Cuando se ‘renueva’ un transcurso de tiempo correspondiente al recuerdo, el proceso ante-
rior, el ser antes duradero, es decir cuando entra en la percepción un proceso nuevo, pero en 
cuanto contenido y relaciones temporales igual al proceso anterior, entonces decimos: regre-
sa justamente lo mismo que antes era presente, yo veo ahora ‘exactamente’ lo mismo que 
había visto antes. Pero falta algo: la identidad de la individualidad. El nexo temporal es algo 
nuevo. La percepción de ahora es completamente distinta de la anterior: subjetivamente, en 
cuanto es otro acto; objetivamente, en cuanto el contenido percibido”. Hua X, 196, 8-17 (las 
cursivas son nuestras). 

22 O “apariencias imaginarias” (imaginäre Apparenzen), por usar la terminología de Hus-
serl para designar los contenidos intuitivos de la aprehensión del pasado: “Por otra parte, 
debemos distinguir entre apariencia impresional (apariencia de sensación) y apariencia ima-
ginaria, la cual puede ser contenido de un recuerdo, de una ilusión en el recuerdo, etc. Por 
consiguiente la apariencia, como núcleo idéntico de todos los actos intuitivos, concierne a la 
diferencia entre impresión e imaginación, y esta diferencia condiciona para el fenómeno en-
tero, la distinción entre presentación (Gegenwärtigung) y presentificación (Vergegenwärti-
gung)”. Hua X, 103, 3-11. No se trata, para nosotros, de confundir el recuerdo con, o disol-
verlo en, la conciencia de imagen o la fantasía. Empero, la imposibilidad fáctica de una inte-
riorización completa de lo recordado en el recuerdo exige el recurso a signos, símbolos e 
imágenes como momentos esenciales de la experiencia que hacemos del pasado. 



 
Guillermo Ferrer: Experiencia del pasado e imágenes poéticas...Husserl y Celan... 183 

ciadas de lo recordado, aunque necesariamente relacionadas con él. He ahí 

el tema del cual nos ocuparemos en el siguiente apartado. 

1.2. Progreso pasivo de la rememoración y fragmentación del 
pasado en “imágenes-substituto”  

La experiencia normal del pasado atestigua la posibilidad de aproxima-

ción activa a una mejor representación de lo recordado. Dicho con termino-

logía fenomenológica: resulta viable un proceso de rememoración cuyas 

prefiguraciones protencionales se cumplan intituivamente conforme a una 

graduación de – a + respecto del ideal de una reproducción adecuada del 

pasado. En este sentido el recuerdo se distingue tajantemente de la antici-

pación, cuyos bosquejos (Entwürfe) o coloraciones (Ausmalungen) del futu-

ro permanecen abiertos, no decididos, quasi-cumpliendo la expertativa23. El 

“ser contingente” del futuro no respalda pre-determinación alguna de la ex-

pectativa, mientras que el “ser absoluto” del pasado ofrece una medida pa-

ra la aproximación del recuerdo a la representación adecuada de un objeto 

o acontecimiento acaecido.  

El futuro en general, que es para mí, el futuro de mi mundo exterior, tal como 
es para mí en una orientación de acceso (cerca y lejos, derecha e izquierda, 
etc.), para cada presente futuro, no se construye en el presente viviente (le-
bendige Gegenwart) de la misma manera que mi mundo circundante pasado y 
mi vida y comportamiento pasados, los cuales son el presente viviente como 
siendo de una vez por todas, como aquello de lo cual puedo tomar conciencia 
en el presente una y otra vez, que yo puedo reconocer y determinar una y 
otra vez como lo mismo.24 

                                                 
23 A decir verdad, Husserl considera la posibilidad ideal de una “conciencia profética”, 

cuyas prefiguraciones del futuro se corresponderían con el presente entrante, si es que éste 
ingresa tal como fue anticipado. “En principio es concebible una conciencia profética (una 
conciencia que se hace pasar por profética), ante la cual está cada carácter de la expectativa 
del ser venidero: como por ejemplo cuando tenemos un plan exactamente determinado y, 
representándonos intuitivamente lo planeado, por así decirlo lo captamos ‘hasta los tuétanos’ 
(mit Haut und Haar). Sin embargo, habrá en la anticipación del futuro algo accesorio, que 
como substituto ocupa la imagen concreta, pero puede ser  de otra manera de como pinta la 
imagen: de antemano se caracteriza como apertura”. Hua X, 56, 14-24. En efecto, la necesi-
dad con que tal conciencia profética pre-determina el futuro es hipotética, es decir, depen-
diente de la irrupción de ciertos complejos impresionales con exclusión de otros asimismo 
posibles. Además, la concreción del presente o ahora impresional muestra siempre contras-
tes con las prefiguraciones protencionales en la percepción, en la medida en que éstas por 
algún aspecto al menos se muestran vagas, imprecisas o generales. 

24 Hua Mat. VIII, 90. 

 
 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 

 
184 

Así, el ser absoluto del pasado, su lugar fijo en el tiempo objetivo, funda 

la posibilidad de una aproximación gradual a la reproducción adecuada de 

hechos acontecidos: “[…] yo puedo perfeccionar siempre mis rememoracio-

nes y recibir finalmente lo que ‘realmente fue’. A mi libertad, a mi capacidad 

(yo puedo), que desde luego es frecuentemente inhibido, se supedita la 

aproximación a lo que de antemano es en sí mismo […]”25. Empero, hemos 

intentado mostrar que el ser absoluto del pasado (cuya apodicticidad arrai-

ga en el peso de las proto-impresiones que cumplieron las protenciones ori-

ginarias) es a la vez justamente lo que refrena el impulso protencional del 

recuerdo a reabrir el horizonte de futuro rememorado. De ahí, nos parece, 

que con tal proceso se entremezcle necesariamente la facticidad de un pro-

greso “accidentado”, incompleto respecto de algunos o muchos aspectos del 

objeto o suceso por recordar. Husserl ha consagrado interesantes análisis a 

tal progreso pasivo26 de la rememoración, análisis cuya relevancia para 

nuestra temática debemos destacar.  

En este contexto importa sobremanera insistir en que el proceso de re-

memoración consiste en un esfuerzo por traer a nuestra representación lo 

recordado en sus determinaciones particulares. La impulsividad protencional 

del recuerdo no se detiene en la posición de lo recordado como habiendo 

sido percibido, sino va hasta la explicación (Explikation) de todas y cada 

una de las singularidades de lo que ha sido (si bien por necesidades prácti-

cas o razones estéticas podemos conformarnos con recuerdos incompletos o 

imperfectos). Ahora bien, el punto estriba en que mientras el sujeto reme-

morante explicita lo recordado, sea mediante recuerdos reiterados, sea 

ahondando en un solo recuerdo, necesariamente se configura o constituye 

constantemente un “substituto” (Lückenbüßer) de lo recordado: “Substitu-

to” que, como veremos, no es un momento meramente transitorio en el 

proceso de rememoración, sino una especie de “lastre”, de “materialidad” 

que el recuerdo, considerado en su facticidad, cargará consigo siempre, por 

mucho que haya progresado o aún pueda progresar en el cumplimiento in-

tuitivo de las prefiguraciones protencionales.  

                                                 
25 Idem (las cursivas en el texto son nuestras). 
26 Cfr. sobre todo Hua XXXIII, 382-386. 



 
Guillermo Ferrer: Experiencia del pasado e imágenes poéticas...Husserl y Celan... 185 

Tal “substituto” está impregnado con caracteres de particularidad (Be-

sonderheit) y generalidad (Allgemeinheit) respecto de lo recordado:  

[…] lo más general de la forma o género (Gattung), lo cual posibilita la inclu-
sión [del individuo y la especie en el género, n. del. tr.] y además co-
pertenece necesariamente al hábito de lo “realmente” recordado (was selbst 
zum Habitus des “wirklich” Erinnerten notwendig mitgehört) […] y lo particu-
lar determinado, que puede ser caracterizado distintamente. Es decir, carac-
terizado como realmente recordado, pero que quizá no fue así del todo, o co-
mo recordado, pero en tanto que fue, no habiendo sido así del todo, quedán-
dose atrás de lo verdadero, sea en la intensidad, sea en alguna orientación de 
la cualidad, etc.27  

De la co-pertenencia necesaria del “substituto” al recuerdo, así siempre 

oscilante entre generalidad y particularidad, saca Husserl una consecuencia 

mayor:  

La propiedad verdadera, el objeto verdadero, el objeto como fue realmente, 
como ha sido percibido realmente, es una “Idea” […] Mientras más nos 
aproximamos a lo recordado, más tiene éste el carácter del así-fue-
verdaderamente (Wahrhaft-so-Gewesenes). Empero, ello significa a la vez 
que la conciencia, mientras no caracterice su correlato como así-fue o real-
mente o “recordado como realmente fue”, es conciencia de una mera aproxi-
mación, por tanto de un mayor o menor distanciamiento o “cercanía” aún. 
Ahora bien, cuando una conciencia ya se ha liberado de este carácter de mera 
aproximación o mera cercanía, donde ya no hay distancia considerable, en-
tonces puede intentarse todavía incrementar la actividad de la intención en la 
misma dirección, y puede suceder que un recuerdo nuevo revista a su correla-
to con el carácter “sin embargo sólo una aproximación” (doch nur eine Annä-
herung). Estos sucesos aquí descritos son fenomenológicos, designan sucesos 
esenciales de recuerdos posibles como tales.28 

Por consiguiente la conciencia de aproximación a lo recordado, conside-

rada según su facticidad, se acompaña siempre de la conciencia de un 

“substituto” del pasado “tal como era”. Incluso cuando el recuerdo llega a 

un punto máximo de cumplimiento intuitivo tal, que decimos: “aparece el 

pasado como realmente fue, con todas sus notas características”, resalta 

algún momento de no-cumplimiento (Nichterfüllung), hasta cabría decir de 
                                                 

27 Hua XXXIII, 379, 25-35 (las cursivas son nuestras). 
28 Hua XXXIII, 379s (las cursivas son nuestras). La tarea de una aproximación al ideal 

de representación adecuada del pasado no se sostendría sin los “substitutos” que impulsan 
hacia una mejor representación del pasado, y sin embargo, por su generalidad o por su par-
ticularidad oscilante, se diferencian de lo recordado y difieren constantemente el instante de 
la re-presentación del pasado “tal como fue”. 

 
 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 

 
186 

una cierta decepción (Enttäuschung) de las prefiguraciones protencionales 

del recuerdo: “sin embargo se trata sólo una aproximación”, pues lo recor-

dado difiere de, aparece de otra manera (anders) que lo protenido en el re-

cuerdo, como difiere lo concreto de lo general, como lo particular “así” difie-

re de lo particular “asá.” Por otra parte, al “substituto” que arrastra consigo 

cualquier recuerdo —por muy cerca que se halle de lo recordado— afectan 

generalidades (Allgemeinheiten), oscuridades (Dunkelheiten), oscilaciones 

(Schwankungen) respecto de lo recordado, todas graduables o mensurables 

con base en la idea de una representación adecuada del pasado. (Husserl 

advierte que estos substitutos no admiten contenidos intuitivos arbitrarios, 

como es el caso de los objetos de la fantasía. Empero los substitutos, al 

igual que las fantasías, dan lugar a un margen de oscilación entre lo general 

y lo particular. En el recuerdo fáctico hay, por fuerza, imágenes que, osci-

lantes, no podrían corresponder absolutamente a lo recordado). 

Ahora bien, nos parece que la “incrustación” de tales substitutos (que 

comparten ciertos rasgos con los objetos-imagen de la conciencia de ima-

gen o Bildbewusstsein) en la conciencia rememorante confiere a ésta un 

cierto carácter de “signo” que “contamina” la intuición del pasado, por usar 

una terminología de Jacques Derrida. Pues fácticamente no hay manera de 

que el acto de rememoración coincida absolutamente, en la unidad de una 

presentación intuitiva, con la experiencia originaria anterior. Los “substitu-

tos” en el recuerdo no son meras contingencias empíricas que no afectarían 

a un sujeto superior, por ejemplo una conciencia divina, sino momentos 

esenciales del recuerdo dando signo de un futuro anterior que ya ha sido y 

no puede reabrirse. En la dimensión del recuerdo de los otros sujetos ya 

fallecidos, el signo de un futuro clausurado definitivamente es a la vez signo 

de su mortalidad. No debemos perder de vista esta idea al considerar el uso 

que hace Celan de las imágenes poéticas como memoria de los muertos.  

2. Imágenes poéticas y recuerdo del otro ausente  

A decir verdad, resulta extremadamente difícil determinar el estatuto 

fenomenológico de las imágenes poéticas, tal como las emplea Paul Celan. 

En modo alguno se trata de fantasías caprichosas, cuya finalidad consistiría 

en provocar emociones varias en un lector divagando cualesquiera significa-



 
Guillermo Ferrer: Experiencia del pasado e imágenes poéticas...Husserl y Celan... 187 

ciones del poema (empero, en un sentido profundo, todavía por esclarecer, 

las imágenes poéticas sí se desenvuelven conforme al registro fenomenoló-

gico de la fantasía). Tampoco se trata de objetos-imagen (Bildobjekte) sus-

citados a partir de la neutralización (Neutralisierung) de la posición existen-

cial del soporte físico de la imagen: una fotografía, un cuadro o un grabado 

percibidos, ya que tal soporte hace falta en el poema. Pero sería inexacto 

hablar aquí de una pura conciencia simbólica en el lenguaje poético, puesto 

que el poema exige una cierta coherencia de las imágenes, les brinda un 

contexto regulándolas así como objetos-imágenes intencionando un tema. 

Una primera clave de solución a esta ardua problemática nos la ofrece 

Celan mismo: para él, las imágenes poéticas son, en sentido riguroso, mo-

dos de intuición, de fenomenalización de un pasado histórico que cualquier 

lenguaje, no sólo el poético, arrastra consigo. Conviene resaltar aquí lo si-

guiente: el lenguaje no se constituye originariamente como un despliegue 

de significaciones ideales, sino como elemento de comunicación y diálogo 

intersubjetivo en su dimensión histórica. Sin embargo, el lenguaje tiende a 

olvidar su carácter dialógico ensimismándose en el presente de un “lenguaje 

algorítmico”, por usar un término de Maurice Merleau-Ponty29. A tal concep-

ción “logicista” del lenguaje Celan opone la idea de un lenguaje que no es 

tal sino asumiendo la responsabilidad por el uso histórico que hace del sen-

tido de las palabras y de las frases.  

Ahora bien, el poema, para Celan, no desempeña el papel de un recuer-

do aspirando a la reproducción adecuada del pasado. El poema se forja “en 

memoria” de los otros ausentes, a quienes resulta imposible recuperar me-

diante una pura interiorización rememorativa, quienes no permiten ser in-

                                                 
29 Esta expresión designa el despliegue puramente lógico de las significaciones ideales 

pre-contenidas en los lenguajes fundados. El lenguaje algorítmico, si se torna una violenta 
imposición de significados predeterminados, anticiparía la semántica, la sintaxis de cuales-
quiera formas de conversación, pero por lo mismo erradicaría el carácter novedoso y creador 
del diálogo en cuanto acontecimiento único de encuentro entre sujetos. El diálogo, como 
encuentro auténtico entre dos sujetos y acontecimiento originario del lenguaje, excluye que 
su sentido sea pre-establecido por un interlocutor u otro, o por una instancia impersonal 
como un lenguaje fundado con reglas rígidas. El sentido de una conversación genuina no se 
forma como significación general en mí, sino como universalidad compartida e inédita. Al 
respecto escribe Merleau-Ponty: “Aquí las palabras de otro o las mías en él no se limitan, en 
quien escucha, a hacer vibrar, como cuerdas, el aparato de significaciones adquiridas, o a 
suscitar alguna reminiscencia: es preciso que su despliegue tenga el poder de lanzarme hacia 
una significación que ni él ni yo poseíamos”. Maurice Merleau-Ponty, La prose du monde, 
Paris, Éditions Gallimard, 1969, pp. 182-203. 

 
 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 

 
188 

cluidos en cualesquiera “lógica” o “causalidad” de los hechos discernible por 

el recuerdo30. Por consiguiente el poema recurre a las imágenes considera-

das como modo de cumplimiento intuitivo de la rememoración, pero tam-

bién como “fragmentos”, “restos” que surgen del choque con una alteridad 

histórica que no se deja totalizar por el recuerdo.  

En este contexto de ideas, nos parece que la poesía de Celan puede 

aportar esclarecimientos a la relación entre fenomenología del recuerdo y 

consideración estética de imagen. Husserl establecía una distinción tajante 

entre la fantasía (modificación de neutralidad del recuerdo) y el objeto-

imagen (modificación de neutralidad de la percepción)31. Ahora bien, hemos 

dicho que las imágenes poéticas en Celan tienen un carácter ambivalente, 

casi de un híbrido de fantasía e imagen-objeto. Tal ambivalencia incide ne-

cesariamente en la problemática de la determinación temporal de las imá-

genes poéticas. Pareciera que los objetos-imagen suscitados por el poema, 

como lo redacta Celan, quieren dirigir la atención de quien, percibiendo, lee 

las letras o escucha los versos, hacia un pasado exhibiéndose, ya no en co-

pias, sino en figuraciones propias de la fantasía.  

Para la poesía, en cuanto recuerdo o memoria de los muertos, incluso 

de cualquier otro ausente, no hay otra manera de “decir” el pasado sino en 

lo que de éste resta: algo acabado, derruido, que se resiste a ser apropiado 

por una reproducción adecuada. Dicho con otras palabras: el otro ausente 

se da en imágenes porque, en cuanto ausente, resiste darse en una repre-

sentación purificada de “substitutos”, de “oscuridades” y “oscilaciones”, re-

                                                 
30 Como observa profundamente Jacques Derrida: “Si hay una finitud de la memoria, se 

debe a que hay otro, y la memoria como memoria del otro, que viene del otro y regresa al 
otro. Ella desafía cualquier totalización y nos lleva a una escena de la alegoría, a una ficción 
de prosopopeya. Dicho de otra manera, a tropologías de la tristeza (deuil) y tristeza de la 
memoria”. Jacques Derrida, Mémoires pour Paul de Mann, Paris, Éditions Galilée, 1988, p. 
50. 

31 “Resulta fundamental no confundir dos cosas: la modificación, idealmente posible en 
cualquier momento, que transporta cualquier vivencia, incluso la fantasía misma, en la mera 
fantasía correspondiente, o lo que significa lo mismo, en el recuerdo neutralizado; la modifi-
cación de neutralidad que podemos oponer a cualquier vivencia ‘ponente’. En este sentido el 
recuerdo es una vivencia ponente enteramente especial […] Nos podemos convencer, por 
ejemplo, de que la modificación de neutralidad de la percepción normal, ponente con certeza 
no modificada, es la conciencia del objeto-imagen neutral, que encontramos como compo-
nente en la consideración normal de un mundo exhibido perceptivamente por copias”. Ed-
mund Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie. 
Ertes Buch: Allgemeine Einführung in die Phänomenologie, Hua III/1, editado por Karl 
Schuhmann, Den Haag, Martinus Nijhoff, 1976, pp. 251s. 



 
Guillermo Ferrer: Experiencia del pasado e imágenes poéticas...Husserl y Celan... 189 

siste darse en formas que no impliquen el riesgo del olvido, y si es otro 

muerto por violencia, resiste a darse en la “lógica” de la historia. De ahí la 

“oscuridad del poema” (Dunkelheit des Gedichtes) que tanto subraya Celan: 

“El poema es como poema oscuro, es oscuro, porque es el poema […] el 

poema quiere ser comprendido; precisamente porque es oscuro quiere ser 

comprendido: como poema, como 'oscuridad de poema'”32. “Hay, pienso, 

aquí y más allá de toda esotérica y hermética, aquí y más allá de cualquier 

saber de lo secreto y de lo revelado, una oscuridad del poema”33. 

Con frecuencia define Celan el poema como acontecimiento de encuen-

tro (Begegnung) con el otro, esté vivo o muerto. Ahora bien, hablando de 

encuentro con otro hombre, se indica más que un acontecimiento de repre-

sentación en el sentido de Vorstellung: se significa una actualización del 

lenguaje: “Aisthesis no basta aquí, el hombre es más que su sensorium; se 

trata, cuando se trata de lenguaje, de una conversación; se trata del ángulo 

de inclinación, bajo el cual se llega a estar el uno frente al otro. Se trata, 

como en todo encuentro, de el aquí y ahora, de lugar y hora”34. En el aquí y 

ahora de la memoria de los muertos, las imágenes poéticas conforman el 

escenario de un encuentro con el pasado de otro ausente, pero no para in-

teriorizarlo en una reproducción iterable a voluntad, sino para significarlo en 

su mortalidad: “El poema es tan poco eterno como el ser-ahí (Dasein) al 

que pertenece, cuando es un poema. El poema no nos trae un monumento 

(Denkmal) eternizando lo ‘inmortal’, sino el aliento (Atem) de lo que —mortal— 

va a través del poema”35. “La oscuridad del poema = oscuridad de la muer-

te (Dunkelheit des Todes). Los hombres = los mortales. Por eso el poema, 

como lo que permanece concentrado en la muerte, se cuenta entre lo más 

humano del hombre”36. 

Cabe formular así la pregunta que se nos impone en este momento: 

¿cómo es que las imágenes poéticas son ocasión o fuente de intuición de un 

                                                 
32 Paul Celan, “Mikrolithen sinds, Steinchen”. Die Prosa aus dem Nachlaß. Kritische Aus-

gabe, Frankfurt am Main, Suhrkamp Verlag, 2005, p. 132, 242.2 �edición y comentarios de 
Barbara Wiedemann y Bertrand Badiou. En adelante citaremos esta obra abreviando el título 
“Mikrolithen sinds...”, y dando a continuación el número de página y de interlineado. 

33 Celan, Paul, “Mikrolithen sinds...”, p. 134, 245. 
34 Ibidem,p. 138, 251.1. 
35 Ibidem, p. 142, 256. 
36 Ibidem, p. 151, 267.5. 

 
 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 

 
190 

ejercicio profundo de atención, mediante la memoria, al otro ausente, 

muerto en el olvido o asesinado? Tal vez se halle una clave de respuesta en 

las descripciones que hace Husserl de la experiencia de una imposibilidad 

fáctica de realización de la imagen, es decir, la imposibilidad de que la ima-

gen equivalga al objeto o pueda suplirlo. Pues en la imagen “vemos” lo 

imaginado y éste nos “ve”, por usar expresiones de Husserl, aunque de ma-

nera tal que no se acorta la distancia entre nuestro modo de representación 

o presentificación (Vergegenwärtigung) y la ausencia de lo imaginado.  

El momento de consideración estética surge, según Husserl, cuando re-

nunciamos libremente a una mejor a una mejor adecuación del objeto-

imagen con el tema de la imagen, cuando aceptamos el conflicto irresoluble 

entre nuestra capacidad de “retratar” y el objeto “retratado”. Por una parte, 

hay una relación inquebrantable entre la aparición del objeto-imagen y la 

aprehensión de un objeto ausente; por otra parte, esta imbricación termina 

en un conflicto entre la imagen y el tema representado.  

Empero, esta relación consciente es dada mediante esa conciencia peculiar de 
la presentificación de algo no aparente en lo aparente; conforme a ello, lo apa-
rente se da como si fuera otro en virtud de ciertas propiedades intuitivas su-
yas; así, puede resaltarse o bien un conflicto (Widerstreit) con el tema, o bien 
una distancia en la semejanza (Ähnlichkeitsabstand), distancia que subsiste en 
todo momento, una diferencia (Unterschied) con el tema.37  

                                                 
37 Hua XXIII, 31, 13-19. La tendencia inherente a la conciencia de imagen consiste en 

“exigir” o “esperar” del objeto-imagen (Bildobjekt) la representación más adecuada del tema 
de la imagen (Bildsujet). Podría decirse que la motivación protencional de la conciencia de 
imagen consiste en bosquejar y procurarse procesualmente la copia exacta de lo imaginado. 
Tal tendencia está condenada de antemano al fracaso, como observa H. R. Sepp: “[...] La 
capacidad representativa de la imagen no puede ir tan lejos, que reproduzca el tema en el 
sentido de un duplicado. Por consiguiente la imagen está bajo una directiva del sujeto, cuya 
realización completa es de antemano imposible”. Hans Rainer Sepp, “Bildbewusstsein und 
Seinsglauben”, p. 134.  Ahora bien, Sepp interpreta la consideración estética como una “libe-
ración” (Freiwerden) del sujeto respecto de la posición de creencia propia de la percepción: 
“La consideración estética significa una cierta radicalización de esta liberación, en la medida 
en que el espectador se relaciona expresamente con la imagen y su ser imaginativo. El es-
pectador no deja culminar su interés en un tema a través de la imagen, de modo transe-
únte. Tampoco está vuelto a la inmanencia de la imagen, de manera que su interés, aunque 
dirigido a momentos de la imagen, iría más allá de ésta, motivada por fines ajenos a la ima-
gen misma. El espectador se relaciona con la imagen en la medida en que deja culminar su 
interés exclusivamente en la imagen. El espectador permanece vuelto hacia lo aparente co-
mo tal”. Ibidem, p. 135. Aunque Sepp acentúa el acontecimiento de liberación característico 
de la conciencia de imagen, alude a un cierto momento histórico: la antecedencia temporal 
de la sustracción del tema de la imagen a cualquier apoderación (Bemächtigung) por parte 
de la conciencia de imagen reproductora. “Este proceso [de interrupción de la terminación en 
un presunto en-sí, objeto de la percepción; n. del. tr.] se presenta ante todo como una ver-
tiente (Gefälle) ahistórica de casos posibles de esa interrupción de la vida que desemboca en 
un presunto en-sí. Sin embargo, este proceso remite a una historia (Geschichte) o a seg-
mentos con transcursos históricos relativamente cerrados que deberían ser aclarados tras-
cendentalmente, por ejemplo en el ámbito de la actividad estética. Aquí podría mostrarse 



 
Guillermo Ferrer: Experiencia del pasado e imágenes poéticas...Husserl y Celan... 191 

A la consideración estética subyace, por tanto, la conciencia de que el 

otro es intuido en su ausencia, en la distancia que se resiste a cualquier 

apropiación mediante una copia o calca. 

Ciertamente, Husserl se limita a describir una experiencia que, en últi-

ma instancia, consiste en un gozo (Genuss) de la manera como se repre-

senta el tema, no por la imagen, sino en la imagen misma. Contra tal idea 

de la consideración estética, arraigado en la tradición metafísica occidental, 

Lévinas ha protestado justamente, pues viviendo en la experiencia estética 

llegamos a sentir gozo o complacencia en cualquier tema, incluso en aquel 

que se refiere a acontecimientos terribles. El arte, observa Lévinas, es “[…] 

ostentación por excelencia, dicho reducido al tema puro, a la exposición ab-

soluta hasta el impudor, capaz de sostener todas las miradas a las cuales se 

destina exclusivamente”38. Sin embargo, un momento de pasividad antece-

de temporalmente la decisión que posibilita la consideración estética pro-

piamente dicha: el impulso de representación mediante una copia fidedigna 

del otro se ve refrenado, su ausencia se resiste a ser retratada o reproduci-

da, y no obstante emerge (taucht auf) en la consideración estética de la 

imagen. He ahí el factum de distancia temporal irreversible que olvida un 

arte imbuido en el puro goce de la consideración inmanente del tema en el 

objeto-imagen.  

A decir verdad Husserl no ha afirmado que a las imágenes estéticas pre-

ceda o acompañe constantemente una memoria del otro intuido en su au-

sencia, experimentado en su resistencia a la presentación interiorizante. 

Nos parece, sin embargo, que Husserl, a pesar de las distinciones tajantes 

que él mismo establece, proporciona las bases para una construir una fe-

nomenología que logre aunar rememoración y conciencia de imagen39. He 

                                                 
que (considerando la conciencia de imagen), la sustracción del tema de la imagen tiene su 
historia y que las fases de esta sustracción  son correlato de determinadas disposiciones del 
interés”. Ibidem, p. 136. Rudolf Bernet insiste igualmente en el carácter liberador de la con-
ciencia de imagen respecto del mundo empírico (la liberté prise avec le monde empirique).  
Pareciera que el conflicto entre lo imaginario y lo real (presente o pasado) no da lugar sino a 
dos alternativas que Bernet, con justa razón, pone de relieve: “Según que este conflicto apa-
rezca bajo la forma de una ilusión que induce a engaño, o de una ilusión creada por comple-
to, la elección libre de la conciencia va hasta la condenación de esta ilusión o hasta su cele-
bración bajo la forma de una contemplación estética”. Rudolf Bernet, Conscience et exis-
tence. Perspectives phénoménologiques, Paris, P.U.F., 2004, p. 84. La pregunta se torna 
acuciante: ¿Cómo aclarar fenomenológicamente la obra poética de Celan, que de ningún 
modo pretende complacerse en imágenes falsas o fantasías arbitrarias, sino hablar de lo real, 
de lo acontecido (Geschehenes)? 

38 Emmanuel Lévinas, Autrement qu'être ou au-delà de l'essence, Dordrecht, Kluwer 
Academia, 20065, p. 70. 

39 No pretendemos disimular las dificultades de un esfuerzo por aclarar, mediante termi-
nología y conceptos husserlianos, una obra poética que intenta conjuntar recuerdo, concien-
cia de imagen y fantasía, o que sólo dispone de la imagen y de las fantasías para preservar 

 
 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 

 
192 

ahí el punto en que Celan puede aportar un complemento necesario a la 

fenomenología de la experiencia del pasado (aquí no pensamos tanto en los 

recuerdos de un individuo, como en una peculiar memoria histórica que, 

mediante imágenes poéticas, quiere forzar el encaminamiento de la aten-

ción hacia los otros ausentes, incluso aquellos que no conocimos, o con los 

cuales no convivimos). 

2.1. Imagen poética y memoria de los otros muertos, en Sprach-
gitter (Reja de lenguaje)40 

Así pues, la imagen poética da el otro ausente, pero no en la perpetui-

dad de un ideal estético más o menos logrado, sino en el itinerario de su 

respiración, que no es sino el camino hacia la muerte como ausencia defini-

tiva, como pasado absoluto. La palabra alemana Atem (aliento, respiración) 

no es para Celan una metáfora, sino la imagen precisa del presente pasado 

de un otro ausente, presente que se encarnaba como respiración de un su-

jeto mortal. La respiración significa a la vez plenitud de voz y mudez 

(stimmhaft – stimmlos zugleich)41; la concreción del “halo temporal” (Zeit-

hof, término utilizado por Husserl42) como inhalación y exhalación; dirección 

                                                 
la memoria de los otros ausentes. Nos parece, empero, que hay razones, en Husserl mismo, 
para cuestionar la separación radical entre los modos de conciencia de lo ausente y la pre-
sentificación (conciencia de imagen, recuerdo y fantasía).  El que se trata de una problemáti-
ca fundamental, ha sido ya puesto de relieve por Paul Ricœur: “La cuestión apremiante es la 
que sigue: ¿Es el recuerdo una especie de imagen, y si lo es, cuál? Y si fuera posible, me-
diante un análisis eidético apropiado, dar cuenta de la diferencia esencia entre imagen y 
recuerdo, ¿cómo explicar su entrelazamiento, hasta su confusión, no solamente al nivel del 
lenguaje, sino en el plano de la experiencia viva. ¿No se habla de recuerdo-imagen, incluso 
del recuerdo como una imagen que se forja del pasado?”. Paul Ricœur, La mémoire, 
l’histoire, l’oubli, Paris, Éditions du Seuil, 2000, p. 53. 

40 En una carta dirigida a Rudolf Hirsch, Celan se explicaba sobre el sentido del título 
Sprachgitter para un ciclo de poemas: “Empero, me digo a la vez que en ‘reja de lenguaje’ 
(Sprachgitter) habla también lo existencial, la dificultad de todo hablar (el uno con el otro) y 
también la estructura del mismo […]”. Paul Celan-Rudolf Hirsch. Briefwechsel, edición a 
cargo de Joachim Seng, Frankfurt am Main, Suhrkamp Verlag, 2004, p. 44. La palabra-
imagen “Sprachgitter” designa “[…] una ventana en un convento de monjas, a través de la 
cual son posibles una visión y un habla reducidos de la monja, obligada al silencio y a la au-
torreclusión, con visitadores del mundo exterior”. Jürgen Lehmann, “Sprachgitter”, en, 
Markus May / Peter Goßens / Jürgen Lehmann (eds.), Celan Handbuch. Leben-Werk-
Wirkung, Stuttgart / Weimar, Verlag J. B. Metzler, 2008, p. 78. Al partir de la experiencia de 
pérdida de sus padres y del recuerdo de las víctimas de la Shoa, Celan se ve obligado a con-
figurar un lenguaje nuevo, “[…] que supere el enmudecimiento resultante de un pasado ca-
tastrófico, que haga visible y audible el silencio y la voz de los muertos, que posibilite apari-
ción y presencia en una nueva realidad lingüística”. Ibidem, p. 77.  

41 TCA/M, p. 109. 
42 Un ciclo de poemas de Celan, publicado póstumamente, lleva el título Zeitgeföht, con 

claras reminiscencias husserlianas. En su ejemplar de las Vorlesungen zur Phänomenologie 
des inneren Zeitbewusstseins, Celan subrayó, entre otros, el siguiente pasaje: “Con la apre-
hensión del tono ahora aparente, por así decirlo escuchado ahora, se funden el recuerdo 
primario de los tonos escuchados recientemente, y la expectativa (protención) de los tonos 



 
Guillermo Ferrer: Experiencia del pasado e imágenes poéticas...Husserl y Celan... 193 

desde la animación (Beseelung) hacia la muerte, en cuya comunidad se re-

conocen el lector del poema y el otro ausente que da la imagen poética. El 

poema es “[…] la huella de nuestra respiración en el lenguaje, el aliento de 

nuestra mortalidad (der Hauch unserer Sterblichkeit)”43, pero a la vez el 

último bastión de la vida que lucha por conservarse. Leamos el siguiente 

poema: 

EN LA LEJANÍA 
Mudez, de nuevo, espaciosa, una casa:   
ven, tú debes morar.   
Horas, escalonadas  
malditamente: alcanzable 
el lugar de asilo.  
 
Más filoso que nunca el aire restante:   
tú debes respirar, 
respirar y ser tú. 

IN DIE FERNE  
Stummtheit, aufs neue, geräumig, ein Haus-: 
komm, du sollst wohnen. 
 
Stunden, fluchschön gestuft: erreichbar 
die Freistatt.  
 
Schärfer als je die verbliebene Luft: 
du sollst atmen,  
atmen und du sein.44  

Ciertamente este poema evoca recuerdos, más aún memoria y conme-

moración de fechas de otros ausentes. Ya la sola escritura sobre un hecho 

presente se fundaría en la facticidad de un pasado inminente por venir (el 

                                                 
faltantes. Para la conciencia el punto ahora tiene un halo temporal (Zeithof) que se efectúa 
en una continuidad de aprehensiones del recuerdo. El recuerdo entero de la melodía consiste 
en un continuo de tales halos temporales continuos o continuos de aprehensión ya descri-
tos”. Hua X, 35-36. Cfr. Paul Celan, La Bibliothèque philosophique. Die philosophische Biblio-
thek. Catalogue raisonné des annotations établi par Alexandra Richter, Patrick Alac et Ber-
trand Badiou. Préface de Jean-Pierre Lefebvre, Paris, Éditions Rue D’Ulm / Presses de l’École 
Normale Supérieure, 2004, p. 428. 

43 TCA/M, p. 115. 
44 Paul Celan, Werke. Sprachgitter. Vorstufen – Textgenese – Endfassung, Tübinger 

Ausgabe. En lo sucesivo citaremos esta obra con las siglas TCA/Sp. En ocasiones hemos mo-
dificado la traducción que hace Reina Palazón de los poemas de Celan. En este caso la pala-
bra alemana “Freistatt” designa un lugar de refugio (Zufluchtsort), un asilo o santuario, co-
mo indica Barbara Wiedemann. Cfr. Paul Celan, Die Gedichte. Kommentierte Gesamtausgabe 
in einem Band, Frankfurt am Main, Suhrkamp Verlag 2005, p. 658 �editado y comentado 
por Barbara Wiedemann. 

 
 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 

 
194 

ahora se hunde inevitablemente en el continuo retencional), al cual preten-

den conservar los signos y las imágenes poéticas. Éstas, sin embargo, no 

siguen el impulso de retratar o figurar exactamente un acontecimiento pa-

sado o una constelación de hechos pretéritos, sino que los exhiben en apa-

gamiento gradual y en su exposición al olvido. El poema puede sugerir el 

entorno de un campo de concentración, el santuario de libertad detrás de la 

alambrada de púas, que muy pocos prisioneros lograron alcanzar y el último 

aferramiento a la vida de quienes ingresaban en la cámara de gas (“tú de-

bes respirar,/ respirar y ser tú”). No obstante, sin que esta evocación pierda 

“verdad” o “precisión”, en las mismas imágenes pueden surgir otra clase de 

recuerdos, sin que haya manera de precisar una dirección linear del proceso 

de rememoración45. Considerando profundamente esta situación esencial 

del poema, Jacques Derrida ha advertido que la tentativa de comprensión 

hermenéutica del poema debe ceder ante la atención dirigida a los otros 

ausentes, quienes prescriben el sentido de su pasado “emergiendo”, “irrum-

piendo” desde las imágenes en la memoria, y no como consecuencia de un 

proceso de interpretación. El obsequio de atención poética, he ahí una de 

las enseñanzas fundamentales de la obra de Celan, no debe dirigirse a un 

sentido más o menos anticipado durante el esfuerzo de interpretación exac-

ta, sino a la constelación de figuras de alteridad que, desde su fondo de au-

sencia, emergen espontáneamente en las imágenes. 

Las imágenes poéticas en Sprachgitter inauguran un proceso rememo-

rativo buscando las voces de los otros ya muertos, rastreando las huellas de 

                                                 
45 Una fenomenología del recuerdo debe ahondar en el entrelazamiento fáctico del pro-

ceso activo de rememoración con recuerdos que irrumpen pasivamente, que fragmentan el 
recuerdo y bifurcan su orientación, aparentemente linear, al evocar, por asociación, otros 
recuerdos. Husserl ha consagrado importantes páginas al fenómeno de los recuerdos irrum-
piendo antes de cualquier esfuerzo deliberado de rememoración. Estos recuerdos ingresan 
abruptamente en el presente y conforman una “segunda sensibilidad”, por así llamarla. Cfr. 
Hua XXXIII, 361-364. Asimismo, Marc Richir ha insistido en la importancia de esta clase de 
recuerdos para describir fenomenológicamente la experiencia del pasado. Ahondando en esta 
problemática, Richir nota que el recuerdo voluntario, como proceso de rememoración, es 
indiferente al afecto de nostalgia que emerge desde el pasado como tal, ya irreversible. En 
cambio, en el recuerdo involuntario la nostalgia (entre otros afectos posibles) emerge por sí 
misma, o dicho de otra manera: en el recuerdo involuntario el pasado se atestigua como tal 
por el afecto de la nostalgia. Aquí nos limitamos a exponer toscamente una idea de Richir 
que él desarrolla con notable profundidad y matices varios en sus Fragments phénoménolo-
giques sur le temps et l'espace. Tan sólo agregar que, a nuestro modo de ver, la fenomeno-
logía richiriana del recuerdo puede contribuir decisivamente a aclarar la relación entre me-
moria e imágenes poéticas impregnadas afectivamente con nostalgia.  

 



 
Guillermo Ferrer: Experiencia del pasado e imágenes poéticas...Husserl y Celan... 195 

quienes violentamente fueron reducidos al silencio y ahora están definitiva-

mente ausentes. El poema les concede una voz “como si” (als ob) permitie-

ra escuchar en la imagen articulada por el lenguaje escrito, en sí mismo 

mudo. La “visión” propia de la rememoración va aparejada con las oscuri-

dades, oscilaciones y vacíos de la imagen poética, justamente porque el 

otro ausente se resistiría a ser interiorizado en una reproducción adecuada 

o en una lógica del discurso histórico. De ahí que en Sprachgitter se vincu-

len dialécticamente los motivos de la visión, la oscuridad y la audición. 

Leamos algunos versos del poema titulado “Voces” (Stimmen): 

 

Voces, rasgadas en lo verde  
de la superficie del agua.   
Cuando el alción, pájaro de hielo, se sumerge, 
zumba el segundo:  
 
Lo que te apoyaba,  
en cada una de las orillas  
pasa  
sesgado a otra imagen. 

Stimmen, ins Grün 
der Wasserfläche geritzt. 
Wenn der Eisvögel taucht, 
sirrt. 
 
Was zu dir stand 
an jedem der Ufer, 
es tritt 
gemäht in ein anderes Bild. 

El recuerdo no comienza, ya lo advertía Husserl, sin que la emergencia 

del pasado, desde el fondo del continuo retencional muerto (totes retentio-

nales Kontinuum), del ser-ahí de lo preservado (dunkles Dasein des Präser-

vierten) anteceda la rememoración libre y estimule la donación (Zuwen-

dung) del sujeto46. En este contexto de ideas, el recuerdo de los otros au-

                                                 
46 En los Manuscritos de Bernau Husserl se pronuncia claramente al respecto: “Pertenece 

a la esencia de la rememoración, como conciencia de lo anterior y distinta de la retención 
como conciencia de lo reciente, tener por fuerza primero la forma de la emergencia (Auftau-
chen). En el momento del surgimiento es consciente de manera indivisa todo lo anterior, una 

 
 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 

 
196 

sentes, muertos, sugiere la imagen de “voces” que emergen desde las pro-

fundidades y surcan rasgando “en lo verde de la superficie del agua” (ins 

Grün der Wasserfläche). En su excelente edición comentada de las poesías 

de Paul Celan, Barbara Wiedemann refiere a un relato de Christoph Schwe-

rin: “Una vez andábamos a lo largo de un arroyo, cuando vimos un pajarillo 

que se arrojó de cabeza en el agua, verde esmeralda, azul turquesa. Celan 

sabía el nombre en francés, martín pescador (martin-pêcheur, alción). Yo 

no conocía la palabra alemana. Encontramos al pájaro en ‘Brehms Tierleben’ 

[…] Se trataba del alción (Eisvogel), del cual dice Brehm: ‘A la luz del sol, el 

alción es una llama que centellea azul, rojo y verde al mismo tiempo, con 

destellos agudos, pero que se extinguen de repente’”47. 

La imagen del alción describe quizá las notas características del recuer-

do considerado en sí mismo: Un pájaro que debe su nombre en alemán, 

Eisvogel, a la tonalidad azul acerada de su plumaje, así como a la cercanía y 

lejanía de sus asentamientos: desde los trópicos hasta las zonas más frías y 

deshabitadas. El alción va al encuentro de las “voces” que surcan las aguas, 

hundiéndose en ellas y perdiéndose de vista para “atrapar a su presa”. Es-

tableciendo una comparación cabe decir: la intuición que procura el recuer-

do se traduce en imágenes dispares, de alguna manera ajustadas al pasado 

o trayendo consigo momentos de “cumplimiento” (Erfüllung), pero final-

mente fragmentadas, matizándose, extinguiéndose hasta tornarse opacas y 

oscuras, perdiendo así toda vivacidad. Sin embargo, el alción alcanza su 

objetivo; pero, ¿de qué manera? En la medida en que una y otra vez lo re-

cordado pasa “sesgado a otra imagen” (es tritt gemäht in ein anderes Bild). 

He ahí una interpretación de la estrofa, que sin embargo no podría aspirar a 

ser definitiva. La imagen del alción expresa también la peligrosidad del re-

cuerdo como escritura formal que meramente expresa o refleja la interiori-

zación de lo recordado. Al respecto escribe Anja Lemke, “El alción hundién-

                                                 
duración entera en el modo temporal de lo anterior. Ello vale para cada fase temporal de la 
conciencia que tiene el carácter de la emergencia. Empero, pertenece a la esencia de algo 
anterior emergente que se deje explicitar, que de una manera quasi originaria se deje trans-
formar en un presente de percepción constituyente “como si”. Cada rememoración tiene dos 
modos: el de la emergencia, la rememoración confusa, aún no explícita, y el de la rememo-
ración explícita de la percepción rememorada, renovada. Necesariamente precede la emer-
gencia”. Hua XXXIII, 369s. 

47 Paul Celan, Die Gedichte. Kommentierte Gesamtausgabe in einem Band, p. 644.  



 
Guillermo Ferrer: Experiencia del pasado e imágenes poéticas...Husserl y Celan... 197 

dose se corresponde con la rasgadura de la superficie acuática por las vo-

ces. Sin embargo añade otra dimensión a la tentativa violenta de conserva-

ción mediante una escritura fija, pues el alción busca un botín. Está a la 

búsqueda de algo que es mortífero para lo buscado. Con ello se graba en el 

proceso de escritura el motivo del asesinato […]”48. Asimismo, los versos: 

“pasa sesgado a otra imagen” (es tritt gemäht in ein anderes Bild) indican 

el riesgo de que el recuerdo pierda precisión disolviéndose en metáforas de 

lo recordado. 

Sin embargo las imágenes poéticas constituyen el único medio o el ele-

mento donde el otro ausente puede darse en la memoria; pues por una par-

te no hay manera de interiorizarlo mediante un “relato fidedigno” y adecua-

do a la tendencia reproductiva, salvo erradicando su alteridad y siendo así 

infiel a su memoria, como observa Jacques Derrida; por otra parte se impo-

ne a la memoria la responsabilidad por la conservación del otro ausente49: 

el lenguaje debe decir algo sobre este otro, empero restituyéndole su voz, 

dejándole hablar con su tiempo (su mortalidad, su muerte ya acaecida y su 

consiguiente ausencia definitiva): “El poema, aún en su aquí y ahora (el 

poema mismo tiene sólo este presente uno, único, puntual), aún en esta 

inmediatez y cercanía, deja que lo más propio del otro, a saber su tiempo, 

hable también”50. Celan ha intentado dar forma a tal lenguaje, no mediante 

un relato que satisfacería las tendencias reproductivas, de aproximación a lo 

recordado “como fue” (la ausencia definitiva del otro prohíbe, en última ins-

tancia, cualquier reproducción absolutamente adecuada), sino mediante un 

encuentro donde la atención al tiempo del otro, concebida como empatía 

sensible, desempeña un papel preponderante:  

El poema intenta prestar atención a todo lo que le sale al encuentro, tiene un 
sentido agudo del detalle, del contorno, de la estructura y del color, pero 
también de las “palpitaciones” y de las “insinuaciones”. Tal atención, así lo 

                                                 
48 Anja Lemke,“‘Der für immer geheutige Wundstein’. Poetik der Erinnerung bei Paul 

Celan”, en Celan-Jahrbuch 8 (2001/2002), p. 120. 
49 “El ser ‘en nosotros’, el ser ‘en nosotros del otro en la memoria enlutada, esto no pue-

de ser ni la resurrección propiamente dicha del otro en sí mismo (el otro está muerto y nada 
puede salvarlo, nadie puede salvarnos) ni la simple inclusión de un fantasma narcisista de 
una subjetividad encerrada en sí misma, hasta idéntica a sí misma”. Jacques Derrida, Mé-
moires pour Paul de Mann, p. 44. 

50 TCA/M, pp. 9s, 36a-d. 

 
 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 

 
198 

creo, no se identifica con una adquisición de la vista que rivaliza con, o va a la 
par de, los aparatos cada día más perfectos. Se trata más bien de una con-
centración que tiene presente todas nuestras fechas.51 

Por consiguiente, la sensibilidad que impregna las imágenes poéticas es 

el lugar del encuentro con el pasado del otro ausente, a quien dirigimos ya 

no una atención teórica, sino una atención saturada de emotividad nostálgi-

ca ante su muerte o su ausencia: “Voces, ante las cuales tu corazón/ se 

arredra en el corazón de tu madre./ Voces desde el árbol de la horca, donde 

la madera joven y la madera vieja/ cambian y cambian los anillos”52. “Vo-

ces, guturales, en la grava,/ ahí también cava lo infinito,/ arroyo viscoso del 

corazón”53. “Voces de Jacob:/ Las lágrimas./ Las lágrimas en el ojo del 

hermano./Una quedaba suspendida, crecía./ Ahí vivimos nosotros./ Respira, 

para que se desprenda”54. Ahora bien, importa sobremanera comprender 

que se trata de una emotividad radicalmente otra que la del goce estético 

en la representación de lo imaginado por un objeto-imagen. Las imágenes 

poéticas pretenden vincular un sujeto con otro, desviar la atención del suje-

to, gozándose narcisistamente en el objeto-imagen, hacia lo imaginado, 

suscitando la memoria del otro ausente, quien mostraba lo humano del do-

lor, la finitud y la mortalidad. La última estrofa que hemos citado evoca el 

dolor de Esaú, hermano de Jacob, al perder su primogenitura. En las “lágri-

mas en el ojo del hermano”, en la respiración convulsiva que sigue al llanto, 

se fenomenaliza un “nosotros”. En este sentido nos parece acertado el co-

mentario de Anja Lemke: “El dolor de Esaú, con quien habla la voz, abre 

otro espacio en el poema […] El dolor mismo será el único espacio aún res-

tante para un nosotros. La comunidad sólo es decible ahí donde arraiga en 

el dolor de un individuo”55. 

En la obra de Celan es recurrente la imagen de la piedra (Stein), para 

caracterizar la incrustación, en los recuerdos, de la alteridad ausente. Lee-

mos por ejemplo: “Son microlitos, piedrecillas, apenas perceptibles, feno-

                                                 
51 Ibidem, p. 9, 35c. 
52 Ibidem, p. 5. 
53 Idem. 
54 Idem. 
55 Anja Lemke, op. cit., p. 124. 



 
Guillermo Ferrer: Experiencia del pasado e imágenes poéticas...Husserl y Celan... 199 

cristales minúsculos en la densa toba de tu existencia”56. “Recuerdos, pie-

dras minúsculas detrás de la frente, la contingencia del mañana los junta en 

un mosaico. Más allá de los recuerdos, desesperación, arena dispersa del 

Ser-ahí (Dasein) suprimido”57. No se trata de la interiorización de lo recor-

dado que lograría una reproducción adecuada, sino de los restos de los 

otros ausentes, considerados en su mortalidad (“arena dispersa del ser-

ahí”). El lenguaje (cargado siempre de historia) se vale de las imágenes 

poéticas para expresar esta mortalidad, en la cual los hombres se recono-

cen como pertenecientes a una misma comunidad. Esta idea resalta en el 

poema “Tenebrae”:  

TENEBRAE58 
Cerca estamos, Señor, 
cercanos y aprehensibles. 
 
Aprehendidos ya, Señor,  
entregarfados, como si fuera  
el cuerpo de cada uno de nosotros 
tu cuerpo, Señor. 
 
Ruega, Señor, 
ruéganos, 
estamos cerca. 
 
Agobiados íbamos,  
íbamos a encorvarnos 
hasta baldén y bañil. 
 
Al abrevadero íbamos, Señor. 
 
Era sangre, sangre era, 
Lo que derramaste, Señor. 
 
Relucía. 
 
Nos devolvía tu imagen a los ojos, Señor. 
Ojo y boca están tan abiertos y vacíos, Señor. 
Hemos bebido, Señor.  
La sangre y la imagen que estaba en la sangre, Señor. 
 
Ruega, Señor.  
Estamos cerca. 

                                                 
56 Paul Celan, “Mikrolithen sinds... ”, p. 74, 128.1. 
57 Ibidem, p. 75, 130. 
58 Paul Celan, OC, p. 125. 

 
 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 

 
200 

TENEBRAE  
Nah sind wir, Herr, 
nahe und greifbar. 
 
Gegriffen schon, Herr, 
ineinander verkrallt, als wär 
der Leibe eines jeden von uns 
dein Leib, Herr. 
 
Bete, Herr, 
bete zu uns, 
wir sind nah. 
 
Windschief gingen wir hin, 
gingen wir hin, uns zu bücken 
nach Mulde und Maar. 
 
Zur Tränke gingen wir hin. 
 
Es war Blut, es war, 
was du vergossen, Herr. 
 
Es glänzte. 
 
Es warf uns dein Bild in die Augen, Herr. 
Augen und Mund stehn so offen und leer, Herr.  
Wir haben getrunken, Herr. 
Das Blut und das Bild, das im Blut war. 
 
Bete, Herr. 
Wir sind nah. 

Como observa H. G. Gadamer, en este poema las imágenes suscitan la 

memoria de diversos acontecimientos históricos. Ya el solo título “Tenebrae” 

(Tinieblas) evoca mucho más que un oscurecimiento o un eclipse. Recorde-

mos el relato que hacen los Evangelios de la escena de la crucifixión de Je-

sucristo. Leemos en Lucas XXIII, en la versión de la Biblia de Martin Luther 

(traducimos y transcribimos el texto original, dada la importancia e inciden-

cia del lenguaje luterano en la literatura y poesía en alemán): “Y era alre-

dedor de la hora sexta. Entonces una oscuridad cubrió todo el país. Y el sol 

perdió su brillo, el velo del Templo se rasgó a la mitad. Entonces Jesús ex-

clamó con voz fuerte: ‘¡En tus manos encomiendo mi espíritu!’ Y luego que 

dijo esto expiró. Cuando el centurión vio lo que había sucedido, clamó a 

Dios y dijo: ‘¡En verdad este era un hombre piadoso!’ Y todos los del pueblo 

que estaban ahí presenciando, al ver lo que había acontecido, se golpearon 



 
Guillermo Ferrer: Experiencia del pasado e imágenes poéticas...Husserl y Celan... 201 

el pecho y se retiraron”. (“Und es war umb die Sechste stunde. Und es ward 

ein finsternis uber das ganze land bis an die neunde Stunde. Und die Sonne 

verlor iren schein. Und der vorhang des Tempels zureis mitten entzwey. Und 

Jhesus rieff laut und sprach: ‘Vater, ich befehl meinen geist inn deine 

hende’. Und als er das gesaget, verschied er. Da aber der Heubtman sahe, 

was da geschah, preisete er Gott und sprach: ‘furwar dieser ist ein fromer 

mensch gewesen’. Und alles volk, das da bey war, und zu sahe, da sie sahen, 

was da geschah, schlugen sich an ire brust und wandten widderumb”). En 

Mateo XXVII se narra el mismo episodio: “Y desde la sexta hora hubo tinie-

blas en todo el país, hasta la novena hora. Y alrededor de la sexta hora Je-

sús gritó fuertemente y dijo: ‘¡Eli, Eli!, ¿lama asabthani?, lo cual quiere de-

cir: ¡Dios mío, Dios mío!, ¿por qué me has abandonado?” (“Und von der 

sechsten stunde an ward ein finsternis uber das gantzeland bis zu der 

neunden stunde. Und umb die neunde stunde schrey Jhesus laut und 

sprach: ‘¡Eli, Eli!, ¿lama asabthani? Das ist: Mein Gott, Mein Gott, warumb 

hastu mich verlassen?’”).  

Aquí no nos interesa la cuestión de la exactitud histórica de estos rela-

tos, tampoco indagar por una clave de comprensión teológica de los mis-

mos, sino más bien la manera como las imágenes poéticas evocan el suce-

so, especialmente la ambivalencia de sentido en las últimas palabras de Je-

sús. Mientras Lucas relata la entrega confiada de Jesús a Dios, Mateo da 

testimonio de un clamor desesperado: “¿Por qué me has abandonado?” Po-

demos quizá suponer que justamente esta interrogante, en ese preciso 

momento, conmueve a los espectadores hasta el punto de decir: “Cerca es-

tamos, Señor,/ cercanos y aprehensibles”. En gran medida son descono-

cidas, para la ciencia histórica y para la exégesis bíblica, las causas y cir-

cunstancias de la muerte de Jesús. Empero, en su manera de cuestionar al 

Dios-Padre que le ha abandonado justo en medio del tormento que le ha 

sido impuesto, se reconocen los espectadores como sujetos históricos que 

tienen en común la mortalidad: “Aprehendidos ya, Señor,/ entregarfados, 

como si fuera/ el cuerpo de cada uno de nosotros/ tu cuerpo, Señor”. La 

memoria poética del suplicio de Jesús no se preocupa por reproducir los 

hechos relatándolos con exactitud (si bien la muerte de Jesús por crucifixión 

 
 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 

 
202 

es una certeza histórica y de ahí parte el poema), ni por situarlos en una 

lógica de los sucesos, sino por dar testimonio y hacer memoria, en las imá-

genes, del otro ausente. Éste no se da, se resiste a darse a una representa-

ción rememorativa adecuada, por obra de la cual “reviviría” en el recuerdo 

(traicionando así la fidelidad exigida a la memoria del otro ausente)59. En 

tanto ya fallecido, el otro ausente sólo se da suscitando pesadumbre en 

quienes se acuerdan de él, o al menos la conciencia, más o menos difusa, 

de pertenecer a la misma comunidad de mortales. El moribundo en la cruz 

sólo puede rogar a quienes se saben siempre expuestos a la muerte, incluso 

a la muerte por obra de otros hombres: “Ruega, Señor,/ ruéganos,/ esta-

mos cerca.” 

Si bien la imagen poética de las tinieblas refiere, sin ambigüedades, a la 

Pasión de Jesús, concede no obstante margen a la memoria de otros hechos 

históricos: el cautiverio del pueblo judío en Babilonia; la Shoa desde luego, 

pero también el sufrimiento de la humanidad en la actualidad. Al respecto 

escribe H. G. Gadamer: “En cualquier caso se titula ‘Tenebrae’, no sin evo-

car toda la tradición de la historia de la pasión, desde las lamentaciones ve-

tero-testamentarias, el relato de la Pasión, hasta la pasión del ser humano 

bajo el cielo oscurecido de nuestro presente”60. Importa seguir atentamente 

las meditaciones de Gadamer sobre este poema, especialmente cuando él 

se pregunta si el poema es o no blasfemo. Gadamer precisa así la dificultad: 

“El poema es un reto. ¿Cómo debe comprenderse?, ¿se trata de un poema 

blasfemo o cristiano? ¿Acaso no es un poema blasfemo, cuando el poema 

dice con palabras claras a Jesús moribundo: no debes rogar a Dios, quien te 

ha abandonado, sino a nosotros? Esta contraposición permite adivinar un 

sentido que no podría pasar desapercibido: puesto que Dios no conoce la 

muerte, él no es alcanzable en la hora de la muerte. En cambio nosotros 

                                                 
59 La relevancia de este problema ha sido subrayada por Jacques Derrida: “[...] Si tengo 

éxito ‘normalmente’ en el proceso de introyección, entonces soy infiel al otro, el otro sim-
plemente se vuelve parte de mí mismo, y es una forma de recordar al otro olvidándolo. El 
otro se vuelve parte de mí mismo y tengo una relación narcisista con el otro en mí mismo. 
Esto es una manera de ser, un duelo posible, pero infiel, falso, una falsa memoria del otro”. 
Jacques Derrida, Deconstruction Engaged. The Sydney Seminars, Power Publications, Syd-
ney, 2009, p. 66, editado por Paul Patton y Terry Smith. 

60 Hans G. Gadamer, Ästhetik und Poetik II. Hermeneutik im Vollzug. Gesammelte 
Werke. Bd. 9, Tübingen, J. C. B Mohr (Paul Siebeck), 1993, p. 454. 

 



 
Guillermo Ferrer: Experiencia del pasado e imágenes poéticas...Husserl y Celan... 203 

conocemos la muerte sabemos de ella y su carácter inevitable. Por eso en-

tendemos en lo más hondo a este último sollozante ante el abandono. Evi-

dentemente estas últimas palabras de Jesús no querían expresar duda en 

su Dios, sino sellar la violencia desmedida del sufrimiento y de la muerte. 

Ahí radica una comunidad última entre el hijo del hombre y los hijos de los 

hombres, en la medida en que padecen la muerte”61.  

La cuestión tiene que ver con nuestra temática, no porque haya aquí de 

por medio una inquietud religiosa o atea. Más bien porque el poeta, al ne-

garse a tomar en cuenta a Dios en el justo momento de la memoria del otro 

ausente, al poner entre paréntesis a la divinidad (ajena a la muerte), por 

así decirlo, se reduce a una experiencia con-memorativa de quien ya ha fa-

llecido, sin ceder en lo más mínimo a cualquier evasión del hecho contun-

dente de la muerte. En efecto, cualquier especulación sobre un Dios que 

pueda conceder un estado mejor después del fallecimiento tendería a pro-

porcionarnos re-presentaciones del otro ausente como aún viviente, como 

sobrepuesto a su sufrimiento y su muerte en un más allá. En cambio las 

imágenes poéticas nos restringen a la facticidad de la muerte, no como un 

acabamiento cualquiera, sino como el fenómeno de la más extrema violen-

cia quebrantando la comunidad sensible entre los hombres: “Agobiados 

íbamos, / íbamos a encorvarnos/ hasta baldén y bañil//. Al abrevadero íba-

mos, Señor.// Era sangre, sangre era,/ lo que derramaste, Señor”. Ya Mar-

tin Heidegger advertía, en Ser y tiempo, que no corresponde a un análisis 

fenomenológico-ontológico de la muerte pronunciarse, positiva o negativa-

mente, sobre la cuestión de una vida de ultratumba: “El análisis de la muer-

te se mantiene, sin embargo, puramente en el ‘más acá’, en la medida en 

que su interpretación del fenómeno sólo mira al modo como la muerte, en 

cuanto posibilidad de ser de cada Dasein, se hace presente dentro de éste. 

No podrá justificadamente y con sentido ni siquiera preguntarse en forma 

metodológicamente segura qué hay después de la muerte sino una vez que 

ésta haya sido comprendida en la plenitud de su esencia ontológica. Quede 

aquí sin decidir si una pregunta semejante es siquiera posible como pregun-

ta teorética. La interpretación ontológica de la muerte desde el más acá 

precede a toda especulación óntica sobre el más allá”62. La poesía de Celan, 

atenta a la finitud propia y del otro, resalta la dimensión temporal de la 

muerte, sea como facticidad histórica de una comunidad de mortales, sea 

                                                 
61 Ibidem, p. 454. 
62 Martin Heidegger, Ser y tiempo, Madrid, Trotta, 2003, p. 268. Traducción, prólogo y 

notas de Jorge Eduardo Rivera C. 

 
 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 

 
204 

como su futuro inminente. Ello nos sugieren los versos del poema “Adecua-

dos al viento” (“Windgerecht”)63: “Cánticos:/ voces de ojos, a coro,/ leen 

hasta lacerarse./ (Lo no y lo ya sucedido, ambos a la vez,/ traspasan los 

corazones.)” [Gesänge: Augenstimmen, im Chor,/ lesen sich wund. 

(Ungewesen und Da,/ beides zumal,/ geht durch Herzen)]. 

Por eso en Sprachgitter adquieren suma importancia las imágenes que  

—en oposición a cualesquiera discursos históricos posibles que intentan re-

construir las frases de los ya fallecidos— evocan el silencio de los otros au-

sentes. No se trata, para Celan, de ilustrar intuitivamente una narración 

exacta de los hechos pasados, sino de dirigir la atención (distinta de la ob-

servación) al otro recordado en su mortalidad y ausencia definitiva. En este 

sentido las imágenes del silencio, por así llamarlas se aúnan a la atención 

como actitud esencial de la memoria poética. La atención poética, en cual-

quiera de sus orientaciones temporales (presente, pasado o futuro) se dis-

tingue de un acto de interés teórico, en la medida en que se concentra en el 

tiempo del otro y su manifestación sensible (el silencio es dado a la sensibi-

lidad).  He ahí uno de los Leitmotive en El meridiano:  

El poema quiere ir hacia un otro, necesita este otro, necesita un enfrente. El 
poema visita al otro y se concede a él [...] cada cosa, cada persona es para la 
poesía una forma de este otro. El poema intenta prestar atención a todo lo 
que le sale al encuentro, tiene un sentido agudo del detalle, del contorno, de 
la estructura y del color, pero también de las “palpitaciones” y de las “insinua-
ciones”. Tal atención, así lo creo, no se identifica con una adquisición de la 
vista que rivaliza con, o va a la par de, los aparatos cada día más perfectos. 
Se trata más bien de una concentración que tiene presente todas nuestras fe-
chas.64  

Nos ayudaremos con la lectura de otros poemas de Sprachgitter para 

profundizar la idea de una memoria poética que preserva tanto la distancia 

como el silencio del otro ausente. En “Retorno al hogar” (“Heimkehr”)65 es-

cribe Celan:  

Nevada, cada vez más densa,  
color de paloma,  
como ayer,  
nevada,  
como si aún durmieras todavía.  

                                                 
63 Paul Celan, OC, p. 129. 
64 TCA/M, p. 9, 35 c. 
65 Paul Celan, OC, p. 120. 



 
Guillermo Ferrer: Experiencia del pasado e imágenes poéticas...Husserl y Celan... 205 

 
Amplio campo blanco.  
Por encima, infinita,  
la huella del trineo de lo perdido. 

Schneefall, dichter und dichter, 
taubenfarben,  
wie gestern,  
Schneefall,  
als schliefst du auch jetzt noch.  
 
Weithin gelagertes Weiß.  
Drüberhin, endlos,  
die Schlittenspur des Verlornen. [...].  

En la poesía de Celan la nieve es imagen no sólo de la muerte, sino 

además del recuerdo de los muertos y la patria perdida. Las imágenes de 

un “campo blanco”, de una tierra cubierta de nieve, como si ella “durmiera 

todavía” (el despertar sería la primavera), ilustran quizá la vividez de los 

recuerdos, donde el otro ausente aparece “como si” (als ob) existiera toda-

vía. Así, el yo escindido (gespaltet) en vida perceptiva y rememoración, im-

buido en el recuerdo interiorizante, pareciera acortar la distancia entre sí y 

el otro ausente. Empero, el pasado del otro es irreversible, por consiguiente 

la distancia temporal es insalvable e inapropiable mediante una reproduc-

ción adecuada, a la cual tiende empero el proceso de rememoración. He ahí 

lo que subrayan los versos: “Por encima, infinita,/ la huella del trineo de lo 

perdido”. 

 Imágenes poéticas parecidas hallamos en el poema “Lecho de nieve” 

(Schneebett):  

Augen, weltblind, im Sterbegeklüft: Ich komm,  
Hartwuchs im Herzen.  
Ich komm.  
 
Mondspiegel Steilwand. Hinab.  
(Atemgeflecktes Geleucht. Strichweise Blut. Wölkende Seele, 

noch einmal gestaltnah.  
Zehnfingerschatten verklammert.  
 
Augenweltblind, Augen im Sterbegeklüft,  
Augen Augen:  
 
Das Schneebett unter uns beiden,  

 
 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 

 
206 

Kristall um Kristall,  
zeittief gegittert, wir fallen,  
wir fallen und liegen und fallen. […].66  

El poeta anuncia su intención de recordar a otros ausentes, cuyos ojos 

ya son “ciegos al mundo”, cuya última aparición era un “abismarse en el 

morir”. A ellos dice el poeta: “yo vengo”. Ahora bien, el proceso de reme-

moración (cuya imagen es aquí la luz o la iluminación) se ve interceptado o 

interrumpido: el otro ausente se sustrae a cualquier reproducción, mancha 

con su aliento ya sofocado y con trazos de sangre la lámpara del recuerdo. 

Al yo y al otro ausente los separa un “lecho de nieve” que, “cristal a cristal”, 

conforma una reja de “hondura temporal” que el sujeto rememorante no 

puede derrumbar.  

Para dar lugar a una memoria fiel al otro en cuanto ausente, el sujeto 

rememorante debe refrenar cualquier discurso cuyo impulso sería la apro-

piación interiorizante de lo recordado. Tal parecen indicar las primeras lí-

neas del poema “Hoy y mañana” (“Heute und Morgen”)67: “Así me tengo yo, 

pétreo, para la lejanía a la que te guié [...]” (So steh ich, steinern, zur/ 

Ferne, in die ich dich führte). El imperativo del silencio es el motivo funda-

mental del poema “Abajo” (“Unten”):  

Reconducida al olvido  
la conversación-hospitalaria de nuestros  
ojos lentos. 
 
Reconducida sílaba a sílaba, repartida  
en los dados ciegos al día,  
a los cuales coge la mano jugadora, grande,  
durante el despertar.  
 
Y la demasía de mi discurso: acumulado sobre el pequeño 
cristal en el traje de tu silencio.  

Heimgeführt ins Vergessen  
das Gast-Gespräch unsrer  
langsamen Augen.  
 
Heimgeführt Silbe um Silbe, verteilt  

                                                 
66 TCA/Sp, p. 43. 
67 Paul Celan, OC, p. 122. 



 
Guillermo Ferrer: Experiencia del pasado e imágenes poéticas...Husserl y Celan... 207 

auf die tagblinden Würfel, nach denen  
die spielende Hand greif, groß,  
im Erwachen.  
 
Und das Zuviel meiner Rede: angelagert dem kleinen 
Kristall in der Tracht deines Schweigens.68  

Ante la ausencia definitiva de los otros ya muertos, ante la completa in-

certidumbre de su destino más allá de la vida en el mundo, el recuerdo es 

semejante a una “flecha tardía, que rauda partía del alma” (später Pfeil, der 

von der Seele schnellte)69, o a una rama que “[...] una mañana saltó hacia 

el ayer” (der Ast [...] ein Morgen/ sprang ins Gestern), sin alcanzar más 

que restos, fragmentos de lo recordado: “[...] recogimos,/ hecho polvo, el 

candelabro,/ volqué todo en la mano de nadie” ([...] wir holten,/ zerstoben, 

den Leuchter, ich stürzte/ alles in niemandes Hand)70. La paradoja radica en 

que las imágenes poéticas aspiran conceder una voz a los muertos, pero sin 

someterlos a una ficción violenta que sólo aparentaría el habla del otro au-

sente y donaría a aquélla un sentido desde el sujeto rememorante.  

Dejar que el otro ausente hable desde su silencio definitivo, he ahí el 

motivo con el cual se compromete la poesía entera de Celan. Las ánimas de 

los muertos que el poema conmemora son semejantes a “bloques erráticos, 

estrellas negras y llenas de lenguaje: nombrados según un juramento des-

garrado de silencio” (Findlinge, Sterne,/schwarz und voll Sprache benannt/ 

nach zerschwiegenem Schwur)71. Su ausencia no es objeto para un proceso 

de reproducción adecuada de los hechos históricos, sino más bien se da en 

la emotividad atenta de la nostalgia y la tristeza sinceras, vínculos de expe-

riencia que la poesía cumple con imágenes, gracias a las cuales la memoria 

                                                 
68 TCA/Sp, p. 21. Es interesante referir aquí otra interpretación del poema “Abajo”. El ol-

vido (das Vergessen), nos dice Anja Lemke, es un “don de liberación” (Gabe der Befreiung) a 
los muertos, quienes se verían así aliviados de recuerdos lastrantes (auf ihnen lastenden 
Erinnerungen). Desde luego, la idea de Lemke es la fidelidad de la memoria al otro ausente, 
no una afirmación metafísica o teológica de la supervivencia de los muertos. En este sentido 
escribe Lemke: “Si se adopta la perspectiva de los muertos, entonces el lugar del olvido 
constituye una especie de reconducción (Heimkehr), de regreso al lugar de origen, el cual es 
remarcado como marcha (Gang) por el conducido (geführt)”. Anja Lemke, Konstellation ohne 
Sterne. Zur poetischen und geschichtlichen Zäzur bei Martin Heidegger und Paul Celan, 
Wilhelm Fink Verlag, München, 2002, p. 472. 

69 Versos del poema “Bajo una imagen” (“Unter ein Bild”). TCA/Sp, p. 19. 
70 Léase el poema “Un día y otro más” (“Ein Tag und noch einer”) en Paul Celan, OC, p. 

134. 
71 Cfr. el poema titulado “Las ánimas” (“Allerseelen”) en Paul Celan, OC, p. 136. 

 
 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 

 
208 

logra sostener una relación precaria con la fecha de los otros ausentes. En 

este punto ha insistido Jacques Derrida más que nadie: “Al conmemorar lo 

que puede siempre olvidarse en la ausencia de todo testigo, la fecha se ex-

pone en su destino o en su esencia misma. La fecha se ofrece al anonada-

miento, pero se ofrece efectivamente”72. Precaria en la medida en que el 

poema es semejante a un “mensaje en botella” (Flaschenpost) donde están 

depositadas las imágenes, en espera de que alguien siga conservando la 

memoria de los otros ausentes. Pero la multiplicidad de sentidos de la me-

moria poética, mediada por las imágenes, sólo es experimentable en la 

condolencia por la muerte del otro, de cualquier otro finito, vulnerable o 

víctima de la violencia. Tal sugieren los siguientes versos del poema “Un 

ojo, abierto” (“Ein Auge, offen”)73: “[...] La lágrima, a medias,/ el más pe-

netrante cristalino, móvil,/ te capta las imágenes.” (Die Träne, halb,/ die 

schärfere Linse, beweglich,/ holt dir die Bilder). 

                                                 
72 Jacques Derrida, Schibboleth pour Paul Celan, Paris, Éditions Galilée, 1986, pp. 55s. 
73 Paul Celan, OC, p. 139. 



JORGE GARCÍA GÓMEZ, Caminos de la reflexión. La teoría 
orteguiana de las ideas y las creencias en el contexto de 
la Escuela de Madrid. 

Madrid, Biblioteca Nueva / Fundación José Ortega y Gasset, 2009. 

Autopresentación1 

He escogido el primer capítulo de Caminos de la reflexión para someter-

lo a nuestra consideración aquí. Lo he hecho así por sugerencia del profesor 

Lasaga, lo cual me pareció útil a ese fin no sólo porque la apertura del libro 

me ha servido para dar expresión al núcleo significativo básico de la obra, 

sino además, y sobre todo, en virtud de que su tema —la imaginación— 

constituye, a mi juicio, una de las claves fundamentales de la metafísica de 

Ortega. Valga, pues, la síntesis del capítulo en cuestión (“De la imagina-

ción”) que a continuación les ofrezco como apoyo para la discusión del 

mismo. 

De la imaginación 

Según Ortega, el hombre se ve llamado en su vida a descifrar enigmas, 

si entendemos este término etimológicamente, a saber: como acertijo que 

oculta arcanos en su seno (22). Sin embargo, no hay que dar a esto nece-

sariamente un sentido misterioso o tremebundo, ya que se refiere como 

mínimo y sólitamente a cualquier fenómeno vital que, como tal, puede en-

cerrar desde un asomo hasta un máximo de opacidad, o sea, la ininteligibi-

lidad que se nos da en la experiencia de todos los días y el secreto del uni-

verso en su totalidad, inclusive. El esfuerzo de resolución que esto implica 

se puede cumplir por medio del imaginar como posibilidad real de la vida de 

cada quien (22). En efecto, la vida parece ser un acontecimiento que tiene 

lugar, por lo pronto, en la fantasía, pues todo fenómeno vital busca allí una 

                                                            
1 El autor presentó este libro en Madrid, en la Fundación José Ortega y Gasset-Gregorio 

Marañón, el 20 de octubre de 2010. Para ello, eligió ofrecer esta abreviatura del capítulo I. 
Las páginas del capítulo a las que hace referencia aparecen intercaladas entre paréntesis y 
hemos bajado a pie de página el resto de las referencias. Éstas son todas las modificaciones 
por nuestra parte (Nota de la Revista). 

Recibido: 22-XI-2010. Aceptado: 30-XI-2010 
 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 210 

comprensión de sí mismo que se reduce, en última instancia, a una investi-

gación genética consistente en llegar a saber (o, al menos, a vislumbrar) el 

porqué y el para qué estructurantes de cada una de las coyunturas situacio-

nales de la vida (22). El ejercicio imaginativo se tensa, pues, por establecer 

el nexo que, en última instancia, llamaremos razón —lo que no es otra cosa, 

como apuntara Ortega, que la “fantasía puesta en forma” (24)2.  

Ahora bien, la imaginación no es, en opinión de Ortega, ni un dispositivo 

a punto que se dispare automáticamente al menor indicio de ininteligibilidad 

en nuestras vidas, ni tampoco una facultad más entre aquéllas con las que 

contaría el alma humana (24), ni siquiera una cuya actividad tendría por 

papel primordial el hacer posible el conocimiento empírico de índole científi-

ca, como lo enseñara Kant (26)3. Es más bien un érgon o una función en 

que la vida humana consiste en su fondo, a saber: aquello que le permite al 

hombre surgir y constituirse en cuanto humano en las situaciones en que se 

percata —por sí mismo y en virtud de sus propias motivaciones— de que se 

encuentra cara a cara con cierta medida de ininteligibilidad o desorden en el 

mundo (24), con tal de que en ello le vaya la vida, o sea, de que entre en 

juego su posibilidad de sobrevivir y pervivir con sentido. 

Motivaciones de la fantasía  

Ortega nos habla del azoramiento o estado de ánimo que corresponde al 

encontrarse uno ante la circunstancia en tanto y en cuanto ésta se nos pre-

senta como enigmática. Por “azoramiento” se quiere significar la experiencia 

del aturdirse, asustarse o turbarse que resulta de percatarnos de que no 

sabemos a qué atenernos sobre aquello que nos es necesario saber sobre el 

mundo de las cosas y el comportamiento de los otros allí (26s), a fin de po-

der pervivir con el mínimo de sentido que el deliberar y el actuar exigen en 

la vida consueta (27).  

Llamemos a ésta la acepción directa del vocablo, por contraste con la 

refleja o psíquico-moral del mismo, o sea, la que da expresión al estado de 

                                                            
2 Una interpretación de la historia universal, en Obras Completas, Madrid, Alianza Edito-

rial / Revista de Occidente, 1983, vol. IX, p. 190 (en adelante, O.C.). 
3 Cfr. Kritik der reinen Vernunft, A 137-147 / B176-187 y Fernando Vela, “La ‘fantasía’ 

en la filosofía de Ortega, La Torre, vol. IV, 15/16 (1956), p. 439. 



 
Jorge García Gómez: Caminos de la reflexión  211 

ánimo que se constituye a base del fenómeno de la vergüenza, el cual tiene 

lugar en circunstancias similares cuando —al asustarnos, conturbarnos o 

sobresaltarnos por lo que sucede en el mundo— la atención se desvía de la 

dirección original ad extra y se centra en uno mismo (aunque Ortega no lo 

haga, prefiero dar expresión al sentido reflejo de la susodicha locución me-

diante el término azaramiento, pariente léxico suyo que al parecer tiene por 

significado primordial “avergonzarse” y aun “ruborizarse” y hasta “sonrojar-

se” (27).  

Es así, pues, que me “azoro” primariamente cuando me doy cuenta de 

mi ignorancia sobre lo otro, en cuanto que lo que de ese modo me falta me 

es necesario para poder sobrevivir y pervivir en una situación determinada. 

Podemos decir, por tanto, que lo que resulta del azoramiento es la confu-

sión. Pongámoslo de otra manera: la tesis radical de la metafísica orteguia-

na es aquella en que se afirma que el hombre se azora si y solo si se perca-

ta de algo “originariamente” (28). En otras palabras, el azoramiento consis-

te, en última instancia, en tener una “experiencia originaria” de algo, lo cual 

puede querer decir una de dos cosas: 

O (a) un estado meramente psicológico (29s) que vendría provocado 

cuando algo hace acto de presencia pre-objetivamente, es decir, como algo 

que aún no goza de la determinación de ser uno en el seno de la multiplici-

dad cualitativa (29), o (b) un estado estrictamente cognoscitivo que corres-

pondería al darse cuenta, por lo pronto, de que toda cosa y todo aconteci-

miento nos llegan por mediación de una u otra interpretación. Cuando esto 

suceda, el hombre no se hallará ya dispuesto sin más a dar crédito a las 

apariencias bajo las cuales la cosa o el acontecimiento se presenta (30). 

El estado de azoramiento en sentido directo parece de hecho correspon-

der a una variedad estrictamente cognoscitiva de “experiencia originaria”, 

estado que nace de una actitud irónica que es capaz de gradación, por ser 

de índole ya local, ya universal (30). Así pues, la forma fundamental en que 

los contenidos de la circun-stancia hacen su aparición ante mí es la de “lo 

enigmático” —estatuto irreductible a la condición de simple correlato caótico 

de un mero estado psicológico de confusión, ya sea breve o duradero (30).  



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 212 

¿Qué quiere decir esto? Pues que a un hombre ante quien la circun-

stancia se presente con ese cariz le es posible responder a ella motivada-

mente mediante el inicio de una actividad suya que de otro modo no ocurri-

ría, a saber: la del aparato intelectual que posee y “cuyo órgano principal es 

la imaginación” (30s)4. El fin ideal de dicho esfuerzo sería la adecuación de 

circun-stancia y enigma, mediante la formación imaginaria de un mundo u 

orbe interpretativo. Esfuerzo tal de adecuación no se logrará, sin embargo, 

por completo y definitivamente —hecho por el cual se constituye, por sí 

propio, de motor de superación del mundo interpretativo en cuestión. El 

decurso de la vida, si en verdad es propiamente humana, ha de poder estar 

jalonado por múltiples instancias de lo que he llamado “experiencia origina-

ria” en el sentido psicológico del vocablo, pero que sólo cabe hacerlo con la 

significación cognoscitiva del mismo en contadísimas ocasiones y en situa-

ciones especialísimas y deliberadas, las cuales son el fruto del recurso a la 

duda. Únicamente cuando se lleva ésta al límite, como sucede, por un lado, 

en el pensamiento metafísico de Ortega, o, por el otro, cuando se acude a 

otro modo de vivir in extremis (como podrían ser el cultivo de una forma 

particular de poesía o en la ciencia mística), es que surge ante el hombre la 

realidad en cuanto enigma (33).  

Por consiguiente, cabe decir que el origen de la filosofía y, en última ins-

tancia, de la metafísica se halla en el azoramiento ante aquello cuyo signifi-

cado se nos escapa precisamente en el nexo vital en que lo necesitamos 

para sobrevivir y pervivir con sentido. El filosofar no viene provocado, por 

tanto, por el simple zaumádsein (de zauma o maravilla), como nos lo pro-

pusieran tanto Platón5 como Aristóteles6, pues la admiración, en ese su 

sentido de “asombrarse” ante lo incomprensible, se queda corta, ya por ser 

su sabor mayormente contemplativo (como puede colegirse del hecho de 

que Aristóteles, por ejemplo, pueda retrotraer el maravillarse a la concien-

cia de las dificultades o aporías que surgirían del conflicto dialéctico entre 

argumentos7, ya como por el hecho de que deja al margen todo el drama-

                                                            
4 “Ideas y creencias”, en O.C., vol. V, p. 404; en la nueva edición: Obras Completas, 

Madrid, Taurus, 2006, vol. V, pp. 676s  (en adelante, NE). 
5 Teeteto, 155 d. 
6 Metafísica 982 b 13. 
7 cfr. Topica. VI, 145 b. 



 
Jorge García Gómez: Caminos de la reflexión  213 

tismo que acompaña al lógon didónai, por vivir siempre éste de los proble-

mas que prolongan sus raíces hasta las profundidades de la vida cotidiana. 

Consecuencias del análisis descriptivo-esencial de los asuntos de la 

imaginación 

Fijémonos ahora en ciertos productos sui generis de la imaginación, so-

bre todo en tanto y en cuanto pertenecen a un determinado mundo inter-

pretativo. Encontramos el punto y la línea, la felicidad y la justicia, etc., en-

tre otros similares. En cuanto definibles, todos y cada uno de ellos —y los 

diversos mundos que integran y a los que pertenecen— tienen de común no 

sólo el ser correlatos del imaginar —que no del sentir, como son las cosas 

del mundo—, sino además el serlos de cierto modo, a saber: el de la exacti-

tud y, por tanto, el de carecer a radice el derecho de ciudadanía en la cir-

cun-stancia (37).  

Es de notar que Ortega nos habla de dichos mundos interiores como si 

constituyeran una unidad genética, ya que no los encontramos, ahí en el 

mundo, como cosas y acontecimientos (u organizaciones de tales), sino co-

mo resultados que se derivan de la función de la imaginación. Ese estatuto 

lo poseen pese a la diversidad intrínseca entre ellos —así el punto y la línea 

son miembros del mundo geométrico, la felicidad y la justicia del mundo 

moral, etc. (38)—, hecho que descubrimos, todavía enfrascados en imagi-

nar, cuando intentamos adoptar el punto de vista de la exterioridad, o sea, 

el de la circun-stancia misma (39).  

Más aún: si contemplamos la circun-stancia en la perspectiva que se es-

tablece a base —entre otras cosas— del “sistema” de mundos interiores que 

tienen validez en un período determinado, aparecerá aquélla iluminada co-

mo si fuese el mapa de un “universo” en el cual quedarían acotadas tanto 

las tierras conocidas como las ignotas, que son, respectivamente, las regio-

nes que corresponden a las creencias y las que presentan un viso enigmáti-

co y que, por tanto, exigen, si se dan ciertas condiciones, que produzcamos, 

en la imaginación, ideas o hipótesis interpretativas al respecto (40). 

En consecuencia, podemos decir de las ideas que no son ni reflejo au-

tomático de la realidad, ni lo que surge de procesos abstractivos que se 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 214 

aplicarían a ésta en cuanto percibida por los sentidos; solamente son, por lo 

pronto, posibles imágenes estructurantes de los datos mundanales que so-

meteríamos a la actividad creadora, aunque motivada, de la fantasía (40s). 

Pero además cabe afirmar, desde un punto de vista teleológico, que son 

modelos que proponemos primordialmente como medios de hacer frente a 

las dificultades vitales cuya índole es originalmente práctica, pero de mane-

ra tal que cada mundo interior que así emerja no sea más que lo que se 

constituye como uno de los caminos posibles de llegar a hacerse cargo de la 

circun-stancia, en la cual —y mediante cuyos “contenidos”— vivimos (41). 

Existiría, pues, la necesaria posibilidad de que una interpretación o idea 

fuera errónea, en la medida en que siempre hay —por definición— un hiato 

entre ella y la circun-stancia interpretada, y también en virtud del hecho de 

que, por su mediación, el mundo al que pertenece la idea en cuestión es 

sólo uno de los varios medios posibles —a lo sumo, probables— de dotar de 

sentido a la entonces enigmática circun-stancia (41). 

La identificación del caracter erróneo de pasadas interpretaciones de la 

realidad nos hace asequible su valor de verdad, tanto en lo que se refiere al 

des-cubrimiento de lo que ya no aparece como verdadero (y de su porqué) 

como en lo que respecta al papel que juega en servirnos de motor para po-

der llegar a una interpretación más justa (41). Que la verdad sea una e in-

variable, como parece venir implicado en la noción de verdad como corres-

pondencia o adaequatio rei et intellectus, no sólo no se encuentra reñido 

con el carácter tempóreo de la vida en que se indaga y se la llega a formu-

lar, sino que además le viene exigido pues, ¿cómo podría ser de otra mane-

ra si el télos del vivir es el sobrevivir y pervivir con sentido y, por consi-

guiente, el ser capaces en principio de alcanzar la felicidad (42)? Paradóji-

camente, entonces, hay que decir que el hombre halla, en “las penalidades 

y las alegrías de la vida”8, una guía en el seno de la perplejidad constitutiva 

del vivir, o sea, del hallarse en el mundo al vivir y tener que hacer su vida 

con las cosas del mundo (43). 

Para concluir digamos, pues, que el azoramiento da pie al ensimisma-

miento, que consiste en la retirada o anábasis imaginaria por parte del 

                                                            
8 cfr. “Ideas y creencias”, en O.C., vol. V, p. 304; NE, vol. V, p. 67. 



 
Jorge García Gómez: Caminos de la reflexión  215 

hombre desde la realidad del mundo —en cuanto se nos ha hecho enigmáti-

ca y nos acosa como tal— hacia un chez soi o intus que coincidiría y surgiría 

a simultaneo con los mundos interpretativos interiores u orbes de ideas que 

resultan del ejercicio de la imaginación, en la medida en que hacer tal viene 

precisado por la situación en que se halla uno y que, por tanto, no la prece-

den ni lógica ni temporalmente (43).  

El ensimismamiento no es, sin embargo, un proceso que concluya en sí 

mismo, sino un movimiento espiritual esencialmente transitivo, pues por él 

se sale del sí propio así constituido y se va en camino de vuelta al punto de 

partida original en la perplejidad, es decir, que se regresa a la circun-

stancia antaño enigmática, pero en un retornar en que se va ya pertrechado 

de lo que antes —en el azoramiento— carecíamos, o sea, de la unidad indi-

visa que forman la (nueva) óptica y el proyecto de acción correspondiente, 

es decir, el de hacer o vivir que se funda en ello (44).  

Lo que radicalmente separa al hombre de la bestia, por consiguiente, 

reside justo en la posibilidad real que tenemos de ejercer la actividad inter-

pretativa por medio del ensimismamiento, es decir, que se halla en el hacer 

imaginativo motivado. En rigor de verdad, la existencia imaginaria del hom-

bre en cuanto humano no le pertenece ni accidental ni ocasionalmente, sino 

que lo constituye como tal en su absoluta realidad (44).  



Recibido: 23-XII-2010. Aceptado: 12-I-2011 
 

JOSÉ ORTEGA Y GASSET, JOSÉ GAOS, JOAQUÍN XIRAU, 
L. EULOGIO PALACIOS, AGUSTÍN SERRANO DE HARO. 
Cuerpo vivido 

Madrid. Encuentro. 2010, 168 pp. 

por Marta Jorba-Grau 

El presente libro es una muestra de las ideas de cinco fenomenólogos 

alrededor del tema del cuerpo vivido. Por orden de aparición, encontramos 

“Vitalidad, alma y espíritu”, de José Ortega y Gasset; “La caricia”, de José 

Gaos; “Presencia del cuerpo”, de Joaquín Xirau (traducido del catalán al 

castellano); “El rostro y su anulación”, de Leopoldo-Eulogio Palacios y, 

finalmente, “Atención y dolor. Análisis fenomenológico”, de Agustín Serrano 

de Haro, responsable también de la edición y de la presentación del libro. 

Dada una posible primera impresión de heterogeneidad entre los textos, 

autores e incluso tiempo histórico, la presentación del libro resulta 

iluminadora para apreciar el sentido, objetivo y estructura del mismo. La 

exposición del contexto de cada ensayo junto con los detalles biográficos de 

los cuatro primeros autores contribuyen a ello. Cabe destacar que los cinco 

textos forman una unidad no sólo por el tema sino por el hecho de ser 

producciones de la fenomenología española; los primeros cuatro se publi-

caron con anterioridad a la presente edición, en los años 1925, 1945, 1946 

y 1965 respectivamente, mientras que el último aparece por primera vez en 

este volumen. 

Si hay un aspecto común especialmente relevante entre los ensayos del 

libro —por otro lado, muy diferentes entre sí— es la voluntad de describir 

fenomenológicamente el cuerpo o algunos aspectos de éste. La tarea que 

claramente se propone la fenomenología en contraste con otras aproxima-

ciones al tema es la de mostrar los fenómenos tal y como se nos aparecen, 

tal y como los vivimos o experienciamos. La experiencia de nuestro cuerpo 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 218 

es de un orden que difícilmente se deja explicar por teorías científicas que 

toman el cuerpo como algo objetivado, como un objeto más en el mundo. 

La fenomenología no rechaza las explicaciones científicas u objetivadoras 

sobre el cuerpo, simplemente niega que este tipo de explicaciones sea el 

apropiado para mostrar la experiencia que tenemos del cuerpo, del cuerpo 

en tanto que vivido. Y esta experiencia tiene múltiples facetas, algunas de 

las cuales se intentan describir en este libro.  

El primer ensayo, de José Ortega y Gasset, es fruto de dos conferencias 

de 1925 y constituye un primer acercamiento al problema del cuerpo desde 

la voluntad de “dibujar una gran topografía de nuestra intimidad” (17). Sus 

reflexiones intentan rehuir la dicotomía ontológica entre alma y cuerpo, 

apuntando más bien a un “alma corporal”, a un alma en continuidad con el 

cuerpo, que denomina “vitalidad”. El lema de la época que Ortega ve 

delante suyo no puede ser, según él, “o lo uno, o lo otro”; es “lo uno y lo 

otro”, en síntesis e integración. Como su título indica, el ensayo se mueve 

entorno a tres nociones básicas de esta intimidad, que describen tres 

grandes regiones de la personalidad: la vitalidad, el alma y el espíritu. Se 

trata de conceptos descriptivos y no de hipótesis metafísicas, como remarca 

el autor. Ortega parte de la constatación de la diferente experiencia que 

tenemos del  cuerpo “desde fuera” y “desde dentro”, pues el hombre es un 

ser que tiene conocimiento desde ambas perspectivas, del mismo modo que 

andar tiene una significación muy distinta según sea mío el andar o de 

alguna otra persona (cabe destacar aquí la agudeza del análisis orteguiano 

del fenómeno del andar). El cuerpo “visto desde dentro” es lo que llama 

“intracuerpo”, y obviamente  no es un objeto visual como el extracuerpo. El 

intracuerpo viene a ser el marco dentro del cual todo aparece, y tiene una 

importancia fundamental en la arquitectura de la persona humana, por 

cuanto es indicativo de las raíces de nuestro carácter. El caso del 

neurasténico, descrito con cierto detalle, conduce a Ortega a la pregunta 

sobre cómo la atención se vuelve hacia lo íntimo y a la contemplación del 

propio interior, cuando normalmente va hacia fuera. La anomalía en la 

fisiología vuelve la mirada hacia el cuerpo interior, en un movimiento que, a 

mi modo de ver, recuerda la conocida idea heideggeriana de que la 



 
Marta Jorba-Grau: Ortega, Gaos, Xirau, Palacios, Serrano de Haro. Cuerpo vivido 

 

219 

disfunción de un cierto proceso cotidiano puede poner de manifiesto las 

estructuras subyacentes al mismo. En la segunda sección del texto, Ortega 

introduce la noción de “espíritu” como el centro último y superior de la 

persona, del “yo”. Constituyen el espíritu vivencias como el pensar y el 

querer. Entre la vitalidad y el espíritu encontramos el alma, la región de los 

sentimientos y emociones, deseos, impulsos y apetitos. Es característico del 

espíritu el que los fenómenos no ocupen tiempo; pensar y querer son actos 

puntuales, mientras que deseos y sentimientos son líneas afluyentes. Son 

afecciones mías, pero no son “yo”, destaca el pensador. En cada región hay 

un “yo” propio, y es parte del análisis el estudio de sus relaciones. Estas 

tres regiones le sirven para interpretar los diferentes aspectos de las 

concepciones históricas, desde Grecia hasta nuestros días, según las 

relaciones que se den entre estas tres regiones y los elementos 

predominantes en ellas. Esta parte constituye el final del ensayo.  

El segundo texto es “La caricia”, de José Gaos, cuyo origen son dos 

capítulos de su libro Dos exclusivas del hombre: la mano y el tiempo, del 

año 1945. En una aproximación típicamente fenomenológica, la caricia no 

es vista por Gaos como un simple gesto corporal —aunque también lo sea— 

sino que el autor explora su significación propia como vivencia 

estrictamente humana. La caricia se presenta como un movimiento 

expresivo o una expresión de la mano, que es lo que acaricia y define en 

primer lugar el fenómeno como tal. Es tal la relación de la caricia con la 

mano que Gaos llega a decir que es precisamente la posibilidad de acariciar 

lo que constituye la mano en cuanto tal. Mediante distinciones como hacer 

una caricia, acariciar y hacer caricias, Gaos va ganando descriptivamente el 

fenómeno como expresión del tacto por partida doble: “es sensación táctil 

interna del sujeto que acaricia, y mediante el acariciar experimenta el 

sujeto sensación táctil externa del objeto acariciado” (54). Entre los rasgos 

esenciales de la caricia encontramos la suavidad, la lentitud, la tendencia a 

la repetición, el necesario consentimiento del otro, el requerimiento de un 

objeto —ya sea el objeto uno mismo u otra persona— y unos objetivos 

bastante claros: consolar, implorar, expresar o provocar afecto y placer, etc. 

Gaos descarta la caricia como algo sexual y la caracteriza como un aspecto 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 220 

extrasexual o suprasexual y, de este modo, la caricia no es, como se podría 

pensar, lo sexual en lo no sexual —otros tipos de amor—, sino lo no sexual 

en lo sexual. Nos encontramos aquí ante un detallado análisis de un 

fenómeno poco estudiado, incluso en el seno de la corriente 

fenomenológica. La precisión de sus descripciones y la originalidad de las 

mismas hacen de él una pieza valiosa del proyecto de una fenomenología 

del cuerpo y sus diversas dimensiones. Uno podría pensar que el teorizar 

sobre la caricia es un modo de ensalzar cierto fenómeno corporal sobre el 

que los filósofos han pasado de puntillas o no consideraron suficientemente 

relevante. Fijarse en él implicaría, pues, dar cierto estatuto al cuerpo, a la 

carne.  Pero bajo las descripciones de Gaos está funcionando siempre la 

división entre partes inferiores (relacionadas con lo corporal físico y sexual) 

y superiores del hombre (alma, espíritu, etc.); y mediante la ubicación de la 

caricia de parte de lo espiritual parece que ésta consigue un estatuto 

suficientemente digno para que la filosofía se ocupe de ella. En el lenguaje 

de Gaos, la caricia es donde el hombre se trasciende a sí mismo y va más 

allá de lo animal que hay en él. Nos podemos preguntar, así, si la caricia no 

pierde más bien su especificidad cuando, para “salvarla del terreno de lo 

animal”, si se me permite la expresión, se la ubica en la región espiritual. 

¿O es que, acaso, sólo encontramos fenómenos dignos de descripción entre 

lo espiritual del ser humano? En su intento de dignificar el fenómeno, Gaos 

quizá lo pierde en lo que podría tener de más auténtico. El resultado parece 

ser una sobreintelectualización del fenómeno. Una consecuencia de este 

aspecto comentado es que la caricia se describe como un fenómeno que se 

da estrictamente entre seres humanos. Es vista desde una perspectiva que 

por sus mismas características intrínsecas niega la posibilidad de formar 

parte de relaciones ser humano-animal o animal-animal —posibilidad que 

parece difícil de negar. Claro está que el tipo de caricia no estrictamente 

entre humanos deberá ser descrito de manera un tanto diferente, pero 

resulta al menos contraintuitivo negar su existencia.  

El tercer texto del presente libro es “Presencia del cuerpo”, una 

traducción castellana del original catalán de Joaquín Xirau publicado por 

primera vez en 1946. Quizá sea éste el texto más poético entre los cinco, 



 
Marta Jorba-Grau: Ortega, Gaos, Xirau, Palacios, Serrano de Haro. Cuerpo vivido 

 

221 

donde abundan las metáforas, las concatenaciones de nombres y 

calificativos y, en general, las ricas descripciones a fin de llegar a 

comprender la inmediatez del cuerpo vivido y su presencia. Es un texto 

escrito enteramente desde reflexiones en primera persona, aunque no 

referidas al autor como sujeto individual, sino en la voluntad de 

universalización propia de la fenomenología. Xirau contrapone claramente la 

concepción del cuerpo físico de los médicos, científicos, etc., a la propia 

vivencia que tenemos de él, en una actitud propiamente fenomenológica, 

como ya hemos señalado. Y esta vivencia no es dicotómica, entre alma y 

cuerpo, como también Ortega y Gaos dicen, sino que es más bien “alma 

encarnada” o “cuerpo espiritual”, en unidad indisoluble. El cuerpo como 

presencia es el lugar en el que el yo se manifiesta, pero cuerpo y yo no 

constituyen entidades separadas sino que son dos caras de la misma 

moneda. Es por esto que la personalidad se muestra a través del cuerpo y 

de los diferentes tipos de cuerpo (las diferencias aquí entre los cuerpos de 

bailarines, boxeadores, poetas, hombres de negocios, etc., resultan 

llamativas). Según el filósofo catalán, la vivencia del propio cuerpo está 

atravesada por una tensión entre presencia y ausencia, resistencia e 

insistencia, penetración mutua de lo interior y lo exterior —aspectos que 

Xirau trasmite con la ayuda de un estilo rápido y directo en el lenguaje.  

El cuarto ensayo se titula “El rostro y su anulación” y Leopoldo-Eulogio 

Palacios mostró en él, en el año 1965, la importancia de este “espejo del 

alma” que es el rostro, porque en el rostro se asoma lo interior, el alma. El 

rostro o semblante es aquel aspecto del cuerpo humano que va más allá de 

la cara como tal, es una cualidad distintiva de cada ser humano. La 

individualidad del rostro es una característica esencial que permite señalar a 

un ser humano concreto, frente a la descripción general indirecta por medio 

de conceptos (animal racional, etc.). Palacios lo ejemplifica con un 

experimento mental que nos pone en una situación hipotética de una isla en 

la que todas las personas tienen el mismo rostro. Son múltiples los 

problemas que surgen entre ellas por la imposibilidad de distinguirse entre 

sí. Un rasgo distintivo del rostro es que sólo puede ser visto y no puede 

verse a sí mismo; en esta imposibilidad de conocer el propio rostro (o 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 222 

conocerlo sólo indirectamente a través de un espejo, quizá) radica la 

miseria social del ser humano: mi rostro pertenece a los otros y al juicio 

que los otros formen a partir de él sobre mí. Sus palabras así lo expresan: 

“el rostro, máxima insignia de nuestra identidad, es un documento público 

que pertenece a todos, menos al que lo lleva” (109). Paradójicamente y 

como muestra el experimento de la isla, el rostro no es sino la condición de 

posibilidad de lo social y racional. Una vez analizados los aspectos 

constitutivos del rostro, el autor lo compara con las nociones de máscara, 

fotografía, pintura, cine, etc., y extrae conclusiones de corte estético. En 

estos medios el rostro se anula en cuanto rostro auténtico y deviene otro 

tipo de fenómeno. Es destacable la aportación de Palacios en un tema 

frecuentemente tratado en la literatura fenomenológica.  

El último ensayo, “Atención y dolor. Análisis fenomenológico”, corre a 

cargo de Agustín Serrano de Haro y aparece por primera vez en este 

volumen. Como “por razones obvias” (12) el autor no se extiende en 

comentar su propio texto, quizá sea todavía más pertinente que en los otros 

textos la tarea de presentarlo. El autor parte de la necesidad de ofrecer una 

fenomenología rigurosa del dolor físico, constatando cierta ausencia de este 

tipo de aproximaciones en la literatura. Para hacerlo, motiva la idea del 

papel fundamental que juega la atención en la experiencia del dolor 

corporal, pues en general se puede decir que el dolor físico tiene cierto 

poder sobre la atención, la reclama de algún modo, frente a lo que ocurre 

con otras experiencias. El dolor afecta de suyo a las vertientes atencionales 

involucradas. Ésta es la peculiaridad fenomenológica a partir de la cual se 

estructura la descripción. Basándose en la caracterización de la atención 

que Husserl desarrolla en diferentes textos, describe el presente de 

consciencia a partir de cuatro dimensiones: el foco de interés, la co-

atención —descrita metafóricamente como un cono de luz—, el fondo u 

horizonte y el margen atencional. Estas dimensiones “no se superponen 

entre sí como pisos separados o capas geológicas, sino que se sostienen 

unas a otras y están en constante comunicación por las confluencias, 

congruencias, interferencias, de lo que ellas traen a la experiencia” (126). El 

autor describe diferentes tipos de dolor a partir de la relación del papel que 



 
Marta Jorba-Grau: Ortega, Gaos, Xirau, Palacios, Serrano de Haro. Cuerpo vivido 

 

223 

en ellos juegan estos diversos modos atencionales. Por otro lado, la misma 

peculiaridad fenomenológica mencionada apunta a la problemática del 

cuerpo como plano cero de orientación, como un estar “entre” los otros 

planos atencionales que se hace presente sin necesidad de presentación 

atencional. El análisis no pretende dar como resultado una taxonomía de los 

dolores ni una clasificación exhaustiva de la correlación dolor-atención 

(dado que hay otros elementos involucrados en tal relación), sino más bien 

destacar los tipos fenomenológicamente interesantes con respecto a los 

modos de atención. Así, Serrano de Haro describe el dolor invasivo, el dolor 

tenaz, el dolor conllevado y el dolor leve. El punto límite para la descripción 

del dolor sería un dolor inconsciente, que pasara totalmente inadvertido —

posibilidad defendida por algunos autores y que el autor niega 

explícitamente, pues parece fenomenológicamente más adecuado decir que 

el dolor puede ser muy débil o estar tan desatendido que pasa a formar 

parte de un plano de consciencia secundario pero, en todo caso, existente. 

Cabe destacar el preciso y cuidadoso análisis de Serrano de Haro acerca del 

dolor corporal, la atención y su relación con el cuerpo. Parte del rigor 

fenomenológico consiste en el hecho de no dar por supuestas ciertas ideas 

acerca del tema del que se ocupa, sino proceder a través de lo que parece 

mostrarse en la experiencia del dolor y tomarlo con la suficiente precaución 

terminológica.   El texto se enriquece así con numerosos ejemplos, tanto del 

propio autor como tomados de descripciones de otros escritores, no 

necesariamente filósofos; y de este modo, como él mismo dice, encuentra 

descripciones in individuo de lo que busca in specie.  

 

Hasta ahora he presentado cada texto y he destacado aquellos puntos 

que, según mi opinión, resultan relevantes para su comprensión y valora-

ción. Sin embargo, creo necesaria una observación común respecto a los 

ensayos de Ortega y de Gaos, pues son bastantes los comentarios desafor-

tunados acerca de las mujeres, propios de una visión poco rigurosa de las 

diferencias de género. Ortega y Gaos se dirigen al lector desde una pers-

pectiva claramente androcéntrica. Resulta de difícil defensa argumentar que 

el “hombre” del que hablan es el genérico plural, que abarca hombres y mu-



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 224 

jeres, pues las mujeres aparecen en varias ocasiones como “el otro”, como 

un punto de diferenciación en el cual las categorías descriptivas funcionan 

de manera diferente que en el hombre. Muestra de ello son afirmaciones de 

Ortega tales como “si, entre los adultos, comparamos a la mujer con el 

hombre, fácil es convencerse de que en aquélla predomina el alma, tras de 

la cual va el cuerpo, pero muy raramente interviene el espíritu” (43); o “la 

mujer tiene más vida interior y así más sensibilidad para el dolor físico” 

(25). El “hombre” general parece ser, pues, enteramente el específico mas-

culino, y no el ser humano en general. El ensayo de Gaos ejemplifica la 

misma idea cuando sitúa la caricia del lado de lo infantil y lo femenino pero 

poniendo a estos colectivos como “lo otro” de la descripción. Se encuentra 

en una encrucijada cuando asocia la caricia a lo más humano y ve como de 

aquí se impone la conclusión de que el niño y la mujer serían más humanos 

que el adulto y el varón (73), viéndose forzado a preguntarse: “¿o será que 

las frecuentes caricias de niños y mujeres son falsas caricias en la mayoría 

de los casos?” (ib.).  

Por tanto, por estos ejemplos y por otros semejantes que aparecen en 

estos textos, creo que ciertas descripciones fenomenológicas del libro están 

cargadas de una ideología determinada y constituyen una visión sesgada 

del cuerpo vivido. El hecho de que estas visiones sean fruto de su época no 

justifica que puedan ser vistas como neutras y como válidas en general, sin 

consciencia del sesgo que implican para la propia tarea fenomenológica. 



LUIS ÁLVAREZ FALCÓN, Realidad, arte y conocimiento. 
La deriva estética tras el pensamiento contemporáneo. 

Barcelona. Horsori. 2009. 212 pp. 

por Mario Teodoro Ramírez 

En el propósito de volver a ubicar el valor filosófico del arte, Luis Álvarez 

Falcón (Zaragoza, España, 1967), profesor de filosofía y doctor por la Uni-

versidad de Valladolid1, se ve en la necesidad de proponer una inversión 

radical de las concepciones más comunes, y esencialmente desacertadas, 

acerca de la naturaleza del arte, de la obra de arte y de la experiencia esté-

tica. Esta trasmutación general de la reflexión estética, esta “destrucción” o 

desustancialización masiva de la Estética, queda bien expresada en los si-

guientes planteamientos programáticos: “El estatuto ontológico de los ‘obje-

tos’ del ‘Arte’ es, pues, esencialmente insoluble. Su dificultad radicará en la 

pérdida de evidencia. La naturaleza de tales ‘objetos’ posee una particulari-

dad crucial: parecen un “objeto” pero no lo son. El “Arte” es un objeto pre-

sunto, cuya presumible naturaleza carece de evidencia” (27). 

No solamente, como expresa Álvarez Falcón, la afirmación indicativa 

“Esto es una obra de arte” se vuelve problemática, la misma y más general 

afirmación conceptual: “Esto es el Arte”,  se torna igualmente problemática. 

Queda claro al menos que la obra de arte no es un objeto, aunque lo parez-

ca, y que el Arte no es un “objeto teórico”, aunque lo parezca; también, que 

la experiencia estética no consiste en el despliegue triunfal y certero de las 

potencias más propias de la subjetividad; finalmente, que la reflexión esté-

tica no puede seguirse haciendo a partir de ciertos supuestos no cuestiona-

dos y según la estrategia de un pensamiento positivo y conclusivo. El libro 

de Álvarez Falcón da cuenta de estas “nuevas” evidencias, única manera, 

según el autor, de restablecer el gran proyecto de la Estética filosófica, uno 

de los ejes clave de la modernidad filosófica, y cuyo olvido o desvaneci-

miento puede ayudar a explicar algunas de las confusiones o impasses en el 

                                                       
1 http://www.luisalvarezfalcon.com/ 

Recibido: 9-XII-2010. Aceptado: 12-I-2011 
 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 226 

campo práctico del arte de nuestro tiempo y, en general —dado el carácter 

esencial de las cuestiones aquí en juego—, de las propias confusiones o ca-

llejones sin salida en el ámbito filosófico contemporáneo. 

Con la triada categorial que da título a su obra —Realidad, arte, conoci-

miento—, Álvarez Falcón quiere señalar el plano esencialmente filosófico en 

el que se mueve su propuesta y el sentido de su inquietud. Esto tiene que 

ver tanto con la petición de restablecer la dimensión filosófica de la reflexión 

estética, con el requerimiento de no olvidar los fundamentos ineludiblemen-

te filosóficos de toda Estética, como con la necesidad de re-incrustar los 

problemas y la perspectiva de la estética en el núcleo mismo de las cuestio-

nes filosóficas más esenciales y acendradas: las cuestiones ontológicas 

acerca de la Realidad y el Ser, y las cuestiones gnoseológicas acerca del 

conocimiento y la Verdad. La interpretación y la propuesta teórica respecto 

a la Estética y a la naturaleza del Arte que Álvarez Falcón presenta no pue-

de entenderse si no se considera cuidadosamente el entramado filosófico en 

el que él se está moviendo y que, de alguna manera, pone en juego la his-

toria general de la filosofía, desde Platón hasta Marc Richir, pasando por 

todos los pensadores clásicos de la modernidad —Kant, Hegel, Schiller, 

Schelling, Schopenhauer, Nietzsche— y ciertas figuras emblemáticas del 

pensamiento del siglo XX —Husserl, Benjamin, Heidegger, Adorno, Merleau-

Ponty. La cuestión filosófica sobre la que incide la Estética se puede precisar 

en los siguientes términos: ¿podemos volver a pensar desde el Arte y la Ex-

periencia Estética la posibilidad del conocimiento y el valor de la Verdad, es 

decir, la relación de nuestra conciencia con lo Real, con el Ser o el Mundo? 

Se trata quizá de la cuestión filosófica por excelencia, que une en una mis-

ma línea la filosofía antigua con la filosofía moderna, y cuyo replanteamien-

to permite contribuir a despejar el confuso panorama de nuestra época, in-

suflándole vida a una cultura que parece resignarse a la pérdida de la Ver-

dad y del Sentido, y a una ejercicio de la filosofía y la teoría que parece re-

signada también a constatar simplemente el nihilismo generalizado. 

No obstante, la postura de Álvarez Falcón no es regresiva en el sentido 

de renunciar a los rigores críticos y positivos del pensamiento moderno, 

donde simplemente se trataría de retraer anticuadas valoraciones metafísi-



 
Mario Teodoro Ramírez: Luis Álvarez Falcón. Realidad, arte y conocimiento  227 

cas, objetivistas y dogmáticas, del arte y la belleza. Tampoco se trataría de 

adscribirse acríticamente a cualquiera de esos equívocos teóricos “reduccio-

nistas” en la línea de las teorías analíticas y semiótico-estructuralistas de la 

estética del siglo XX. Como queda claro hacia el final del libro, y en el talan-

te general de su propuesta, Álvarez se ubica en la línea del pensar fenome-

nológico, aunque, ciertamente, bajo una práctica no ortodoxa de la fenome-

nología. Y esto no por mero prurito “crítico”, sino atendiendo congruente-

mente a las exigencias de pensar la “cosa misma” del Arte en toda su com-

plejidad y problematicidad. Más que una simple aplicación de la fenomeno-

logía a la Estética, lo que Álvarez propone es una doble modificación: una 

fenomenología transfigurada que nos permita comprender los problemas de 

la Estética, comprensión que, a su vez, nos permitirá responder a los temas 

pendientes de una filosofía fenomenológica consecuente: la constitución del 

sentido del mundo desde sus fuentes primigenias. En este punto hay que 

retomar la enseñanza del Arte y de la experiencia estética. 

Para hacerlo, Álvarez Falcón propone, como decíamos, una inversión de 

las definiciones comunes y de la lógica natural de las cosas; ensayando una 

especie de “dialéctica negativa” adorniana de cuño fenomenológico. Bajo 

una definición negativa de la naturaleza propia de la Obra de arte y de la 

experiencia estética, el filósofo español “muestra” fehacientemente lo que 

es más propio del Arte, así como el valor de este esclarecimiento para una 

reposición de nuestra comprensión ontológica y gnoseológica. Veamos el 

acercamiento “negativo” a las definiciones básicas de una Estética filosófica. 

“La ‘obra de Arte’ es una parte del mundo y en sí misma no tiene autono-

mía. Sin embargo, los ‘objetos’ del arte no son los meros ‘objetos’ del mun-

do. Su naturaleza dista de ser la de las ‘simples’ cosas en el mundo. Su 

aparente carácter de ‘cosa’ representa el cimiento dentro y sobre el que 

aparece eso ‘otro’ y propio que denominamos ‘obra’. Partimos de un hecho 

elemental: la ‘obra de arte’ no aparece como ‘objeto’, sino que parece un 

“objeto”: es apariencia de ‘objeto’. Sin embargo, la aparición del ‘Arte’ 

emerge en el mismo proceso de constitución de la cosa en general, una vez 

neutralizado el ámbito del ser del ‘objeto’ que parece” (23s). 

 

 
 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 228 

El autor presenta una serie de distinciones teóricas que es necesario te-

ner en cuenta para captar el carácter de su propuesta. Retoma y precisa 

una distinción que ha estado presente en varios filósofos de la estética en el 

siglo XX: la que hay entre “objeto artístico” (artefacto artístico, la realidad 

físico-sensible del arte; la apariencia, lo que parece; esto es, el régimen de 

inmanencia del arte) y “Obra de arte”, lo estético (el “aparecer” de la obra 

en cuanto tal y el régimen de trascendencia que ella opera). Entre ambos 

polos o momentos hay una tensión y una relación dialéctica. Pero no hay 

reducción de uno a otro. Sin artefacto artístico no hay “Obra de arte”, pero 

ésta no es esencialmente un artefacto, un “objeto”, todo lo contrario: la 

Obra sólo se despliega a través de la puesta en suspenso de su ser “objeto” 

(un “pseudo-objeto”, un “hiper-objeto”, un “objeto implosionado”). “Lo es-

tético y lo artístico serán dos ámbitos irreductibles”, aclara Álvarez Falcón 

(27).  

La des-objetivación es la consistencia propia de la experiencia estética, 

la manera como en verdad accedemos a aquella particularidad y aquella 

promesa que la Obra de arte nos ofrece. La condición de esta experiencia es 

algo así como un “fracaso” del “yo” en sus pretensiones de constitución de 

objetividad. Como lo expresa Álvarez Falcón: “sólo cuando el ‘yo’ no consi-

gue fijar el artefacto como un ‘objeto’, excediéndolo con su insistente pre-

tensión, accede a ese nuevo registro, proteiforme, fluctuante, discontinuo y 

fugaz, que se aleja del plano de la objetividad y de la continuidad temporal” 

(26). Nuevo registro, que es, pues, el de la Obra de arte en cuanto tal, con 

cuya experiencia “asistimos a la interrupción de lo ordinario, a la inhibición 

de lo cotidiano” (27), para que, por fin, emerja otro modo de ser, el Ser no 

objetivado del “aparecer” puro. Así, desarrolla nuestro autor, “el ‘Arte’ mo-

difica nuestra concepción de la ‘Realidad’, abriendo un vacío intermedio, una 

región eminentemente real que discurre a espaldas del espacio objetivo y 

del curso uniforme del tiempo. Su ser se demora indefinidamente en su 

aparecer, se dilata indefinidamente en el fenómeno, y este su ser consiste 

en aparecer. No versará sobre los ‘objetos’ que aparecen, sino sobre su ex-

cepcional modo de aparición (27s).  



 
Mario Teodoro Ramírez: Luis Álvarez Falcón. Realidad, arte y conocimiento  229 

Ciertamente, todo este movimiento de la experiencia no “niega” de 

hecho a la subjetividad, más bien ella queda incorporada al acontecimiento 

singular por el que se produce el salto de la inmanencia “hacia la ‘trascen-

dencia’ del mundo y a su constitución” (41). Queda exhibido, así, el carácter 

indefectiblemente paradójico de la constitución del mundo que la subjetivi-

dad lleva a cabo a través de la experiencia estética. Es precisamente a tra-

vés de un proceso de “des-constitución” del “objeto”, de “inhibición o in-

cumplimiento de la intencionalidad”, como se permite que el Ser sea “cons-

tituido”. Este proceso se funda en la así llamada por Husserl “síntesis pasi-

va”: el secreto primigenio de la reducción fenomenológica perseguido incan-

sablemente por el pensador alemán. “A partir de ahora, el método por el 

que los ‘objetos’ de conocimiento se debían de dar en su objetividad habrá 

permitido el acceso a un tipo especial de ‘objetos’ (pseudo-objetos) que no 

sólo se dan de ‘otro’ modo, sino que además permiten exhibir impúdica-

mente los dinamismos propios de la subjetividad en su fracasado intento de 

adueñarse y constituir la objetividad del mundo de las ‘cosas’” (195). Un 

“sujeto desnudado”, el sujeto de la experiencia estética, es ése gracias al 

cual un mundo, un Ser y una “alteridad” son efectivamente posibles y da-

bles.  

De esta manera, Álvarez Falcón está en condiciones de proponernos una 

nueva y precisa definición del Arte: “consiste en encaminarnos hacia una 

impresión de trascendencia en relación con un mundo de seres y de cosas, 

de ‘objetos’, que se nos ofrece únicamente por medio de una acción concer-

tada de ‘qualia’ sensibles, sostenido por un cuerpo físico dispuesto con vis-

tas a producir tales efectos” (43). Vuelve a ser evidente la dialéctica negati-

va entre objeto y obra. El objeto, el artefacto, niega a la Obra; y la Obra de 

arte niega esta negación: emerge así la experiencia estética como funda-

mental y fundante experiencia ontológica; como la experiencia inolvidable 

de la verdad y de la Existencia. No hay que recular ante las tensiones y los 

desfases del fenómeno artístico; “la monstruosa naturaleza del ‘Arte’ revela-

rá el fondo primordial sobre el que la humanidad debe instalarse” (211).  

En fin, que estamos ante un libro de pura reflexión que logra equilibrar 

de la forma más adecuada el nivel de las propuestas conceptuales con la 

 
 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 230 

discusión crítica de la tradición intelectual, particularmente el movimiento, 

la “deriva”, del pensamiento estético de los dos últimos siglos —el kantis-

mo, el romanticismo, la fenomenología, el existencialismo, la hermenéutica, 

el estructuralismo, la post-fenomenología o “fenomenología no estándar” 

(204). Álvarez Falcón nos presenta una construcción a la vez sistemática e 

histórica de una comprensión del Arte que no teme otorgarle toda la serie-

dad y profundidad que tal empresa demanda. Como en pocos casos, la 

prestancia académica del texto —su metodología y organización precisas, el 

cúmulo de referencias a los más variados autores, el desarrollo consistente 

de sus temáticas— se encuentra al servicio de una prestancia filosófica e 

incluso antropológica y cultural fundamental, al servicio de preguntas acu-

ciantes que tienen que ver con el destino y la posibilidad de la humanidad 

contemporánea.  

 

 



JESÚS ADRIÁN ESCUDERO, Heidegger y la genealogía de 
la pregunta por el ser. Una articulación temática y 
metodológica de su obra  temprana. 

Barcelona, Editorial Herder, 2010, 621 pp. 

por Jorge Gómez Mancera 

Nos hallamos ante un libro ambicioso y de largo recorrido que propone 

una articulación magníficamente documentada de la obra temprana de 

Heidegger. Tomando como hilo conductor la genealogía de la pregunta por 

el sentido del ser, la presente obra articula el núcleo temático y 

metodológico del pensamiento del joven Heidegger a partir de un completo 

estudio de sus escritos de juventud y de una discusión abierta con la 

literatura secundaria más reciente. 

El libro se estructura en cuatro partes: 

En primer lugar, se dibujan los rasgos generales del contexto histórico, 

social e intelectual en el que se enmarca el pensamiento del joven 

Heidegger y se traza brevemente su itinerario filosófico con el fin de obtener 

una panorámica de los problemas y de los temas que se abordan en su obra 

temprana.  

En segundo lugar, se muestra como el problema del ser empieza a 

aflorar en los primeros escritos de los años 1912-1916. En la discusión con 

el neokantismo y la primacía otorgada al sujeto de conocimiento como 

fundamento de todo conocimiento, encontramos a un Heidegger que se 

interroga por el trasfondo extralógico que posibilita todo juicio lógico. Ahí 

encontramos la raíz oculta de la cuestión del ser entendido como horizonte 

último e irrebasable de sentido. 

En tercer lugar, se desgrana el núcleo temático de su programa 

filosófico de juventud en torno a una articulación del fenómeno de la vida 

humana. En este sentido las investigaciones filosóficas de Heidegger 

analizan primero la experiencia fáctica de la vida en autores como Pablo, 

Agustín, Eckhart, Lutero y Schleiermacher y, poco más tarde, se traducen 

en un creciente interés por la filosofía práctica de Aristóteles. La 

Recibido: 11-XI-2010. Aceptado: 25-XI-2011 
 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 234 

interpretación en clave ontológica de los escritos de todos estos autores 

lleva a Heidegger descubrir toda una serie de modos de existencia 

primariamente prácticos de la vida que él asimila y transforma 

productivamente en su hermenéutica de la vida fáctica. Finalmente, se 

exponen las razones filosóficas que llevan al joven Heidegger a desplazar, 

durante la segunda mitad de los años veinte, sus previas interpretaciones 

de la fenomenología de Husserl y de la filosofía práctica de Aristóteles al 

estudio de Kant, precisamente en un intento de analizar la relación entre yo 

pienso y tiempo en el marco de sus análisis de la temporalidad originaria del 

Dasein. 

En cuarto lugar, se exponen los problemas metodológicos a los que 

tiene que hacer frente Heidegger desde sus primeras lecciones de Friburgo 

de 1919 para acceder a la esfera primaria de la vida fáctica, una tarea que 

desemboca en un profundo cuestionamiento de la fenomenología reflexiva 

de Husserl y en una simultánea reformulación de la fenomenología en 

términos hermenéuticos. Tras una aclaración preliminar del significado de 

una filosofía entendida primero como ciencia originaria de la vida y luego 

como hermenéutica de la facticidad, se desglosan sistemáticamente las 

etapas de desarrollo de la fenomenología hermenéutica de Heidegger en 

contraposición a los postulados metodológicos de la fenomenología reflexiva 

de Husserl.   

Finalmente, la página web de la editorial Herder 

(www.herdereditorial.com) pone a disposición de los lectores interesados un 

exhaustivo apéndice de más 110 páginas, en las que autor ofrece una 

relación completa y cronológicamente ordenada de las actividades 

académicas, los escritos, las conferencias y las lecciones realizadas por el 

joven Heidegger entre los años 1912 y 1928. También suministra una 

actualización de las traducciones castellanas existentes y una extensa 

literatura crítica con indicaciones bibliográficas acerca de su biografía, 

correspondencia (además, se resalta la correspondencia todavía en 

preparación y la todavía existente en archivos académicos y personales), 

con referencias a obras introductorias, instrumentos lexicográficos, 

monografías y artículos de investigación acerca de su obra temprana. En 

http://www.herdereditorial.com/


 
Jorge Gómez Mancera: Jesús Adrián. Heidegger y la genealogía de la pregunta por el ser 235 

definitiva, se trata de un loable trabajo de documentación que, sin duda, 

complementa el libro y resultará de gran interés a los estudiosos de este 

período de la vida de Heidegger. 

En conjunto, el libro destaca no sólo por el amplio aparato crítico y por 

una exposición clara y sistemática del pensamiento del joven Heidegger, 

sino también por el esfuerzo de transmitir las ideas principales del autor 

alemán en un lenguaje claro y sencillo, lejos de los heideggerianismos al 

uso. Sin duda, el libro trasluce el rigor que Jesús Adrián ha demostrado en 

traducciones anteriores de textos heideggerianos tan conocidos como el 

Informe Natorp y El concepto de tiempo.  

 

 



Recibido: 30-X-2010. Aceptado: 12-I-2011 
 

LESTER EMBREE, Ambiente, tecnología y justificación. 
Análisis reflexivos.  
Bucharest, Zeta Books, 2010, 210 pp. 

por María-Luz Pintos Peñaranda 

Este libro, traducción de Environment, Technology, Justification. Reflec-

tive Analyses (Bucharest, Zeta Books, 2008), está publicado en castellano 

por la editorial rumana Zeta Books, en soporte electrónico, dentro de nueva 

Serie concebida como Workhshop Texts (Textos del Taller Fenomenológico). 

El autor del libro, Lester Embree, es, a la vez, el padre de la sugerente idea 

de esta Serie que él mismo inaugura con el libro que aquí presentamos.  

 Aunque el autor no lo especifica en el título ni en el subtítulo, es evi-

dente que en este libro no se trata de hacer “análisis reflexivos” sin más, 

sino análisis reflexivos “fenomenológicos”; y esto en el sentido en el que él 

interpreta y sugiere que ha de ser un análisis fenomenológico que por tal se 

tenga, dentro del ejercicio de la actitud fenomenológica. De hecho, en cada 

capítulo el autor vuelve siempre sobre qué es fenomenología, cuáles son los 

distintos enfoques que puede tener una reflexión y, más en concreto, qué 

es un “análisis reflexivo” de carácter fenomenológico. Hace esto con el 

propósito manifiesto de esbozar un marco de referencia y un enfoque feno-

menológico con respecto al tema a tratar en cada capítulo.  

La factura de la mayoría de los capítulos es muy semejante. El autor 

plantea en ellos el significado del propio concepto al que está dedicado 

temáticamente cada capítulo. Para ello, primero adopta la actitud teórica en 

la que se pasan por alto las cosas-en-cuanto-encontradas (los noemata) 

para, a continuación, cambiar de actitud poniendo la atención en los en-

cuentros (en cuanto noesis) de los sujetos con las cosas-en-cuanto-

encontradas (intencionalmente) —actitud que es la propia de un análisis de 

corte fenomenológico. El autor considera que, de este modo, “las cosas en 

cuestión se llegan a comprender con una articulación y claridad mayores” 

(151). Por tanto, la impresión que brinda esta composición es que el tema 

de cada capítulo sobre todo le sirve al autor para ejemplarizar con él lo que 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 236 

él entiende por análisis reflexivo fenomenológico: “la reflexión y el análisis 

de encuentros y de cosas-en-cuanto-encontradas para aquellos que quieren 

hacer fenomenología más que hablar sobre ella y, por ende, para aquellos 

que quieren entender la fenomenología de manera fenomenológica y quie-

ren así confirmar, corregir y/o ampliar los informes fenomenológicos previos 

y posiblemente, incluso, atreverse a componer nuevos ensayos relativos a 

cosas no exploradas con anterioridad” (20).  

Tal vez uno tiene ante este libro la misma impresión de inicial descon-

cierto que cuando se enfrenta por primera vez a Fenomenología de la per-

cepción de Merleau-Ponty. Al igual que ocurre en el libro francés, la gran 

cantidad de ejemplos que Lester Embree aporta en su intento de modificar 

nuestra mirada y volverla fenomenológica puede no surtir efecto si nos 

quedamos en la superficie anecdótica de cada ejemplo en sí. Para evitar 

esta impresión es preciso tener muy en cuenta, como base de todo el libro, 

que, en realidad, el autor actúa en todo momento como un ferviente segui-

dor del empeño de Husserl por anteponer la “actitud personalista” —en la 

que todos los sujetos nos hallamos y de la que no podemos salir mientras 

hagamos nuestra vida cotidiana— a la “actitud naturalista”. Si uno lee este 

libro en esta clave podrá comprobar cómo capítulo a capítulo, página a 

página, ejemplo a ejemplo, el autor hace un gran esfuerzo en mostrar que 

las cosas no son sin más cosas naturales y que la realidad no es sin más la 

realidad en general, sino que todo está siempre referido a la experiencia del 

sujeto concreto, en la que todo se da y sin la que nada podría darse. No 

hace falta, pues, una gran perspicacia para entender este libro de Embree 

como una prolongación —buscada y querida— de la actitud husserliana. Es 

el propio Husserl el que en 1930 aclara en una carta dirigida a su discípulo 

Dorion Cairns —del que fue alumno nuestro autor en la New School— que 

sus textos no presentan resultados para ser aprendidos a modo de axiomas, 

sino que ofrecen los fundamentos básicos —las herramientas de trabajo— 

para que cada uno pueda hacer fenomenología por sí mismo y, así, solucio-

nar los problemas por sí mismo —esto es, usando el método fenomenológi-

co de analizar y describir; lo que Embree llama “análisis reflexivo”: “la ex-

presión ‘análisis reflexivo’ es mi intento por capturar concisamente lo que es 



 
María-Luz Pintos: Lester Embree. Ambiente, tecnología y justificación 237 

la fenomenología considerada como un enfoque” (197). De este modo, no 

es extraño qu:e Embree cite literalmente en este libro (180), cual si fuera 

su manifiesto guía, y como ya había hecho en otros textos anteriores, el 

famoso § 27 de Ideas I. Es esta experiencia del sujeto, para quien las cosas 

(objetos, animales no humanos, humanos y todo lo perteneciente a nuestro 

mundo en general) forman parte de un mundo práctico, cada una con su 

carácter de uso (para el sujeto concreto del caso) y con sus diferentes cua-

lidades de valor (para el sujeto concreto del caso), la que destilan todos los 

ejemplos ofrecidos en este libro. La riqueza de los análisis —”modestos aná-

lisis reflexivos”(197)— de Embree en este libro radica en aplicar la perspec-

tiva fenomenológico-husserliana a ejemplos muy diversos, como el propio 

Husserl llamaba a hacer, con el fin de asegurarse así sortear el desajuste de 

la “actitud naturalista” con lo que es el vivir normal de cada sujeto. 

 

Los once capítulos que componen este libro tienen su fecha original de 

publicación en años anteriores —entre 1989 y 2007— al de esta edición; 

algunos de ellos incluso ya han sido traducidos y publicados en una o varias 

lenguas más que la original inglesa. Si bien el índice sólo permite ver como 

única división la que hay entre los once capítulos de los que se compone el 

libro y ninguna otra división, en mi opinión lo cierto es que, por su temática, 

los capítulos forman tres grupos en alguna medida diferenciados. De hecho, 

la primera parte del propio título del libro refleja este triple agrupamiento: 

ambiente, tecnología, justificación. 

 El primer grupo reúne los cuatro capítulos primeros, en los que el au-

tor aborda temáticas relacionadas con la naturaleza y el medio ambiente: 1. 

“La acción para la salud de los ecosistemas”; 2. “La constitución del vege-

tal”; 3. “Problemas en torno al valor de la naturaleza”; 4. “La fundamenta-

ción no mundana del medioambientalismo”.  

La temática del segundo grupo gira en torno a la cultura y a la tecnolog-

ía: 5. “La constitución de la cultura básica”; 6. “La racionalidad de la tecno-

logía científica”; 7. “Acción indirecta y tecnología”; 8. “El dónde y el cuándo 

de las apariciones”; 9. “Existencia intrínseca y extrínseca”. 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 238 

Los capítulos del tercer grupo cierran el libro y están referidos a la justi-

ficación: 10. “¿Cuándo el fin no justifica los medios?”; 11. “La tolerancia 

analizada reflexivamente”. 

 

Para entrever de forma general la orientación y el desarrollo del primer 

agrupamiento, me ceñiré a su primer capítulo. Este capítulo, acerca de “La 

acción para la salud de los ecosistemas” es muy aclarador: “expresa los re-

sultados obtenidos mediante observación teorética reflexiva en torno al mo-

do como puede justificarse fenomenológicamente la acción destinada a fo-

mentar la salud en un ecosistema” (27). El autor aporta, como ejemplo de 

que es posible una acción individual en este campo, su propia experiencia 

con los dos jardines de su casa en Florida y va detallando esta experiencia 

de tal manera que, ciertamente, uno se ve llevado a admitir que, queriendo 

(willing), es posible contribuir activamente a una mejor salud del entorno, 

restauradora, “tanto como sea posible, [de] una versión aproximada de la 

diversidad de organismos nativos originaria, estable y sustentable” (20). Lo 

que Embree intenta mostrar es que para llegar a ese willing y poner manos 

a la obra es para lo que es preciso efectuar un “análisis reflexivo” previo, de 

corte fenomenológico, es decir, un análisis capaz de diferenciar de modo 

abstracto los componentes que se dan en todo encuentro entre el sujeto y 

su medioambiente (por supuesto, entre uno mismo y su medioambiente). 

Este encuentro, que es siempre “intencional” —sujeto y objeto sólo son lo 

que son como partes de lo que en sí es una unidad originaria e irrompible 

de mútua correlación—, nos muestra a un sujeto que se pone en este en-

cuentro desde una actitud que, a la vez que es suya propia, también es cul-

tural. Que es cultural se comprueba por el hecho de que algunos de estos 

componentes tienen la forma de hábitos adquiridos, que son los que se pro-

cederá a distinguir analíticamente: hábitos de creencia con respeto a lo en-

contrado y a nosotros mismos; hábitos de valoración; hábitos con respecto 

a aquello que se persigue hacer o conseguir. En este análisis se distinguen 

efectos de estos hábitos en el medio ambiente; y, por tanto, entre las cau-

sas de estos efectos, se distinguen las diversas creencias que de un modo u 

otro sirven de fondo para causar unos y otros efectos, sean estos negativos, 



 
María-Luz Pintos: Lester Embree. Ambiente, tecnología y justificación 239 

sean positivos o sean indiferentes. Es obvio que distinguir a nivel cognosci-

tivo las causas de ciertos efectos en el medio ambiente nos facilitará descu-

brir y distinguir qué valores —intrínsecos y extrínsecos— están interfiriendo 

en el encuentro entre el sujeto y el medioambiente, provocando la asunción 

de determinados fines y, por tanto, la de sus correspondientes medios. Y 

qué duda cabe que realizar este ejercicio de análisis reflexivo que consiste 

en descomponer o desconstruir de esta manera lo que es un encuentro in-

tencional y ponernos ante la evidencia de unos efectos u otros, permite jus-

tificar o no justificar una determinada actitud, con sus creencias (believing), 

con sus valoraciones (valuing) y con lo que en ella se persiga (willing). El 

resultado final es que dicho análisis y dicha justificación pueden favorecer 

en nosotros, tanto a nivel personal como colectivo, un cambio a favor de la 

salud de los ecosistemas y contribuir a fundamentar todavía más, desde la 

fenomenología, ciertos movimientos políticos como el ecologismo (environ-

mentalism) (105). Otros de los análisis que entran en este primer grupo 

continúan en esta misma línea y plantean, además, cuestiones relativas al 

valor de la naturaleza viviente (para los sujetos) o, incluso, cuestiones en 

torno a la constitución de lo vegetal. 

 

En el segundo grupo de capítulos, Embree comienza por el análisis de 

“la constitución de la cultura básica”, entendiendo por ella no la cultura su-

perior o de gente cultivada, ni tampoco la que va ligada a una determinada 

interpretación, sino la que “subyace al pensamiento de sentido común tanto 

como al pensamiento científico de todo tipo (107). El capítulo aporta cate-

gorías con las que abordar la problemática especializada en fenomenología 

de la cultura. Lo propio de nuestro vivir en este mundo es que los humanos 

nos encontramos continuamente unos con otros. De este encuentro surge la 

cultura básica, a la vez que la cultura básica es la situación de fondo desde 

—y en— la que cada miembro de la cultura se constituye como sujeto 

humano. La cultura básica expresa la familiaridad de los sujetos con el 

mundo (Lebenswelt) con el que cada sujeto se encuentra desde el inicio de 

su vida; es decir, con un mundo que se compone de cosas culturales que lo 

son tal precisamente por estar envueltas en creencias, valores y usos. El 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 240 

encuentro de unos sujetos con otros nunca tiene lugar desde una a-

situacionalidad cultural, es decir, desde una especie de abstracción de toda 

implicación cultural, sino más bien todo lo contrario: en el encuentro entre 

los sujetos humanos cada sujeto efectúa su encuentro desde su pertenencia 

a un grupo étnico, a una generación, a un género, a una lengua, a una cla-

se social, a un estatus social, etc. “Los seres humanos son miembros de 

diversos grupos culturales y tienen identidades en relación con miembros 

del grupo propio y de otros grupos” (123). Esta múltiple pertenencia conlle-

va objetos culturales básicos, tales como “creencias”, “valoraciones” y un 

“querer” actuar que, además de tener sus actuaciones activas conlleva la 

“experiencia” concreta que cada sujeto arrastra siempre consigo pasiva-

mente. El análisis y la descripción noético-noemática de Embree nos pone, 

por tanto, ante la constitución activa, o en pasividad, de todos estos objetos 

culturales, siempre para tomarlos desde la perspectiva de que son los que 

aporta en sí mismo cada sujeto concreto, subjetivamente, en cada encuen-

tro con otro u otros. ¡La mirada fenomenológica no está interesada en los 

objetos culturales en sí mismos sino en el hecho de que estos son un com-

ponente que nunca falta y que actúa activa o pasivamente en cada encuen-

tro de un sujeto concreto con otros porque los portan los propios sujetos de 

estos encuentros! 

El siguiente capítulo, en el que Lester Embree trata sobre “la racionali-

dad de la tecnología científica”, prolonga este análisis general sobre la cul-

tura básica. El núcleo del desarrollo de este capítulo va dirigido a analizar la 

tecnología en cuanto uso de equipo tecnológico; es decir, de un equipo cuya 

existencia consiste en su “para qué” es usado por los sujetos o, lo que es lo 

mismo, en su función o uso por los sujetos. “El uso de equipo puede ser 

científico o no científico, mecánico, artesanal e incluso especializado” (147), 

dice, pero en todos ellos inevitablemente es un uso racional; o, como el au-

tor lo expresa, en todos ellos hay racionalidad; y la hay en la medida en 

que el uso lleva siempre consigo una teleología, una finalidad, que es pues-

ta por el sujeto que da ese uso a ese tal equipo. Este uso de la tecnología, 

simple o compleja, nunca será un uso en abstracto sino que siempre lo será 

—y esto es lo que el autor quiere hacernos ver— en relación a las creencias, 



 
María-Luz Pintos: Lester Embree. Ambiente, tecnología y justificación 241 

a las valoraciones, al querer y a las experiencias propias de los sujetos 

usuarios o sujetos consumidores concretos. Como el propio autor indica, el 

análisis que tome en cuenta todos estos componentes implicados en el uso 

de tecnología sin duda puede contribuir a justificar un determinado uso o, 

por el contrario, a desenmascarar viejos hábitos poniendo en evidencia su 

no justificación. 

En el siguiente capítulo Embree aborda lo que él llama “acción indirecta 

y tecnología”. En este capítulo el autor se propone distinguir y describir di-

ferentes tipos de la acción indirecta centrándose sobre todo en ese tipo que 

es “la tecnología”, al igual que se propone distinguir y describir diferentes 

aspectos que van involucrados en este tipo de acción y también distinguir y 

describir objetos, sujetos e intermediarios que intervienen en esta acción. 

La idea que hace de gozne de este análisis es que “el mundo práctico [que 

es en el que vive cada sujeto en su vivir diario] es un campo de acción, 

donde parte de ella es directa pero una buena proporción es indirecta, y la 

tecnología es una especie de acción indirecta” (161), es decir, un fenómeno 

práctico pero indirecto, ya que supone un uso de equipo (equipmental). En 

la vida humana, la acción directa (que es la que es producida directamente 

por los movimientos corporales) ocupa una parte relativamente pequeña en 

ella, mientras que la acción indirecta ocupa en ella una gran parte.  

El capítulo “El dónde y el cuándo de las apariciones” es un ejemplo de 

análisis reflexivo centrado en la percepción. Análogamente al esquema de 

los análisis anteriores, Embree trabaja aquí el enfoque fenomenológico de la 

cosa-en-cuanto-vista-y-oída y del campo espacio-temporal, y nos pone ante 

interesantes preguntas cuya respuesta tendrá el lector o lectora que atre-

verse a pensar prosiguiendo por su cuenta el análisis repleto de sugerencias 

apuntadas por Embree. 

El asunto del siguiente capítulo es acerca de si no hay en las cosas-en 

cuanto-encontradas por el sujeto creencias intrínsecas y extrínsecas, valo-

res intrínsecos y extrínsecos, y un querer actuar conforme a una finalidad 

intrínseca y extrínseca. Embree hace discurrir su análisis a través del ejem-

plo de las rutas y los destinos. 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 242 

En el análisis que abre el tercer grupo de capítulos, el autor trabaja las 

relaciones de fines y medios con respecto a la justificación de unos y otros. 

Siempre todo lo que un sujeto hace, ha hecho o planea hacer, es un medio 

al servicio de algún fin. El análisis embreeano muestra “que aquello que 

puede conectarse como fin y medio puede ser evidenciado por separado y 

luego creído, justificadamente, valorado y tal vez incluso querido en función 

de sí mismo, es decir, intrínsecamente” (194). 

En el análisis que cierra este grupo de capítulos y, a la vez, el libro, Em-

bree describe qué es la tolerancia y cómo puede ésta ser justificada reflexi-

vamente. La tolerancia es una actitud social y cultural: la cosa encontrada 

en la tolerancia es la actitud de otro o de otra, y ésta es siempre una acti-

tud específica que “puede ser analizada en relación a su ser experienciada, 

creída, valorada y querida por aquel que la tolera” (207). La persona tole-

rante comporta “valoraciones intentivas de las cosas que, correlativamente, 

tienen valores” (201). Los ejemplos que el autor elige aquí muestran los 

diversos tipos de valores que entran en juego, fortaleciendo así el análisis 

descriptivo de la tolerancia. Según él, la tolerancia es una actitud práctico-

volitiva: “la persona tolerante se abstiene de oponerse a las actitudes que 

desvalora” (203); pero se abstiene de ello y, por tanto, las tolera, porque 

en su actitud está interviniendo “una valoración dirigida hacia algo distinto a 

la actitud del otro desvalorada” (204). El autor, en la segunda parte de este 

análisis, intenta ofrecer un método de justificación de lo que se tolera que 

no va dirigida a su aplicación a la tolerancia en general sino a casos particu-

lares —que son en los que los sujetos nos encontramos en nuestra vida co-

tidiana.  

Después de todo el recorrido por el libro podemos concluir que los análi-

sis en él reunidos despliegan una sugestiva reflexión fenomenológica que 

sin duda es también una excelente base de partida para otros muchos “mo-

destos análisis reflexivos” de quienes sepamos escuchar el mensaje em-

breeano. 



URBANO MESTRE SIDONCHA, Do Empírico ao Transcendental. 
A Consciência e o Problema Mente/Corpo entre o Materialismo 
Reducionista e a Fenomenología de Husserl. 

Lisboa, Fundação Calouste Gulbenkian, 2011, 360 pp. 

por Idalina Proença Maia  

El título de este libro de Urbano Mestre Sidoncha, publicado por la Fun-

dación Calouste Gulbenkian, es muy revelador de la orientación de fondo y 

de las principales decisiones teóricas que sostienen la investigación dirigida 

a ponderar el célebre problema mind/body. Sin embargo, no se piense que 

se trata de una simple narrativa que meramente aúna los diferentes trata-

mientos que históricamente han ido concurriendo para proceder a su ponde-

ración y resolución. A pesar de la innegable idoneidad de esa tarea para una 

clarificación global del problema mente/cuerpo, es convicción del autor que 

ese esfuerzo resultaría vano de no estar integrado en un horizonte de senti-

do más amplio, capaz de divisar más allá de la propia tarea de clarificación 

—clarificación que, a su vez, le preste a este esfuerzo de comprensión una 

expresión más sistemática y una forma unívoca. Ahora bien, una tal confi-

guración sólo comenzará a definirse en el momento en que se imponga un 

ejercicio de investigación del fundamento de determinación del problema; 

ya no como expresión, entre otras, de un esfuerzo difuso de comprensión 

sino como condición de posibilidad de toda la investigación consiguiente. 

Para eso, el autor se ha propuesto pensar de nuevo este problema secular, 

con el claro propósito de desvelar el fundamento en que se sustenta.  

El libro comienza por convocar la comprensión y la propuesta de resolu-

ción arrojada por las tesis materialistas de hoy de orientación reduccionista 

—por ser éstas las que reclaman abiertamente la resolución de este pro-

blema secular. El objetivo es, a propósito de las internas aporías en que se 

ve enredado este materialismo reduccionista, presentar la contribución de la 

fenomenología de Edmund Husserl. Esa decisión está claramente vertida en 

el subtítulo, e informa al lector que el libro se mueve entre una compren-

sión empírico-naturalista de la conciencia, magistralmente expresada en el 

Recibido: 16-XI-2010. Aceptado: 20-XI-2010 
 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 246 

programa del materialismo reduccionista, y una comprensión nueva de esa 

conciencia, protagonizada por Husserl en el estricto ámbito de la fenómeno-

logía trascendental.  

Es en este particular marco teórico en el que el autor destaca la idea de 

Relación. A partir de ella, el problema mente/cuerpo se definirá como 

problema estructuralmente sustentado en la afirmación de elementos rela-

cionales —mentales y corpóreos— cuya relación es problemática en un 

primer sentido en cuanto a que está privada de una explicación satisfactoria 

o convincente (entendida por Urbano Mestre Sidoncha de forma similar a la 

que ofrece Mark Rowlands en The Nature of Consciousness, cuando la 

define ahí como un Eureka feeling). Lo que el principio de la Relación va a 

establecer de forma clara es la tesis de que las estrategias empírico-

naturalistas, que reclamaban como suya la comprensión plena del problema 

mente/cuerpo, sólo podrán reivindicar, de jure, la paternidad de la mera 

“disolución” del problema. A esta diferencia, que el libro señala en el plano 

descriptivo entre resolución y disolución, el autor junta una segunda distin-

ción, que apartará, esta vez, la simple correlación de la explicación. Una y 

otra convergen, sin embargo, en una misma dirección: por más que se 

avance en el esfuerzo de descripción de las estructuras biológicas que 

sostienen nuestras funciones mentales, más allá de ese esfuerzo sigue 

habiendo cuestiones sin respuesta (cuestiones que David Chalmers apodaba 

de hard questions). 

Hay, no obstante, una primera dificultad que el lector afrontará en el 

momento en que intenta pensar esta asociación que Urbano Sidoncha nos 

ofrece entre el principio de la relación y la asimetría entre la mera corre-

lación y la explicación. Tal dificultad se plantea en la constatación de que es 

exactamente la relación que, en otras situaciones sobradamente conocidas, 

impide cualquier posibilidad de asimetría como la que ahora se está 

exigiendo entre correlación y explicación —como es el bien conocido caso de 

la relación entre agua y H2O. Pero esta perplejidad, que el propio autor no 

dejará de convocar, es disipada en el libro por la afirmación del principio de 

la especificidad de la relación mente-cuerpo. Para Urbano Sidoncha, éste es 

el principio que corta la posibilidad de una aclaración de las mentes cuando 



 
Idalina Proença Maia: Urbano Mestre Sidoncha. Do Empírico ao Transcendental 247 

éstas se dejan reconducir, sin más, a los fenómenos físi-cos y biológicos 

subyacentes. Es ampliamente visible en este punto la cercanía de motiva-

ciones por lo que respecta a las conocidas tesis del hiato explicativo de 

Joseph Levine y de la máxima de Thomas Nagel expresada en un célebre 

artículo que se publica en 1974 con el mismísimo título “What is it like to 

be”. Efectivamente, ambas plantean como innegociable condición de posibi-

lidad para una clarificación interna del problema mente/cuerpo la idea de 

una asimetría entre actividad cerebral y ocurrencias mentales y —esto no es 

menos importante— un escrupuloso respeto por los elementos rela-cionales 

que, finalmente, sólo podrá ser diluido en su avance, pero nunca como 

decisión teórica de fondo que prescriba, en suma, el principio de la supre-

sión o de la eliminación de lo mental. 

Ahora bien, a la luz de este principio metodológico de la relación, que 

prescribe como condición esencial para la correcta elucidación del problema 

mente/cuerpo un escrupuloso respeto por los elementos relacionales, Urba-

no Mestre Sidoncha concluye que el materialismo reduccionista, en cuanto 

hace tabula rasa de la especificidad de la relación mente-cuerpo, afrontará 

el peligro del eliminacionismo condenando las mentes a tener el mismo des-

tino que había sido reservado a las obsoletas categorías científicas como el 

flogisto. Esta conclusión a menudo aparece en forma interrogativa: ¿puede 

la solución de un problema reposar en una comprensión de ese mismo 

problema todavía deficitaria? ¿Puede el naturalismo reduccionista reclamar 

legítimamente la resolución de un problema cuyo fundamento de determi-

nación ignoró desde el principio? ¿No estará la solución reduccionista, en su 

propia génesis, amputada de la diferencia que, de haber sido 

verdaderamente considerada, autorizaría, de jure, la conclusión que ahora 

se ve amenazada en sus propios fundamentos? 

Hay, sin embargo, otras vías que el autor aún quiere considerar para 

intentar superar las aporías en que se ve enredada la estrategia empírico-

naturalista. La primera consiste en saber si las formas de materialismo que 

no citan la conclusión reduccionista —la llamada tesis de la sobreveniencia 

(supervenience)— podrían ayudar a superar el problema. Esta posibilidad, 

que el autor considera en un capítulo dedicado específicamente al tema de 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 248 

la sobreveniencia, da como resultado un retumbante no, dado que para el 

autor no es claro que el propio materialismo no reduccionista se consiga 

apartar definitivamente, y yendo en contra de la tesis de la relación, del 

descalificado principio de una supresión o eliminación de lo mental. La 

segunda vía va a la propia raíz de este instrumento de la relación puesto 

por el autor con la misión de averiguar si no revela una especie de estra-

tegia ziguezagueante, una especie de middle-of-the-road position que, al 

rechazar fijarse en el naturalismo reduccionista y en las tesis dualistas, no 

se detiene finalmente en parte alguna. A esta duda responde el autor con la 

afirmación de que este principio debe ser leído no en un contexto de 

resolución del problema sino, por el contrario, y como condición misma para 

esta resolución, en el que llama “contexto de afirmación” o “fase de recono-

cimiento del problema”. Al querer enraizarse en ese suelo originario de los 

fundamentos del problema, la tesis de la relación propuesta por Urbano 

Mestre Sidoncha no deja de definir, por otro lado, las propias condiciones en 

las que debe reposar esta ambicionada resolución: respeto por la relación y 

por los relata. En esta afirmación se juega una parte considerable del 

intento del libro: la consideración en igualdad de circunstancias y con 

exclusión de cualquiera presupuesto metafísico que haga peligrar la paridad 

entre fenómenos físicos y mentales muestra que el cuidado patentado por el 

autor en la preservación de la diferencia nunca había sido planteado en 

detrimento de la exigencia —no menos sentida— de unidad.  

Queda también claro que este nuevo abordaje que el libro promueve es 

iniciar la actividad allí donde se manifiestan las internas aporías del modelo 

reduccionista, el cual se verá permanentemente enmarañado en una 

conclusión sin salida de la supresión de los fenómenos mentales. En otras 

palabras: cualquier nuevo abordaje del problema mente/cuerpo debe iniciar 

su actividad allí justamente en donde se manifiesten las insuperables difi-

cultades de la tesis naturalista. Para el autor, eso significa que sólo una 

estrategia que haga del regreso a los fenómenos ahora suprimidos su 

decisión teórica de fondo podrá emerger como alternativa creíble. 

Este es manifiestamente el caso de la fenomenología de Edmund Hus-

serl, quien encontrará en la conocida máxima del zu den Sachen selbst un 



 
Idalina Proença Maia: Urbano Mestre Sidoncha. Do Empírico ao Transcendental 249 

primero y más decisivo paso para prescribir el regreso a la conciencia en 

sus formas específicas de (auto)donación contra toda y cualquier tentativa 

de tratarla en función de otros fenómenos que supuestamente la explican o 

a los que ella sería, en última instancia, reducible. Según el autor, lo que 

puede obtenerse inmediatamente de esta frase-programa de la fenómeno-

logía husserliana no es otra cosa más que la asunción de una dirección dife-

rente de la que sería establecida por la investigación empírico-naturalista de 

la conciencia. Esta primera conclusión se aparta abiertamente de dos for-

mas distintas —muchas veces incompatibles— de pensar el posicionamiento 

de la fenomenología ante el problema mente/cuerpo y el modo reduccionis-

ta de abordarlo: a) la primera forma —que es la que históricamente escoge 

un buen número de seguidores— es la de la fenomenología nada tiene que 

decir en este debate, dado que el debate en sí apunta en una dirección radi-

calmente distinta de la que es seguida por la fenomenología qua fenomeno-

logía en su proceso de maduración interna; b) la otra forma es la que con-

sidera que la fenomenología puede y debe ser integrada en una discusión 

seria del problema una vez que ella esté en disposición de aproximarse al 

actual programa de las ciencias cognitivas siguiendo, para ello, la vía de la 

naturalización. En Do Empírico ao Trascendental, Urbano Mestre Sidoncha 

considera que ninguna de estas orientaciones es válida: la primera porque 

ignora que de lo que ahora se trata es de la edificación de un nuevo aborda-

je, protagonizado por la fenomenología a partir de su “frase-programa” que 

se construye con el claro deseo de desterrar los equívocos en que se ha vis-

to envuelto el materialismo reduccionista; la segunda porque olvida que el 

proyecto de una naturalización de la fenomenología, en su acepción más 

estricta, apunta en un sentido diametralmente opuesto al que es seguido 

por la propia fenomenología en su proceso de evolución interna —proceso 

que la llevará a la asunción de su dimensión trascendental. El autor insiste 

de modo sistemático en este punto: la novedad esencial de la fenomenolo-

gía radica exactamente en la definición de un abordaje, al tópico de la con-

ciencia, alternativo. Y es eso lo que la vincula a este debate. Pero, como 

dice Urbano Mestre Sidoncha, éste es un abordaje edificado precisamente 

en base a la suspensión de la tesis del mundo y a la de la exclusión de las 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 250 

referencias a lo empírico —es decir, de lo empírico determinado natural-

mente. Para el autor, esto significa que el punto en que la fenomenología 

puede ser útil en el debate con los modelos reduccionistas no es el de la 

prosecución de la vía de la naturalización de la conciencia, sino precisamen-

te —y en los antípodas de esa dirección— el de la asunción plena de un ca-

mino cuya configuración está trazada exactamente por la suspensión de 

este o de cualquiera otro compromiso de naturalización. Eso permitirá al 

autor ver la fenomenología como un itinerario de sistemática desactivación 

de una comprensión empírico-naturalista de la conciencia (de hecho, esto 

da  título al Capítulo VI de su libro). 

Ahora bien, la plena asunción por parte de la fenomenología de su con-

dición más perene de filosofía trascendental no compromete la posibilidad 

de una clara inscripción en el ámbito del problema mente/cuerpo —proble-

ma que el autor pone, ya de entrada, como el problema de la comprensión 

del hombre mundano, del hombre natural (es decir, del mismo que está 

cubierto por el manto de la reducción fenomenológica)—, como la fenome-

nología demuestra de forma definitiva en el espacio actual de la compren-

sión de nuestra naturaleza en cuanto seres corporales y psíquicos. Esta te-

sis, que se opone a la ortodoxia de una larga tradición de comentario, está, 

como es bien comprensible, lejos de ser pacífica. Por lo demás, los mejores 

argumentos contra su sostenibilidad —defiende el autor— parecen ser su-

ministrados por el propio Husserl. En efecto, parece razonable defender que 

es sólo la fenomenología, con su instrumento metodológico central de la 

reducción fenomenológica, la que puede acceder a una comprensión cabal 

de un yo puro y, por tanto, que sólo ella se presenta como vía privilegiada 

para acceder a la esencia de la subjetividad. El autor se preguntará, sin 

embargo, qué soluciones aporta la fenomenología trascendental para hacer 

frente a la noción de una subjetividad intra-mundana, natural, en una pala-

bra, psicosomática. Para él, la primera respuesta se presenta, necesaria-

mente, como una negativa: el carácter encarnado de la conciencia, o su 

inscripción en el mudo natural, es justamente uno de los aspectos que com-

ponen la reducción general de la tesis del mundo; lo que significa una “abs-

tracción” del cuerpo, del yo empírico. Cuando se suspende la validez objeti-



 
Idalina Proença Maia: Urbano Mestre Sidoncha. Do Empírico ao Transcendental 251 

va asociada a las cosas, el cuerpo físico no tiene ningún privilegio que le 

permita subtraerse a ese esfuerzo general de suspensión. Justamente, la 

célebre experiencia de la weltvernichtung es también la de la “aniquilación” 

del cuerpo propio. Ahora bien, si una tal concepción del ego puro o trascen-

dental todavía parece relativamente extraña a la de un ego psíquico, y, si 

entre estos dos registros parece efectivamente existir un foso inconmensu-

rable, lo que esto significa es que el problema no deberá ser sólo el de una 

mera compatibilización de estos dos momentos, sino el de garantizar que 

esta compatibilización se haga todavía en el marco de una fenomenología 

trascendental, bajo pena de sorprendernos en este paso una inclinación 

hacia el terreno de la psicología. Urbano Mestre  Sidoncha exhorta al lector 

a ver en el tránsito entre un ego puro —que emerge como vértice de toda la 

vida consciente— y un ego real y mundano, no un inesperado abandono en 

relación al recorrido iniciado por la fenomenología en 1904 sino, por el con-

trario, la total reanudación de esta misma estrategia que había sido gene-

rada a partir de 1907 mediante el instrumento de la reducción fenomenoló-

gica. Eso significa, pues, que todavía es la matriz de un idealismo trascen-

dental —bajo el signo del principio director de la “constitución”— que conti-

núa activo y operante, en la tentativa —ahora— de determinar cómo se 

constituye el ego psíquico y somático.  

Este proyecto, magistralmente consumado por Husserl en el segundo 

volumen de Ideen tomando como hilo conductor la célebre distinción entre 

Körper y Leib, constituye el itinerario de elección que Urbano Mestre Sidon-

cha recorrerá a lo largo del libro. Como dice Mª Luz Pintos-Peñaranda, auto-

ra del Prefacio de esta obra, quizás “una de las señas de identidad y de 

originalidad de este libro de Urbano Mestre Sidoncha sea haber trazado las 

líneas principales de su ensayo de un modo acorde con lo que el propio 

Husserl hubiera deseado y él mismo sugirió repetidas veces”. 

El autor detalla aquellos pasos dados por Husserl que permitirán a la fe-

nomenología prescindir —en contra de los presupuestos que animan los 

programas naturalistas— de la comprensión del Leib “como simple cosa físi-

ca” (als bloß physisches Ding), sin comprometer, como lo harán los dualis-

mos más exacerbados, la comprensión del alma como “objeto de la Natura-



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 252 

leza”, Naturobjeckt: a) la afirmación de que la cosa material es, en princi-

pio, fragmentable, pudiendo partirse en partes reales, mientras que la see-

lische Realität no tiene piezas, no tiene lugares; b) el principio de que el 

Leib, al contrario que otros objetos o procesos simplemente materiales, es 

un sistema de referencia o “punto cero” a partir del cual todo se deja expe-

rienciar como estando orientado desde él; c) la tesis que determina que el 

Leib es órgano del espíritu y que es una animación que permite al cuerpo 

tener expresión psíquica; d) igualmente la afirmación —determinante— que 

interpela, como quiere Urbano Mestre Sidoncha, a los presupuestos que es-

tán sirviendo de apoyo a los modelos reduccionistas de la mente, dándole 

una inequívoca prioridad (Vorzug) a lo psíquico; e) la comprensión del sin-

gular estatuto de objeto de la psique, planteado a partir de una analogía 

que Husserl establece con las cosas materiales; f) la afirmación de que el 

Leib es órgano de la voluntad, portador de libre movimiento, mientras que 

las meras cosas materiales tan sólo son movidas; g) la comprensión deter-

minante del Leib como soporte de las sensaciones localizables. 

Recorrido este itinerario, el libro registra el reencuentro entre el recorri-

do husserliano de Ideen II y el principio director de la relación, el mismo 

principio que Urbano Mestre Sidoncha había propuesto, antes, como guía 

hermenéutica para repensar el problema mente/cuerpo. El marco compren-

sivo que piensa la relación como diferencia de —o como rechazo de— cual-

quier especie de privación relativamente a una capa o estrato extra-físico, 

paralelamente a la exigencia de regreso a lo mental como forma que integra 

y salvaguarda esta diferencia son marcas totalmente perceptibles en el Leib 

husserliano. Desde esta convergencia, que el autor claramente disocia de 

una mera yuxtaposición de indicadores, no se obtendrá, finalmente, la reso-

lución del problema mente/cuerpo sino su reconfiguración global; reconfigu-

ración que en este libro se considera como requisito fundamental para la 

obtención de un modelo comprensivo más creíble y con más respaldos. 

El libro termina con una reflexión que a la vez es una invitación para la 

continuidad de la investigación abordada en él. En esta última sección del 

trabajo, a propósito de la pregunta “¿qué es el ser humano?”, Urbano Mes-

tre Sidoncha atrae al lector a pensar que el error de naturaleza explicativa 



 
Idalina Proença Maia: Urbano Mestre Sidoncha. Do Empírico ao Transcendental 253 

(identificado en la I Parte del libro) que determinó el fracaso del materialis-

mo reduccionista aún no dice todo sobre las razones que nos deben llevar a 

posponer esos modelos como respuesta al problema mente/cuerpo. El crite-

rio último que decidirá la insostenibilidad de esa especie de materialismo, 

concluye el autor, es el de la comprensión de lo humano, es decir, el del 

particular modo en que nos sentimos humanos, que no se deja compaginar 

con la presentación de un simple dispositivo de órganos, de una especie de 

“máquina biológica” que escapa a la posibilidad, incluso de lo más remota, 

de una experiencia interna.  

 

 

 

 



JUAN MIGUEL PALACIOS, Bondad moral e inteligencia ética. 
Nueve ensayos de la ética de los valores. 

Madrid, Encuentro, 2008, 155 pp. 

por Pilar Fernández Beites 

Hoy en día no se publican muchos libros de temática filosófica, pero qui-

zás sean suficientes. Lo que no resulta suficiente, sino ciertamente escaso 

en los tiempos que vivimos, es la publicación de libros filosóficos en sentido 

estricto, que vayan a las cosas mismas y traten de adentrarse con rigor en 

ciertos problemas importantes (importantes, no por supuesto para la filoso-

fía académica, sino para la propia vida de las personas). Y el nuevo libro de 

Juan Miguel Palacios es justamente uno de dichos libros escasos, que no 

debe pasar desapercibido, pues se ocupa de explorar algunas realidades 

peculiares a las que a menudo nos referimos en nuestra vida: los valores. 

La inteligencia ética ha de realizar su contribución a la bondad moral (a 

la vida buena de las personas) y para ello ha de aclarar qué se quiere decir 

cuando se dice “valor”. La inteligencia ética es la encargada de pensar sobre 

los valores, de buscar una “definición” adecuada de los valores —que la 

bondad moral se encargaría de realizar sin preocuparse de más “definicio-

nes”. Pero, como se afirma en la introducción del libro, aunque todos hablen 

hoy de los valores, a este discurso bien sonoro se une “un clamoroso y te-

naz silencio filosófico acerca de la naturaleza y el conocimiento” de ellos. 

Esta penuria filosófica en la que vivimos (que afecta, no sólo a los valores, 

sino a cualquiera de las grandes cuestiones filosóficas) intenta ser paliada 

en parte por este libro. Después de haberlo leído, creo que nadie dudará de 

que la ética de los valores merece ya salir del olvido en el que ha estado 

sepultada durante tantos años (casi un siglo), en los que ha sido criticada 

con dureza o rechazada con recelo, antes incluso de haber sido estudiada y 

explorada hasta el final. 

El libro se articula en nueve ensayos diferentes, cuya reunión en un úni-

co volumen constituye sin duda un gran acierto, pues facilita la tarea al lec-

Recibido: 19-XI-2010. Aceptado: 30-XI-2010 
 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 256 

tor que tenga interés en adentrarse en la ética de los valores. En efecto, los 

ensayos muestran una profunda relación, dada justamente por la temática 

común en torno al valor y, al ocuparse de distintos autores, logran que el 

lector adquiera una panorámica amplia sobre esta propuesta filosófica. 

Además, lo logran de un modo que es característico de Juan Miguel Pala-

cios, pues se trata en todos los casos de ensayos escritos en una elegante 

prosa, que poseen un gran rigor y, sobre todo, que son absolutamente res-

petuosos, incluso delicados, con cada uno de los autores a los que se estu-

dia: Max Scheler, Franz Brentano, Manuel García Morente, Dieter von Hilde-

brand, Xavier Zubiri, Karol Wojtyla —escuela de Lublin y Cracovia— y Josef 

Seifert. Se trata de extraer con esmero lo mejor de cada uno de estos pen-

sadores y sólo finalmente plantear objeciones muy precisas, que permiten 

que se avance en el estudio de la cosa misma. 

Es claro que exponer aquí cada una de las tesis que se defienden en el 

libro rebasaría los márgenes de una reseña. Por ello me centraré en uno de 

los trabajos que me parece de calidad excepcional. Se trata de un estudio 

sobre Max Scheler, titulado "Preferir y elegir en la ética de Scheler" (dicho 

sea de paso, creo que el genio filosófico de Scheler —con sus frecuentes exa-

geraciones, incluso con algunos errores de fondo—, queda a gran distancia 

del resto de los teóricos de la filosofía del valor, que en algunas de sus críti-

cas y nuevas distinciones, oscurecen, más que aclaran, las brillantes intuicio-

nes con las que Scheler logró dar cuerpo a la filosofía de los valores).  

Este trabajo de Juan Miguel Palacios fue publicado inicialmente en caste-

llano en Revista de Occidente y en su versión alemana apareció en un vo-

lumen colectivo titulado Vernunft und Gefühl. Schelers Phänomenologie des 

emotionalen Lebens, editado por Christian Bermes, Wolfhart Henckmann y 

Heinz Leonardy. En él se habla del "restablecimiento scheleriano de la tesis 

socrática" y se muestra con todo el rigor exigible que la teoría de Scheler 

sobre la libertad consiste en una recuperación de la tesis socrática, si bien 

en una versión peculiar en la que el conocimiento se sustituye por el nivel 

afectivo.   

En efecto, según Scheler, la preferencia evidente, que se da en el ámbito 

afectivo, implica la elección, que pertenece al terreno de la voluntad; por tan-



 
Pilar Fernández Beites: Juan Miguel Palacios. Bondad moral e inteligencia ética 257 

to, la voluntad no viene determinada por el conocimiento teórico (tesis socrá-

tica en sentido estricto), pero sí por el sentimiento: "el conocimiento evidente 

y plenamente adecuado de lo que es bueno determina también necesariamen-

te al querer" (pasaje de la Ética de Scheler citado por Palacios). En conse-

cuencia, aquí, como sucedía en la teoría de Sócrates, la elección del mal sólo 

puede deberse a un engaño: "cuando elegimos el fin que está fundado en el 

valor inferior, tiene siempre que estar a la base un engaño del preferir" (ib.). 

Y, así, a Scheler se le aplica el reproche clásico que ya hace Aristóteles a Só-

crates (y que Aristóteles mismo no logra evitar): la vida buena sólo es posible 

si no nos engañamos, pero para no engañarse es necesaria la vida buena. En 

los términos de Scheler, la "evidencia moral (sittliche Einsicht)" que permite la 

vida buena, sólo la tiene el que ha rechazado el engaño, pero sólo puede re-

chazar el engaño el que es bueno, el que lleva una vida buena. Según mues-

tra Palacios, Scheler considera solucionado este problema distinguiendo la 

“existencia (Bestand) misma de la evidencia moral” de la “capacitación subje-

tiva (subjektive Befähigung)” para ella. Sólo esta última —que incluye el no 

haber caído en el engaño— presupone la vida buena y la primera es la que 

hace posible la vida buena. Pero, como concluye Palacios, esto no parece una 

solución.  

En definitiva, Scheler opta por limitar la libertad (voluntad) para conseguir 

dar prioridad a la esfera de la afectividad (percibir sentimental, preferir y 

amar), que nos abre a la dimensión del valor. Esto resulta comprensible —

aunque, desde luego, no aceptable hasta el final si tenemos en cuenta que el 

otro gran modelo fenomenológico —que ha logrado imponerse históricamen-

te— es el de Martin Heidegger, que aboga más bien por una libertad de indife-

rencia. Es justamente el intento de evitar la libertad de indiferencia lo que le 

lleva a Scheler a negar finalmente la misma libertad y, por tanto, la tarea que 

creo que deja abierta consistiría en reintroducir la libertad sin perder la impor-

tancia de los valores. Los valores son, en efecto, los candidatos idóneos para 

lograr que la libertad no sea una libertad indiferente —indistinguible del mero 

azar— que ha renunciado definitivamente a cualquier verdad capaz de orien-

tarla. Los valores dados descriptivamente en distintos ámbitos (valores sensi-

bles, vitales o espirituales) tienen la fuerza suficiente para orientar la “deci-



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 258 

sión”, la “resolución” propia del “estado de resuelto (Entschloβenheit)” que 

Heidegger, sin embargo, no dudó en considerar indiferente, indeterminada 

(“Pero, ¿sobre qué fondo se abre el ser ahí en el estado de resuelto? ¿A qué 

debe resolverse? La respuesta sólo puede darla la resolución misma […] Al 

estado de resuelto es inherente necesariamente la indeterminación que carac-

teriza todo poder ser fácticamente yecto del ser ahí”, Ser y tiempo, § 60). 

Pero, para discutir el problema de la libertad, hay que resolver también 

algunos problemas previos muy básicos. Uno de ellos es el que Palacios seña-

la al exponer la teoría de Franz Brentano, al que sitúa “en las inmediaciones 

del valor”.  Como es sabido, Brentano une en una misma clase  lo afectivo y 

lo apetitivo (como “fenómenos de amor y odio”), tal como hizo Descartes (vo-

luntates sive affectus) y tal como hizo, en opinión de Brentano, el mismo Aris-

tóteles. Pero, “¿qué es lo que justifica meter unos y otros, por así decirlo, en 

el mismo saco?”, se pregunta el autor y nos preguntamos también nosotros. 

Su respuesta parece la única posible: “se trata por igual de un estar en pro o 

en contra de la realidad de este objeto” (36). Es decir, meter en el mismo sa-

co lo afectivo y lo volitivo se puede justificar sólo porque, como sostiene Pala-

cios, en ambos casos se da un estar a favor (o en contra) del objeto. Resulta 

claro, sin embargo, que esto no es suficiente, pues al tomar esta curiosa deci-

sión, se ignora justamente la diferencia entre ambos tipos de actos; y la pecu-

liaridad de los actos tendenciales es tan decisiva como para que sólo en ellos 

podamos ubicar los actos libres. Sólo si, además de un estar a favor, hay una 

tendencia, puede producirse un acto libre (que, a su vez, se distingue del me-

ro deseo, también tendencial). No distinguir la afectividad y la tendencia, y no 

poseer una clasificación de los actos en ambos grupos (de modo que podamos 

decidir, por ejemplo, si el amor —que es la pieza clave en el sistema de Sche-

ler— es un acto afectivo o tendencial o si hay, más bien, dos tipos de amor, 

uno afectivo y otro tendencial), impide tratar en serio la cuestión de la liber-

tad. 

No puedo concluir sin recomendar de nuevo la lectura de esta obra, no só-

lo a especialistas, sino a personas que deseen entender con algo más de pro-

fundidad qué queremos decir cuando al terminar de leer un libro como éste, 

afirmamos que se trata, sin  duda, de un libro realmente muy “valioso”. 



Recibido: 3-IV-2009. Aceptado: 30-XI-2009 
 

Mª CARMEN LÓPEZ SÁENZ Y BEATRIZ PENAS IBÁÑEZ (eds.), 
Paradojas de la interculturalidad. Filosofía, lenguaje y discurso.  
Madrid, Biblioteca Nueva, 2008, 223 pp. 

por Luis Álvarez Falcón 

En 1705, en su célebre trabajo Nouveaux essais sur l´entendement 

humain, en respuesta a la prestigiosa obra de John Locke, un Filatetes, 

amigo acérrimo de la verdad, y un Teófilo, amante abnegado de Dios, man-

tendrán un diálogo ejemplar para la historia del pensamiento moderno. En 

sus líneas advertiremos el germen inconcluso de un problema crucial en to-

dos los ámbitos del conocimiento humano: la naturaleza del principio de 

«Identidad». Al tratar del principio y de su aplicación, el primer contertulio 

confirmará el problema: “Más bien me parece que el principio general supo-

ne la negación particular y que esta última constituye el fundamento de 

aquél. Pues la proposición: «lo que es lo mismo no es diferente» es aún 

más fácil de comprender que el principio general de contradicción”. A tan 

destacada afirmación, responderá Leibniz en palabras de Teófilo: “No com-

prendo cómo la proposición: «lo mismo es lo diferente» haya de ser el ori-

gen del principio de contradicción y más comprensible que él, pues a mí me 

parece que obramos más libremente al decir que A no es B que al decir que 

A no es no-A. Y la razón de que A no sea B estriba en que B contiene en sí 

la nota no-A”1. La antigua querella sobre «identidad» y «diferencia» queda-

rá así expuesta, esta vez en sus términos lógicos, pero anunciando lo que 

será un itinerario preciso de deriva hacia el compromiso ontológico, moral y 

político. Ya en el Sofista, Teeteto había denunciado el temor de que el «no-

ser» estuviera entrelazado con el «ser» mediante una symploké o combina-

ción. Tal polémica será el origen de una inagotable discusión sobre la natu-

raleza y límites de la «identidad» ante la irreductible multiplicidad de los 

fenómenos, cuestión ineludible que estimará el alcance y las inevitables 

                                            
1 Leibniz, G. W. Sämtliche Schriften und Briefe. Herausgegeben von der Deutschen 

Akademie der Wissenschaften zu Berlin. Sechste Reihe. Philosophischen Schriften. Sechster 
Band. Akademie Verlag, Berlin 1962. Traducción española: Nuevo tratado sobre el enten-
dimiento humano, Ed. Aguilar, Buenos Aires 1980; p. 80. 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 260 

tendencias de la razón en su aspiración hacia lo incondicionado. Tal escollo 

irá siendo permanentemente articulado a lo largo de la historia del pensa-

miento, afectando a todas las instituciones simbólicas racionales (ciencia, 

religión, moral, política, arte o filosofía), modulándose a tenor de los fenó-

menos exhibidos y abordados, salvando el modo de ser de las apariencias y 

mostrando los dinamismos propios del conocimiento en su intento de com-

prensión de la realidad histórica.  

A partir del Idealismo y del Romanticismo alemán, y tras los puntos de 

inflexión de algunos autores como Schopenhauer y Nietzsche, las diferentes 

modulaciones del principio de «identidad» van a exhibirse con especial os-

tensión en el pensamiento del siglo XX, desde los planteamientos fenome-

nológicos hasta las propuestas críticas, analíticas, sociológicas o antropoló-

gicas. Pensadores de la talla de Edmund Husserl, Maurice Merleau-Ponty, 

Claude Lévi-Strauss, Adorno, Deleuze, Foucault, J. P. Sartre, Patočka, 

Goffman, Habermas, Althusser, Paul Ricoeur, Judith Butler o M. M. Bajtin, 

entre otros, han ido enlazando un discurso que, paulatinamente, se ha ido 

adecuando a la exhibición patente de los fenómenos contemporáneos. Las 

nuevas concepciones antropológicas del ser humano, la dinámica de los 

procesos culturales, la transformación progresiva del mundo de la vida; la 

intersubjetividad y la comunicación, la naturaleza del género en un contexto 

intercultural, el fundamentalismo, el análisis crítico del discurso; la perfor-

matividad lingüística y su papel en la formación de la identidad, la construc-

ción narrativa de estas identidades, el cambio de paradigma lingüístico-

filológico y la formación discursiva de las identidades y del sentido, etc., 

serán algunos de los problemas que hacen ostensible la necesaria modula-

ción de los contextos teóricos ante la manifestación de los fenómenos más 

patentes. Esto es lo que Mª Carmen López Sáenz y Beatriz Penas Ibáñez 

nos muestran en una perfecta compilación de diversos trabajos de investi-

gación que lleva por título el paradójico rótulo: Paradojas de la intercultura-

lidad. Filosofía, lenguaje y discurso2, y que la prestigiosa Editorial Biblioteca 

Nueva publica en su colección Razón y Sociedad, dirigida por Jacobo Muñoz.  

                                            
2 López Sáenz, Mª. C., Penas Ibáñez, B. (Eds.) Paradojas de la interculturalidad. Filoso-

fía, lenguaje y discurso, Editorial Biblioteca Nueva, S. L., Madrid 2008.  



 
LUIS ÁLVAREZ FALCÓN: Las modulaciones de lo idéntico: Paradojas… 261 

Tres son los ejes de articulación de un discurso que, en principio, parte 

de un problema común y de una misma evidencia fáctica: la paradójica re-

lación entre identidad y diversidad en el contexto de un diálogo intercultu-

ral. De ahí que la propuesta, además de ser novedosa en su presentación, 

quede construida ejemplarmente sobre el rigor de un triángulo conceptual, 

en el que se desplegarán progresivamente las diferentes aproximaciones 

transdisciplinares, y cuyos vértices designan tres núcleos críticos de discu-

sión: diálogo, conflicto y discurso, es decir, del “yo” a los “otros”, del “yo” 

frente a los “otros” y del “yo” en los “otros”, y todo de un modo quiasmático 

en su propia viceversidad. Tal escuadra pondrá en juego tanto las conside-

raciones antropológicas como las consideraciones ontológicas, epistemológi-

cas, sociales, morales y políticas, sirviendo de matriz para el desarrollo de 

las más potentes intuiciones entorno al problema de la intersubjetividad, de 

la comunicación, y de la historia en tanto institución simbólica. A su vez, 

este triángulo paradójico y expositivo se desplegará en nueve paradas, cu-

yos desarrollos teóricos darán unidad y consistencia al subtítulo de este 

compendio: filosofía, lenguaje y discurso. Algunas de estas reflexiones ya 

habían sido adelantadas por algunas autoras y autores en el contexto de 

Interculturalism. Between Identity and Diversity3. Sin embargo. La novedad 

de esta obra no sólo radica en las nuevas aportaciones (las de Mª Carmen 

López, Celia Amorós y Jesús M. Díaz), sino también en la necesaria traduc-

ción del resto a nuestro idioma, así como en la unidad paratáctica de sus 

contribuciones y en la posibilidad de reflexión que abre la contigüidad de 

sus aspectos comunes. De este modo, su lectura no sólo se hace fluida sino 

que, además, permite un ir y venir entre las diferentes propuestas, y, lo 

que es más importante, una conclusión cooperada y favorecida por la 

proximidad de los problemas; de tal manera, que nos hará recordar aquella 

máxima que Walter Benjamin enunció en sus Cuestiones preliminares de 

crítica del conocimiento, al comparar las ideas con las madres faústicas. La 

recolección de los fenómenos incumbe a los conceptos, y la división que en 

                                            
3 López Sáenz, Mª. C., Penas Ibáñez, B. (Eds.) Interculturalism. Between Identity and 

Diversity, Peter Lang, Nueva York-Berna 2006. 



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 262 

ellos se efectúa consigue de un golpe un doble resultado: por un lado, la 

salvación de los fenómenos; por otro lado, la manifestación de las ideas4. 

Así, pues, y después de una esclarecedora introducción de las coedito-

ras a los aspectos filosóficos y discursivos de esta problemática actual, Mª 

Carmen López Sáenz nos conducirá de nuevo al enigmático concepto Mer-

leau-pontiano de Chair, para mostrarnos las posibilidades que el autor hizo 

patentes en su perspectiva fenomenológica, a través de tres ejes o pivotes 

principales: la circulación intersubjetiva, las apercepciones de lengua y la 

reesquematización en lenguaje de esquematismos de fenomenalización, y 

el registro simbólico de la Historia como Stiftung o institución. Por otro la-

do, Javier San Martín pondrá el acento en la ontología de la Lebenswelt, 

dando continuidad a la propuesta anterior desde el singular contexto de Die 

Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänome-

nologie, Einleitung in die Phänomenologische Philosophie. Y, por último, y 

en este mismo vértice del diálogo, del “yo” al “otro”, Karina Trilles retomará 

a Merleau-Ponty para caracterizar el pensamiento del autor como una fe-

nomenología de la palabra intersubjetiva, recordando claramente al Mer-

leau-Ponty de La prose du monde. 

Sin embargo, en el segundo vértice de nuestro diedro, encontraremos el 

“conflicto”, el encuentro del “yo” frente a los “otros”. Es ahí donde, en clara 

alusión a la complejidad de un nuevo factum, el estado del género, el fun-

damentalismo religioso, y el análisis crítico del discurso se presenten como 

expresiones de una dialéctica cuyo marco multicultural presenta las claves 

de un conflicto secular. De este modo, Celia Amorós expondrá la necesidad 

crítica de un “sujeto real” que responda a la dinámica de la cultura, en el 

marco de un antagonismo hostil que exhibe una regresión interesada de la 

naturaleza misma del sujeto en su devenir histórico. Del mismo modo, Je-

sús M. Díaz, desde el mismo fundamento de esta regresión, la saturación 

por sobredeterminación de la naturaleza de la «Identidad», expondrá bri-

llantemente la desmesura o hipertrofia del sentido que caracteriza a la acti-

tud fundamentalista, en clara resonancia con el discurso de Amorós y con la 

                                            
4 Benjamin, W. Ursprung des deutschen Trauerspiels, ed. R. Tiedemann, Suhrkamp 

Verlag, Frankfurt am Main 1963. Traducción española: El origen del drama barroco alemán. 
Trad. José Muñoz Millanes, Taurus, Madrid 1990; pp. 9-41. 



 
LUIS ÁLVAREZ FALCÓN: Las modulaciones de lo idéntico: Paradojas… 263 

fundamentación fenomenológica expuesta en la primera parte de esta com-

pilación. Por último, la intervención de Jef Verschueren pondrá en evidencia 

la inversión de la naturaleza misma de la «tolerancia», como el “todo vale” 

de una sociedad caracterizada por la confusión y que prodiga la cultura del 

“barbitúrico” como muestra de su propia incapacidad acrítica y unidimensio-

nal. 

Para finalizar, el último vértice de este triángulo vendrá dado por el pro-

blema del “discurso”, del “yo” en los “otros”, y, por supuesto, de los “otros” 

en el “yo”. La función del discurso en la formación de identidades pondrá en 

juego una especial concepción hermenéutica que genera identidad en la 

propia construcción de sus significaciones. De este modo, Elvira Burgos Díaz 

nos traerá de nuevo su exégesis butleriana, mostrando el punto de partida 

de la autora de Excitable Speech. A politics of the Performative. Frente al 

esencialismo y al constructivismo, el concepto de «performatividad», entre 

Althusser y Foucault, nos conducirá a la cuestión definitiva: la aplicación de 

esta «performatividad» al ámbito de la lingüística y su compromiso en la 

modulación de la «identidad». La línea de contigüidad quedará trazada por 

Ángeles de la Concha, quien a partir de la fundamentación butleriana hará 

un análisis exhaustivo y muy brillante del discurso narrativo de ficción, de 

tal modo que su exposición, además de ser especialmente ilustrativa, atra-

vesará la obra de Deleuze y Guattari para llegar hasta Brontë, Wollstone-

craft, Grosz, o Dora Chance, la heroína bastarda de Niños sabios. Siguiendo 

esta misma línea de discurso, José Ángel García Landa abordará la misma 

construcción narrativa del sujeto, pero esta vez como formación discursiva 

de la identidad, en tanto transmisión de articulaciones sociales. En este sen-

tido, la narrativa contendrá una posibilidad como mecanismo cognitivo, con 

una clara función formativa, en cuanto dinamismo interactivo que genera 

una dimensión autoformativa de la conciencia crítica. La teoría narrativa del 

sujeto será una fuente de construcción tanto de identidades como de dife-

rencias. Desde Hume hasta Heidegger o Ricoeur, pasando por la estética de 

la recepción, sobre todo por Wolfgang Iser, su concepto de “lectura resis-

tente” terminará con el análisis de Kerby en su Narrative and the Self. Y, 

por útimo, para cerrar este extraño poliedro discursivo, Beatriz Penas Ibá-



 
Investigaciones fenomenológicas 8 (2011) 264 

ñez, en una excelente exposición del paradigma de la lengua en su perspec-

tiva sociopragmática, rescatará el pensamiento de Bajtin para fundamentar 

tanto la práctica negativa de un discurso de identidades fijas como la aper-

tura a la creación de identidades interculturales, aproximando la fenomeno-

logía y la hermenéutica a la lingüística de este siglo, recuperando a Ricoeur, 

Halliday, Bourdieu, Von Slagle, Gumperz o Winograd, y reivindicando una 

postura sociopragmática que, como la autora indica, aúne libertad y respon-

sabilidad con creatividad. 

De este modo, el triángulo quedará definitivamente cerrado, pero siem-

pre abierto al devenir temporal según la modulación misma de la naturaleza 

de la «Identidad». Paradojas de la interculturalidad. Filosofía, lenguaje y 

discurso, destaca el rigor de una propuesta amplia, clara y abierta, cuyo 

objetivo último queda perfectamente definido por sus editoras al confirmar 

que los vértices expuestos, al designar los tres núcleos críticos de esta dis-

cusión (diálogo, conflicto y discurso) deben ser definitivamente abordados 

desde los ángulos de un sólido superior, aquél que es definido por tres po-

tencias irreductibles en el ser humano: pensamiento, memoria e imagina-

ción. Tal como nos recordaba Leibniz al comenzar, la «Identidad» tiene la 

facultad de modularse, curvándose como una elipse donde se pliegan los 

fenómenos de cada tiempo, en definitiva, los fenómenos de la humanidad. 

De este modo, en 1686, en una de sus epístolas a Foucher, el creador de la 

Academia de Berlín resumió de esta manera la polifonía modulada que us-

tedes pueden descubrir en la atenta lectura de este ensayo: “No es preciso 

que lo que nosotros concebimos de las cosas exteriores sea perfectamente 

semejante a ellas, sino que basta que las exprese como una elipse expresa 

a un círculo visto de través, de suerte que a cada punto del círculo corres-

ponda uno de la elipse y viceversa, según una ley de relación”. 



 


	Lester Embree
	Florida Atlantic University, Florida
	II. La fenomenología puede llegar a ser más interdisciplinaria
	ANÁLISIS DE FENOMENOLOGÍA LINGÜÍSTICA 
	APLICADO AL TEXTO HUSSERLIANO

