INVESTIGACIONES
FENUMENOLOGICA

2010
SEFE ,
SOCTEDAD ESPANOLA DE FENOMENOLOGIA

&
(¢







[Hoja intencionalmente en blanco]



[Hoja intencionalmente en blanco]



INVESTIGACIONES
FENOMENOLOGICAS

REVISTA
~ DEILA ,
SOCIEDAD ESPANOLA DE FENOMENOLOGIA

DIRECTORES DE LA EDICION

Javier San Martin y Agustin Serrano de Haro

CONSEJO DE REDACCION

Jestis M. Diaz Alvarez (UNED), Urbano Ferrer (Murcia) Miguel Garcia-Bar6 (Comillas),
José Lasaga Medina (Instituto Univ. Ortega y Gasset), M.* Carmen Lépez Sdenz (UNED),
Vicent Martinez Guzmaén (Castellén), César Moreno (Sevilla), M.* Carmen Paredes
(Salamanca), M* Luz Pintos Pefiaranda (Santiago de Compostela), Eduardo Ranch
(Alicante), Nel Rodriguez Rial (Santiago de Compostela),

Sergio Sevilla (Valencia)

CONSEJO ASESOR

Pedro M.S. Alves (Portugal), Pedro Cerezo (Granada), Jests Conill (Valencia),
Ion Copoeru (Rumania), Natalie Depraz (Francia), Lester Embree (Estados Unidos),
Luis Flores Hernandez (Chile), José M.* G. Gémez-Heras (Salamanca),

Klaus Held (Alemania), Julia Iribarne (Argentina), Juan Manuel Navarro Cordén
(Madrid), Patricio Pefialver (Murcia), Francesc Perefia (Barcelona), Mario Teodoro
Ramirez (México), Ramén Rodriguez (Madrid), Rosemary Rizo-Patrén (Perd),
Hans Rainer Sepp (Dresden y Praga), Marc Richir (Francia), Bernhard Waldenfels
(Alemania), Roberto Walton (Argentina), Antonio Zirién (México)

NUMERO SIETE
2010




Esta obra ze distrbuve bajo una Ecencia Creative Commeonr

©0le

Se permite la copia, distribucion, uzo v comunicacidn de la obra i ze respetan laz sipuientes condiciones:

Reconocimiento — No comercial — Mo obras deriradas

El texto precedente nos es la Leencia completa z:ino una nota odentativa de la Ecencia original completa
(juridicamente valida) que puede encontrarze en: hitp://creativecommons org/licenzes /br-nc-nd /3.0

Editr

Sociedad Espariola de Fenomenologia
Dpto. de Filosofia y Filosofia Moral v Politica (UNED)

ISSN:  1157-2400
e-ISSN: 1885-1088

Madnid, Marzo de 2010



INDICE

ARTICULOS

César Moreno y Javier San Martin

PreSENtaCON oot

Ivan Chvatik
Fenomenologia del sentido de la vida humana en los ultimos
ensayos de Jan PatoCka .....ccviiiiiiii i
Jesus Conill
Hermenéutica critica intercultural desde el enfoque de las
(or=] o =T [a = Yo LT3
Klaus Held

Acuerdo y entendimiento intercultural: posibilidades y limites......

César Moreno
Metoikoia: Alteridad (Exploracién de la alteridad a partir de un
texto de Juan GOYLiSOIO) . ..ueuie e
Sonia Paris Albert / Vicent Martinez Guzman
Interculturalidad y conflicto. Una perspectiva desde la filosofia
(0[S = T o - 4 PP
M2 Carmen Paredes-Martin
Conflictividad y libertad. Una aproximacion a la fenomenologia
SoCial de M. HeNry .o e
Maria-Luz Pintos Pefiaranda

Cuestionamiento y redefinicion de los viejos conceptos de
intersubjetividad e interculturalidad. Fenomenologia en el siglo

Rosemary Rizo-Patrén de Lerner

Entre el conflicto y la reconciliacién: la dificil verdad..................



8 Investigaciones fenomenologicas 7

Ichiro Yamaguchi

Investigacion del conflicto cultural en la fenomenologia genética

[ LT 1 =31 =] o 173
Isabel Aisa
Dejar habitar / Hacer arrasar....ccooviii i i i enaes 189

Anténio Amaro Monteiro
La Einfuhlung (intropatia) como comprensién intercultural y
superacion de CoNfliCtOS.....vviiieiiiii i 195
Francisco Conde Soto

Fenomenologia de la cultura: una interpretaciéon del conflicto

intercultural a partir de las nociones husserlianas de habitua-

lidad y "mundo-hogar” (Heimwelt) .......ccoviiiiiiiiiiii i e 207
Pedro Enrique Garcia Ruiz

La representacion del Otro. Figuras de la alteridad en la

conquista de América. Una propuesta fenomenoldgica ............... 219
Alicia Maria de Mingo Rodriguez

Pluralismo y futuro compartido. Una aportacién al espacio

cultural-trascendental ........ccoiiiiiiiiii 233

Xavier Escribano

Por mi dolor comprendo...El reconocimiento del dolor en Ia

ciudad multicultural .....coiiiiii e 249
M2 Carmen Lopez Saenz

Fenomenologia de la coexistencia desde la identidad en las

(o 13 (=] =T Lol = TP 261
Francisco José Pérez Fernandez

Un mundo inhabitable o por debajo de las necesidades (De la
imposibilidad de ser humano) ......ccviiiiiiiiiiii 275

M2 del Aguila Sola Diaz

El mundo como un hogar de nosotros (todos). é¢Suefo o realidad
posible? Apuntes para una relacion intercultural.............cceeenene. 293



PRESENTACION DE LOS EDITORES

Es incalculable, a estas alturas, lo que ha dado y dara que pensar el
horizonte de interrogantes que suscita la Interculturalidad, junto con la
inmensa gama de sus fendmenos asociados. Raro es el dia en que, por un
motivo u otro, en canales de informacién muy diversos, no aparece algo
relacionado con lo intercultural. Puede tratarse de un festival de musica
étnica o de la apertura de un nuevo restaurante de comida criolla; pero
también, en un orden muy diferente, mucho mas politico y menos amable,
de la polémica sobre, por ejemplo, los “contratos de integracién” o de la
renovacion de controversias de incierta “resolucién”, como la del velo
islamico, o de cuestiones relativas a la construccién de una mezquita...No es
necesario proseguir. Occidente alberga suficientes ideales culturales
(universalidad, hospitalidad, libertad, etc.), aparte de un abundante fondo
de deudas que saldar y de culpas que aliviar (imperialismos, colonialismos,
etc.), como para que lo Intercultural se haya convertido, a la vez, en una
fascinante oportunidad, en un deber y en un problema intensificado, por
cierto, por el macrofenédmeno civilizatorio de la “Globalizacion”.

Si, sin duda lo Intercultural no podria dejar de configurar un sector muy
relevante de nuestro horizonte fenomenoldgico y hermenéutico. ;Cémo no
asumir, entonces, la complejidad cultural de aquellas intersubjetividad e
interpersonalidad de que hablaba Husserl, o del ser-con heideggeriano, o
del uno-en-otro merleau-pontyano, o de la ética levinasiana...? Cuando en
2004 la SEFE celebré en y con la Universidad de Salamanca su Séptimo
Congreso Internacional, la intencidon no fue otra que la de sacar a la super-
ficie al menos parte de la problematicidad de lo intercultural, recurriendo
justamente al inmenso bagaje tedérico y practico de la fenomenologia. En

verdad, no sodlo lo intercultural, digamos, “venido de fuera”, se nos ha



10 Investigaciones fenomenolégicas 7

convertido en un problema; también la propia Europa, desde dentro, nunca
se ha dejado separar verdaderamente de sus intimas heridas de
multiculturalidad (gitanos, minorias étnicas, islamismo, etc.). Seria
imposible que ello no afectase a la propia fenomenologia, en virtud de la
deuda inmanente que desde el principio contrajo con “Europa”, incluida, a
juicio de Husserl, en el corazén de la teleologia racional de toda la
humanidad...El lector encontrard& en este volumen muchas de las
aportaciones a aquel encuentro, con una nutrida y selecta presencia
internacional y nacional. Y contribuciones muy diversas, que abarcan desde
la fundacién de la intersubjetividad en la pasividad, hasta el sentido
fenomenoldégico del cosmopolitismo.

Los trabajos aqui reunidos son, al menos en parte, fruto de aquel
encuentro. En algunos casos han sido revisados en gran medida, en virtud
del tiempo transcurrido, por lo que el presente volumen, en honor a sus
multiples y creativas “infidelidades”, no podria ser considerado en sentido
estricto como “actas”. Creemos que, con ello, en cualquier caso, se ha
enriquecido la aportacion que desde diversas perspectivas fenomenoldgicas
se podria hacer de un area de problemas tan fascinante como el que sugiere

el rétulo de Intersubjetividad y conflicto.

César Moreno y Javier San Martin



FENOMENOLOGIA DEL SENTIDO DE LA VIDA HUMANA
EN LOS ULTIMOS ENSAYOS DE JAN PATOCKA®

Ivan Chvatik
Patocka-Archiv, Praga, Republica Checa
chvatik@cts.cuni.cz

Resumen

Jan Patocka (1907-1977), filésofo checo de renombre mundial, escribid su tesis
de habilitacién con E. Husserl en Friburgo, lugar en donde también se familiarizo
con la obra de M. Heidegger. En su propia obra, Patocka tratd de resolver el conflic-
to filosofico entre sus diferentes conceptos de fenomenologia. El intento de afadir
una dimensidén histérica a la nocién de Lebenswelt y al concepto de fenomenologia
como tal le llevo finalmente a formular una filosofia de la historia fenomenoldgica.
En su ultimo articulo, el cual es el tema principal de mi conferencia, Pato¢ka esboza
una "historia de la filosofia del significado de la vida humana, empezando en Kant"
y expone su propio concepto del significado de la historia, influenciado por motivos
heideggerianos. Yo expongo aqui una interpretaciéon concisa de su idea y adopto
una postura critica con respecto a ella.

Abstract

Jan PatocCka (1907-1977), Czech philosopher of world importance, wrote his
habilitation script with Edmund Husserl in Freiburg, where he also became acquain-
ted with the work of Martin Heidegger. In his own work, Patocka tried to resolve the
philosophical conflict between their various concepts of phenomenology. The at-
tempt to add a historical dimension to the notion of Lebenswelt and to the concept
of phenomenon as such led him ultimately to formulate a phenomenological phi-
losophy of history. In his last essay, which is the main subject of my lecture, Pa-
toCka sketches out a “history of the philosophy of the meaning of human life, be-
ginning with Kant” and sets forth his own concept of the meaning of history, influ-
enced by Heideggerian motifs. I present a concise interpretation of his idea and
take a critical position towards it.

El horrible atentado terrorista del 11 de marzo confirmé de modo per-
verso la actualidad del tema de este ensayo. Es evidente que el mundo ac-

tual estd determinado por el conflicto, aunque por otra parte nosotros sea-

Ponencia presentada en el VII Congreso Internacional de Fenomenologia,
“Interculturalidad y Conflicto”, organizado por la Sociedad Espafiola de Fenomenologia, en la
Universidad de Salamanca (Espafia), los dias 28-30 de abril de 2004.



12 Investigaciones fenomenoldgicas 7

mos testigos de un desarrollo nunca visto de contactos formales e informa-
les entre hombres, en todo el globo. Tenemos para ello una expresién que,
junto a su contenido indudablemente positivo, va acompafiado fuertemente
de connotaciones negativas: la globalizacién.

Cuando hace afios, en noviembre de 2002, con ocasidon del noventa y
cinco cumpleafios del fildsofo checo Jan PatocCka, por iniciativa de Lester
Embree organizamos en Praga un congreso internacional a partir del cual
fue fundada la Organizacion mundial de Organizaciones Fenomenoldgicas
(OPO), en mi contribucion sobre la comprensidon fenomenoldgica de la histo-
ria defendida por Patocka intenté hacer comprender que, junto a otros, era,
precisamente, un pensador del conflicto. A ello le estimuld no sdlo su expe-
riencia de vida intelectual o, mejor dicho, la experiencia de un hombre espi-
ritual y pensador del siglo XX —siglo que fue ante todo, a escala mundial,
un siglo de guerras y de opresion totalitaria de los pueblos—, sino_también
su experiencia filoséfica. Al comienzo de su trayectoria filoséfica pasd 1933
en Freiburg con una ayuda de la Fundacion Humboldt, donde, bajo la direc-
cion del emérito Husserl, prepard su habilitacion y asistid oficialmente a las
lecciones del entonces rector de la Universidad, Martin Heidegger. Con ayu-
da de Eugen Fink, asistente de Husserl, tenia Patocka, entonces, la posibili-
dad, de penetrar en la en ese momento publica disputa entre las concepcio-
nes de la fenomenologia de Husserl y Heidegger. Patocka se esforzd luego,
a lo largo de toda su vida, en orientarse en esa disputa filosofica y en supe-
rarla a su modo. No creo exagerar cuando digo que precisamente ese es-
fuerzo le motivd a lo largo de todo su trabajo filosofico y le condujo a resul-
tados que no podemos desatender por mas tiempo.

El estudio de la fenomenologia de Husserl y Heidegger condujo a Pa-
tocka a la conviccién de que los conflictos y las crisis —tanto en la vida de
los individuos como también en la historia— siempre de algin modo proce-
den del conflicto que siempre estd presente en la profundidad del ser. En un
sentido profundo el ser es, en si mismo, conflictual, y este conflicto aconte-
ce justamente en el aparecer en el ambito mas primitivo que estudia la fe-
nomenologia, en el ambito del fendmeno. El aparecer de aquello que es de-

pende de nuestra comprensidon a cuyo través nos aparece el ente; depende



Ivan Chvatik: Fenomenologia del sentido de la vida humana... 13

de cdmo aparece el ser. Pero este comprender se oculta, a la vez, en el
aparecer y, precisamente en lo que se nos muestra, en el ente mismo que
se muestra a si mismo. Y Patocka ve la estructura histoérica del fendmeno,
tal como se conformd en la segunda mitad del siglo XX, como objetivamen-

te dramatica:

“Esta ocultacién no es sélo un cegamiento, un blindaje; es un conflicto, una
lucha, algo que tiene lugar en el mostrar-se mismo. ¢En qué consiste el con-
flicto? En que la vida, que es una vida en claridad, se transforma en estas co-
sas claras, en que el trascendedor se pierde en favor de lo trascendido y, en
consecuencia, la vida se deniega a si misma en su vitalidad. Esto aparece
luego no sdélo como peligro, sino como mas —en ello estriba justamente la in-
humlanidad, la dureza y la brutalidad de la vida frente a la vida”. (PD III,
394%)

Incluso si aqui es clara la influencia de Heidegger, vemos que Patocka
va mas alld. No habla mas del mero “peligro”, sino justamente del conflicto,
y él quiere prepararse con Heidegger no sélo respecto al futuro “favor del
ser” por medio del pensar y del arte, sino que quiere finalmente actuar his-
toricamente. Comprende la historia de la fenomenologia en el seminario,

entonces, en la siguiente afirmacion:

“Del esfuerzo de Husserl por una solucidén de la crisis a través del saber nos
salvamos por el esfuerzo de Heidegger por salvar la crisis a través del arte,
arribado a la pregunta de si no se tiene que hacer frente al peligro en lugar
de sélo esperarlo. Y, a la vez, [...] si no se deberia conceptuar ese peligro no
s6lo como un mero velo, sino como un conflicto que nos destina a la lucha y
en el que somos también consumidos”. (PD III, 393)

Poco después de que hubiese dicho estas palabras, Patocka se convirtid
en uno de los tres primeros portavoces del movimiento de derechos huma-
nos Carta 77, y en marzo de 1977 pago con su vida en el conflicto de este

movimiento en el poder politico totalitario.

Ya en su escrito de habilitacién sobre El mundo natural como problema

filoséfico (1936) proyecta PatoCka su investigacion sobre el mundo natural

! En adelante, se citard por la edicidon checa de Pato¢ka Gesammelten Schriften
(Sebrané spisy), vol. 3 (PéCe o dusi III, editores: I. Chvatik u. P. Kouba), Praha, 2002. En
adelante este texto se citara como PD III.



14 Investigaciones fenomenoldgicas 7

—que, de acuerdo con el programa husserliano de la fenomenologia, debe
proporcionar “una orientacién en la prehistoria ideal del pensamiento teoré-
tico”— como una investigacién histérica. Ya aqui ve que la tarea de “esclare-
cer las estructuras del aparecer en su originariedad”, “de alcanzar la vida
concreta en el mundo”, no se deja extraer sin “reflexiones sobre la historia
humana”, sin una cierta filosofia fenomenoldgica de la historia. A este tema
consagré mas o menos toda su vida. Es relativamente conocida una colec-
cion de ensayos de Patocka, que aparecen a partir de los afios 1974-1975,
bajo el titulo Ensayos heréticos sobre filosofia de la historia, en los que re-
sume de forma especialmente comprimida su investigacién a lo largo de su
vida. En qué estrecha conexion plantea la tematica del aparecer, de la fe-

nomenologizacion, con la de la historia, dice él en el primer ensayo:

“Sin embargo, la apertura del mundo bajo todas sus formas es siempre his-
térica, segun el mostrarse de los fendmenos y la acciéon de los hombres, que
conservan y transmiten. La apertura transcurre como acontecimiento en la
vida de los individuos, pero afecta a todos a través de la tradicion”. (KE, 322)

Y, en uno de los esbozos preparatorios para este ensayo, anade:

“Pero se trata de la pregunta de si la historicidad es un fenémeno o un mo-
mento fenomenal —y que sea un momento fundamental e importante—, o si
el fendmeno es el momento fundamental de la historia, algo que funda la his-
toria y sin lo cual no es pensable. De este modo, el fendmeno seria en sé no
s6lo algo historico, sino que la historia seria necesariamente una historia fe-
nomenoldgica”. (PD III, 453)

El conceptuar la historia como historia de la fenomenalizacién y el con-
ceptuar la estructura de la fenomenalizacidon como formacion histérica de un
conflicto en el ser no sélo conduce a Patoc¢ka a comprender su investigacion
histérico-filosofica ciertamente como una fenomenologia del sentido de la
vida humana o, en su caso, como una filosofia histérica del sentido, sino
también a que se plantee expresamente la pregunta por el sentido de la vi-

da humana o, en su caso, de la historia, y a intentar responder a ello. éTie-

2 Aqui y en las siguientes citas: J. Patotka, Ketzerische Essais zur Philosophie der
Geschichte (editores: K. Nellen / J. Némec), Stuttgart, 1984. En adelante este texto se citara
como KE.



Ivan Chvatik: Fenomenologia del sentido de la vida humana... 15

ne un sentido la historia? Es el titulo del tercero de los Ensayos heréticos.
¢Aspira la historia a alguna meta, se puede descubrir en sus enlaces y vin-
culos algun contenido armonizador? Tal pregunta se plantea el hombre, na-
turalmente, en una situacion en la que se ha perdido el sentido. En esta si-
tuacién de indigencia de un sentido abarcativo estd la humanidad hace ya
mucho tiempo. Desde los tiempos de Nietzsche, incluso antes de él, hay pa-
ra esta situacion una caracterizacion: nihilismo.

Pero en sus ensayos sobre filosofia de la historia muestra Patocka que la
“experiencia de la pérdida del sentido” es ya mucho mas antigua, que la
“conmocidén de la sensibilidad” esta justamente al comienzo de la época que
llamamos histérica, de modo que no sélo asi estd como producto adjunto al
comienzo, sino que el descubrimiento de la interrogabilidad de la posicién
humana en el mundo mismo es ese comienzo. La historia comienza, segun
Patocka, con la comprensibilidad del mundo; como nos la transmite el mito,
en si se derrumba. Este mundo es comprensible porque “hay poderes, lo
demoniaco, dioses, que estan sobre el hombre, lo dominan y deciden sobre
él” (KE, 35). En tal mundo hay mucho misterio —se podria decir que casi
todo lo es—, y, sin embargo, ninguna interrogabilidad, pues “las preguntas
plantean ya una posible liberacidon, una distancia respecto a lo que ya so-
mos y en lo que nos encontramos” (PD III, 28). La historia comienza, segun
Patocka, alli donde acontece una “liberacion”; el hombre comienza a plan-
tearse expresamente preguntas que no eran necesarias en el mito.

El acento lo tenemos que poner en esta consideracion sobre la palabra
“expresamente”. Se podria arglir justamente que una distancia frente a
nuestro entorno inmediato, una transgresidon existencial de aquello en lo
gue nos encontramos inmediatamente, una orientacién al futuro y al pasa-
do, a lo no presente y al mundo de la fantasia, caracterizé a los hombres
como tales ya mucho antes, y que esa distancia equivale significativamente
a que el hombre hable, comunique y se entienda en el mundo con ayuda del
lenguaje. Pero tal comprension puede ser —y, como dice Heidegger en Ser y
tiempo, sera siempre ante todo y en general— una comprensién aproblema-
ticamente evidente, donde la respuesta esté dada ya antes de que se llegue

a una pregunta. El mito es, en este sentido, una articulacion de la plenitud



16 Investigaciones fenomenoldgicas 7

de sentido que el hombre mama como la leche materna, un relato que tiene
preparadas respuestas para todas las posibles preguntas antes de que pue-
dan emerger como preguntas. Este sentido lo acepta el hombre, por tanto,
ya desde fuera, y Patocka lo denomina el sentido aceptado. Esto no signifi-
ca, con toda claridad, que no aparezca en el tiempo mitico ninguna pregun-
ta importante. Pero serian respondidas en el estilo de la narracién mitica y
nuevamente incorporadas como tales a la tradicidon. Con la formulacion ex-
presa de una pregunta piensa Patocka la situacidn en que un individuo con-
creto —para su propia sorpresa— plantea una pregunta a la que la narracién
mitica no le ofrece una respuesta aceptable ya de entrada, como era cos-
tumbre, y donde luego es obligado a hacerse consciente expresamente de
la maravilla de esta situacién, para formular expresamente una pregunta a
fin de articular la sorpresa como suya propia y sostenerla como tal, por tan-
to, por ejemplo, como miedo ante lo demoniaco, que estaba acostumbrado
a vencer permanentemente desde el mito, sin que ello le hubiese conducido
a una individualizacion.

Tan pronto como se llega a semejante articulacion y el hombre, al que
ello le ocurre, no deja hundirse ese acontecimiento —éddnde, propiamente?,
éen la subconsciencia? ¢o quizas justamente en la narracién mitica? éen una
respuesta que, sin embargo, se da cada pregunta desapacible, sorprenden-
te, y que después se torna tradicional en el mito como una respuesta prepa-
rada de antemano?—, tan pronto como no deja hundirse esa pregunta, sino
qgue le echa el guante, se convertird en otro diferente del que era antes. Se
producira, entonces, aquella distancia frente al mundo circundante que
siempre estaba en juego, claramente visible, en el lenguaje como lenguaje.
La luz en la que se ha de ver esa distancia arroja la pregunta misma, pero
lo fundamental que el hombre ve en esta luz es el hecho de que no tiene
respuesta alguna a su pregunta, que el guante fue lanzado a un oscuro En-
frente para el que no es facil estar preparado. Pero quien echa el guante es
libre y estd resuelto a defender su libertad.

Aproximadamente en este sentido habla Patocka de la liberacién del mi-
to que describe el hundimiento del sentido aceptado y el comienzo de una

busqueda explicita de un sentido al que el hombre no acepta obligado desde



Ivan Chvatik: Fenomenologia del sentido de la vida humana... 17

fuera, sino al que libremente encuentra como respuesta a su pregunta; un
sentido, por tanto, al que podria, expresamente, asumir en su responsabili-
dad personal.

Los primeros pasos en el camino de la realizacién de este programa los
ve Patocka en la Grecia antigua, en la que surgen las primeras escuelas filo-
soficas en las ciudades-estado independientes, y el planteamiento expreso
de preguntas comienza a ser vinculado con personas concretas, con nom-
bre. Habla Patocka del surgimiento conjunto de politica y filosofia. Los ciu-
dadanos libres de estos estados consiguieron su libertad en el combate y
llegaron a que podrian mantener el orden duramente, con medios politicos,
sobre el fundamento de un reciproco respeto de las partes concurrentes.
Quisieron apoyar con conocimiento verdadero sus puntos de vista sobre lo
gue es correcto y acerca de como decidir en situaciones problematicas en
las que hasta el momento el hilo conductor era irrenunciable, y fundamen-
tar sus decisiones.

El vinculo de politica y filosofia conduce, segun Patocka, a la consecu-
cion de algunos grandes sistemas de metafisica. Patocka nombra a Platén,
Demdocrito y Aristdteles. El conocimiento definitivo del orden del Todo debia

hacer posible alcanzar una ordenacién humana.

“La filosofia busca precisamente en su forma de metafisica penetrar en el
secreto de la fundamental interrogabilidad que era el punto de salida de
aquella conmocién que hace emerger ante todo la filosofia —sin embargo sale
al encuentro nuevamente en la forma del enigma de la pluralidad de los con-
ceptos metafisicos y de los puntos de vista basicamente diferentes acerca del
caracter de lo existente como tal”. (KE, 91)

Esa pluralidad y los estados histéricos del tiempo helenistico conducen a
la skepsis y muestran que la filosofia que se apoya sobre el orden césmico
“no esta en condiciones de dar al hombre un sentido superior de la vida, to-
talmente positivo”, un sentido “sin aquella enigmaticidad que ha conducido
la conmocion del sentido originariamente conformado” (KE, 93).

En esta situacién entra el escena el cristianismo. San Pablo explica co-
mo locura la sabiduria de los filésofos antiguos que se esfuerzan en apoyar
la plenitud de sentido sobre conceptos metafisicos, y ofrece a cada hombre

un acceso directo a una plenitud de sentido que confirma el Dios trascen-



18 Investigaciones fenomenoldgicas 7

dente. En virtud de que el cristianismo rechaza el distanciamiento filosoéfico
de la interrogabilidad, rechaza sélo la solucién filoséfica, de ningin modo la
pregunta. El Dios cristiano no entra en escena justamente como algo evi-
dente. Dios es, por tanto, un nuevo tipo de respuesta a las viejas pregun-
tas. Pero el Dios cristiano sélo da la respuesta al que quiere escucharla, a
aquel que confia en él, y que tiene fe (PD III, 345ss).

La resolucion cristiana de la interrogabilidad era muy eficaz. El abando-
narse a Dios, sin embargo, finalmente enlazado con una intervencion de los
antiguos motivos metafisicos, condujo a la creacion de la moderna civiliza-
cion europea. En oposicion al cristianismo nacié una nueva racionalidad
cientifica que, por una parte, condujo al surgimiento de la moderna ciencia
matematica de la naturaleza y, por otra, al desarrollo de la teologia racio-
nal. "Con esta teologia racional sobrevivia en los hombres modernos la es-
peranza de que el recién descubierto método racional de una vez por todas,
a priori y con certidumbre matematica, libre de toda premisa irracional [...]
pudiera verificar las verdades fundamentales cristianas, los praeambula fi-
dei” en la medida que en ella, sin embargo, directamente indagaba la Natu-
raleza creada por Dios (TschPh, 213f)%. Conocer la naturaleza con apodictica
certidumbre, como directamente por Dios creada, era un proyecto en el que
la ciencia matematica de la Naturaleza y la teologia racional estaban estre-
chamente vinculadas. La cumbre de este esfuerzo metafisico de los tedlogos
fueron las pruebas racionales de Dios®.

Sin embargo, gracias a que la teologia aceptd ese caracter expresamen-
te racional se hizo cada vez mas claro que la tarea que se planteaba la en-
redaba en contradicciones que no se dejan solventar por la razén. El esfuer-
zo racional de fundamentar los articulos de fe con la conviccidon légico-
matematica, con la que comenzd a florecer la investigacidon cientifico-
natural, condujo a la razén humana a que incluso comprendiera lo desespe-

rado de su osadia. La explicita y exacta formulacion de este estado de cosas

3Aqui y en lo que sigue: Die Sinnfrage in der Epoche des Nihilismus: Masaryk -
Dostojewski - Kant — Nietzsche — Heidegger, en L. Hagedorn (ed.), Tschechische Philosophen
im 20. Jahrhundert, Stuttgart, 2002. En adelante este texto se citara como TschPh.

* En el Preludio de este ensayo, Patot¢ka recomienda el libro de Dieter Henrich Der
ontologische Gottesbeweis (Tlbingen, 1960), en que el significado de la teologia racional es
minuciosamente examinado por la ciencia moderna.



Ivan Chvatik: Fenomenologia del sentido de la vida humana... 19

la consiguié Kant. El fin de su filosofia “critica” era la liberacidon de la razdn
frente a las tareas que sobrepasan su posibilidad; asi que ella, con fuerza
completa, podria ganar el conocimiento cientifico en el ambito que le era
proporcionado a su capacidad de conocimiento. Justamente la prueba de
esa proporcidn es, segun Kant, la tarea de la metafisica. La seriedad y con-
tundencia con que dispuso su propdsito le asegurd para siempre un signifi-
cativo lugar en la historia de la Filosofia. Puso no sélo las bases para la mo-
derna teoria del conocimiento, como subrayan los neokantianos, sino que,
como muestra Heidegger, también dio pasos decisivos en el ambito de la
ontologia fundamental, que hasta hoy tienen influencia en toda la tradicién
filosofica.

En su Ultimo ensayo® intentd Pato¢ka, seglin sus propias palabras, “es-
bozar una filosofia histérica del sentido de la vida humana, comenzando con
Kant” (TschPh, 296). Lo hizo, ante todo, para presentar al final una revisiéon
de todos sus intentos y poder recapitular sus propios puntos de vista res-
pecto a dicha problematica. Como vimos, esta cuestién habia conseguido un
significado fundamental ya en los Ensayos heréticos, en el curso de conside-
raciones sobre filosofia de la historia. Pato¢ka vio, naturalmente, que el te-
ma del sentido, tal como lo replanted, no podia agotarlo en un ensayo rela-
tivamente breve. Por ello dice también en la conclusion: “Nuestra reflexion
sirvio sélo como prolegémeno histérico de este problema y de sus fendme-
nos” (TschPh, 306). Porque no tuvo ninguna ocasidon mas para proseguir sus
reflexiones tenemos que darnos por satisfechos con lo que dejé al morir. In-
tentamos proseguir sobre la base de sus analisis histéricos, tal como se nos
expone su posicidn, e interrogarla criticamente.

“En el estudio de la historia moderna del espiritu no somos frecuente-
mente conscientes del enorme significado que detenta para la Filosofia, co-
mo para la vida, la caida de esta teologia racional a través de Kant”
(TschPh, 213). Esta constatacién se encuentra al comienzo de su ensayo, y
llama la atencién sobre que la investigacion cientifica justamente gracias a

qgue ella principalmente a través del servicio de Kant fue librada de las ulti-

5> J. Patotka, Kolem Masarykovy filosofie ndboZenstvi, Praha, Samizdat, 1977; para la
edicidon alemana véase arriba FN 3. En adelante este texto se citard como TschPh.



20 Investigaciones fenomenoldgicas 7

mas cadenas con las que la ciencia de la Naturaleza estaba vinculada con la
teologia, se torna un ambito en el que el conocer nada puede descubrir sino
una inflexible causalidad de acontecer dominado mecanicamente. La nueva
ciencia racional de la naturaleza se aislaba y, desde ella, se tornaba una
“ciencia puramente materialista sin ninguna implicacion de sentido” (idem).
Con ello no ocurrird nunca mas que una y la misma forma de intuicién pu-
diera garantizar tanto la libertad de la voluntad, la inmaterialidad e inmorta-
lidad del alma, la existencia y la veracidad de Dios, asi como la cognoscibili-
dad del mundo creado de la naturaleza. A partir de Kant ya no se puede
conceptuar la naturaleza como un libro que escribié Dios para comunicarnos
algo, en todo caso mas de lo que ya sélo vemos, que justamente sus letras
estan ligadas a aquellas inflexibles leyes mecanicas. Comienza a hacerse
claro que lo que esta escrito en el libro no son propiamente letras que se
vinculan a simbolos que indican mas alld de ellos mismos, y que esto en
general no es texto alguno, ni menos aun Dios. Dios, libertad e inmortalidad
no se pueden encontrar en la ciencia de la Naturaleza.

El “enorme significado” de Kant del que habla Patocka consiste en que
justamente lo que ya se sabia desde hacia mucho tiempo fue mostrado de
un modo racional, incontrovertible. Hacia ya mucho despertd temores y
miedo, pero no habia sido demostrado a priori. La angustia fue disuelta por
una destitucién de la que hasta hoy no hemos encontrado la salida. De la
actualidad de esta problematica testimonia asimismo cémo prosigue inad-
vertidamente en los actuales debates sobre el relativismo de los asi llama-
dos postmodernos —es igual si se los defiende o rechaza— o cdmo es trata-
da de una forma que impide mas bien que sea comprendida.

Ante todo, Kant mismo esta obligado a enfrentarse de algin modo con
la situacion de la razéon que él asienta de modo tan fundamental. Confiado a
su racionalismo y a su comprension para la construccion de sistemas cienti-
ficos, desarrolla un cuidadoso intento de amplio alcance para poner a salvo
la creencia por medio de su enlace con el ambito de la moralidad. Sin em-
bargo, no sera la creencia en un Dios que solicita que cumplamos sus man-
damientos, que nos prescribié con su omnipotencia, sino completamente al

contrario: podemos reconocer como correctos sus mandamientos por noso-



Ivan Chvatik: Fenomenologia del sentido de la vida humana... 21

tros mismos, desde nuestra propia razon, justamente como algo a lo que
nuestro entendimiento nos obliga por medio de que lo que tenemos, de que
somos lo que somos, justamente seres racionales. El factum de la razén nos
autoriza a tenernos por seres libres. Pero esta autonomia racional que ex-
presa el imperativo categodrico es en si misma, justamente gracias a su pura
racionalidad, desligada de todas las posibles condiciones empiricas de nues-
tra vida, una racionalidad completamente formal, abstracta y, por asi decir-
lo, sin sentimiento. Es en si misma incondicionada, y la voluntad moral que
rige con su imperativo puede realizar libremente su accién moral en todas
las circunstancias en el mundo empirico. En esta perspectiva es suficiente
en si misma: se basta a si misma, no necesita nada mas para su propia rea-
lizacidon. En aplicacién de una terminologia que no es, naturalmente, la de
kant, podriamos decir que semejante actuar tiene un sentido en si mismo, o
justamente que es el sentido, y precisamente de modo absoluto, sin que el
hombre tuviera que percatarse de lo que produce junto a si o fuera de si.
Aquello de lo que abstrae propiamente este actuar es justamente de aquello
en lo que se realiza, justamente la relacionalidad en el acontecer empirico
temporal. Pero tan pronto como salimos fuera de la formal absolutez del
imperativo y tomamos nuevamente en consideracion el mundo empirico,
vemos que la consecucion del bien supremo a través de una accién moral
no puede valer en el ambito empirico de la Naturaleza, el Unico en que ac-
tuemos.

Con ello se muestra el destacado e inquietante hecho de que la accidon
moral, sobre la base de su interior formal plenitud de sentido, podria care-
cer de aquel sentido desde el punto de vista del conseguir un fin. A la vista
de este factum —que conecta con la contradiccidon que ofrece la la realidad
empirica al actuar desde la libertad, tan pronto se trata de alcanzar el
bien— y en la conciencia de aquello de que la razén tedrica puede conocer
justamente este ambito, pero no puede encontrar en ello principalmente
ningun fin Ultimo, ni menos aldn un fin que se dejara comparar a la obten-
cion de un bien supremo, estad obligada la razén practica a postular a Dios
como creador del mundo, como un garante para que este mundo sin fin

desde el punto de vista tedrico aspire objetivamente, con nuestra interven-



22 Investigaciones fenomenoldgicas 7

cion, a un bien supremo. De nuevo estd obligada a postular un alma inmor-
tal con la que el ser que actua moralmente bajo los limites de la vida terre-
na, en el punto de fuga de la eternidad, justamente a través de la participa-
cion en este bien supremo, como pago por su actuar moral, experimente la
felicidad que corresponde necesariamente a los supremos bienes. Que exis-
ta un Dios moral y que el alma sea inmortal son, por tanto, postulados de la
razon practica que se tienen que creer, pero no conocimientos de la razén
tedrica que fuesen demostrables desde principios ciertos. Formulan exigen-
cias a partir de una armonia que abovedaria las antinomias de naturaleza y
moralidad. Aunque no son conocimientos racionales, es, sin embargo, algo
muy racional, algo que la razéon ofrece necesariamente como contenido de
creencia, con lo que seria reconciliada la abstracta incondicionalidad del im-
perativo moral con la corporalidad empiricamente condicionada y mortal del
hombre completo. La teologia moral debe, por tanto, poner a salvo la
creencia, a la que ella a la vez reconcilia con la razén, porque, sin embargo,
la razén misma ha reclamado la creencia como algo necesario.

La problematicidad que Kant descubrié la asumen grandes poetas como
Goethe y Schiller, pero, como dice Patocka, “la circunstancia de que Hegel y
Schelling como sucesores y opositores de Kant renovaran una metafisica
ontoteoldgica dificultd, en cierto modo, conceptuar que con Kant penetrd en
la metafisica de la eternidad un estilo nuevo que se orientaba al sentido del
mundo y de la vida...” (TschPh, 215). A la vez llama la atencion sobre que
también Husserl, en su La crisis de las ciencias europeas (§ 4), no fue sufi-
cientemente consciente de opr qué propiamente el entusiasmo ilustrado por

una racionalidad universal acabod en crisis. Escribe Patocka:

“El lector [de Husserl] tiene que ganar la impresién de que la separacion,
el conflicto de los diferentes sistemas (filoséficos) constituia el fundamento
para la skepsis; sin embargo, el fundamento propio para ello no era su dife-
rencia sino, por el contrario, la conmocién de aquello que vinculaba esos sis-
temas, justamente las pruebas racionales de Dios y, en especial, la cartesia-
na, prueba que se basa en el concepto de ens necessarium. El modo en que la
realidad en curso de la moderna historia del espiritu fue eximida de su sentido
es tan ampliamente diferente de como Husserl describe este proceso, porque
la alternativa de Husserl entre naturalismo objetivista y trascendentalismo
subjetivista, que constituye, segun su exposicidn, el eje del moderno combate
en torno al sentido del ser, deja completamente a un lado aquella dominante



Ivan Chvatik: Fenomenologia del sentido de la vida humana... 23

problematica metafisica que en realidad llenaba siglos enteros, mientras que
la alternativa por él considerada sdlo se presenta con la desaparicion de esta
problematica, es decir, con Kant. El papel de Kant en el moderno trascenden-
talismo, pero también el de Descartes que va a una con él, son en Husserl, en
consecuencia, desfigurados”. (TschPh, 216ss)

El intento racionalista de Kant en favor de una defensa de la creencia lo
conceptla Patocka, pues, como proyecto implicito de una metafisica del
sentido de la vida humana en el marco del sentido total del universo: “sin
sentido no es posible en general ninguna acciéon humana [...], por otra par-
te se derrumba sin un sentido absoluto y total cualquier donaciéon de senti-
do” (TschPh, 222). Sélo el franco esfuerzo de Kant por dejar en su lugar el
fructifero proyecto matematico-mecanico de Naturaleza, que sdlo recibe un
sentido de metas humanas relativas, no sin un sostén absoluto en la tras-
cendentalidad de Dios, deja aparecer con toda su fuerza la pregunta por el
sentido del mundo y de la vida. Hasta entonces no era necesaria. Esto signi-
fica claramente, a la vez, que la solucién de Kant no se hace cargo del pro-
blema del sentido metafisicamente conceptuado. Pero persiste hasta hoy su
formulacion metafisica, que solicita para el proyecto “relativo” del sentido
en las concretas situaciones humanas un sostén “absoluto”.

Otra estacion en el camino hacia una fenomenologia histérica del senti-
do la sitlla Patocka en Dostoievski®, y muestra cdmo la solucién kantiana del
problema del sentido se torna objeto de su ataque: "Si el fin del mundo y
de la vida debe ser conectado al punto de vista de una armonia ultima a la
que se dirigen finalmente los esfuerzos de la plenitud moral, entonces eso
implica el reconocimiento de una disarmonia y del mal como un hecho”
(TschPh, 225). A partir de la argumentacion de Ivan Karamazov se des-
prende que la aceptacién de los postulados no es absolutamente necesaria,
sino condicionada a que nosotros queremos actuar y para ello esperamos
un pago en forma de felicidad. Si nos decidimos por un tal sentido, entonces
se ha de reconocer el mal, y se puede decir entonces: “hay sentido moral

del mundo a este precio —si asi algo como mérito moral debe existir, en-

% Para esto, Patoc¢ka cita el libro de Ja. E. Golosovker, Dostojewski i Kant, Moskva, 1963.
Para una discusion estrictamente conceptual de la teologia moral de Kant, ver Patocka,
Briidern Karamasow, II. vol. 5. Libro: das Kapitel Empérung.



24 Investigaciones fenomenoldgicas 7

tonces son el sufrimiento y la injusticia necesarios. Pero, é¢es necesario que
el mundo tenga un sentido moral?” (TschPh, 230). Patocka subraya esta
pregunta y muestra que el argumento de Dostoievski contra el sentido mo-
ral del mundo discurre “analogamente a la argumentacion kantiana contra
la teologia racional. Asi como la oposicién de Kant a la ontoteologia toca a la
imposibilidad de llenar de contenido el concepto de un ser necesario, del
mismo modo basa Ivan su oposicidén a la teologia moral sobre la imposibili-
dad de la prueba de que el fin moral del universo sea apodicticamente ne-
cesario” (idem). Ivan Karamazov no desecha la creencia en Dios, pero re-
chaza al Dios de los postulados morales. Porque conserva, sin embargo, una
formulacion metafisico-moral del problema del sentido, restan para él dos
posibilidades: “o hay otro sentido, hasta ahora no conceptuado, o no hay en
general sentido alguno y [...] ‘todo esta permitido’ * (TschPh, 233). Al dra-
ma de la decisidn entre estas dos alternativas estd consagrada en lo esen-
cial la obra de Dostoievski como un escéptico que vacila entre las citadas
alternativas y que se parece mucho a lo “anénimo publico” (das Man) de
Heidegger, pero con la diferencia de que sabe de su decadencia nihilista,
sufre infinitamente en ella, pero no puede quitarsela de encima. Como “una
de sus pregnantes descripciones [...] de una superacién de la etapa del
subsuelo” (TschPh, 238) considera Patocka el relato E/ suefio de un hombre
ridiculo. Ve en dicho relato un paralelo con la comprension heideggeriana de
un giro posible desde la caida cotidianeidad, pasando por la experiencia te-
merosa de la naderia de todo lo existente, hasta la auténtica “transforma-
cion interior que [...] permite descubrir el trasfondo del acontecer mentado
como evidente y no perceptible” (EschPh, 247). Esta maravilla del ser que
sblo se muestra después de que todos los fines y metas decaen como nade-
ria, “esta maravilla sobre cuya base nosotros [...] estamos en medio del En-
te, es una unificacion, una apertura que se deja describir con la palabra
amor” (idem). “Pero este amor no pertenece a las cosas ni a los contenidos
del mundo, sino a la parte del ser inmortal” (TschPh, 249).

Patocka intenta comprender existencialmente la religion del amor que
Dostoievski opone a la teologia moral de Kant. “La armonia que empuja al

fin moral del mundo a una distancia infinita” se produce aqui con un golpe



Ivan Chvatik: Fenomenologia del sentido de la vida humana... 25

(TschPh, 213). Aunque el mal no ha desaparecido del mundo y de la vida,
aunque la gente es también mas desgraciada y muere, conocieron la pleni-
tud y se han reconciliado. El rechazo de un progresar infinito conduce al re-
chazo del arreglo de la culpa y de la venganza y, a la vez, a la aceptacion

I\\

de la culpa de todos por todo, lo que Patocka pone en paralelo con el “que-
rer tener una conciencia” de Ser y tiempo. La tragedia y el sinsentido no
desaparecen del mundo, pero son asuntos meramente relativos. También la
muerte y la corrupcién reciben aqui un sentido: sélo en el encuentro con
nuestra finitud nos podemos abrir a aquella “no existente” fuente del senti-
do. Pero el sentido no se muestra “como recompensa por mérito, como re-
tribuciéon y compensacion del padecer, sino como algo que tenemos que
constituir por nosotros mismos, en lo que nos tenemos que prodigar”
(TschPh, 261ss).

Naturalmente, Patocka no cree haber explicado de este modo la propia
posicion de Dostoievski. Por el contrario. Dice expresamente: “DostoievskKi
descubre asi un nuevo continente de sentido hasta ahora desconocido, pero
piensa que sdélo ha encontrado un nuevo camino para un viejo continente.
La teologia cristiana habla del amor, y el hombre renacido de Dostoievski
habla también del amor. Sin embargo, ése trata en ambos casos del mismo
discurso?” (TschPh, 262).

En amplia medida de su estudio se dedica Patoc¢ka brevemente al fun-
dador y primer presidente de la republica checoslovaca, T. G. Masaryk. Ma-
saryk era un discipulo de Brentano y un viejo amigo de Husserl. En su pri-
mera gran obra Der Selbstmord als sociale Masseerscheinung der modernen
Civilisation, que aparecid por primera vez en 1881, trabajoé la idea de que
las causas principales para la tendencia moderna al suicidio son la pérdida
de la fe religiosa y el asi llamado subjetivismo moderno. Patocka critica du-
ramente la comprensidn positivista-socioldgica de la religion de Masarik
también en las cuestiones de sentido que aqui nos interesan, y muestra que
ello arrastra la mala comprensién de Masarik de Kant y Dostoievski.

Pero lo mas importante es la delimitacién critica de Nietzsche, al que
Patocka conceptia como el anunciador del nihilismo que ve la crisis del

hombre moderno en que toda la interpretacion metafisica del mundo y de la



26 Investigaciones fenomenoldgicas 7

vida —desde Platon hasta el cristianismo actual— intenta proyectar la “nos-
talgia por una realidad plena de sentido en un Afuera de este mundo [...] y
trasladar todos los valores fuera de esta realidad en un ideal ‘mundo verda-

nr

dero’” (TschPh, 285). Pero en esta estimacion ante la verdad, que pertenece
igualmente a esos valores absolutos, el cristianismo mismo ha descubierto
la mendicidad de su interpretacion del mundo y se ha verificado como la
fuente genuina del nihilismo. Para Patocka, Nietzsche es el enunciador de
un “antropomorfismo que se convierte en principio metafisico” (TschPh,
286). Un hombre que combate la ilusidon del trasmundo vence al nihilismo
con una nueva posicidn positiva. Su meta es el desconsiderado sometimien-
to de los planetas. “"Una animalidad creativa, pero bestialmente dura, rige al
mundo” (TschPh, 287)”.

Con lo que propiamente no podria estar de acuerdo Patocka es con la
idea de Nietzsche del “eterno retorno de lo mismo”. Intenta conceptualizarlo
como “refutacion de la primera tesis de Kant y, con ello, de la doctrina de
las antinomias de la razéon pura en general” (TschPh, 289). Le parece que el

” \\

“eterno retorno” “conduce a una comprension del universo como un juego
combinatorio que excluye no sdlo la libertad sino precisamente la compren-
sion de conceptuar el mundo en su esencia como voluntad” (idem). De ello
concluye que, en Nietzsche, “el problema del sentido se decidiria en que
surge una absoluta ausencia de todo sentido, de cualquier comprensibilidad”
(TschPh, 291). Su informe negativo sobre Nietzsche lo concluye con estas

sorprendentes palabras:

“La llamada de Nietzsche se hace nuevamente valida en que lo terrenal no
siempre es conceptuado como mero factum sino como obligacién, como algo
ante lo que no se han de cerrar los 0jos, que no se puede considerar como
algo valido, sino como plenificacion con la que se vincula paradojalmente un
sentido profundo”. (TschPh, 293 y ss)

El nihilismo actual consiste, por tanto, segun Patocka, “en la evidente

conviccioén [...] de que meramente existe un sentido relativo, es decir, rela-

7 Vemos que esa opinién de Pato¢ka no difiere esencialmente de la posicién que Martin
Heidegger desarrolla gradualmente en sus conferencias de los afios 1936-46.



Ivan Chvatik: Fenomenologia del sentido de la vida humana... 27

tivamente a la vida humana. Porque la vida humana misma [...] permanece
inevitablemente precaria, se ha de perturbar cada sentido, y cuando justa-
mente no debia ser perturbado lo serd en un tiempo breve” (TschPh, 294).
El diagndstico de Nietzsche conserva su validez. El hombre actual no espera
del creador todopoderoso ningun castigo o la eterna felicidad para su alma
inmortal. Los postulados de Kant son palabras vacias y con ellas perdid
también su categoricidad el imperativo moral. El hombre se erige sobre si
mismo solo. Para disfrazar la pérdida del sentido total, se acoge a un colo-
rista surtido de plenificaciones relativas de sentido en la anénima imperso-
nalidad del “divertisement” pascaliano.

Patocka asiente a este diagndstico de Nietzsche. Considera como fun-
damento principal de la crisis nihilista, como ya se ha dicho, el hecho de
gue Kant reconstruye su teologia moral sin enfrentarse al concepto de sen-
tido. Toda la ciencia de los postulados es edificada sobre el concepto de fin.
El bien supremo como fin es algo que debe ser alcanzado, alguna realidad
futura, y seria también en lo infinito; es algo inexistente, algo dntico. Ya
cuando hablamos de Dostoievsi vimos que Patocka busca comprender el
sentido de otro modo. El sentido total aparecié al perturbado “hombre del
subsuelo”, segun Patocka, como un fendmeno ontoldgico, como fuente de
todo existente que no es ella misma nada existente. En el trasfondo de la
reflexion de Patocka sobre el sentido esta el dictamen general de Heidegger
de que “el sentido seria aquello sobre el fundamento de lo cual algo es
comprensible” (KE, 78), expuesto en Ser y tiempo® y citado por Patocka en
su ensayo ¢Tiene la historia un sentido? El “sentido como soporte formal-

existencial de la apertura que corresponde al comprender”

no es, clara-
mente, un ente. Pues “el sentido no puede ser derivado, con incuestionable
evidencia, del fin y de la finalidad —en nuestra vida surgen los fines sélo
desde el comprender reflexivo y de la fijacidon de aquello que tiene y da sen-
tido” (TschPh, 307). Si es posible podemos salir de la crisis nihilista si de-

jamos de pensar el sentido en las categorias del fin, si emprendemos una

8 Cfr. M. Heidegger, Sein und Zeit, Tubingen, 1929, p. 151.
° Idem.



28 Investigaciones fenomenoldgicas 7

“revision de toda la filosofia del sentido de la vida humana, comenzando con
Kant” (TschPh, 296).

Esta revision la lleva a cabo Patocka, como dijimos antes, bajo la orien-
tacion de motivos heideggerianos. El estd cierto para si de que “Heidegger
mismo no se ha planteado la pregunta por el sentido [...] en toda su ampli-
tud; él tampoco se ha planteado la pregunta segun el sentido parcial o to-
tal, relativo o absoluto” (TschPh, 305). ¢Cémo resulta, pues, el proyecto de
PatocCka?

Ante todo es importante que el hombre no se dé a si mismo el sentido,
como era el caso en la presentacién racionalista de los postulados en Kant.
Es inevitable que lo encuentre de un modo como justamente Dostoievski lo
describe en sus protagonistas como Markel, Sossima o el “hombre ridiculo”,
en el suefio de su propio suicidio. El sentido se tiene que mostrar en una
sacudida existencial, “fuera de los limites de aquellas significatividades que
son creadas desde el vinculo a la vida humana” (TschPh, 296). Semejante
momento del giro lo describe Heidegger en su leccién ¢Qué es metafisica? A
través de la experiencia de la “naderia” alcanzamos el descubrimiento de la
diferencia ontoldgica, el descubrimiento de la diferencia de ser y ente, en la
gue el hombre es confrontado con la positividad de aquello que es el ente y
es fascinado por la inconmesurabilidad de esta positividad. Y es esta positi-
vidad, de la que surge todo sentido, desde el hecho “de que toda significati-
vidad, cada valor, toda meta, finalmente tienen su fundamento en esta
comprension de que ‘es’, ‘hay’, ‘es claro’, ‘es presente’, en un comprender
cuya articulacién precede a todo lo que atafie a los cuidados de nuestra
propia vida” (TschPh, 298). “El sentido es, sin embargo, una categoria onto-
l6gica que originariamente, en su ser originario, es indiferente a los valores,
cuidados y fines humanos [...]. El sentido como fundamento de todo com-
prender es la Proto-Diferencia entre el ser y el ente” (TschPh, 303).

Y de la independencia del hombre llegamos a una amplia caracteristica
del sentido total: es ireclamado por algo que no es humano ni una parte o
posesion del hombre, en tanto no es ninguna existencia, ningin ente”
(TschPh, 304). No puede encontrarlo por ello en la determinacién de fines y

valores metafisicos, que posiblemente serian a refutar; es un sentido que



Ivan Chvatik: Fenomenologia del sentido de la vida humana... 29

“sale a la luz en el hundimiento, pero €l mismo no derrumba, que permane-
ce intocado por la catastrofe del sentido de todo lo real, en tanto él mismo
no es real, no es existente” (TschPh, 3000). A este respecto se puede decir
de él que seria “absoluto” (cfr., PD III, 81).

Naturalmente, esta absolutez no es nada metafisicamente definido. El
sentido total se nos muestra, como escuchamos al principio, de modo histé-
rico. Es siempre de nuevo un fruto de nuestro esfuerzo por elevarnos sobre
el sentido relativo, relativamente a la vida humana. La donacién de sentido
“en la direccién de la vida para la vida” la conceptia Patoc¢ka como el “pun-
to cero de la pretensidn histérica humana” (PD III, 456). El plantea justa-
mente la pregunta siempre en la dicotomia de impulso y caida, donde ese
“punto cero” es compuesto con la caida: la vida para la mera vida —esto es
el intervalo/plazo de la vida, permanencia en la caida. Contra ese permane-
cer en la caida se dirige el esfuerzo de liberarse de ella, y eso es el impulso.
Este impulso es acompafiado por la pretension de una “vida en verdad”
(idem). Pero la verdad no es aqui comprendida como adecuacién o como
algo mistico que seria indiferente conocer con un desprendimiento del tor-
bellino de la vida y del mundo, sino como algo asi como la verdad heidegge-
riana del ser, como el histéricamente cambiante abanico de un ambito
abierto en el que se nos muestran los entes y tiene lugar la fenomenologi-
zacion. El esfuerzo por una vida en verdad significa para Patocka, entonces,
la pretensidn de establecerse siempre de nuevo en ese ambito abierto,
hacerlo siempre nuevamente fendmeno, descubrir de qué forma nos apare-
cen los entes. Esto tiene que ser siempre nuevamente realizado porque
también aqui, en el ambito del fendmeno ontoldgico, se hace valer el princi-
pio de la finitud del modo humano de ser, o en su caso del ser en general.
También es aqui que se oculta algo esencial en el descubrir: “Es un descu-
brir que con lo que lleva al aparecer y lo que es liberado, a la vez no menos
algo esencial oculta; el descubrir no es pensable sin este encubrir que estd
vinculado inseparablemente con el fendmeno” (PD III, 455). La estructura
del aparecer, que consiste en los fendmenos ontoldgicos en que se oculta
tras el fendmeno que se muestra lo que aparecer lleva, necesita siempre de

nuevo, por tanto, ese esfuerzo descubridor. La estructura del aparecer —o,



30 Investigaciones fenomenoldgicas 7

como Patocka dice, el fendomeno— es, por ello, un *“momento fundamental
de la historia”, aquel fuelle/resorte que contiene la historia en curso. La his-
toria es, por tanto, la historia de nuestro esfuerzo descubridor en torno a
fendmenos ontoldgicos que permanentemente de nuevo emergen desde el
ocultamiento. Descubrir los fendmenos ontoldgicos, pero a la vez ser remi-
tidos a ellos, a que y como ellos mismos emergen y se nos muestran, signi-
fica el intento de comprender ese descubrir, conceptuar en lo que somos
con ese descubrir.

Por ello, los fendmenos ontoldgicos no intentdbamos penetrarlos, por-
que queriamos comprender como se nos muestra lo ente, por tanto, por
ello, porque nosotros queriamos comprender los fendmenos énticos. Que-
riamos conceptuar por qué a nosotros el ente justamente aparece asi como
nos aparece en un tiempo dado, y no de otro modo, por ejemplo, asi como
aparece en otro tiempo, o como nosotros quisiéramos que debia aparecer. Y
aqui comienza la comprension de Patocka a apartarse, naturalmente, en lo
esencial, de Heidegger. Mientras que Heidegger propone esperar la gracia
del ser en recogida profundidad en las formaciones histoéricas del fendmeno
ontoldgico y prepararse hasta que se muestre en cierta forma de otro modo
el ser como en la indigente constelacion de la “esrtuctura de emplazamien-
to” (Gestell), Patocka quiere vincular del descubrimiento de los fendmenos
ontoldgicos directamente con el actuar histoérico: si podemos conceptuar el
fendomeno ontoldgico, si podemos conceptuar por qué se nos muestran los
fendmenos onticos, es decir, lo ente, como se muestran, podemos, tenemos
que actuar —si no queremos caer en una cansada decadencia ni vivir el me-
ro tiempo de vida de acuerdo con nuestro descubrimiento.

Pero, a pesar de su “absolutez”, el sentido que se nos da asi en el des-
cubrir del fendmeno ontoldgico es un sentido cuestionable. Por una parte es
problematico, porque nunca podemos estar seguros de si nos hemos abierto
al descubrimiento de la “verdad del ser” objetivamente de modo que pudie-
ra mostrarse el ser mismo como queria; no podemos estar seguros de si
dejariamos que apareciese él mismo y de si no hemos infiltrado en su apa-
recer nuestros afiadidos “subjetivos”, con los que lo truncamos; no pode-

mos estar seguros “de si somos capaces de conceptuar su disimulacién co-



Ivan Chvatik: Fenomenologia del sentido de la vida humana... 31

mo misteriosa presencia de un ambito inconmensurable o si queremos
arrancarle algo de su donacion, de su mensaje, con el fin de elevarnos a
nosotros mismos a ser los sefiores de nuestro mundo circundante” (TschPh,
303). Por otra parte es problematico porque —como vimos— aparece como
un “fruto de la oscuridad que extiende de modo invencible al fundamento
propio de todo” (PD III, 81 Anm. a).

Por tanto, la historia es un proceso de descubrimiento del sentido que,
sin embargo, “tiene su forma problematica, de ningun modo el caracter de
un camino seguro en el que se avance sin esfuerzo” (PD III, 455). Es éste
un camino sobre el que el hombre tiene que soportar “una permanente sa-
cudida de la conciencia ingenua de una plenitud de sentido” (PD III, 69) so-
bre la que “no puede cerrar los ojos ante la oscuridad, la cuestionabilidad,
la contradiccion” (PD III, 81 Obs. a). Con ello se tiene que conceptualizar
gue somos agraciados “por medio de una inalterable donaciéon que no es
comparable con nada relativo” (TschPh). Dice Patocka que “el hombre se
encuentra ante una tarea inmensa: no reclamar el sentido para si, no elevar
la pretensidon de una plenitud de sentido del universo a su propio provecho
sino, por el contrario, conceptuarse a s/ mismo como un ser que existe des-
de el sentido para el sentido, que vive para que surja un mundo pleno de
sentido, que se da para que el sentido cuyo fundamento “esta” fuera del en-
te, se asiente en él y se acreciente” (TschPh, 308).

De lo dicho se hace claro que lo principal de lo que trata Patocka en la
busqueda del sentido es su totalidad o, como dice a veces casi disculpando-
se, su “absolutez”. Para ello parte de un punto de vista que comparte con
Wolfgang Weischedel'?, “de que el sentido parcial y condicionado pende del
total e incondicionado, de que fenomenalmente le precede” (PD III, 65 Obs.
a). “Cada sentido singular indica un sentido total, cada sentido relativo indi-
ca uno absoluto” (KE, 83). Su pregunta es: ées posible pensar a partir de
Kant y Nietzsche un sentido omniabarcativo o absoluto?

Parece, a primera vista, que la equiparacion de ese sentido total con el

nivel ontoldgico era ya una respuesta satisfactoria a esa pregunta, porque

10 W, Weischedel, Der Gott der Philosophen, vol. 2, 1971, pp. 165-182.



32 Investigaciones fenomenoldgicas 7

con ello se mostraba tanto una totalidad como también una cierta absolutez
del sentido de la vida y de la historia. En el concepto de interrogabilidad del
sentido total fue indicado un entendimiento para historicidad de ese sentido
y la inevitabilidad de la actividad humana en la historia. Sin embargo, yo
pienso que aqui radica una cierta dificultad, que conecta con el central pun-
to de partida de toda la concepcidn, justamente con la solicitud por una to-
talidad o, en su caso, absolutez del sentido. Si el sentido omniabarcante es
identificado con la fuente de luz en la que se muestran las cosas, si es equi-
parado con la “verdad originaria” como fuente de la verdad y no-verdad, de
los errores y decepciones, a la vez también es la fuente del sentido y del
sinsentido.

Evidentemente se trata aqui de un sentido relativo y de un sinsentido
relativo, es decir, relacionado con la situacién humana de la acciéon. De
completamente igual si en el marco de la teologia moral kantiana o si en el
marco de un actuar histérico que se apoya “sobre una inalterable donacion
gue no es comparable con nada relativo” (TschPh, 308) —en ambos casos
se tiene que decidir el hombre actuante sobre el fundamento de su facultad
de juzgar, y esta decisidn tiene inevitablemente un caracter hermenéutico.
Mientras el imperativo categdrico en la teologia moral kantiana tenia un po-
der de veto y asi sobrepasaba, de modo absoluto, la situacion hermenéutica
de la accidn, no disponemos en nuestra actual situacidn de nada parecido.
Cada “verdad originaria”, el hecho, como —y, ante todo— el que se nos
abra una situaciéon, es justamente constitutivo para nuestro entendimiento
de una situacion, pero desde el sinsentido de una situacién en la que somos
quizads maduros, no nos ayuda. La explicitamente declarada interrogabilidad
del sentido total y del conflicto en el ser no pertenecen propiamente a un
nivel ontoldgico, sino que eso es en conjunto una inevitable caracteristica
del sentido como tal: con ello el sentido puede ser, en general, sentido, tie-
ne que ser perturbable, extraviable, tiene que ser siempre nuevamente en-

derezable y dirigido contra una determinada forma del sinsentido*®.

11 Cfr. Pavel Kouba, Die Welt nach Nietzsche, Miinchen, Wilhelm Fink Verlag, 2001, pp.
117s.



Ivan Chvatik: Fenomenologia del sentido de la vida humana... 33

I A\ III

Pero el “sentido total” de PatoCka debia llevar fuera de esta situacionali-
dad. En su no ser existente es indestructible y es expresamente puesto en
una contradiccién contra la precaria finitud de la existencia humana. Se de-
be mostrar en el mismo encontrarse fundamental existencial de la angustia,
en la que somos confrontados “con la posibilidad ultima, mas exterior, insu-
perable e inintercambiable de la incontrovertible No-existencia” (TschPh,
299). Como si la apariencia del “sentido total” ya debiera desvanecer u
ocultar en el germen el sinsentido de la muerte, que, sin embargo, presta al
ser finito, mortal, su dignidad. La supraordenacion del “sentido total” sobre
el sinsentido relativo de la situacién conduce justamente, en fin, de modo
parecido a como ocurre en la ontoteologia metafisica, a la nivelacién de la
diferencia situacional entre sentido (relativo) y sinsentido (relativo). Con
ello penetramos en la situacion de una decision entre un “sentido” abarcati-
vo, absoluto (ontoldgico, no-objetivo e inconmovible), de una parte, y las
formas meramente oOnticas y cambiantes del sentido y del sinsentido, de
otra parte.

Pero se tiene que preguntar si con ello no se oculta nuevamente lo pre-
cario de un posible sinsentido, es decir, aquella determinaciéon fundamental
existencial sin la que la estructura temporal de nuestro ser extendido entre
pasado y futuro justamente no seria posible —de un pasado que ya no es
modificable y da a nuestro presente un sentido irrefutable y un futuro que
justamente es incierto pero que permite proyectar otro sentido, al que po-
driamos ofrecer nuestro presente. Pensar el conflicto en el ser con Patocka
significaria, pues, pensar una accién situacional —una accién en la que se
trata de si un sentido es mantenido o es perdido—, una accién que no seria
“meramente relativa”, sino acaecida en dramatica seriedad, cuya forma ob-
jetivamente es ontoldgica.

Traduccion del aleman por César Moreno









HERMENEUTICA CRITICA INTERCULTURAL
DESDE EL ENFOQUE DE LAS CAPACIDADES’

Jesus Conill
Universitat de Valéncia, Espafia
jesus.conill@uv.es

Resumen

Este articulo muestra las peculiaridades del enfoque de las capacidades para
una hermenéutica critica con relevancia intercultural, a partir de las interpretacio-
nes de Amartya Sen y Martha Nussbaum, y resalta el vigor transcultural de la
libertad.

Abstract

This article shows the peculiarities of the “capabilities approach” for a critic
hermeneutics with crosscultural significance, from Sen’s and Nussbaum'’s interpre-
tations, and emphasizes the crosscultural strength of freedom.

1. Peculiaridades del enfoque de las capacidades para la hermenéu-
tica critica

¢Qué significa y qué aporta una hermenéutica critica desde el enfoque de
las capacidades a la reflexion en el contexto de un congreso sobre "Intercultu-
ralidad y conflicto"? ¢Cual es su alcance y sus limites?

1) En primer lugar, el enfoque de las capacidades parte de los sujetos
humanos de un modo primordial y radical, no de los estados y/o los pueblos,
es decir, no toma como punto de partida los colectivos, sino al sujeto humano
concreto. Pues, ademas, qué y quién es el pueblo. Lo que se suele considerar
como algo claro, esta muy oscuro y repleto de peligros.

2) En segundo lugar, no se teme adentrarse en el complejo mundo de la

"naturaleza humana", al menos, segun cierta interpretacion del enfoque de las

* Ponencia presentada en el VIl Congreso Internacional de Fenomenologia, “Intercultu-
ralidad y Conflicto”, organizado por la Sociedad Espafiola de Fenomenologia, en la Universi-



36 Investigaciones fenomenoldgicas 7

capacidades; en concreto, la defendida en una etapa por Nussbaum y en parte
por el propio Sen, remitiendo a Aristoteles’. No obstante, no todos estan bien
dispuestos a aceptar la peculiaridad —y relevancia— de esta incorporacion de
lo natural al enfoque hermenéutico, debido a sus mudaltiples "peligros", entre
ellos los dos siguientes.

Primero, porque supondria una recaida en la maldita metafisica, cuando
los sabios oficiales han decretado que nos encontramos en una época que
tiene un caracter postmetafisico; en vez de reconocer lo que pasa de verdad,
que, a mi juicio quedaria mejor expresado diciendo que se trata de una época
cripto-metafisica®’. Y, en segundo lugar, porque se suele ver con recelo la
incorporacion de la biologia y del cuerpo humano en la comprension herme-
néutica, muy marcada en los ultimos tiempos por las posiciones unilate-
ralmente textualistas.

Sin embargo, en otros enfoques desde Nietzsche y algunas fenome-
nologias (que han ido derivando en algunos casos hacia peculiares hermenéu-
ticas o hacia la noologia, como, por ejemplo, las de Ortega, Zubiri, Merleau-
Ponty, Lain y Marias) se ha atendido de un modo primordial al fenébmeno del
cuerpo en la rica experiencia humana®.

3) En tercer lugar, el enfoque de las capacidades ha evitado situarse de
entrada en el plano de los "derechos"”, ni siquiera ha confundido primordial-
mente el orden fundamental con el de los "derechos humanos”, tan repetido
en la jerga burocratica. Precisamente por el afan de buscar la mayor potencia-
lidad intercultural y transcultural posible, se ha buscado lograr una base
comun que oriente la convivencia (ja ser posible justa y pacifical) en las
diversas culturas y entre ellas.

4) En cuarto lugar, es muy destacable que, en vez de partir de los modelos

tedricos ya formalizados, se ha partido de la vida concreta de las personas en

dad de Salamanca (Espafia), los dias 28-30 de abril de 2004.

1 Jestis Conill, Horizontes de economia ética. Aristételes, Adam Smith, Amartya Sen,
Madrid, Tecnos, 2003.

2 Jeslis Conill, El creplsculo de la metafisica, Barcelona, Anthropos, 1988; "Filosofia sin
criptometafisica”, en Metafisicos espafoles actuales, Madrid, Fundacion Fernando Rielo, 2003,
pp. 67-89.

3 Jesus Conill, El poder de la mentira. Nietzsche y la politica de la transvaloracién, Madrid,
Tecnos, 1997.



Jesus Conill: Hermenéutica critica intercultural... 37

su diversidad cultural (intercultural) y del significado que las cosas tienen en
las situaciones reales de su vida.

5) En quinto lugar, también hay que resaltar otro rasgo en esta perspecti-
va: su aportacion para transformar el pensamiento econémico con sentido
hermenéutico, es decir, para poner en marcha una hermenéutica critica en
economia con valor intercultural, lo cual implica una transformacion de la
concepcién de la economia actual (global, mundial) en una posible "economia
ética". Por tanto, su vigor para revisar los presupuestos estandarizados de la
economia y de su sentido institucional moderno. En concreto, se trata de partir
de la libertad, segun una interpretacion de la concepciéon de Sen, en la que la
libertad se entiende ligada intrinsecamente a las condiciones reales de justicia,
es decir, una libertad bien acondicionada, no meramente nominal, sino real y
vitalmente relevante en como le va a la gente concreta su vida®.

Con todos estos ingredientes se comprendera la importancia que puede
tener este enfoque de las capacidades para una propuesta de hermenéutica
critica que pretenda orientar la convivencia en una sociedad pluricultural.
Porque la nocidén de capacidad, que se sitia en un nivel sumamente basico,
puede ofrecer un mejor humus para enraizar en ella un pensamiento transcul-
tural y, en concreto, para disefiar una ética intercultural, que nociones mas
ligadas a tradiciones culturales determinadas. Este seria el caso de la nocion
de "derechos humanos" que, por vincularse con tales tradiciones, puede
suscitar recelos y, sobre todo, concitar menos voluntades entre distintas
formas culturales. En cambio, el enfoque de las capacidades tiene unas
acreditadas virtualidades interculturales, si se entiende desde el tratamiento
aristotélico de la funcidn mas propia del hombre, tal como lo presentan hoy en
dia Amartya Sen y Martha Nussbaum.

El enfoque de las capacidades puede ofrecer, pues, un marco intercultural
de pensamiento de la realidad humana y orientar una auténtica convivencia
integradora y de concordia. Mas aun hoy en dia, cuando los vientos de la
reflexion vuelven a ser favorables al estudio de la "naturaleza humana”

(aunque entendida de forma peculiar) y sus pretensiones transculturales. En

4 Jestis Conill, Horizontes de economia ética; "Por una economfa hermenéutica de la
pobreza", en A. Cortina / G. Pereira (eds.), Pobreza y libertad, Madrid, Tecnos, 2009, pp. 151-
162.



38 Investigaciones fenomenoldgicas 7

este sentido, son significativos los estudios de Fukuyama y de Habermas sobre
la naturaleza humana, y asimismo los de Lain Entralgo, pues todos ellos
convienen en sefialar la importancia de lo natural en el ser humano para
defender una base comuin que oriente la convivencia en las diversas culturas
en que vivamos. Allende los reduccionismos tanto culturalistas como biologicis-
tas de antafo, el enfoque de las capacidades permite aunar las dos dimensio-
nes de la vida humana, la natural (biolégica) y la cultural, articulandolas desde
un enfoque ético, como plataforma para resolver los conflictos que surgen en
las sociedades pluralistas por interculturales. Porque, como inevitablemente la
libertad genera conflictos, lo decisivo es saber cémo resolverlos del mejor
modo posible.

En este orden de cosas, "capacidad" humana significa, segun el DRAE, la
aptitud, el talento, la cualidad que dispone a alguien para el buen ejercicio de
algo, con la que suele ligarse también el poder y la oportunidad para ejecutar-
lo. Es la cualidad o circunstancia de ser capaz de algo, una nocién relacionada

con la accion (la actividad, la eficacia, la potencia y la posibilidad).

2. El enfoque de las capacidades tiene ya su historia

Sen eligié en 1979 el término "capacidad" para representar "las combina-
ciones alternativas que una persona puede hacer o ser: los diversos funciona-
mientos que puede lograr. Y, aunque el motivo original para usar el enfoque
de las capacidades fue el contexto de la cuestibn de la igualdad, Sen ha
ampliado la aplicacién de su perspectiva hasta considerar las ventajas y las
oportunidades individuales en términos de capacidades y ha mostrado su
potencial para analizar otros problemas sociales, como el bienestar*®, la
pobreza, la libertad, los niveles de vida y desarrollo, asi como la justicia y la
ética social.

Para explicitar los fundamentos filoséficos del enfoque de las capacidades,

Sen recurre —por influencia de Nussbaum— a Aristételes:

5 Amartya Sen, "Capacidad y bienestar”, en M. Nussbaum / A. Sen (eds.), La calidad de
vida, México, F.C.E., 1996, p. 54; David Crocker, "Functioning and Capability”, en Political
Theory vol. 20 (1992) 584-612.

8 "Well-being"”, término usado especificamente por Sen para alejarse de la concepcién
utilitarista y economicista del bienestar, ampliando su sentido mediante su relaciéon més directa
con la condicién de la persona; y de ahi el uso también de otro término como "calidad de vida".



Jesus Conill: Hermenéutica critica intercultural... 39

las relaciones conceptuales mas importantes parecen ser las vincula-
das con la nocion aristotélica del bien humano. (...) La explicacion aristo-
télica del bien humano esta explicitamente vinculada con la necesidad de
‘establecer primero la funcién del hombre' y luego proceder a ‘explorar la
vida en el sentido de actividad'.”

Pero lo que se propone Nussbaum, desde la perspectiva aristotélica, es
determinar "una lista de funcionamientos (...) que constituyen una buena vida
humana", ciertas caracteristicas de nuestra comun humanidad, aunque se
experimenten de manera diferente en distintas culturas: 1) la mortalidad, 2) el
cuerpo humano, 3) la capacidad de placer y dolor, 4) la capacidad cognitiva, 5)
la razén practica, 6) el desarrollo infantil temprano, 7) la afiliacion o sociabili-
dad, 8) el humor y sentido ludico. De entre ellas, hay dos, la afiliacion (o
sociabilidad) y la razén practica, que desempefian, segun Nusssbaum, un
papel arquitecténico en la vida humana, al permear y organizar las demas
funciones, y en esa medida son basicas para determinar lo que deba entender-
se como "naturaleza humana”.

Segun explica Nussbaum, su versién del enfoque de las capacidades deriva
de un periodo de colaboracion con Sen a partir de 1986, durante el que se dio
cuenta de la semejanza con las ideas de Aristételes sobre el funcionamiento
humano y del uso de las mismas por parte de Marx, que habia estado estu-
diando por su propia cuenta®.

A mi juicio, el recurso a Aristételes por parte de Nussbaum proviene del
intento de lograr una base filos6fica adecuada para responder al relativismo y
subjetivismo. En Aristéoteles encuentra Nussbaum una filosofia esencialista,
una vision de que la vida humana tiene ciertos rasgos centrales definitorios:
"propiedades esenciales"”. A su juicio, sin esta consideracion se carece de una
base objetiva suficiente para dar cuenta de la justicia social y fundar una ética
global.

Con pretension transcultural e intercultural, Nussbaum propone una con-
cepcion esencialista del enfoque de las capacidades, una valoracion y explica-
cién normativa del ser humano y del funcionamiento humano, porque en ella

da cuenta de las funciones "basicas" del ser humano, las que definen su vida.

7 Amartya Sen, "Capacidad y bienestar”, pp. 74s.
8 M. Nussbaum, Women and Human Development. The Capabilities Approach, Cambridge,
Cambridge University Press, 2000.



40 Investigaciones fenomenoldgicas 7

Insiste en el caracter normativo de la lista propuesta de funciones humanas,
ya que "una concepcién del ser humano es una buena base para la obligaciéon
moral" y, dado su enfoque aristotélico, "se preocupa de los fines y de la figura
y contenido general de la forma humana de vida"™ .

Por este camino parecia lograrse el objetivo de ser lo méas universal y
transcultural posible. Sin embargo, en los udltimos tiempos Nussbaum ha
claudicado ante el imperante liberalismo politico de Rawls, convirtiendo la lista
de las capacidades humanas centrales en una mera propuesta politica, objeto
de un "consenso solapante” entre personas que tienen muy diferentes
concepciones comprehensivas del bien'®, de ahi que su virtualidad intercultural
adquiera otro sesgo, el del liberalismo politico: una "concepciéon moral”,
elegida soélo para propdsitos politicos. Este sometimiento al liberalismo politico
de Rawls reduce, a mi juicio, las pretensiones transculturales iniciales, debido
a su procedimentalismo y su reduccién a mera "cultura politica". En definitiva,
la version rawlsiana del enfoque de las capacidades tiende al politicismo y al

juridicismo, mas propio de la cultura politica estadounidense.
3. Versiodn seniana del enfoque de las capacidades

Aunque Sen no considera que la interpretacion "aristotélica” de Nussbaum
sea inconsistente con su enfoque, afirma que "de ninguna manera" lo requiere.
Sen no puede aceptar la ruta aritotélica como la "Unica" manera de ver la
naturaleza humana (porque ademas la lista Unica de funcionamientos puede
estar gravemente sobrespecificada); de modo que su propia interpretacion
constituye un "enfoque general", mas alla de la particular vision aristotélica de
la naturaleza del bien humano. Con lo cual, segun Sen, diferentes teorias
especificas (sustantivas) del bien y del valor, diversas formas culturales,
pueden ser congruentes con el enfoque de las capacidades. Porque de lo que
se trata es de abrir un "espacio" axiolégico comun.

nll

Aunque Aristételes usara la palabra griega "dynamis"*", traducida por "po-

tencialidad”, para tratar un aspecto del bien humano, puede traducirse

9 M. Nussbaum, "Capacidades humanas y justicia social”, en J. Riechmann (ed.), Necesitar,
desear, vivir, Madrid, La Catarata, 1998, p. 61.

10 M. Nussbaum, M. Women and Human Development. The Capabilities Approach.

11 El concepto de "dynamis" (“potencia™) requeriria una mayor consideracién y una
ampliacion a través de las enriquecedoras interpretaciones de Ortega Yy Zubiri



Jesus Conill: Hermenéutica critica intercultural... 41

también como "capacidad para existir o actuar"”. Pues la perspectiva primordial
es la que atiende a la vida que podemos llevar: el bien que buscamos es
aquello que es fin, mas alla de todos los medios para conseguirlo.

La interpretacién que hace Sen de este enfoque aristotélico es la siguiente:
lo decisivo no son los medios como tales, sino tener mas libertad con la que
poder llevar el tipo de vida que tenemos razones para valorar?. Y el tipo de
vida que valoramos esta situado en un contexto cultural determinado, con su
peculiar significado vital*®. Lo que esta en juego, segun Sen, son las libertades
sustantivas, las capacidades para elegir la vida que tenemos razones para
valorar. De ahi su interés por las condiciones de vida y por la capacidad para
funcionar.

Esta "capacidad" de una persona se refiere a la libertad sustantiva para
conseguir distintas combinaciones de funciones, para lograr el estilo de vida
que uno quiera*®. Lo primordial no son las funciones realizadas (las cosas que
se hacen), sino las capacidades (las oportunidades reales). A mi juicio, lo que
se pone asi de relieve es la diferencia entre dos centros de atencién axiologi-
cos: 1) el de los "resultados funcionales”, que pueden ser los mismos (como
en el caso del tan repetido ejemplo —paradigmatico— que distingue entre
"ayunar" y "pasar hambre"), y 2) el del "conjunto de capacidades”, el poder
efectivo de decidir (el poder disponer). Este segundo espacio valorativo
constituye el nivel mas radical del sentido de "capacidad"” y, mas que el
aristotélico de las funciones, considero que se trata del kantiano de la libertad
(el espacio de la eleuteronomia). De ahi que Sen haya ido formulando su
enfoque de las capacidades cada vez mas insistentemente como "la perspecti-
va de la libertad”. Ahora la vida buena se presenta en version de vida libre
(frente a la pobreza y a la tirania), ofreciendo una base para la dignidad
humana.

Por tanto, la nocién de "capacidad" no sélo esta relacionada con la dyna-
mis aristotélica, sino con el modo moderno de entender las capacidades, mas
cercano al enfoque ilustrado (por ejemplo, de Smith, Kant y Marx). Y de ahi
proviene, a mi juicio, la peculiar relacién, que Sen establece, entre "capacidad"

("potencia,"posibilidades" y "capacitacion™).

12 Amartya Sen, Desarrollo como libertad, Barcelona, Planeta, 2000, pp. 29s.

13 Charles Taylor, Fuentes del yo, Barcelona, Paidds, 1996; Javier Gracia, Presupuestos
hermenéuticos de la filosofia moral y politica de Charles Taylor para una sociedad intercultural,
Tesis doctoral, Universidad de Valencia, 2009.



42 Investigaciones fenomenoldgicas 7

y "libertad". Esta nueva nocibn —moderna— de "capacidad", constitutiva de la
capacidad dinamica de hacer, se convierte en una peculiar fuente de valor, en
un poder valorizador, consistente en otorgar valor de dignidad a la persona
humana por tratarse de algo que (objetivamente) es fin en si y no mero medio
(subjetivamente) para otra cosa®®.

4. Valor intercultural de la libertad

De modo especial en Desarrollo como libertad Sen defiende que la expan-
sion de la libertad es el fin primordial, de ahi que las instituciones sociales
deban contribuir a hacer efectiva la libertad de los individuos, eliminando las
fuentes de privacion de la libertad, es decir, la pobreza y la tirania. Es claro el
valor intercultural de su presuposicion universalista: "la creencia de que los
diferentes individuos de las diferentes culturas son capaces de compartir
muchos valores comunes y de ponerse de acuerdo en algunos compromisos
comunes"®.

Segun Sen, en todas las culturas han surgido siempre voces en favor de
la libertad, voces discrepantes, las de los disidentes, que son expresion de la
libertad, cuya "importancia intrinseca" resalta todavia mas si distinguimos
entre "capital humano" y "capacidad humana": mientras que el estudio del
capital humano esta dirigido a aumentar la produccién, "la perspectiva de la
capacidad humana centra la atencion en la capacidad —la libertad sustantiva—
de los individuos para vivir la vida que tienen razones para valorar y para
aumentar las opciones reales entre las que pueden elegir”. El fin prioritario es
el desarrollo de la "capacidad humana" (la expansion de la libertad), ya que
"los seres humanos no son meros medios (...) sino también el fin"'’.

La cuestion basica del nuevo enfoque de Sen es que contribuye a descubrir
los factores vitales basicos y, por tanto, a contar con otras fuentes de informa-
cion transculturales sobre qué capacidad tienen la personas de conducir la
propia vida. Por tanto, hay que tener informacion sobre la seguridad, las

expectativas de vida, la salud, los servicios médicos, la educacion, el trabajo,

14 Amartya Sen, Desarrollo como libertad, p. 100.
15 Jesuis Conill, El enigma del animal fantastico, Madrid, Tecnos, 1991.
1 Amartya Sen, Desarrollo como libertad, p. 295.
17 Amartya Sen, Desarrollo como libertad, p. 353.



Jesus Conill: Hermenéutica critica intercultural... 43

las libertades, las relaciones familiares en cada contexto cultural. Lo cual

supone una transformacion en sentido hermenéutico-critico de la economia.

Sobre todo, se requiere saber la forma en que la sociedad de que se
trata permite a las personas imaginar, maravillarse, sentir emociones co-
mo el amor y la gratitud, que presuponen que la vida es mas que un con-
junto de relaciones comerciales, y que el ser humano (...) es un "misterio

insondable”, que no puede expresarse completamente en una "forma ta-

bular".*®

Se requiere informacion sobre "lo que las personas pueden hacer y ser",
sobre los diferentes estilos de vida, "saber cdmo le va a la gente" su vida en
las diversas partes del mundo, para atender a las diversas clases de activida-
des que hacen floreciente una vida humana. Porque, a pesar de las diferencias
en la conformaciéon cultural de las experiencias, hay experiencias comunes en
la vida humana, tal como se vive en las diferentes culturas.

Por eso, ante el controvertido asunto de los "valores asiaticos”, Sen se
enfrenta tanto a la denominada "tesis de Lee", segun la cual, las libertades
politicas y los derechos humanos dificultan el crecimiento y desarrollo econ6-
mico, como a quienes ponen en entredicho las prioridades occidentales,
diciendo que perjudican el entramado de los valores asiaticos, entre los que
cuentan el orden y la disciplina, la lealtad a la familia y la obediencia al estado.

Sen pondera la critica cultural de los derechos humanos desde un nivel
mas profundo: el ideal de los derechos humanos puede ser perjudicial si su
universalidad niega o enmascara la realidad de la diversidad, y en tal caso no
serviria para fundar una ética intercultural; pero desde la perspectiva de las
capacidades Sen defiende el vigor intercultural de las ideas de libertad y
tolerancia, aportando ejemplos histéricos de todas las culturas, también de las
asiaticas (del budismo, el hinduismo, de Confucio, de la tradicion islamica...).
La libertad no es valorada s6lo por una cultura, sino que el desarrollo de las
capacidades es un valor intercultural. Son los dirigentes de diferentes culturas
quienes en ocasiones estan interesados en hacer creer que su pueblo no se
interesa por la libertad, que las diferencias son irreconciliables, y, sin embargo,
si se empoderara al pueblo para participar en los debates, mostraria su

preferencia por la libertad.

18 M. Nussbaum / A. Sen (eds.), La calidad de vida, p. 16.



44 Investigaciones fenomenoldgicas 7

A estos peligros se suma, como uno especialmente amenazador, el impe-
rialismo cultural de Occidente: el poder de la cultura y del estilo de vida
occidentales puede socavar los modos de vida y las costumbres tradicionales
de las diversas culturas; Occidente sigue dominando sobre el resto de culturas,
de modo especial a través de los imparables procesos de globalizacién.

Estos inevitables procesos transforman la vida de las personas y plantean
dos graves problemas: 1) el de la educaciéon y la formacién basicas: "la
igualdad de oportunidades culturales” en un mundo globalizador mediante la
adecuada capacitacion de las personas en todas las culturas; y 2) la tragedia
cultural de las "tradiciones perdidas": la desaparicién de viejos modos de vida
puede causar angustia y profunda sensacion de pérdida*®.

Las sociedades han de decidir qué quieren hacer, si quieren conservar las
viejas formas de vida o bien prefieren innovarlas, sopesando los costes de la
conservacion y de la innovacion. Y no hay férmula para realizar este analisis
coste-beneficio en el orden cultural, pero lo fundamental es la capacidad de los
individuos, de los ciudadanos cosmopolitas, para participar en los debates
publicos sobre el tema?®.

Es preciso, pues, recurrir a la perspectiva de las capacidades: poder parti-
cipar en la deliberacién sobre lo que se desea conservar y lo que se desea
innovar. Lo importante son las capacidades para el intercambio cultural, la
comunicacion, la capacidad para comprendernos unos a otros y lograr disfrutar
de lo diferente y armonizarlo. En vez del "separatismo cultural”, Sen propone
el "intercambio cultural”, basado en un presupuesto universalista: la creencia
de que los individuos de las diferentes culturas son capaces de compartir
muchos valores comunes y de ponerse de acuerdo en algunos compromisos
comunes. El valor supremo de la libertad es una presuposicidon universalista,
que vale para Oriente y Occidente, para todos. De hecho, siempre han surgido
voces a favor de la libertad en todas las culturas y en todas ellas se han tenido
que incorporar la diversidad, el afan de participacion y el deseo de reconoci-
miento®.

19 Jesuis Conill, Etica hermenéutica, Madrid, Tecnhos, 2006.

20 Adela Cortina, Ciudadanos del mundo, Madrid, Alianza, 1997.

21 Adela Cortina, Alianza y contrato, Madrid, Trotta, 2001; Etica de la razén cordial, Oviedo,
Nobel, 2007.



ACUERDO Y ENTENDIMIENTO INTERCULTURAL: POSIBI-
LIDADES Y LIMITES®

Klaus Held
Bergische Universitat Wuppertal, Alemania

held@uni-wuppertal.de

Resumen

La ponencia presenta, en la primera y segunda parte, las posibilidades y limites
del entendimiento intercultural. Con ello se explican fenomenoldgicamente las dife-
rencias entre los mundos culturales, con base en las costumbres fundamentales y
en los “profundos estados de animo” (tiefe Stimmungen). De este modo, se produ-
ce la distincién entre la dimensién de la praxis cotidiana, que se puede encontrar
hoy a lo largo y ancho del mundo y en la cual no surge ninguna dificultad funda-
mental para el entendimento intercultural, y una dimensiéon en la que deben supe-
rarse tales dificultades, pues en ella se cierne el peligro de un “clash” de las cultu-
ras. En la tercera parte de la ponencia se concretan estas explicaciones introducto-
rias y generales, en la medida en que, en primer lugar, se desarrolla el significado
de la familia y de la democracia en el desarrollo occidental hasta el dominio del
principio de la subjetividad en la Modernidad; frente a ellos se contrapone el signifi-
cado de la familia en el lejano Oriente. En segundo lugar se confronta el rol para-
digmatico del “subiectum”, del “sujeto” en la gramatica indoeuropea y en la ontolo-
gia occidental con la estructura de la lengua japonesa, la cual esta libre del sujeto.
Con ello se muestra que se debe seleccionar otra via para la superacion de las difi-
cultades fundamentales del entendimiento intercultural, a diferencia de la via del
recurso naturalista a los aspectos biolégicos, comunes a todos los hombres, o0 a una
derivacion por el camino de una supuesta normatividad universal de los derechos
humanos.

Abstract

In the first and second part, this essay shows the possibilities and limits of in-
tercultural understanding. This explains, in a phenomenological way, based on the
essential customs and “deep moods” (tiefe Stimmungen), the differences among
cultural worlds. Therefore, the dimension of everyday praxis can be discerned,
which can be found everywhere and poses no difficulty for intercultural understand-
ing, but gives rise to a dimension in which such difficulties must be overcome. This
is because a “clash” of cultures can arise there. In the third part of the essay, these
introductory and general explanations become more definite, firstly, as far as the

* Conferencia pronunciada en el VII Congreso Internacional de la Sociedad Espafiola de Fe-
nomenologia, del 28 al 30 de abril del 2004, en la Universidad de Salamanca, Espafa. Agra-
dezco a Julio Vargas Bejarano (Universidad del Valle, Cali, Colombia) la traduccion de este
texto.



46 Investigaciones fenomenologicas 7

meaning of family and democracy in the Western evolution developed until reaching
the supremacy of the principle of subjectivity in Modernity. On the other hand, the
meaning of family in the Far East is presented in contrast. Secondly, the paradig-
matic role of “subiectum”, of “subject” in Indo-European grammar and Western
ontology is confronted with the structure of the Japanese language, which lacks the
subject. All this shows that another way to overcome the basic difficulties of inter-
cultural understanding has to be sought that is unlike the naturalistic approach to
the biological aspects common to all humans or a derivation through a supposed
universal normativity of human rights.

Desarrollaré mis consideraciones en tres partes. El titulo de la ponencia
contiene junto a la palabra “entendimiento”, la cual traduce el término ale-
man “Verstehen”, el concepto “acuerdo”. Lo que designan este par de con-
ceptos, lo expresa la palabra alemana “Verstandigung”, la cual designa un
“entendimiento”. Pero se trata de un entendimiento que incluye el esfuerzo
por llegar a un acuerdo. En conformidad con la problemética aqui indicada
intentaré explicar en la primera parte de mis reflexiones, por qué el acuerdo
entre los hombres no se origina por si mismo, es decir, por qué para llegar
a él necesitamos el esfuerzo que es expresado por el par de conceptos
“acuerdo y entendimiento”. En la segunda parte me concentraré en el pro-
blema del entendimiento intercultural para mostrar por qué a este entendi-
miento se pueden interponer obstaculos de caracter fundamental. En la ter-
cera y ultima parte de la ponencia deseo presentar mediante un ejemplo —a
saber, el entendimiento intercultural entre el hemisferio oriental y el occi-
dental- como es posible dilucidar concretamente estas dificultades funda-
mentales. Mis reflexiones concluirdn con la pregunta por el modo como po-
dria ser posible la superaciéon de tales dificultades.

Comienzo la primera parte de mi ponencia con la pregunta, ¢por qué es
necesario el esfuerzo de querer convencer a los otros de la propia opinion vy,
a la vez, de estar dispuesto a dejarse convencer por los otros? La respuesta
es muy sencilla: este intento es necesario pues los hombres tienen distintos
“puntos de vista”. El concepto “punto de vista” tiene propiamente un signifi-
cado espacial y se refiere al hecho de que cada hombre esta ligado median-
te su cuerpo a un lugar, desde el cual él puede observar algo. Por cierto, yo

me puedo desplazar desde mi sitio donde estoy ubicado ahora, hacia otro



Klaus Held: Acuerdo y entendimiento cultural... 47

lugar. En caso de que dicho lugar se encuentre dentro de mi campo visual,
puedo mostrarlo y con ello designarlo como “alld”. Pero una vez me haya
desplazado hacia ese sitio, puedo afirmar respecto del lugar en el cual ahora

1717

me encuentro, que “yo estoy aqui”. Por ende, hay un aqui que nunca puedo
abandonar. Este aqui deambula, por asi decirlo, de un modo inextraviable,
con mis desplazamientos. (Esta observaciéon de amplio alcance, la encontra-
mos en el segundo tomo de la obra de Husserl Ideas relativas a una feno-
menologia pura).

Lo primero es mi aqui con su condicién inextraviable, el cual me separa
irrevocablemente de los otros hombres, pues ellos estan unidos a su aqui,
que deambula con ellos. Me resulta imposible ocupar el lugar de otro hom-
bre, el cual se encuentra “alli” con su inextraviable “aqui”. A mi unién cor-
poral con mi aqui deambulante pertenece también el hecho de que tengo
necesariamente algo “a mis espaldas”. Si bien es cierto que puedo voltear-
me Yy dirigir la mirada a algo que anteriormente no habia visto, pues estaba
detras de mi; sin embargo no puedo evitar que el “aqui”, al cual no puedo
abandonar, a cuyo campo pertenece lo que se encuentra siempre atras de
mi, escape siempre a mi mirada. Pero también, este campo posterior co-
ambula con todos mis movimientos, cualquiera que sea el movimiento. Di-
cho metaféricamente, llevo este campo al modo de un morral, que nunca
puedo descargar.

Estas observaciones son validas no sélo para mi lugar en sentido literal,
es decir, espacial, sino también para mi lugar entendido en sentido amplio,
a saber, el espacio vital al cual estamos unidos los otros hombres y yo res-
pectivamente. Podemos emplear la palabra “mundo” para designar este es-
pacio vital; pero “mundo” entendido no en el sentido de la totalidad de todo
lo que hay, sino en el significado del lenguaje cotidiano, en el cual puedo
hablar de “mi mundo” o del mundo de otro hombre. EI modo como estoy
necesariamente unido a mi mundo equivale al modo como existe necesa-
riamente un campo al que nunca puedo observar frente a frente.

La consideracion “de frente” no so6lo es imposible con lo que espacial-
mente se encuentra a mi espalda, sino también con lo que esta tras de mi

temporalmente. Por cierto, en mi vida existe el pasado, al que puedo con-



48 Investigaciones fenomenologicas 7

siderar de frente, es decir, lo puedo hacer objeto de mi atencién, en cuanto
me acuerdo expresamente de algo pasado. Pero también hay otro tipo de
pasado, esto es, lo pasado, al cual siempre llevo conmigo como al mencio-
nado morral y como tal nunca lo puedo mirar. Este pasado es todo lo que
para mi ha llegado a ser la fija y sobreentendible costumbre.

Asi como me volteo y puedo considerar algo que anteriormente yacia
invisible a mis espaldas, del mismo modo puedo llegar a ser consciente de
una determinada costumbre. Pero en ese preciso instante empieza a perder
su caracter de costumbre, pues la costumbre se define en cuanto determina
mi comportamiento, sin que yo lo note. La costumbre a la que puedo dirigir
mi atencion, deja de ser, en principio, costumbre. Por mi parte puedo cam-
biar muchas de mis costumbres e inclusive dejarlas, en la medida en que
las hago objeto de mi atencién. Sin embargo, nos resulta imposible despo-
jarnos de la condicion de costumbre. Cualquiera que sea el modo como me
comporte, la condicién de costumbre permanece irrevocable a mis espaldas,
tal y como el campo espacial esta tras de mi.

Con todo, mi mundo y el respectivo mundo de los otros esta arraigado
en esta condicion de costumbre. El mundo est& constituido, concretamente,
por el espacio vital en el cual me oriento en mi comportamiento: conozco el
contexto, al que pertenecen los hechos que me suceden al comportarme,
cosas, hombres, sucesos, pensamientos, instituciones y todo lo semejante.
Soy consciente de que debo dirigirme hacia el garaje de mi casa, para poder
luego conducir mi auto hacia cualquier sitio. Dicho en términos generales,
“sé” que determinados acontecimientos remiten a otros mediante el sentido
que tienen para mi. Normalmente tengo a disposicién este saber, de mane-
ra que no necesito hacerlo consciente, y justamente, este tipo de “saber”
resulta posible mediante la costumbre. De la misma manera, mi mundo esta
anclado en una correspondiente condicién de costumbre. De este modo re-
sulta imposible que yo pierda el mundo y, por ello, lo llevo siempre conmi-
go, como el co-ambulante y abarcante aqui, al cual no puedo abandonar.

Con lo anterior queda respondida la primera pregunta planteada al inicio
de nuestra reflexion: para lograr el acuerdo entre los hombres se requiere

el intento de convencer a los otros y, a la vez, estar dispuesto a dejarse



Klaus Held: Acuerdo y entendimiento cultural... 49

convencer, pues los mundos de los hombres son insalvablemente distintos,
como el respectivo, abarcante y co-ambulante, aqui. También cada cultura
humana es un mundo, un abarcante aqui que esta arraigado en una respec-
tiva condicion de costumbre. De ahi que las culturas se diferencian median-
te las costumbres. Con ello paso al segundo punto de mis reflexiones.

La “globalizacién” progresiva de todos los campos de la vida ha llevado,
en la actualidad y en todo el planeta, a que innumerables hombres de dife-
rentes culturas se entiendan mutuamente en distintos campos, asi, por
ejemplo, en la economia y en la politica, en la ciencia y en los medios de
comunicacion, en el deporte, en el turismo, etc., y a que alcancen acuerdos
en todos los ambitos de la vida. Asi, las diferencias culturales parecen des-
aparecer progresivamente en un mundo comun a todos los hombres y la
superacion de las dificultades parece haberse convertido en una tarea prac-
tica cuando intentamos lograr un acuerdo. Por ello, podria darnos la im-
presion de que en el camino hacia el entendimiento intercultural ya no se
interponen obstaculos de caracter fundamental. En esta segunda parte de
mi ponencia intento mostrar por qué sostengo frente a esta impresion que
el entendimiento intercultural es aun un problema fundamental.

Para ello parto de una diferenciacion necesaria entre dos dimensiones
del entendimiento intercultural. La primera es la dimensiéon de la praxis, que
logra de hecho este entendimiento, tal y como lo podemos observar en el
mundo actual. En la segunda dimensién, de caracter méas profundo, el en-
tendimiento tropieza con dificultades de principio.

Cuando actualmente en la practica internacional de la economia o la po-
litica, etc., se logra convencer a miembros de otras culturas sobre la propia
opinién, esto se debe, manifiestamente, a que hay un interés comun. Por su
parte dichos intereses comunes se basan, en ultimo término, en la tenden-
cia a la conservacion de la vida. El espectro de posibilidades de conserva-
cion de la vida se extiende desde la satisfaccion de las necesidades diarias
de cada hombre, hasta la conservacién de la humanidad en general, me-
diante la procreacion y educacion de las nuevas generaciones, es decir, la
preocupaciéon por el relevo de la vieja generacién por la joven generacion.

Podriamos denominar con un concepto de Husserl, tomado de sus manus-



50 Investigaciones fenomenologicas 7

critos tardios, a esta preocupacién como “generativa”. Si la consideramos
detalladamente, ella constituye también el fundamento de la conservacion
de la vida individual y cotidiana, pues la joven y la vieja generaciéon se ne-
cesitan mutuamente. Todos los hombres poseen en comun la “conservacion
generativa de la vida”, y esto hace posible, en dltimo término, el enten-
dimiento intercultural en la praxis mundial de la actual convivencia.

La indicada condicion comun se funda en el hecho de que tanto nosotros
los hombres, como los animales, estamos sometidos a la necesidad de la
conservacion de la vida. Este hecho podria darnos la impresiéon de que el
entendimiento intercultural carece, en principio, de dificultades fundamenta-
les, pues el entendimiento s6lo parece posible en la medida en que todos
los hombres, independientemente de la cultura de la cual provengan, po-
seen aspectos comunes en su comportamiento como seres vivos. Pero tal
optimismo se apoyaria en una falacia naturalista, pues si bien es cierto que
nuestro comportamiento responde a las necesidades que nos dicta la natu-
raleza, desde el comer y el beber, hasta la procreacion de nuevas genera-
ciones, ello lo realizamos inevitablemente, sin embargo, bajo la forma de
costumbres culturales. No hay ningun comportamiento humano que fuera
“puramente natural”, sin cultura.

Esto lo podemos ver claramente cuando atendemos al presupuesto ele-
mental de la conservacién generativa de la vida, esto es, a la renovaciéon de
las generaciones mediante el nacimiento y la muerte. Si consideramos esto
de cerca, encontramos aqui la dimension méas profunda del entendimiento
intercultural, en la cual pueden aparecer dificultades que se manifiestan
como insuperables. Con la experiencia concreta del nacimiento y de la
muerte y con todo lo que con ello esta asociado, entra en juego un fenéme-
no, al cual corresponden en aleman y en inglés las palabras “Stimmung” o
“mood”, que se pueden vertir al espafiol, si bien insuficientemente, como
“temple” o “estado de animo”. El idioma inglés dispone para ello también de
las palabras “attunement” y “atmosphere”. (Por su parte, el idioma chino
actual posee la palabra “quifen” y el japonés y el Coreano el concepto “ki-
bun”).



Klaus Held: Acuerdo y entendimiento cultural... 51

Hay un estado de animo de la vida cotidiana que sustenta la condiciéon
de costumbre, gracias a la cual poseo mi mundo a mis espaldas. Pues mi
mundo tan sélo puede estar arraigado en la condicién de costumbre, porque
ella estd vinculada a una confianza fundamental en la permanencia del
mundo. Dicha confianza nos resulta plenamente sobreentendida y, a la vez,
permanentemente inatendida. Asi mismo, ella no se basa en el conocimien-
to teorético o en alguna comprobacién, sino que nos vivifica bajo la forma
de un estado de animo fundamental, el cual atraviesa totalmente nuestra
vida diaria.

Las experiencias en el ciclo de la vida y de la muerte interrumpen in-
evitablemente este estado de &nimo. Con la muerte de cada hombre des-
aparece su mundo, el cual habia emergido con su nacimiento. En conse-
cuencia, la permanencia de mi mundo que resulta sobreentendible para el
estado de animo cotidiano, es estremecida por los estados de animo en el
ciclo del nacimiento y de la muerte. Tales estados de animo presentan dife-
rentes formas, desde la gran alegria por el nacimiento de un hijo deseado
hasta la desesperacion por la muerte de un ser querido. Entre ellos encon-
tramos el amor, el respeto, el asombro, el susto, la angustia y muchos otros
“sentimientos” profundos, a los cuales Heidegger ha designado en su pensa-
miento después del “giro” (“Kehre”) como “Grundstimmungen”, “estados de
animo fundamentales”.

Ellos no nos asaltan a partir de la nada, sino que duermen en cada uno
de nosotros. Asi como una fuerte capa terrestre refrena un volcan activo
subyacente, del mismo modo nuestro estado de animo cotidiano no permite
que surjan los estados de animo que nos perturban desde la profundidad.
Tan so6lo podemos vivir con estos estados de animo profundos y latentes, en
cuanto dejamos surgir en nuestra convivencia costumbres —preferiblemente
de la moral y de la religion—; mediante éstas se contiene el posible surgi-
miento de tales estados de animo en el transcurso “normal” de la vida, es
decir, en el transcurrir que esta ordenado de un modo determinado.

Puesto que los estados de &nimo profundos son la fuente mas intensa y
duradera del sentido de pertenencia entre los hombres, constituyen el te-

rreno especialmente abonado para aquellas costumbres que fundan la con-



52 Investigaciones fenomenologicas 7

dicibn comun de todo un mundo cultural. Y, qué clase de costumbres, fun-
damentales para una cultura, surjan, depende de la correspondiente conste-
lacién de los profundos estados de animo?. Las costumbres que fundan la
cultura, y que a la vez estan arraigadas en los profundos estados de animo,
penetran el amplio espectro de la convivencia; ellas abarcan desde los mo-
dos de comportamiento corporal y las posibilidades fonéticas, gramaticales
y retéricas del lenguaje, hasta las formas de convivencia que se reconocen
como normales, es decir, las “costumbres” de una sociedad —el éthos en el
sentido aristotélico. Las costumbres juegan un rol decisivo en el mutuo in-
tento de convencer a otro en una situacién de accién comun, pues todos los
hombres las tienen como trasfondo, en la espalda, y son determinados por
ellas, voluntaria o involuntariamente, en el contexto de sus relaciones con
los otros.

Los mundos culturales se diferencian fundamentalmente por las conste-
laciones de profundos estados de animo que predominan respectivamente
en tales mundos, y por las correspondientes costumbres. Las grandes difi-
cultades del entendimiento intercultural surgen porque los estados de animo
profundos son ambivalentes. Ellos no sélo producen el mas intenso sentido
de pertenencia, sino que también tienen la peculiaridad de “dejarnos atoni-
tos, sin palabras” y, por consiguiente, pueden dificultar —mas aun, impedir—
el entendimiento. La praxis cotidiana no permite normalmente el surgimien-
to de las posibles conmociones efectuadas por los estados de animo profun-
dos. Pero con ello no desaparecen estos estados de animo y, por tanto,
existe siempre el peligro de que entre los mundos culturales, debido a sus
costumbres fundamentales, arraigadas en los profundos estados de animo,
surja un profundo abismo. Esto puede provocar una impresion totalmente
contrapuesta al mencionado optimismo naturalista referido al entendimiento

intercultural. Asimismo, pareceria que el intento de los miembros de dife-

2 Tales constelaciones de estados de animo y las costumbres determinadas por ellas son
contingentes. A los factores que las influyen pertenecen, en primer lugar, la situacion histori-
ca de la comunidad de hombres, que habita una determinada region de la tierra, pero tam-
bién la carga genética de dichos hombres y no en ultimo lugar la situacién geografica de la
region con su correspondiente clima.



Klaus Held: Acuerdo y entendimiento cultural... 53

rentes culturas de convencerse mutuamente estuviera condenado al fracaso
y que, ademas, para decirlo con Huntington, seria inevitable una colisién
(un “clash”) de las culturas.

En este sentido, el ejemplo mas ilustrativo lo constituyen las actuales
dificultades entre Occidente y los paises islamicos pertenecientes al hemis-
ferio oriental. Deseo concretar mis reflexiones con base en un ejemplo to-
mado del &mbito del entendimiento entre las culturas de Oriente y Occiden-
te y, de este modo, doy paso a la tercera parte de mis reflexiones.

En el hemisferio oriental, no sélo en el Islam, sino también en el lejano
Oriente, la familia es reconocida como la forma fundamental de la conviven-
cia. La sociedad se construye en conformidad con las normas dispuestas por
la familia. El rol paradigméatico de la familia no es producto del azar, sino
que se explica a partir de la conservacion de la vida, la cual ya he mencio-
nado como el mévil fundamental de todos los intereses. Las grandes y anti-
guas tradiciones culturales, incluso las europeas, se basaron en el hecho de
que el cuidado de la conservacion individual de la vida, mediante la satis-
faccion de las necesidades diarias, y la conservacion generativa de la vida,
por medio de la procreacion y crianza de los hijos, compartian el mismo es-
pacio vital.

Aristoteles fue quien por vez primera, puso esa doble tarea de la familia
como tema de la filosofia en el principio de su Politica. En la blusqueda de
una definicion de la convivencia en la polis, en la ciudad, él se pregunt6 por
las condiciones de su surgimiento. Ya en aquella época la ciudad estaba
constituida democraticamente, es decir, la parte dominante de la poblacién
la conformaban los “ciudadanos”, aquellos miembros de la polis, que esta-
ban en iguales condiciones, desde el punto de vista de la libertad, para par-
ticipar en la toma de decisiones. El presupuesto fundamental para el origen
de la polis democratica lo constituia, segun Aristételes, el oikos, la “casa”,
con lo cual aqui se hace referencia no s6lo al edificio, sino también al man-
tenimiento del hogar, es decir, el modo como la familia convive —la familia,
pero no entendida en el sentido de la pequefia familia de la sociedad occi-

dental moderna, sino en su forma pre-moderna, en la cual convivian tres



54 Investigaciones fenomenologicas 7

generaciones bajo un mismo techo. La casa, asi entendida, conformaba el
lugar de la conservacion de la vida, en el doble sentido aqui expresado.

La necesidad de la conservacion de la vida, requiere de reglas determi-
nadas, cuya observancia debe asegurarse mediante la coercién. Esta coer-
cién presupone una jerarquia, pues debe haber un miembro de la familia
que la ejerza. Por ello, en el otkos domina la desigualdad. A pesar de que en
la ciudadania de la polis democratica rige el principio de igualdad, Aristote-
les puede designar al oikos como presupuesto de la polis ciudadana. Esto
es, en la familia se prepara la experiencia de igualdad democratica de un
doble modo: en primer lugar, el hombre y la mujer en matrimonio, quienes
constituyen el ndcleo de la familia, estan en igualdad de condiciones, pues
dependen uno del otro para la conservacion generativa de la vida, esto es,
para la procreacion de los hijos. Teniendo en cuenta esta situacidon, Arist6-
teles puede afirmar en la Etica a Nicbmaco que es posible la amistad entre
los esposos; y una relaciéon comparable entre los esposos se presenta en la
antigiedad en las cartas del apostol Pablo. En segundo lugar, segun Aristo-
teles, los hijos son iguales entre si, en el sentido de que todos son herma-
nos. Como lugar de la conservacion generativa de la vida la familia es, por
tanto, ambivalente, desde el punto de vista de la igualdad y la desigualdad.

Como consecuencia de esta ambivalencia, las concepciones de la familia
en los hemisferios oriental y occidental llegaron a desarrollarse con el tiem-
po cada vez mas separadamente. La desigualdad vivida paradigmaticamen-
te en la familia fue aquello que las culturas fuera de Europa habian visto
como lo natural. De ahi que se haya transferido, teniendo como punto de
referencia a la familia, una estructura jerarquica a toda la sociedad. El
ejemplo clasico lo constituye la ética del confusianismo en China. En el pre-
dominio cultural del principio de la desigualdad subyace una tendencia, se-
gun la cual la igualdad ciudadana y democratica aparece, por asi decirlo,
como algo antinatural, pues la condicibn comun de la convivencia democra-
tica se basa en el debate y la discusidbn que se genera entre las multiples
opiniones que representan los ciudadanos, lo cual es no s6lo admitido, sino

que es lo constitutivo de la democracia.



Klaus Held: Acuerdo y entendimiento cultural... 55

En aguda contraposicién, vemos que la condicibn comun de la conviven-
cia en las culturas del lejano Oriente se funda, partiendo de su origen en
China, no en la confrontacion o en la discusion, sino en la armonia; una ar-
monia que se garantiza fundamentalmente en las estructuras jerarquicas
tomadas de la familia. Sin embargo, dicha armonia se pudo imponer como
modelo de las costumbres, pues asi lo requeria una determinada constela-
cion de estados de animo profundos. La descripcion y el adecuado andlisis
de dicha constelacién en el espacio cultural del lejano Oriente les corres-
ponde a los filésofos de esa cultura. Sin embargo, como filésofo occidental
puedo hacer el intento de caracterizar a grandes rasgos la constelacion de
estados de animo que ha encaminado a Occidente, a partir de la Grecia an-
tigua, hacia la democracia de los derechos humanos y hacia la concepcién
occidental de la familia en la modernidad, las cuales estan en estrecha co-
nexion.

Esta constelacion de estados de animo fue determinada originariamente
mediante el reconocimiento que tenian entre si los miembros de la polis
griega como ciudadanos con iguales derechos. Se encontraban en un estado
de animo y en una actitud determinada por él, mediante los cuales admitie-
ron la presencia del otro individuo en el espacio publico de la polis. Los
griegos designaron este estado de animo y esta actitud como el aiddés, que
se puede transcribir mediante la expresidon “pudor vergonzoso”. Con este
pudor, se prepard en la antigiedad el respeto moderno por la dignidad y
por los derechos del hombre, que se basan en ella. El voluntarismo del Me-
dioevo tardio hizo posible el transito a la Modernidad. El profundo estado de
animo de este voluntarismo, que se aliment6 de la experiencia cristiana del
ilimitado poder del Dios biblico, generé un estado de radical inseguridad.
Asi, en el transito hacia la Modernidad, surgid, a partir de una ya antigua
aspiracioén cientifica a producir conocimientos estables, una aspiracion hacia
una seguridad absoluta respecto de tales conocimientos. Descartes desarro-
116 la duda metddica para alcanzar tal seguridad.

Esta duda tiene como consecuencia un nuevo uso epocal del antiguo
concepto de subiectum. Esta palabra —la traduccion latina del concepto

aristotélico hypokeimenon— designaba, en la ontologia pre-moderna, lo



56 Investigaciones fenomenologicas 7

subyacente a cualesquiera determinaciones, y lo que, a la vez, las porta. Lo
unico que le parece indudable a la busqueda cartesiana de la seguridad ab-
soluta es la conciencia humana, como el auténtico portador de todas las
determinaciones. De este modo, del antiguo subiectum devino el “sujeto” en
el sentido moderno, es decir, el hombre como “duefio y sefior de la natura-
leza”, tal y como una vez lo llamé Descartes.

El dominio del “sujeto” empezd6 ya desde la antigliedad en el campo del
lenguaje, cuando los estoicos, basandose en Aristételes, desarrollaron la
gramatica europea. El subiectum designaba en ella aquella parte de la ora-
cién enunciativa a la cual se le adjudica el predicado. Asi llego a ser el suje-
to el portador de todas las frases y, con ello, del lenguaje. Sin embargo, el
lenguaje juega un rol especial en las costumbres arraigadas en los profun-
dos estados de animo, pues él es aquella costumbre, que prioritariamente
posibilita la condiciéon comun de los hombres en un mundo cultural.

La profunda diferencia entre el mundo cultural oriental y el occidental se
muestra de un modo especialmente claro en que el lenguaje de Japoén, el
pais del hemisferio oriental que aun hoy es lider en cierta perspectiva, no
conoce ningun sujeto. Si quiero formular en japonés la frase “el sefior Held
a llegado a Salamanca”, diria: “Held san wa Salamanca e kimashita”. Si la
consideramos exactamente, esta frase no es ninguna expresion sobre un
sujeto con el nombre “el sefior Held”, sino una frase, que en principio ha
sido construida como las denominadas “frases impersonales” de los idiomas
indoeuropeos, por ejemplo “hacia frio”. Este “hacia frio” designa un estado
pasado o un acontecimiento pasado. La parte que hace las veces de porta-
dor —en la ejemplificada frase japonesa, “kimashita’— expresa de un modo
semejante que un llegar a Salamanca ha tenido lugar como un aconteci-
miento pasado.

En los idiomas indoeuropeos podemos vincular diversas informaciones a
un estado como “hace frio”, de tal manera que un acontecimiento es referi-
do mediante frases impersonales de distintos modos, por ejemplo: “en Sa-
lamanca hace frio” o “me dio frio”. De un modo comparable, el grupo de
palabras “Held san wa” designa un “motivo” o “asunto”, asi como un men-

saje es anunciado mediante un tema o finalidad; el idioma inglés dispone



Klaus Held: Acuerdo y entendimiento cultural... 57

para ello de la palabra “concern”. La palabra “wa”, posterior a las palabras
“Held san”, “sefior Held”, significa “con motivo de”, es decir un “concern”.
La frase completa dice: con el motivo “sefior Held” ha tenido lugar un llegar
a Salamanca.

Asi estan construidas, en principio, todas las frases japonesas. En la es-
tructura de este idioma se expresa una cierta jerarquia entre los aconteci-
mientos o estados y el hombre individual. Los acontecimientos o estados en
el mundo son lo que primero y por doquier tiene lugar. A ellos se subordina
todo lo secundario, es decir, lo concernido o motivado por los acontecimien-
tos. Un individuo o una comunidad humana pueden pertenecer al motivo o
asunto concerniente. En este sentido, los motivos pueden ser interrogados
por el modo, bueno o malo, como ellos se incorporan a los acontecimientos
0 a los estados. Si ellos se incorporan bien, entonces domina la “armonia”.

Que todos los motivos puedan considerarse respecto de su capacidad
para incorporarse a un contexto determinado, indica un estado de animo,
mediante el cual la armonia llega a ser la norma fundamental de las cos-
tumbres que portan la cultura. De hecho, la armonia ha sido designada ya
varias veces como el auténtico y significativo modelo cultural del lejano
Oriente. Ahora bien, tanto un profundo estado de animo referido a la nece-
sidad de armonia, como una costumbre fundamental arraigada en él, me-
diante la cual el individuo se incorpora a los acontecimientos y estados su-
periores, excluyen de antemano que el individuo pudiera llegar a ser sujeto
en el sentido gramatical u ontolégico.

El ser del sujeto, esto es la “subjetividad” como principio del pensar y
del actuar, se impuso en la Modernidad occidental ante el estado de animo
de profunda incertidumbre, propio del Medioevo tardio. En consecuencia, se
llegé a formular en la época de la llustraciéon la primera “declaracion” de los
derechos del hombre, la cual llegé a ser el fundamento de la democracia
moderna. Asimismo, la igualdad entre las personas casadas, cuyo albor se
vio ya en la antigiedad europea —como se puede ver en Aristételes y en
Pablo—, devino hacia la igualdad entre dos “sujetos”, que se han asociado
gracias al sentimiento del amor; su matrimonio se basa en un contrato, el

cual ellos mismos concertan, en calidad de sujetos individuales y responsa-



58 Investigaciones fenomenologicas 7

bles. Hasta este desarrollo de Occidente en la Modernidad, otras instancias
eran competentes para la concertacion de un matrimonio en la mayoria de
las culturas, por ejemplo, los padres o los agentes matrimoniales. Mediante
el dominio del principio de la subjetividad, se ha “subjetivizado” tan profun-
damente toda la representacion de la familia en Occidente, especialmente
en los tres dltimos siglos, que la principal tarea del olkos, la conservacion
generativa de la vida, ha perdido cada vez mas significado. Ello ha tenido
muchas consecuencias; entre ellas, el crecimiento exponencial de las sepa-
raciones en los paises occidentales y en todos los paises que asumen cada
vez mas los modos de vida de Occidente. Por lo demas, no me interesa cri-
ticar este desarrollo, sino tan sélo describirlo.

Teniendo presentes tales consecuencias, no es ninguna casualidad de
que Oriente, ya sean los paises islamicos, ya sean China y su entorno cultu-
ral, reproche a Occidente la destruccion progresiva de la familia. Precisa-
mente, este ejemplo de la familia muestra que las costumbres que configu-
ran la cultura, pueden aparecer en un caso limite como irreconciliables vy,
asi, llevar consigo el peligro de una enemistad entre las diferentes culturas.
Por ello, surge la pregunta con la cual quiero concluir mis reflexiones: en el
caso de una divergencia entre las costumbres que configuran las culturas,
las cuales estan arraigadas en constelaciones de estados de animo profun-
dos, ¢existe un camino para evitar dicho peligro?

En algunas corrientes de la filosofia actual, se cree contribuir al entendi-
miento intercultural mediante la fundamentacién de normas universales que
abarquen las culturas y que sean, a la vez, independientes de la historia,
como en el caso de los derechos humanos y de la democracia derivada de
ellos. El ya mencionado optimismo naturalista respecto del entendimiento
intercultural se basa en las necesidades que estan prescritas naturalmente y
que son comunes a todos los hombres. De un modo andalogo, los tedricos
normativistas creen poder excluir las dificultades fundamentales en el en-
tendimiento intercultural mediante el recurso a las necesidades espirituales
que son comunes a todos los hombres. Tras el recurso a las necesidades se
encuentra en ambos casos, admitida o inadmitidamente, el ideal de una

comprobacion “obligatoria” semejante de las matematicas.



Klaus Held: Acuerdo y entendimiento cultural... 59

Pero, precisamente, los derechos humanos permiten reconocer este ca-
mino como una ilusién. Ellos presuponen una dignidad del individuo que de-
be ser protegida, la cual se basa en su determinacién como “sujeto”, cuyo
caracter es occidental y moderno. Esta determinacién ontolégica no debe
separarse de la suposicibn gramatical de un subiectum en la frase. En la
época de la llustraciéon surgioé la concepcion de una gramatica universal, pa-
ra la cual resultaba sobreentendible orientarse a la construccion de los
idiomas indoeuropeos. Aun Husserl retomé esta conception en la cuarta In-
vestigacion Loégica. En la perspectiva de tal concepcion debe aparecer la
construccion carente de sujeto, tal y como sucede en el idioma japonés,
como una especie de déficit; respecto de un motivo como “Held san wa”, en
la frase aqui ejemplificada, se supone que con ello sea “mentado propia-
mente” el sujeto de la frase. Ya que la fundamentaciéon normativa de los
derechos humanos, de caracter universal, debe apoyarse bajo el presupues-
to de un “sujeto” humano, con ello se transforma una estructura del pen-
samiento occidental en un modelo obligatorio de interpretaciéon para todas
las culturas.

Tan sélo si el subiectum fuera un momento estructural de la condicion
de costumbre, de caracter imprescindible para todos los mundos culturales,
entonces una argumentacion normativa basada en él podria convencer a los
miembros del hemisferio oriental respecto del valor universal de los dere-
chos del hombre. Dicha argumentacion normativa también podria motivar-
los para asumir la moderna democracia, basada en los derechos humanos,
no meramente como una forma externa, sino para apropiarse de ella me-
diante una actitud interior como modo de convivencia en comunidad. Pero,
bajo estas circunstancias, la coercion espiritual ejercida mediante la argu-
mentacion normativa, no es otra cosa que un imperialismo cultural de Occi-
dente frente al hemisferio oriental, el cual sucede al previo imperialismo
politico.

Entonces, surge la pregunta de cdmo es posible convencer a los orienta-
les de otra manera que no sea mediante el recurso a normas, presumible-
mente universales, para la aceptacion de costumbres originariamente occi-

dentales. El ejemplo de la familia sefiala la via para responder esta pregun-



60 Investigaciones fenomenologicas 7

ta: la familia en el sentido del oikos, la cual encontramos como el lugar de
la conservacién generativa de la vida, no por mera casualidad, tanto en el
lejano Oriente como en el Islam, contiene los elementos de igualdad, ante-
riormente mencionados. Sin embargo, dichos elementos de igualdad no pu-
dieron entrar culturalmente en acciéon a través de la constelacion de profun-
dos estados de 4nimo dominantes en el hemisferio oriental, sino que per-
manecieron casi completamente latentes. Empero, estos elementos pueden
ser desencubiertos, visto desde Occidente, mediante el didlogo intercultural.
Tan so6lo asi se encuentra un enfoque libre del imperialismo cultural, cuyo
fin es ganar al interlocutor oriental para el principio de igualdad de la demo-
cracia y, por ende, también para los derechos humanos, que llevan consigo
la democracia.

Este ejemplo muestra que sélo es posible convencer a los miembros de
otra cultura, si se parte de costumbres, comparables interculturalmente,
pertenecientes al campo de la conservaciéon de la vida y si, con ello, se ilu-
minan posibilidades de experiencia. Si bien es cierto que ellas estaban con-
tenidas en las respectivas costumbres de la otra cultura, sin embargo habi-
an permanecido ocultas mediante su constelacion de estados de animo pro-
fundos. Esto resulta valido no sélo en una direccion, es decir, para la rela-
cion del hemisferio occidental con el oriental, sino también para la relacion
contraria. Para cada mundo cultural, en el trato con otros mundos cultura-
les, permanece abierta la posibilidad de liberar de su ocultamiento, en los
ambitos de costumbres generativas parcialmente concordantes, posibilida-
des de experiencia del otro lado que han permanecido latentes y de “exhor-
tar al otro a la reflexion” y, asi, admitir tal posibilidad. Con todo, esta “ex-
hortacién a la reflexibn” no es “concluyente” al modo de una prueba mate-
matica. No hay ninguna garantia cientifica para alcanzar el entendimiento
intercultural, tal y como se lo proponen el optimismo naturalista y el norma-

tivista.



METOIKOIA: ALTERIDAD"
(EXPLORACION DE LA ALTERIDAD
A PARTIR DE UN TEXTO DE JUAN GOYTISOLO)*

César Moreno
Universidad de Sevilla, Espafia
cesmm@us.es

“Las diferencias son el intercambio regulado. Pero, ;qué es lo que
desarregla el intercambio? ;Qué es lo que no se negocia? ;(Qué es lo
que no entra en el contrato, en el juego estructural de las diferencias?

¢Qué es lo que depende del intercambio imposible? En todas partes
donde el intercambio es imposible, aparece el terror. Asi pues, cualquier
alteridad radical es el epicentro de un terror: el que ejerce sobre el
mundo normal con su misma existencia y el que este mundo ejerce so-
bre él, aniquilandolo”.

J. Baudrillard, La transparencia del mal

Resumen

El presente estudio propone una aportacion a la fenomenologia de la alteridad.
Para ello asume como punto de partida algunos ejemplos extraidos de la experien-
cia literaria (lonesco, Kafka, Hesse) y, sobre todo, adopta como referencia el pri-
mer capitulo de Makbara, de Juan Goytisolo. La figura de la alteridad que, de este
modo, actia como hilo conductor es la del meteco que irrumpe en y rompe el espa-
cio de acuerdo urbano. El estudio trata de ilustrar algunas posibilidades formales
(retdricas) para abordar el tema de la alteridad y, en el fondo o implicitamente, el
de la intersubjetividad, tan decisivo en fenomenologia.

1 El signo de puntuacién ":" no equivale aqui, claramente, a una traduccion (esto equivale a
aquello), sino a una especie de declaracion de proximidad entre la cualidad de ser del meteco y
la alteridad. Es propoésito de este breve ensayo, asi pues, abordar la alteridad a partir de la figu-
ra del meteco, que Goytisolo describe magistralmente en el primer capitulo de Makbara, antes
de intentar comprender esa alteridad en el discurrir del relato, narrando su historia. Se ha de
observar que "meteco" traduce métoikos, por lo que métoikoia es su rasgo, su cualidad de ser.
"Meteco" significa, segun el DRAE: “Extranjero o forastero” y “En la antigua Grecia, extranjero
que se establecia en Atenas y que no gozaba de los derechos de ciudadania”. Sobre el concepto
de "meteco"” ofrece interesantes observaciones J. Kristeva, Extranjeros para nosotros mismos,
Barcelona, Plaza & Janés, 1991.

* Ponencia presentada en el VIl Congreso Internacional de Fenomenologia, “Interculturali-
dad y Conflicto”, organizado por la Sociedad Espafiola de Fenomenologia, en la Universidad de
Salamanca (Espafia), los dias 28-30 de abril de 2004.



62 Investigaciones fenomenoldgicas 7

Abstract

This essay proposes a contribution to alterity”s phenomenology. To this aim,
some examples from literary experience (lonesco, Kafka, Hesse) are taken as a
point of departure, and its main reference is the first chapter of Juan Goytisolo™s
Makbara. In this way, meteco is a figure of alterity that acts as a thread in order to
be a breakpoint of urban space agreement. This essay tries to show some formal
(rhetorical) possibilities about the subject of alterity, and intersubjectivity implicitly,
so relevant in phenomenology.

[
1. Analogia de la alteridad (Tres ejemplos)

A) Es facil suponer que si de pronto comenzaran a llenarse de rinoceron-
tes nuestras calles, semejante acontecimiento causaria en nosotros estupor,
pudiendo lo cédmico llegar a formar una rara unidad con lo espantoso. Fuera
de sus espacios de aparecer usuales (selvatico o zooldgico), aquellos amena-
zadores cuadrupedos de puntiaguda identidad y tosca figura ganarian una
extraordinaria potencia de extrafiamiento, recordandonos lo que significa pro-
piamente la esencia profunda (que no la pintoresca) del “exotismo™. Seria
mas que previsible que el orden de lo familiar® o de lo que cabe esperar, en
que se teje la sintaxis razonable de la vida cotidiana, quedase amenazado de
ruina ante la casi alucinatoria presencia de "ciudadanos" tan poco congéneres
y dudosamente gratos. Y no dejaria de ser légico que de inmediato buscase-
mos reintegrar lo extrafo a lo familiar mediante, por lo menos, una explica-
cion, a la que deberia seguir de inmediato la llamada a los agentes del Orden.
Por cierto, semejante suceso pasaria a ser francamente inquietante cuando
descubriésemos el descabellado origen de la presencia de los rinocerontes
entre nosotros. Después de todo, si hubieran escapado del zoo o de una re-
serva... Pero, ¢y si fuesen fruto de un embrutecedor devenir de nuestros pro-
pios conciudadanos, que, abandonando su humanidad, se hubieran ido pro-
gresivamente convirtiendo en "rinocerontes"? De no ser por la creciente vero-

similitud de lo absurdo en nuestro mundo, lo verdamente raro seria no creer

2 Tal era uno de los objetivos principales de Victor Segalen en su clasico Ensayo sobre el
exotismo, México, FCE, 1989 (el texto/diario de Segalen abarca de 1905 a 1919, y fue publicado
en 1955).

% La literatura sobre la configuracién de lo familiar es amplisima. Recordaré agui Gnicamen-
te, y por ser una referencia clasica, lo que al respecto decia Heidegger en Ser y tiempo, México,
FCE, 1980%, §§ 15-18.



César Moreno: Metoikoia: Alteridad... 63

estar perdiendo la cabeza. Finalmente, el delirio seria absoluto cuando se
comprobara que todos menos uno, nhuestro protagonista (Berenguer), se
habrian convertido en rinocerontes. Esta trama teatral, con inmensa potencia
critica, es la de Rinoceronte (1959), de Eugéne lonesco. Ella me ayudé a

comprender, hace algunos afos, lo que significa "alteridad".

B) Es facil suponer que si de pronto uno de nosotros despertase converti-
do en un raro insecto, nuestra extrafieza seria monumental, y no en menor
grado lo seria la de quienes, por suerte o por desgracia para ellos, nos viesen
usualmente a primera hora del dia, cuando parece que debe restaurarse el
luminoso orden cotidiano tras todo tipo de aventuras oniricas, o simplemente
después de una mala noche envuelta en lo oscuro y la soledad. El trastorno
sufrido no podria compararse a crisis alguna de identidad, falta de reconoci-
miento o paupérrima autoestima. Carecemos de una ciencia a la que pudié-
semos recurrir para explicar y aliviar ese mal devenir y, por supuesto, de me-
canismos de control y gestién con suficiente eficacia, capaces de neutralizar
convenientemente semejante alienomorfismo. Por mas que Gregor se esforza-
ra en devolver sus derechos y normalidad a su vida cotidiana, haciendo como
si nada hubiese ocurrido, la cosa no tendria remedio. Si me ocurriese a mi,
diria que me habria convertido en radicalmente otro para mi mismo, y que
mis padres creerian —con razén— haber perdido un hijo por inexplicables
causas, y mis hermanos a un hermano y mis amigos a un amigo. Esta tre-
menda evolucidén, nada darwiniana, operada en mi persona me pondria, a mi
y a quienes me rodean, en contacto con lo inesperado, lo imposible. Habra
comprendido el lector que nuestro protagonista es aquel Gregor Samsa de La
metamorfosis (1912), de Franz Kafka. Gracias a él aprendi un poco mejor,

hace afnos, lo que significa "alteridad".

C) Pero no haria falta ir tan lejos, hasta quedar embargados por lo surreal
0 lo absurdo en los casos —realmente raros— propuestos por lonesco o Kaf-
ka. Lo Otro en este sentido de lo radicalmente otro puede adoptar una apa-
riencia mas acorde con lo que tenemos por "realizable" y verosimil, aunque no
por ello dejaria de ser menos "otro" o perturbador. Nuestro tercer ejemplo —y

podrian aducirse muchisimos mas, pero no atosigaremos al lector en este



64 Investigaciones fenomenoldgicas 7

sentido— es el de un nifio que accedi6 a la bifurcacién de su mundo conocido
en dos: el del bien y el del mal. Ya adulto, narraba asi sus impresiones infanti-

les:

Un mundo lo constituia la casa paterna; mas estrictamente, se reducia a
mis padres. Este mundo me resultaba muy familiar: se llamaba padre y madre,
amor y severidad, ejemplo y colegio. A este mundo pertenecian un tenue es-
plendor, claridad y limpieza; en él habitaban las palabras suaves y amabiles, las
manos lavadas, los vestidos limpios y las buenas costumbres. Alli se cantaba el
coral por las mafianas y se celebraba la Navidad. En este mundo existian las li-
neas rectas y los caminos que conducen al futuro, el deber y la culpa, los re-
mordimientos y la confesion, el perdén y los buenos propdsitos, el amor y el
respeto, la Biblia y la sabiduria. Habia que mantenerse dentro de este mundo
para que la vida fuera clara, limpia, bella y ordenada.

El otro mundo, sin embargo, comenzaba en medio de nuestra propia casa y
era totalmente diferente: olia de otra manera, prometia y exigia otras cosas. En
este segundo mundo existian criadas y aprendices, historias de aparecidos y
rumores escandalosos; todo un torrente multicolor de cosas terribles, atrayen-
tes y enigmaticas, como el matadero y la carcel, borrachos y mujeres chillonas,
vacas parturientas y caballos desplomados; historias de robos, asesinatos y sui-
cidios. Todas estas cosas hermosas y terribles, salvajes y crueles, nos rodea-
ban; en la proxima calleja, en la préxima casa, los guardias y los vagabundos
merodeaban, los borrachos pegaban a las mujeres; al anochecer las chicas sali-
an en racimos de las fabricas, las viejas podian embrujarle a uno y ponerle en-
fermo; los ladrones se escondian en el bosque cercano, los incendiarios caian en
manos de los guardias. Por todas partes brotaba y pululaba aquel mundo vio-
lento; por todas partes, excepto en nuestras habitaciones, donde estaban mi
padre y mi madre. Y estaba bien que asi fuera. Era maravilloso que entre noso-
tros reinara la paz, el orden y la tranquilidad, el sentido del deber y la concien-
cia limpia, el perdén y el amor; y también era maravilloso que existiera todo lo
demas, lo estridente y ruidoso, oscuro y brutal, de lo que se podia huir en un
instante, buscando refugio en el regazo de la madre.

Y lo mas extrafio era como lindaban estos dos mundos, y lo cerca que
estaban el uno del otro.*

Ese nifio era Emil Sinclair en el conocido relato de Hermann Hesse Demian
(1919). Y también me ayudd a comprender un poco mejor de qué hablamos

cuando hablamos de "alteridad".

2. Mas que la simple Diferencia

Lo que se deja comprender y aprender en €stos y otros casos —en princi-

pio bastante diversos— es la alteridad més alla de la (mera) Diferencia. Por

4 H. Hesse, Demian, Madrid, Alianza Editorial, 1975’, pp. 13-15.



César Moreno: Metoikoia: Alteridad... 65

ejemplo, seria dificil poner en duda que yo difiero de ti y de tantos otros como
td de los que, por tu parte, ta difieres, y que también ellos, de los que tu di-
fieres, difieren entre si. Difiere el padre del hijo, y difieren los padres entre si
y los hijos entre si; difieren los varones de las mujeres, y también aquéllos y
éstas entre si; difieren los abogados de los carniceros —qué duda cabe—, y
aquéllos y éstos entre ellos mismos y por razones multiples... Pero se estara
de acuerdo en que entre todas estas diferencias nada apenas digno de escan-
dalo parece acontecer. En medida nada despreciable transcurre Orden® entre
ellas, un orden o varios, articulados: un Sistema —o varios, en abierta colabo-
racion— exige esas diferencias y se complace en ellas en la reciproca medida
en que ellas lo introyectan. Aun siendo diferentes, nos sabemos vinculados;
aun siendo y sabiéndonos cada uno idéntico para si, nos sabemos (o creemos
sabernos) en "comunicaciéon".

Pero no es tan facil, en principio, con la Alteridad, y el texto-guia de Goy-
tisolo al que me referiré en un momento se encarga de recordarnoslo, desple-
gando a tal fin, apoyados por un extraordinario poder de escritura y dominio
de multiples estrategias retdricas, recursos basicamente fenomenoldgicos y
dialécticos. Y es que la alteridad, aparte de poderse entregar in extremis a su
fenomenologia —tarea apasionante la de indagar los modos de aparecer (y
des-aparecer) de la alteridad, sus estructuras subyacentes y teleologias—
también se ofrece, si bien criticamente, a una dialéctica abierta que sin redu-
cir la alteridad meramente a antitesis fuese capaz de sostenerse en la intem-
perie de una no-sintesis reconciliadora. Mas que ser simple antitesis en ultima
instancia conceptualizable, la alteridad se da bajo la modalidad de un impacto
perturbador, como una donacién excesiva® que puede abarcar desde lo mara-
villoso a lo horrible, y que se caracteriza por desbordar los horizontes y mar-
cos de expectativa que normalmente permiten ordenar la experiencia y el

mundo en torno. Continuamente efectuamos reintegraciones al orden de fe-

5 Sin duda Bernhard Waldenfels es uno de los pensadores contemporaneos que, desde po-
siciones muy préximas a la fenomenologia, més y mejor ha profundizado el enclave Alteridad-
Orden. Cfr. “Mundo familiar y mundo extrafio”, en ldeas y valores (Bogota) 116 (2001) 119-
131, y Topographie des Fremden. Studien zur Phanomenologie des Fremden I, Frankfurt, Suhr-
kamp, 1997.

8 Jean-Luc Marion ha ofrecido bastantes pistas y claves para desarrollar una fenomenologia
en esta orientacion. Cfr., principalmente, Siendo dado. Ensayo para una fenomenologia de la
donacion, Madrid, Sintesis, 2008, y, en especial, todo el libro IV.



66 Investigaciones fenomenoldgicas 7

némenos extrafios, y hemos edificado sistemas heuristicos relativamente, o
muy, eficaces para intentar dar cuenta de lo insdlito, lo raro y la anomalia,
manteniéndolos de tal modo a buen recaudo y, en la medida de nuestras po-
sibilidades, "a raya". No en vano pensamos con frecuencia que la excepcion
confirma la regla. Pero con la alteridad no va tan de suyo ni es tan confirmada
la regla de la que es excepcion, pues la alteridad lo es por la profunda irregu-
laridad y la anomalia que implica, que ponen en cuestion la propia regla. De
este modo, la alteridad no simplemente aparece, sino que se-hace-notar o
llama-la-atencion. Implica, es cierto, un trasfondo, una escena, pero ante to-
do para romper su cordura o, de algin modo, "descoyuntarla". Se entiende,
asi, que el suyo sea el momento no simplemente de la sorpresa o de ese lla-
mar la atencién a que acabo de referirme, sino sobre todo el momento de la
ruptura, de lo que no se deja recomponer facilmente, el momento de la aven-
tura irreductible, o de lo Otro que no se dejara reducir al Mismo ni a lo Mismo
Yy que, por ello, extrafa.

Por supuesto, no se trata sélo del extrafiamiento en un contexto antropo-
I6gico, referido especificamente a lo Interhumano. La alteridad no pertenece
Unicamente a el Otro (-hombre). Toda alteridad del Otro exético o cotidiano,
de la tribu lejana o del vecindario, depende de un trastorno mas basico de la
experiencia. Ahora bien, aunque la Alteridad no incumba Unicamente, es cier-
to, al Otro hombre, éste puede llegar a ser —o es casi siempre— su emblema
mas eminente. Si, con toda seguridad, el Otro ocupa un lugar privilegiado en
la reflexion sobre la alteridad, como bien lo ha mostrado el pensamiento con-
temporaneo, ello se debe a que del mismo modo que, segun el proyecto hei-
deggeriano (Ser y tiempo), el Dasein en su Jemeinigkeit ha de ser interrogado
con vistas al esclarecimiento de la pregunta por el Ser, es el Otro el que debe
ser interrogado con vistas al esclarecimiento de la pregunta por la Alteridad.
Debe ser interrogado el Otro, o el Mismo respecto al Otro (tal seria una de las
grandes ensefianzas de Emmanuel Lévinas). Lo Otro, el Otro, comunican un
modo de ser que rompe los esquemas con que el sujeto/Mismo se conduce y
en virtud de los cuales se cree capaz de configurar una cosmovision y propo-
ner una politica como gestidon calculada de lo Interhumano. Casi toda la gran

reflexion sobre la alteridad en el siglo XX se orienta a pensar que cuando no



Ceésar Moreno: Metoikoia: Alteridad... 67

busca ser simplemente destructiva, la critica a los procesos de mismificacion
indiscriminada del Sujeto, lejos de contribuir a que nuestra experiencia se "es-
tropee”, la enriquecen, y con ella a su protagonista. Como bien dijera Lévinas
en Totalidad e infinito, “el Otro no es para la razén un escandalo que la pone
en movimiento dialéctico, sino la primera ensefianza razonable, la condicion
de toda ensefianza”’. Y no sélo para la Filosofia, extraordinariamente sensible
en los dltimos tiempos a la Alteridad, o para la Etica, que desde hace siglos
vive atosigada —al menos implicitamente— por "el Otro", sino sobre todo para
la Politica, pues uno de los modos sui generis de presentacion de la alteridad
es, como sabemos, el del barbaro® y, con él, el de los que se autoexcluyen o
han sido excluidos de la Polis, de su confianza, de su consenso y sus leyes, de
sus beneficios y obligaciones, de sus derechos y deberes. COmo pueda esa
"ensefianza razonable" a que se referia Lévinas arribar a la reflexion y a la
praxis politica no es, en tal sentido, cuestién facil ni de escasa relevancia,
pues al tiempo que recuerda la exigencia de dicha ensefianza, la alteridad —
en lo esencial "politicamente incorrecta"— recuerda la precariedad casi congé-

nita de lo que entendemos por Politica.

3. “Del mas aca venido” (Juan Goytisolo, Makbara)

Es cierto que desde hace afios esperaba una ocasion propicia para llevar a
cabo un breve comentario sobre un texto que, en su momento (hacia 1990),
me impresiond vivamente, pues acometia con una lucidez rigurosa y sin con-
cesiones una magistral presentacion de la alteridad capaz de conmover y dar
razones tanto a quien pretendiese acogerla ético-politicamente como al defen-
sor de su expulsion de la polis. A mi entender, Makbara (1980), texto sin du-
da atrevido y de dificil lectura, acertaba de lleno en la diana de la experiencia
de una alteridad previa a su siempre demasiado facil valoracién sim- o anti-
patética, atractora o repulsiva, una prioridad, ésta, ineludible para acceder al
significado de la alteridad como tal. Para ello, en su primer capitulo, “Del mas

279

acd venido”, se pone en préactica una suerte de fenomenologia (si se nos

7 E. Lévinas, Totalidad e infinito. Ensayo sobre la exterioridad, Salamanca, Sigueme, 1977,
p. 217.

8 Serfa recomendable la lectura de J. Kristeva, Extranjeros para nosotros mismos.

9 Al final de este articulo se encontrara ese primer capitulo.



68 Investigaciones fenomenoldgicas 7

permite decirlo asi) capaz de describir intensa y multidimensionalmente la
experiencia del encuentro con la alteridad, y en torno a esa fenomenologia,
enriqueciéndola y profundizandola, una dialéctica adecuada para tensionar la
escena de fenomenalidad y una hermenéutica (por cierto, en esta ocasion de
nulo alcance especificamente histérico’®) capaz de descubrir mas de un pre-
juicio infiltrado en las inmediateces tanto de la piedad como de la crueldad
para con el Otro, asi como en los mecanismos de su proyeccion especular. De
este modo, casi como si de un texto etnogréafico (postmoderno) se tratara',
“Del més acé venido” y buena parte de Makbara ejercen una labor de necesa-
rio "desescombro" en el campo de la alteridad (como el que Segalen deseaba
para el del exotismo), que deberia ayudarnos a comprender qué nos jugamos
con ella. Siendo conocida la querencia de Juan Goytisolo por el mundo y la
cultura maghrebies, se puede pensar que tal vez le habria sido mucho mas
facil activar, de cara a una reivindicacion de la alteridad del métoicos nortea-
fricano, una mas o menos huera retérica huera de la acogida del Otro, pero
ello habria impedido a sus lectores comprender la dureza de la alteridad mis-
ma, su nervio y su reto. Pues de esto se trata: de ubicar y apreciar el reto que
representa, sin el que es impensable la alteridad. Por lo demas, de haber
adoptado aquella retérica, la aproximaciéon de Goytisolo tal vez habria sido
potencialmente parcial, por su evidente compromiso previo con una de las
partes en litigio. Sin embargo, la vision del encuentro con la alteridad que se
presenta en “Del mas aca venido” no cae, en principio, en esas posibles tram-
pas de la retérica de la alteridad, de aqui su enorme interés —aparte del que
suscitan otros meéritos del texto. En efecto, en Makbara Goytisolo conseguia
expresar perfectamente la irreconciliabilidad de la alteridad, su abstraccion y
absolutez'?, y su soledad, al tiempo que dejaba traslucir (hacer fenémeno,
diriamos) su pobreza, su dépaysement (su desorientacién, su desarraigo) vy,

sin duda, y sobre todo, su scandalum, su cxavéalov, tomando como tema no

10 En tal sentido puede consultarse, del propio Goytisolo, su importante ensayo Crénicas
sarracinas, Barcelona, Seix Barral, 1982, especialmente los dos primeros capitulos: “Cara y cruz
del moro en nuestra literatura” (pp. 7-26) y “De ‘Don Julian’ a ‘Makbara’: una posible lectura
orientalista” (pp. 27-46).

11 Cfr., por ejemplo, J. Clifford / G. E. Marcus (eds.), Retéricas de la antropologia (1986),
Madrid, Jacar, 1991; y C. Geertz, El antropdlogo como autor, Barcelona, Paidds, 1989.

12 Cfr., entre otros textos, E. Lévinas, “La significacion y el sentido” (1961-1963), en
Humanismo del otro hombre, Madrid, Caparrds, 1993, p. 45.



César Moreno: Metoikoia: Alteridad... 69

ya aquel flaneur (paseante) del que Baudelaire rescatdé lo que de fascinante
entrafa su figura, sino otro extrafio “paseante” que no "pasea" propiamente,
sino que mas bien deambula enajenado por las calles de Paris, acosado por
miradas a las que opone una mezcla de "bajar los ojos" (recuérdese Les jeux
baissés de Tahar Ben Jelloun, de 1991) y un violento lanzallamas: el meteco,
meétoikos.

Makbara, una de las obras clave del autor de Reivindicacion del Conde
Don Julian o Paisajes después de la batalla, se abre agresivamente con “Del
mas aca venido” y se cierra —Yyo diria que felizmente— con “Lectura del espa-
cio en Xemaa-el-Fna”; comienza con la soledad y el exilio para culminar,
abiertamente, con la comunidad o el retorno a lo entrafiable y al Abrazo que
aquella plaza, en Marrakech, simboliza (a cielo abierto, como ya se anuncia al
final del primer capitulo). Comenzamos paseando por Paris —aunque podria
ser por cualquier otra gran ciudad del Primer Mundo—, y arribamos a Marra-
kech. Y finalmente: el texto/alfombra voladora de Goytisolo nos permite pasar
del azar de las calles (Breton) parisino, menoscabado, atenazado, ordenado,
temeroso, egoista..., a otro azar, el de Xemaa-el-Fna, mas humano, amorfo y
acogedor. Sin embargo, a expensas de convertir nuestro asunto en un tema
escasamente "amable"”, no es del azar benéfico de Xemaa-el-Fna, sino de
aquel otro —el parisino— que expulsa y a la vez acoge la soledad del meteco,
del que este breve ensayo quisiera ocuparse, un azar que ya habria dejado de
ser perfectamente puro y realmente libre, sorprendente o maravilloso, pues
se encuentra "contenido" (como cuando se habla de una "furia contenida™) en
los margenes de lo Familiar sobre cuyo horizonte deberd precisamente apare-
cer el Monstruo®®, rescatado por el texto de Goytisolo: un monstruo del mas
aca venido, de carne y hueso, humano, sin papeles (quiero decir, sin poderes
—mas bien completamente vaciado, desposeido, impotente), pero —eso Si—

hiperfenomenal y se diria que "des-carado", pero también sin-rostro.

13 Se me permitird remitir al lector a mi ensayo “Tentativas sobre el rostro. Eidos y
punctum”, ER. Revista de Filosofia 19 (1995) 103-129, en el que con vistas a la exploracion
de la omniabarcatividad del eidos “Rostro”, se afirmaba que “Todo Rostro” incluye también,
sin duda, y por suerte, el rostro monstruoso, el rostro deforme, espantoso, que tal vez pu-
diera aparecer en nuestras peores pesadillas.



70 Investigaciones fenomenoldgicas 7

4. El grito.

“Al principio fue el grito: alarma, angustia, espanto, dolor quimicamente
puro?: prolongado, sostenido, punzante hasta los limites de lo tolerable”.

Ya lo hemos dejado entender antes: a diferencia de la (mera) Diferencia,
la Alteridad no se deja comprender sin mas, y se resiste a la asimilacion y al
acuerdo. Lo que emerge de ella pertenece al levinasiano (des)orden de un
Decir que ningun Dicho inteligible seria capaz de fraguar'* ni someter a una
coherente y consensuada sintaxis. Frente a la Palabra o el Verbo originarios
(Evangelio de San Juan), creador y armonizador, logos luminoso y cuerdo de
los entes y los acontecimientos, y, por supuesto, allende el Sentido y aquella
Accién que tanto fascinaba al inactivo Fausto goetheano, frente a todo ello, en
el origen, Goytisolo nos recuerda el Grito, siempre desgarrador de los sonidos
articulados, imantados por la convocatoria de abecedarios, palabras, frases,
vocabularios, textos..., y casi naturalmente reacios a lo Ininteligible donde
pudiese encontrar alojamiento una expresion sin canon ni cordura, an-arquica
(Lévinas). El Decir mas originario que todo Dicho no obliga ni incita simple-
mente a entender sino, ante todo, a la responsabilidad de atravesar, en direc-
cion al Otro, los caparazones y las esclerosis multiples de significados y de lo
razonable en que la alteridad se entrega®® pero también puede ser traiciona-
da. No se trata, pues, en primer lugar, de una palabra siempre segunda, y
secundaria, deudora de entes, de acontecimientos e interioridades que se de-
jaran referir a un mundo previo, aunque minimo..., sino mas bien del Grito:
Grito de llamada, apelativo, interpelador'®, Grito, en el fondo, al Responsable,
pero también contra el Responsable: Grito como expresion pura, casi kan-
dinskiana abstraccion, grito-gélido de Munch, grito-de-postguerra de Bacon
(reinterpretando al Inocencio X de Velazquez), grito en disonancia, el mas

verdaderamente humano'’. La alteridad grita, y en su grito seria casi como si

14 E. Lévinas, De otro modo que ser, o mas alla de la esencia (1978), Salamanca, Sigueme,
1987, pp. 86-88, 97-104, etc.

15 E. Lévinas, Totalidad e infinito, el cap. V de la segunda parte, titulado “El mundo de los
fendbmenos y la expresion”.

16 M. Buber, Dialogo y otros escritos, Barcelona, Rio Piedras, 1997.

17 En el sentido propuesto por Maurice Blanchot en “El ateismo y la escritura. EI humanis-
mo y el grito” (1969), en El didlogo inconcluso, Caracas, Monte Avila, 1970, pp. 397-421. Cul-
minando su elaborada reflexion, comenta Blanchot: “Entonces, ¢qué es ‘el humanismo’? ;Con
qué definirlo sin implicarlo en el logos de una definicion? Por lo que lo alejara méas de un lengua-



Ceésar Moreno: Metoikoia: Alteridad... 71

callara, pues en él pareciera proclamarse ante todo a si misma —nada mas. Y
como si callara, no sélo o no tanto porque le faltaran las palabras, sino porque
le sobrasen. Inquietante reto, el del Grito, para el Didlogo que tanto nos acu-
cia, en cuyo camino tanta confianza estrenamos cotidianamente, y para un
Dialogo parecido al Logos divino, pero un paso mas aca*®, obligado a acordar,
atar cabos, resolver lo real, gestionar el mundo. Y sin embargo, la alteridad
no rompe con todo Dialogo posible, sino con la presunta evidencia de que su
posibilidad (la del Dialogo) podria realizarse sin muchas trabas ni muy esfor-
zadamente. Lejos de exigir diestros traductores, el Grito es, como el Dialogo,
poliglota, indiferente a Babel, pues viene de un Interior del que ninguna sin-

taxis razonada sabria dar cuenta.

5. Lo ininteligible (Mas aca de Babel)

“ma bghit ual-li men-nek, smaati? [...]: riaal d-din um-mék!”

No se trata Unicamente, sin embargo, del Grito de la Alteridad. Ya entre-
gada a lo Dicho (esto es: objetivada, parlante, visible), la Alteridad pertenece
a un extrafio que labra su extrafieza, o quizas seria mejor decir que carga con
ella, por la ininteligibilidad entre-otras de la lengua en que se gesta su propia

intimidad, su minoria esencial*®

, con la que se escucha a si mismo o habla
consigo —la voz interior. En este sentido, el texto de Goytisolo esta compues-
to, aunque muy desigualmente, por tres lenguas: castellano, francés y arabe,
y no cabe duda de que es con esta ultima con la que la alteridad —para quie-

nes no sepamos arabe’>— asalta en medio del castellano torrencial y el fran-

je: el grito (es decir, el murmullo), grito de la necesidad o la protesta, grito sin palabra, sin si-
lencio, grito vil o, a lo sumo, el grito escrito, los garabatos de las murallas. Puede ser, se com-
placen en declararlo, que ‘pase el hombre’. Pasa. Incluso pasé siempre, en la medida en que
siempre fue apropiado para su propia desaparicion. Pero al pasar, grita; grita en la calle, en el
desierto; grita muriendo; no grita, es el murmullo del grito. Por lo tanto el humanismo no es
rechazable, a condicion de reconocerlo alli donde recibe su estilo menos engafioso. Nunca en las
zonas de la autoridad, del poder y de la ley, del orden, de la cultura y de la magnificiencia heroi-
ca, ni tampoco en el lirismo de buena compaiiia, sino tal como fue llevado hasta el espasmo del
grito” (p. 419).

18 Cfr. M. Blanchot, “Un habla plural”, en ibid., pp. 143-146.

19 En un sentido préximo al de "minoria” propuesto por Francois Laruelle en Une biographie
de I"homme ordinaire. Des Autorités et des Minorités, Paris, Aubier, 1985.

20 precisamente Paisaje después de la batalla (1982) se abre con la creciente presencia de
ininteligibles inscripciones en arabe en las calles del Sentier parisino.



72 Investigaciones fenomenologicas 7

cés, ocasional, que discurren entre Goytisolo y sus lectores. No pensemaos, sin
embargo, que la alteridad acaso pudiese aparecer propiamente en Babel, en
la situacién en que nadie entendiese a nadie, o en medio de aquella especie
de disparate en que, por causa del azar, una palabra nada supiese de (ni le
importara) la palabra que aparece a su lado, ni a un idioma otro idioma (ima-
ginemos, si acaso, un gigantesco poema dada). No: la alteridad no es fruto de
la mera desavenencia o indiferencia de lo simplemente dispar, sino de una
refriega virulenta, de un conflicto en que lo Otro se opone a lo Mismo como
mayoria (Laruelle). La alteridad no aparecera, pues, en el horizonte de Babel,
pero tampoco en el de un Pentecostés®* en que los traductores ya no fuesen
necesarios: ni en el caos ni en la armonia. La alteridad exige separacion, "abs-
traccion”, una suerte de "absolutez" y el raro orgullo o la maldicién de la Iden-
tidad perseverante (esto es, que se resisitiese a meramente "sumarse a" o

"fusionarse con"), y en el fondo, digamoslo cuanto antes, de la soledad.

6. La soledad

Una cierta forma de soledad: como la del meteco. De ese ser extrafio que
deambula por las calles de Paris es tan intensa su soledad, tan profunda, que
no es tal vez como la de algunos de nosotros cuando decimos sentirnos "so-
los". Se trata mas bien de una soledad a la que ha herido, como lanza impla-
cable de picador, un profundo desamparo de representatividad: una soledad
ésta que parece leve pero que es, quizas, una de las simas del desamparo: la
soledad "politica”, por la que Nadie se pondra en lugar del Extrafio, ni de
hecho ni de derecho. Nadie en su lugar —como si este “Nadie” le estuviese
kafkianamente reservado y él mismo, el meteco, fuese ese “Nadie” para “Na-
die”, un inmenso vacio-de-abrazo. En realidad, el meteco “del mas aca veni-
do” esta fuera de la Democracia, deambula por sus margenes, y no hay insti-
tuciones que lo tomen a su cargo. Goytisolo lo subraya especialmente cuando
alude (irébnicamente) al siempre engalanado edificio del muy oficial portavoz
de la clase obrera, o hace que el meteco abofetee a quien le ofrece “salvacion

y cura”, no desaprovechando el autor ocasién para aludir a su avanzar ensi-

2l La sugerencia procede, en concreto, de G. Gusdorf, La parole, Paris, PUF, 1998.



César Moreno: Metoikoia: Alteridad... 73

mismado 0 a cOmo se encuentra absorto en el envés de su propio espectacu-
lo: indiferente al mensaje de horror que siembra a su paso [...], pintAndonos-
lo con su abrigo de espantapajaros con solapas alzadas sobre una doble au-
sencia.

Nadie en su lugar, hemos dicho, pero si lo pensamos bien, no es tan cier-
to. Si hay alguien en su lugar, o mejor, que aspira a su lugar, intentando mo-
verse por el “envés de su propio espectaculo”, y ése —también a cuestas con
su soledad— es el Autor, Juan Goytisolo, que a veces habla sobre el meteco
en tercera persona (él), con él (ti) o como si fuese él (yo) (por ejemplo, res-
pecto a la mano que abofetea: la alza con rabia avasalladora, la plantas en
medio de su mejilla, le doy una sonora bofetada), renovando proteicamente,
esta vez con un “El meteco soy yo”, el famoso “Madame Bovary, ¢~ est moi”
de Flaubert. Y sin embargo, a pesar de sus esfuerzos, el Autor sabe —y sa-
bemos— que no podra paliar aquella soledad de un meteco que, con toda se-
guridad, no leera su texto. No en vano, Makbara se abre, desesperadamente,

con una dedicatoria “a quienes la inspiraron y no la leeran”.

7. Corrosiva presencia (Subrealidad, hiperfenomenalidad, hiper-
realidad del métoikos)

“Garbanzo negro, oveja tifiosa, parasito desentonador: desacorde instru-
mento en la ejecucion de una partitura: metafora perdida entre los signos alge-
braicos de una ecuacién: computadora que, en vez de suministrar la respuesta
exigida por una comision de expertos financieros, transmuta sus datos en vio-
lento poema antimilitarista”.

He aqui el nucleo decisivo del texto: un modo de ser o de darse la presen-
cia: no simplemente la presencia sin mas, aséptica, del Otro, sino su corrosiva
presencia. Todo el primer capitulo de Makbara es una tan meticulosa como
virulenta aproximacion fenomenolégica y dialéctica al modo en que la alteri-
dad no simplemente se da, pues no meramente "se da", sino que rompe,
irrumpe y rasga, trastorna nuestro campo de experiencia y a nosotros mismos
y nuestras certidumbres. Se trata, la de Goytisolo, de una fenomenologia po-
co académica, es cierto, pero, en cambio, muy en ejercicio, que deja voz y
presencia ante todo al entrecruzamiento de mundos, experiencias y voces. Es
ese Entre el que importa a Goytisolo, pues soélo en él podria aparecer dialécti-

camente la alteridad, jamas en si, abierta a pesar de su cerrazon, referencial,



74 Investigaciones fenomenologicas 7

ex-puesta y, por tanto, amenazada y amenazadora. Y sin duda las descripcio-
nes de Goytisolo son magnificas. Si nos percatamos de ello, la descripciéon del
meteco lo presenta ambiguamente, tanto con rasgos de sub-realidad (fan-
tasma, espectro, onirica aparicién, enigmatica aparicién), como de hiperfeno-
menalidad (monstruo; insolente, brutal intrusién perturbadora; interrupcion
del ritmo urbano; insolente, brutal desafio; compostura insdlita, transgresora;
radical negacién del orden existente; indice acusador; corrosiva presencia;
espantapajaros)..., o incluso de exotismo (animal de especie inclasificable y
desconocida; producto triste de infausta conjuncion astral).

Por otra parte, el mal que el Otro arrastra se vincula no Unicamente a
anomalias o altibajos de la fenomenalidad, sino a marginaciones basadas en
la raza o la clase social (negro, paria), la mala vida (borracho, sifilitico) o la
enfermedad (loco, chiflado, leproso, apestado, virus contaminador). Se com-
prende en buena medida que, de este modo, al metoikos sin-Hogar (Hogar
que es como el espacio propicio de la intimidad, parte integrante de nuestro
ser sujetos®?) se le haya de enviar al asilo, el hospital, el dispensario, o el la-
zareto, la carcel, o al espacio definitivo: el basurero. Todo parece invitar, de
este modo, a que con la "corrosiva presencia” de la Alteridad se haya de evi-
tar el contacto y procurar que desaparezca del espacio visible. Tal es el lema.

Podria decirse que, en cierto modo, el Otro como Alteridad es una suerte
de trasto producto de la "averia" o de la "disfuncion" producidas en la cualidad
que gobierna la presencia del Otro conciudadano, vecino, amigo, colaborador,
o de ese Otro al que se vincula al “Uno” [das Man®®]. Los solamente Diferen-
tes lo necesitan para recordar que cada uno podra ser, a pesar de ser diferen-
te, uno-mas de entre Nosotros.

Sorprendente, perturbador, inquietante..., el meteco “gana presencia” (y pre-
sencia corrosiva), enfrentado con el espacio publico, y una suerte de hiperrea-
lidad al confrontarlo Goytisolo con la simulaciéon, en dos auténticos ejercicios
de crueldad, cuando lo hace toparse en la calle con la propaganda de dos fil-
mes: uno infantil, de Walt Disney, y otro de terror, sobre Dracula. En el pri-

mer caso asistimos al encuentro entre el meteco y un gran oso, trasunto de

22 Cfr. E. Lévinas, Totalidad e infinito, pp. 169 y ss.
23 Cfr. M. Heidegger, Ser y tiempo, §§ 26-27.



César Moreno: Metoikoia: Alteridad... 75

los “osos de peluche” (un oso, por tanto, venido a menos desde su dimensiéon
de animal de los bosques, salvaje?*). En el segundo caso, y casi como de un
remate a la desgracia del meteco se tratara, el publico lo confundird con un
elemento de propaganda de un film de terror. Lo que Goytisolo consigue de-
mostrar con ello es el estatuto ambiguo de la metoikoia, como si no acabase

de encontrar su espacio de acogida entre la "sensatez" de lo real.

8. El distanciamiento (Alteridad y Mal)

Quien recuerde el muy estratégico papel desempefiado por "los pobres"
en Viridiana (Luis Bufiuel, 1961), se percatara de que el director aragonés los
trataba sin conmiseracion alguna, lo que provocaba de inmediato la neutrali-
zacion de la posible simpatia que pudiesen despertar en el espectador (inacu-
to). A fin de cuentas, la pobreza y sus aledafios no significan bondad. Al pro-
ponerlos como sujetos sucios, feos, grefiudos, malhumorados, esperpénticos,
tramposos, traicioneros, obscenos o peleones, Bufiuel intentaba desactivar
aquella caridad (como valor basicamente cristiano) que pudiese operar imagi-
nario-dialécticamente con la dualidad ricos/malos frente a pobres/buenos, al
tiempo que enfrentaba a la caridad contra la simpatia, mostrando las exigen-
cias que obligan a aquélla. Valga la escueta referencia a Viridiana a modo de
ejemplificacién de lo que Goytisolo "hace" con su meteco. Bufiuel no idealiza-
ba a "los pobres" tomando como referencia la mirada cristiana de la protago-
nista; Goytisolo no idealiza al meteco, pero tampoco pretende dar cuenta de
su llana "realidad", sino que opta por la lente (deformante) del occidental que
se siente amenazado.

En el texto no es necesario hurgar demasiado para que nos percatemaos
de los recursos mediante los cuales la alteridad del meteco queda vinculada al
mal: una bofetada a una monja que le ofrece una octavilla con publicidad de
la mision Salut et guérison (Salvacién y cura), asi como, en dos ocasiones, las
referencias al imaginario deseo del meteco de que su mirada se convirtiera en
lanzallamas. Finalmente, en su deambular por las calles de Paris, pasa el me-

teco junto a un "tentador" programa doble de cine pornogréfico, para final-

24 A fin de poder ofrecer al lector algunos textos extraidos de “Del méas aca venido”, sin
que, por otra parte, pierda la ocasién de un acercamiento al texto completo de ese importante
primer capitulo de Makbara, se ofrecera este texto al final del presente articulo.



76 Investigaciones fenomenoldgicas 7

mente encontrar consuelo, desahogo y liberacién en la oscuridad en un cine
donde proyectan una pelicula de terror, géneros cinematograficos —los de
sexo y terror— que sirven de casi perfecto contrapeso al infantil-fantastico de
Walt Disney.

En la teoria teatral de Bertolt Brecht se proponia la préactica de lo que el
autor aleman denominaba Verfremdungseffekt, es decir, efecto-extrafa-
miento, o efecto-distanciamiento, que en lo esencial debia evitar en los espec-
tadores el olvido del caracter artificioso, especificamente escenogréfico, de la
propia escena teatral. De este modo, los espectadores habrian de recuperar la
distancia y diferencia entre realidad y ficcion, que a su vez debia actuar criti-
camente sobre ambos dmbitos, el real y el ficcional. Pues bien, cuando vincula
al meteco con la accién de abofetear, o con su deseo de que su mirada se
convirtiese en lanzallamas, o con su querencia por lo pornografico y lo terrori-
fico..., Goytisolo esta (a) distanciando al espectador del meteco —efecto pri-
mero, el mas simple e inmediato—, a fin de que (b) el espectador/lector cons-
tate especularmente la asociacién, que se opera y gestiona "para sus aden-
tros", entre alteridad/metoikoia y mal; y finalmente, (c) Goytisolo libera a la
alteridad (ejercicio muy arriesgado, sin duda, pero terapéuticamente necesa-
rio) de la dialéctica Bien-Mal al modo —siempre— del Orden y el Sistema para
los que la alteridad se constituye como tal, y a los que, por tanto, presupone.
Si es cierto que la alteridad es indémita, es porque escapa a la escala de valo-
res consensuada que deberia aceptar o asumir para comenzar a dejar de ser
alteridad. El de Goytisolo es, sin duda, un efecto retérico. El texto se erige en
espejo de nuestra mirada dirigida al meteco, recordandonos que no es tanto a
él al que vemos, sino nuestra imagen de él, nuestros prejuicios y temores que
bullen en torno a su "corrosiva presencia”. Si el Otro debe ser aceptado, no ha
de serlo porque sea querido y complazca al Mismo, resultdndole "simpatico"
(con todas las relatividades a que esa simpatia podria verse, y de hecho se
ve, sometida). Es necesario, desde esta Optica, que los "derechos del Otro" se
institucionalicen. Y sin embargo, incluso a pesar del "muy oficial reconoci-
miento" de esos derechos, en la medida en que el Otro no sélo nos interpela,

sino que nos obliga incluso a traspasar los filtros, a veces muy tupidos, de



Ceésar Moreno: Metoikoia: Alteridad... 77

nuestras querencias y afectos, la acogida de la alteridad es una de las pruebas

mas rigurosas de la experiencia ética y politica.

9. Sedativa tiniebla (La desaparicién, o contra la Mirada)

Al uno-entre-otros, o al uno-mas, no se le mira. Sdélo la alteridad tiene
poder suficiente para ser objeto®®, con toda su dureza e intransigencia. En la
mirada del Mismo, aquella alteridad recalcitrante debe quedar suficientemen-
te compensada con la Identidad a la que —como el alfiler que clava al insecto
para delectacion del entomdélogo— queda el Otro vinculado, una ldentidad
gue no surge tanto del ser por si del Otro®® cuanto de lo que el Mismo proyec-
ta sobre su inquietante presencia. No deja de ser significativo, en las estrate-
gias descriptivas de Goytisolo, que la alteridad se evada no por una transfor-
macion existencial ni por un devenir en las condiciones de vida, ni, por su-
puesto, por una imposible rebeldia. La alteridad se evade —retorna a si, y
suefia— cuando escapa a lo que la somete a la Mirada publica.

Conseguir no ser mas Objeto, liberarse de la ex-posicion en la sedativa
oscuridad de la sala de cine donde proyectan un film de terror. Tal es el desti-
no ambiguo, una vez mas, del Otro: oscilar entre la maxima presencia (corro-
siva) y la desapariciéon, entre lo visible y lo invisible. Dilema de la alteridad:
ser objetivada, llamar la atencion, o pasar desapercibida.

Pero alli dentro, en lo oscuro, el meteco no mira, sino que suefa. Ya va
lejos. Frente a la caida ante la Mirada, aparece en el relato —y asi culmina- la
posibilidad de recorrer otros lugares, otros ambitos, levitar sobre un tapiz,
continentes y océanos, otro pais, errancia, hospitalidad, nomadismo, la vasta
latitud del espacio, otras voces, su lengua, mi dialecto, como antafio, en me-

dio de ellos, vivo, soy, me muevo, libre al fin, camino del mercado

25 Esta es una de las razones que avalan la paralela reivindicacién baudrillardiana de la al-
teridad y el objeto en La transparencia del mal.

26 para designar a ese ser-por-si del Otro, que exige que el Otro se revele, mas que que
sea desvelado por el Mismo, Lévinas recurre a la expresion griega Kat™auté (cfr. Totalidad e
infinito, pp. 88s, 194 y ss.)



78 Investigaciones fenomenoldgicas 7

10. De Uno-mas a Uno-menos. Politica de la precariedad, precariedad

de la politica

En la busqueda del titulo mas apropiado para este escueto ensayo se nos
ocurrid, en un principio, el subtitulo de: ¢(Cuantos tenemos cabida?, u otro en
que se hacia referencia a la propuesta de una reflexiéon sobre los margenes de
la Democracia. Pero ambos resultaban, creo, demasiado pretenciosos. Final-
mente opté por el subtitulo, mucho mas aséptico, que el lector ya conoce:
Exploracion de la alteridad a partir de un texto de Juan Goytisolo. Aparte de
mostrar las duras, incluso temibles, exigencias del acceso a la alteridad (tal
seria uno de los fondos ineludibles de su "derecho"), sobre las que nos pone
sobre aviso Juan Goytisolo, de lo que se trataba era de dar a pensar, al me-
nos indirectamente, los margenes de la Democracia que se asienta tanto so-
bre la cotidiana familiaridad de los con-vecinos, los integrantes e integrados
de la Polis, y el derecho-de-personalizacion (DNI)-y-anonimato del voto en
que se sustenta la democracia. EI métoikos no tiene ni lo uno ni lo otro. Es-
tando "dentro", esta "fuera". Por ello su alteridad representa un poderoso reto
tanto ético como politico. Y sobre todo, un reto profundo, porque en nuestro
"subsuelo™ existencial nunca sabremos bien qué hacer con la alteridad del me-
teco ni, por supuesto, con la alteridad en general, de la que es ejemplo ese
Otro que Goytisolo ve-e-imagina deambulando por las calles de Paris. No sa-
bremos bien qué hacer con ella, ni cuanta alteridad tendria cabida en nuestras
democracias 0 en nuestra vida cotidiana, o seriamos capaces de soportar. Y
no solo cuanta, sino de qué clase, de qué tipo, bajo la bandera de qué esen-
cia.

Mientras, nosotros, los de Dentro, podria decirse que apenas si sufrimos la
esencia (la identidad: lo que somos, a lo que pertenecemos, nuestra "objeti-
vidad"). Ma&s que deambular haciendo realidad una denigrante u-topia huma-
na, nosotros paseamos, vamos de un lado a otro, inadvertidamente, de un
lugar a otro, pero previamente amparados por la referencia proxima del
Hogar, del Oikés. Y por ello pasamos inadvertidos, somos uno mas. El peligro
indudable para el meteco sera, en este sentido, ser uno menos: tal vez perder

la vida, quizas ser devuelto.



César Moreno: Metoikoia: Alteridad... 79

Juan Goytisolo
“Del mas aca venido”

en Makbara, Barcelona, Seix Barral, 1988°, pp. 13-22:

Al principio fue el grito: alarma, angustia, espanto, dolor quimicamente puro?:
prolongado, sostenido, punzante, hasta los limites de lo tolerable: fantasma, espectro,
monstruo del mas aca venido?: intrusion perturbadora en todo caso: interrupcion del
ritmo urbano, del concierto armonioso de sonidos y voces de comparsas y actores
pulcramente vestidos: onirica aparicion: insolente, brutal desafio: compostura insdlita,
transgresora: radical negacion del orden existente: indice acusador apuntado a la ale-
gre y confiada ciudad eurocrataconsumista: sin necesidad de alzar la vista, forzar la
voz, adelantar la mendicante mano con negro ademan de orgullo luciferino: absorto
en el envés de su propio espectaculo: indiferente al mensaje de horror que siembra a
su paso: virus contaminador del cuerpo ciudadano a lo largo de su alucinado periplo:
pies sombrios, descalzos, insensibles a la dureza de la estacion: pantalones harapien-
tos, de urdimbre gastada e improvisados tragaluces a la altura de las rodillas: abrigo
de espantapdjaros con solapas alzadas sobre una doble ausencia: avanzar ensimis-
mado por la acera hormigueante del bulevar: pasar el estanco, la carmiseria, el cruce
de la rue du Sentier, la terraza del café-restoran, el salébn de maquinas tragaperras: la
cola habitual a la entrada del Rex, la boca de metro de Bonne Nouvelle, el quiosco de
periddicos, el puesto callejero del vendedor de confites y helados: frente al siempre
engalanado edificio del muy oficial portavoz de la clase obrera: abrirse paso entre el
gentio sin prisas ni codazos: en virtud del simple, estricto poder de su corrosiva pre-
sencia: has visto, mama?: Dios mio, no mires!: no es posible!: nena, no ves que mo-
lestas a este sefior?: quieres dejar de papar moscas como una idiota?: qué tiene en la
cara?: chist, canda el pico!: es increible que circulen sueltos!: camina como si estuvie-
se borracho!: parece chiflado: no hables tan fuerte, a lo mejor te entiende!: cuidado,
no te roces con él!: habria que enviarlos a todos a su pais!: eso, hacernos pagar el
vigje a los contribuyentes!: los nazis tenian razén!: yo estoy seguro de que es la sifi-
lis!: enfrentado de pronto al oso navidefio que sirve de reclamo a la triunfal pelicula
de Walt Disney: objeto de la atencién carifiosa de la chiquilleria convocada a bombo y
platillo al lugar: a lo largo de la cola zigzagueaute de padres y madres de familia, con
la prole risuefia en los brazos: réplica agrandada de aquellos campechanos oseznos de
felpa que adornan las camas infantiles en las tibias mansiones de la burguesia: mami-
fero carnicero plantigrado, de cuerpo pesado y macizo, pelaje espeso, patas gruesas y
fuertes, ufas recias, ganchudas: solitario morador de paises frios, inteligente, astuto,
cuerdo, de proverbial arrojo y valor en momentos y situaciones de peligro: amufieca-
do por obra de su artifice, con toques melifluos de holly-woodiano candor: ausencia
total de cuelgacuelga en la entrepierna hircina: privado de los mas nobles atributos de
su robusta disposicion: encarados los dos, con leve asombro mutuo: tiempo de inter-
cambiar una mirada neutral, comedida: cuerpo domesticado también, sumiso a ellos:
verglienza, humillacién, asco, a eso le llaman vida!: pagar, siempre pagar, techo, ca-
lor, suefio, comida, pagar, pagar, para eso venimos al mundo?: abandonandolo al fin
a la torpeza de sus movimientos: al ejercido venal de su irrisoria alegria: sortear los
parachoques inmoviles de la rue Poissonniere hacia la acera opuesta: la opulenta te-
rraza del Madeleine Bastille: escoltado por la mirada inmisericorde de candidatos al
beatifico tecnicolor de Walt Disney: los tenebrosos pies en el helado asfalto: caminar,
siempre caminar, ajeno al mudo rechazo de los transeuntes: a la bendita prudencia
con gque se apartan para evitar el contacto: al aséptico, circunspecto temor de sem-



80 Investigaciones fenomenoldgicas 7

blantes yermos: avanza, si, avanza, no te pares, no hagas caso, actia como un ciego,
No cruces jamas su vista, el leproso que anda, el monstruo, el apestado, eres td, eres
td, eres ta: atravesar la bocacalle de Notre Dame de Recouvrance, las grandiosas re-
bajas de un musicalizado almacén de tejidos: la rue de la Ville Neuve, con la flecha
indicadora del cine y el anuncio del tentador programa: DOUBLES PENETRATIONS,
JEUNES FILLES EN CHALEUR: LE RYTHME MAXI-PORNO DES SCENES VOUS FERA
JOUIR!: todavia otra terraza de café: media docena de mesas protegidas del frio por
el grueso cristal de la luna: acuario iluminado, de oronda clientela nenudfar: palco que
se interna en el escenario y auspicia una vision privilegiada de la enigmatica apari-
cion: el paso del meteco de sobrecogedora figura: pies sombrios, descalzos, insensi-
bles a la dureza de la estaciéon: pantalones harapientos, de urdimbre gastada e impro-
visados tragaluces a la altura de las rodillas: abrigo de espantapajaros con solapas
alzadas sobre una doble ausencia: yo mismo: imagen venida del mas aca: aparente-
mente incapaz de objetivar su situacion fuera del flus, daiman el flus que continua-
mente repito: inmune contra las reflexiones malignas del gentio desparramado en la
acera: un fou probablement, qu'est-ce qui peut se passer dans sa téte? rompiendo a
reir para sus adentros: como si no lo supieran!: como si no supieran lo que discurre
en mi cabeza!: vergiienza, humillaciones, asco, eso que llaman vida!: o es que tam-
bién son ciegos?: rebasar el angulo de la rue Thorel, dos mujeres de la policia munici-
pal con uniformes color berenjena: absortas en la tarea de rellenar los formularios de
las multas a los automdviles en estacionamiento prohibido: sobrecogida también de
inquietud cuando al fin te contemplan: tu ne crois pas qu'il faudrait prévenir le Com-
missaire?: laisse tomber, on a presque fini, je veux rentrer a I” heure: siguiéndole no
obstante con los ojos mientras se aleja, pasa delante de la relojeria y tienda de 6ptica,
evito un romboedro rojamarillonegro de Kodak, bordeo la avanzadilla estratégica de
una sastreria cuyos modelos infestan la acera: proseguir mas alla del estanco, el
quiosco de flores, la agencia de empleo: andar, andar todavia como un autdmata:
escudarse en el propio horror igual que una coraza: si mi mirada echase fuego, si mis
ojos pudieran lanzar llamas: nada tras de mi, todo muerto a mi paso: incendio, puro
incendio: los escaparates, las tiendas, los automoviles, las casas, sus habitantes: cha-
tarra, huesos, ruina, cementerio, solo tierra quemada!: un caballero calvo con un
abrigo de pieles, familias de cinco en fondo que, al topar contigo, rompen bruscamen-
te la alineacion, desenlazan las manos enguantadas: tu as vu sa téte, papa?: oui, mon
petit, c” est rien, ne le regarde pas comme ¢a, ¢~ est mal élevé: nueva terraza climati-
zada, la silueta bidimensional de un cocinero con toca blanca sosteniendo la lista de
platos de un mend de promocién turistica: inocente estupor de rostros infantiles,
muecas furtivas, gestos de soslayo: el paria, el apestado, el negro se mueve libre-
mente, nos mira sin mirarnos, parece fraguar algo en secreto, se enorgullece de nues-
tro espanto: de dénde sale?: quién lo ha soltado?: cémo pueden dejarle asi, con sus
llagas y andrajos, en lugar de ponerle en cuarentena bajo severisimo control médico?:
reto, provocacion, tentativa de movilizar contra él los reflejos defensivos de una co-
munidad permisiva y liberal, pero resuelta a defenderse con ufias y dientes de cuanto
atente al orden social y bienestar de la familia?: garbanzo negro, oveja tifiosa, parasi-
to desentonador: desacorde instrumento en la ejecucion de una partitura: metafora
perdida entre los signos algebraicos de una ecuacion: computadora que, en vez de
suministrar la respuesta exigida por una comision de expertos financieros, transmuta
sus datos en violento poema antimilitarista!: pasada la farmacia, la boca del metro, el
estudio fotogréfico, la camiseria: por la acera elevada cuyo pretil domina progresiva-
mente, en la convergencia de la rue de la Luce y la rue Cléry, el transito fluido del
bulevar: bajar por ella, pegado a la barandilla, sin una ojeada a la antigua, venerable
mole de la Porte Saint Denis: obligar a apartarse a quienes vienen en sentido contra-
rio, te observan pasmados cuando se cruzan contigo y vuelven la cabeza con la aver-
sién y alarma pintadas en sus semblantes: proseguir la marcha sin verlos, aunque
sabiendo que te miran: una sensacidon de escozor que recorre mi espalda y parece



Ceésar Moreno: Metoikoia: Alteridad... 81

agolparse en la nuca: pero seguir, seguir, atravesar la calzada entre los automoéviles
inmovilizados por el semaforo, ganar la esquina donde dia y noche montan guardia
media docena de prostitutas: avanzar, avanzar todavia, quioscos de periddicos, self-
service, papeleria, discos y material escolar, africanos con totems y objetos folklori-
cos, muestrarios callejeros de un Prisunic, veredas atestadas de gente: revulsion, in-
quietud, nausea afloran sUbitamente a sus caras, crean el vacio en torno a él, le en-
vuelven en un nimbo espectacular de peligro: animal de especie inclasificable y des-
conocida, producto triste de infausta conjuncién astral: alejémonos de él, no nos roce
su aliento, cubramos prudentemente narices y bocas con suaves pafiuelos esteriliza-
dos: telefoneemos al servicio municipal de basuras: su cercania es una amenaza a la
salud publica: todos podemos sucumbir al contagio: camino del bulevar Sébastopol,
sortear la entrada de la estacion Strasbourg-Saint Denis, el quiosco de revistas yugos-
lavas y turcas, la mesilla del individuo que plastifica en unos segundos toda clase de
documentos: hasta dar con la sonriente celadora del sombrero de fieltro, abismada en
el habitual ejercicio de su mindsculo apostolado: reparto de octavillas con el dibujo de
un sol cuyos rayos quiebran la cadena aborrecible del pecado y un mensaje del funda-
dor de la mision SALUT ET GUERISON: tendiéndole una, con imperturbable expresion
benigna, sin reparar en que soy yo quien esta delante: oui, mon pauvre ami, Dieu
pense a vous, Il vous veut du bien, Il se soucie de votre salut, laissez-Le donc rentrer
dans votre coeur!: votre maladie peut étre le péché de votre dme, mais de méme
qu'll a guéri le lépreux, de méme Il vous pardonnera chaque péché, si vous Lui faites
appel: croyez-moi, rien n”est impossible avec le Seigneur!: circulo de curiosos, agol-
pamiento inmediato alrededor de los protagonistas, expectacion popular centrada en
el bolsillo del fantasmagorico gaban donde cobija, con reticencia, la mano: aceptara?:
cogera la hojilla rectangular de papel que confiadamente le alarga la piadosa activis-
ta?: el suspenso se prolonga unos segundos: expresion inefable de la devota, silencio
de los mirones al acecho del aparecido y su imprevisible reaccion: al fin la dudosa
extremidad emerge con la cautela de un resucitado abandonando las tinieblas de la
tumba, esboza, tocada de subita gracia, el ademan de tomar la hoja, pero cambia de
opinioén, la alza con rabia avasalladora, la plantas en medio de su mejilla, le doy una
sonora bofetada: ma bghit ual-li men-nek, smaati?: y agregar todavia, al darle la
espalda y abrirse paso entre el paralizado gentio: riaal d-din um-mék!: susurros, ex-
clamaciones de sorpresa, medrosas, tardias reacciones de ultrajada dignidad: ca
alors!: j'ai jamais vu une chose pareille!: ils se croient tout permis!: frapper publi-
quement une femme!: oh, vous savez, chez eux, je les connais bien, j'ai vécu quinze
ans la-bas!: avez-vous besoin de quelque chose, Madame?: ¢ est rien, Monsieur,
c”est rien, un pauvre malheureux, il n'est pas sain d'esprit, on peut pas lui tenir ri-
gueur de son geste!: a salvo: fuera de alcance de sus voces, al otro lado de la calzada
del bulevar: terraza-acuario del café de France, nuevo quiosco de diarios, sastreria de
confeccion, saldos de peleteria, emblema rojo de un café-estanco: seguir cuesta arri-
ba por Strasbourg, sin prestar atencion a los que me miran: muecas, expresiones de
disgusto y repulsién: mi fecunda cosecha: despejar su trayecto con visible apresura-
miento: incapaces de encarar el desafio que su existencia plantea: pies sombrios,
descalzos, insensibles a la dureza de la estacidon: pantalones harapientos, de urdimbre
gastada e improvisados tragaluces a la altura de las rodillas: abrigo con solapas alza-
das sobre una doble ausencia: las orejas, Dios mio, donde estan las orejas?: nuevo
salon de cine, triple programa anunciado con luminosos parpadeos: A PLEINS SEXES,
DECHAINEMENTS CHARNELS, LES JEUNES BAISEUSES: INTERDIT AUX MOINS DE 18
ANS: como el fuego, si, como el fuego, rostros, trajes, sonrisas, rociarlo todo con ga-
solina, encendedor, alguaquida, lanzallamas mis ojos, destruccion, regueros de fosfo-
ro, gritos, antorchas humanas: en el angulo peripatético de la rue de Metz: atravesar
la calzada a tientas: ganar laboriosamente la otra orilla sin perro, guia, baston: im-
permeable y extrafio a la reacciéon que invariablemente suscita: los: mira su caral: no,
no puedo, es mas fuerte que yo, me pone enferma! quiza se ha fugado del asilo: de-
berian detenerle, avisar a la policia, conducirle al dispensario mas préximo!: un hom-



82 Investigaciones fenomenoldgicas 7

bre joven aprieta la cabeza de su hijo contra el pecho, como si intentara protegerlo de
tu mal de ojo: otro apura bruscamente el paso y hace ademan de santiguarse: horror,
soledad, vacio, aguda sensacion de muerte viscosamente adherida a la espalda: qué
dice?: parece como si murmurara: no hay nadie que se haga cargo de él?: al lazareto,
al hospital, a la carcel en vez de envenenarnos la calle!: sombrereria, bolsos y articu-
los de piel, passage de |I” Industrie, el livido, sulfuroso, espeluznante panel de un filme
de espanto: L"HORRIBLE CAS DU DOCTEUR X: vampiros inclinados sobre pechos
desnudos, caninos incisivos, profusos regueros de sangre: mensualidad de doncella
nubil destinada a avivar el apetito de un protervo investigador faustico?: o a rejuve-
necer las tiroides de una castellana provecta, arriscada en la niebla y altura de un
chateau-fort: de los Carpatos?: el rostro ansioso con que la dama, esquematizada
como la reina de Blanca Nieves, contempla la succion pectoral del doctor a la virgen
artificiosamente dormida, apunta, a todas luces, a la segunda y mas excitante hipote-
sis: el vampirismo como fruto de noble sentimiento marital: al servicio de causa erra-
da, pero digna no obstante de simpatia: enfocar con mirada ciega, como objetivo pre-
viamente obturado, los segundones y comparsas representados en la fachada del ci-
ne, encima y a los lados de la taquilla: las probetas, murciélagos, salas de viviseccion,
depdsitos de cadaveres del transilvano castillo: sin advertir, aparentemente, la nueva
y ya multitudinaria aglomeracion: el subito, arracimado anillo de peatones que le ob-
servan, me observan, como a un suplementario reclamo de la pelicula: criatura forja-
da por la mente crepuscular y enfermiza del sabio y cuitado investigador: a la espera
silenciosa de mis gestos: hipnotizados por tu forzada, dolorosa inmovilidad: lo deben
de haber puesto ahi para que mordamos el anzuelo: lo del rostro es maquillaje y pin-
tura: hoy dia con tal de vender la mercancia, se recurre a cualquier exhibicién de mal
gusto: una imagen de horror demasiado realista: el vestuario absolutamente perfec-
to!: no verles, no acatar su presencia, deliberadamente otorgarles helada transparen-
cia, invisibilidad: atento tan so6lo a la fantastica proliferacion del guifiolesco panel de la
sala: extravagantes criaturas con torpe articulacién de cangrejos: mujeres deformes,
hidrépicas u ominosamente prefiadas: correcorre de monstruos lucifugos huyendo de
subterranea explosiéon: descartar el terror real: acogerse, como quien se acoge a sa-
grado, bajo el reino misericorde de la mentira confundirse con los personajillos que en
el lienzo anunciador hacen muecas, te tiran de los faldones del abrigo, brincan alrede-
dor de sus pies descalzos, me integran en su escenografia reptante con entusiasmo
feroz: avanzar por la entrada cubierta de posters y fotografias, pasar sonambulo ante
la vieja sobresaltada de la taquilla, bajar la breve escalera hacia la exigua sala de pro-
yecciéon: desviar a tu propio rostro el haz luminoso de la acomodadora que pretende
guiarte a una butaca vacia y escuchar su grito ahogado, la sofocada exclamacion de
panico mientras retrocede, deja caer la linterna de bolsillo, da media vuelta, empuja la
puerta de salida, sube precipitadamente los peldafios: de vuelta al Gtero: sumido en la
fetal, sedativa tiniebla: provisionalmente arrancado a su mundo gracias al oportuno,
generoso indulto de la oscuridad: contemplar el adusto salébn neogdético del castillo
listo para la cena: el doctor y su esposa presidiendo el agape en honor de la joven y
bella invitada rubia: la mesa rectangular pletérica de manjares, los candelabros de luz
precaria y trémula, el mayordomo atento e inexpresivo: su previsible ademan de ser-
vir el brebaje fatidico en la copa de cristal de la victima: torva mirada de connivencia
de los anfitriones cuando la incauta doncella la lleva a los labios y cae fulminantemen-
te dormida: acarreo inmediato del cuerpo inerme al laboratorio contiguo: expresion
codiciosa de la castellana mientras el sabio despoja a la infeliz de sus prendas hasta
dejarla desnuda

oh, comme elle est jeunel!

patiente un peu, chéri, je vais lui tirer tout son sang!

cerrar los ojos, descansar, dormir, soy yo, no miran, me ampara el horror de la
pelicula, abolido el infierno, el mundo de ellos, no prestan atencidon a su existencia,
han pagado la entrada, quieren disfrutar del espectaculo, una manera de matar el



César Moreno: Metoikoia: Alteridad... 83

tiempo, dejarte en paz en la primera fila, olvidar la ciudad, las calles, el gentio, la cru-
da agresion del trafico, recorrer otros lugares, otros ambitos, levitar sobre un tapiz,
continentes y océanos, otro pais, errancia, hospitalidad, nomadismo, la vasta latitud
del espacio, otras voces, su lengua, mi dialecto, como antafio, en medio de ellos, vivo,
soy, me muevo, libre al fin, camino del mercado.






INTERCULTURALIDAD Y CONFLICTO.
UNA PERSPECTIVA DESDE LA FILOSOFIA DE LA PAZ"

Sonia Paris Albert

Vicent Martinez Guzman

Catedra UNESCO Filosofia Paz / Universitat Jaume I,
Castellén de la Plana, Espafia

sparis@fis.uji.es / martquz@fis.uji.es

Resumen

En este trabajo situamos la interaccién entre los temas de la interculturalidad y
conflicto en el contexto de nuestras investigaciones de filosofia para hacer las pa-
ces. En la introduccién resaltamos los aspectos fenomenoldgicos de nuestra investi-
gacion basados en la intersubjetividad como caracteristica fundamental de los seres
humanos y en la violencia como ruptura de esa intersubjetividad. En la primera
parte revisamos las investigaciones sobre los conflictos que venimos realizando,
desde los estudios internacionales de los mismos, la fenomenologia linglistica de
Strawson, y la del reconocimiento de Honneth. Finalmente, situamos los conflictos
qgue surgen en sociedades interculturales, en el marco de una actualizacion de las
propuestas de Kant, de un derecho cosmopolita o derecho publico de la humanidad,
que subvierte la nocién de globalizacidn y apunta hacia nuevas formas de gober-
nanza que sirvan para afrontar por medios pacificos los conflictos interculturales.

Abstract

In this paper we set the interaction among the issues of interculturality and
conflict in the context of our research of philosophy for making peace(s). In the
introduction we emphasize the phenomenological aspects of our research based on
intersubjectivity as the fundamental characteristic of human beings and violence as
the breach on this intersubjectivity. In the first part we review the research on con-
flicts that we have been conducting, from the international studies on them, the
linguistics phenomenology of Strawson, and the recognition theory of Honneth. Fi-
nally, we set the conflicts arising in intercultural societies, in the framework of the
updated proposals of Kant, of a cosmopolitan right or public right of humanity, that
subvert the notion of globalization and point to new forms of governance that suit
for facing international conflicts by peaceful means.

* Ponencia presentada en el VII Congreso Internacional de Fenomenologia, “Interculturalidad
y Conflicto”, organizado por la Sociedad Espafiola de Fenomenologia, en la Universidad de
Salamanca (Espana), los dias 28-30 de abril de 2004.



86 Investigaciones fenomenoldgicas 7

Introduccién

Los dolorosos acontecimientos del 11 de marzo en Madrid, hacen mas
cercana que nunca la reflexidon serena y rigurosa sobre cémo podemos en-
tendernos los seres humanos, para transformar por medios pacificos los
conflictos que inevitablemente tenemos®. Desde nuestra propuesta de filo-
sofia para hacer las paces y transformacion pacifica de conflictos (Martinez
Guzman, 2005; 2009; Paris Albert, 2009) partimos del reconocimiento fe-
nomenoldgico de la intersubjetividad para la constitucién de las propias
identidades personales. Es decir, nadie constituye su identidad de manera
aislada. Los seres humanos nos necesitamos unos y unas a otros y otras
para hacernos cada uno a nosotros mismos como tales seres humanos. La
alteridad como alter, considerada desde esta intersubjetividad originaria, es
una altera pars. Cada persona es parte, lado, aspecto, del otro o la otra. De
hecho la funcion del amor, expresion maxima de la intersubjetividad seria
vernos como parte del otro y la otra. Es decir, como tu propio yo y ho como
un yo ajeno. La alteridad que considera al otro o la otra como alguien aje-
no, seria alius (Panikkar, 2004).

Sin embargo, el descubrimiento de la diversidad nos produce miedo.
Desde la perspectiva de la teoria feminista para la paz (Reardon, 1985) la
dominacion masculina es la reaccién al miedo a la dependencia de las muje-
res que los hombres descubren como diferentes. Constituimos asi el sexis-
mo como dominacién de los hombres a las mujeres y, en general, promo-
vemos un sistema violento de seguridad basado en la guerra contra los
otros hombres y mujeres que también consideramos diferentes. Desde la
perspectiva del ecofeminismo (Mies y Shiva, 1997) también aplicamos esa
dominacion masculina a la depredacion de la naturaleza, por miedo a su
diversidad. Finalmente, desde la vision del feminismo postcolonial (Harding,
1996; 1998) hemos ejercido la dominacidn y aniquilacién de otras culturas
y otros saberes por miedo a su diferencia.

En estos casos el descubrimiento de la alteridad, no se hace desde el

otro o la otra como altera pars, sino como alius: alguien ajeno frente al cual

* Este estudio se inserta en el Proyecto de investigacion “Epistemologia e Investigacién para
la Paz. Necesidad de una nueva fundamentacién epistemoldgica de la investigacion para la
paz desde una perspectiva filosofica”, financiado por la Universitat Jaume I y Bancaja-
Fundaciéon Caja Castellon, P1e¢1A2009-07.



Sonia Paris / Vicent Martinez Guzman: Interculturalidad... 87

nos posicionamos con miedo, llegando, como se ha hecho con la invasion de
Irak, a tratar de anularlo “por si acaso”: a la guerra preventiva. En este
sentido la violencia que, etimoldgicamente, estd relacionada con fuerza vi-
tal, se convierte en fuerza que nos desborda y hace que unos seres huma-
nos anulemos a otros y a la misma naturaleza. Cobra asi sentido nuestra
interpretacién de la violencia como ruptura de la intersubjetividad fenome-
nolégicamente originaria y necesaria para la constitucion de las identidades
personales y colectivas. Ademas, la constitucion de las identidades desde la
ruptura de la intersubjetividad las convierte en identidades asesinas (Maa-
louf, 1999).

Segln nuestra interpretacion, en como afrontemos el miedo a la diver-
sidad nos va, incluso, la propia capacidad de filosofar. Recordemos que la
experiencia del thaumazein, puede tener una dimensién de admiracién y
otra de extrafieza frente al descubrimiento de la alteridad de los otros seres
humanos y de la naturaleza. La admiracidén puede llevarnos a profundizar en
los aspectos de interrelacién que se basan en el reconocimiento de la inter-
subjetividad. Con ello asumimos que somos seres fragiles y vulnerables,
necesitados de los otros y las otras para poder ser nosotros mismos. Fragi-
lidad y vulnerabilidad que, ciertamente, pueden producir temor, pero tam-
bién mostrarse como indicadores del hecho de que nos necesitamos unos y
unas a otras y otros, simplemente para ser seres humanos. La extrafieza,
en lugar de asumir la fragilidad y la vulnerabilidad, canaliza el miedo ejer-
ciendo la violencia, rompiendo la intersubjetividad originaria, y consideran-
do al otro u otra como alius, ajeno, distante y a dominar y vencer.

Dependiendo de como enfoquemos la experiencia originaria del filosofar,
desarrollaremos una filosofia de la marginacién, exclusion y dominacién,
llegando incluso a apoyar la institucion de la guerra como instrumento de
canalizacidon de nuestros miedos a la diversidad, o desarrollaremos una filo-
sofia para hacer las paces, en la linea que venimos trabajando. Ambas posi-
ciones son parte de la condicion humana: tenemos capacidades o compe-
tencias para marginarnos, excluirnos, dominarnos y hacernos guerras, y
tenemos capacidades o competencias para crear instituciones de goberna-
cion y justicia y promover la ternura y el cuidado de unos y unas por otros y
otras. La filosofia para hacer las paces es la reconstruccion normativa de las

capacidades y competencias humanas para crear esas instituciones y pro-



88 Investigaciones fenomenolégicas 7

mover esas actitudes personales. Es otra manera de afrontar el miedo a la
diversidad desde el reconocimiento de nuestra fragilidad y vulnerabilidad
basicas, superadas con la puesta en practica de la intersubjetividad feno-
menoldgicamente originaria que nos constituye como seres humanos.

En realidad, la filosofia para hacer las paces asi definida es un tipo de fi-
losofia politica. Estamos hablando de politicas para la fragilidad (Martinez
Guzman, 2003a). En la manera de entender la politica en relacién con la
violencia, ésta se convierte en el medio especifico del Estado que reclama
para si el monopolio de la violencia fisica legitima (Weber, 1988: 83). En
cambio nosotros seguimos la propuesta de Arendt segun la cual la politica
surge para afrontar la fragilidad humana que se muestra en la falta de pre-
diccion del resultado de las acciones humanas. Asi, la “esfera politica surge
de actuar juntos, de ‘compartir palabras y actos’ (Arendt, 1996: 221); y el
“poder corresponde a la capacidad humana, no simplemente para actuar,
sino para actuar concertadamente. El poder nunca es propiedad de un indi-
viduo; pertenece a un grupo y sigue existiendo mientras que el grupo se
mantenga unido” (Arendt, 1998: 146).

Por consiguiente, los seres humanos estamos necesariamente interrela-
cionados a partir de la intersubjetividad fenomenoldégicamente originaria
gue nos constituye como tales seres humanos. Esta intersubjetividad no es
meramente abstracta sino que va ligada a como construimos las relaciones
con los otros y las otras desde la perspectiva del género, ecoldgica, politica,
econdmica y cultural. Esta intersubjetividad, cuando se concreta en estas
caracteristicas, muestra la interdependencia entre los seres humanos y en-
tre éstos y la naturaleza. Esa interdependencia puede producir miedo al que
se puede responder ejerciendo todos los tipos de violencia que rompen la
intersubjetividad, o al que se puede responder con otras filosofias y otras
politicas que partan de la fragilidad y vulnerabilidad humana como otra
muestra de la necesidad de interdependencia concreta como expresion de
esa intersubjetividad.

En cualquier caso, los seres humanos podemos chocar por muchas ra-
zones en el marco de nuestras relaciones intersubjetivas. Asi es como sur-
gen los conflictos humanos. El origen etimoldgico de la palabra conflicto
significa, precisamente, chocar unos y unas con otros y otras. Por otra par-

te, como expresion de esta intersubjetividad, también podemos cultivar las



Sonia Paris / Vicent Martinez Guzman: Interculturalidad... 89

relaciones entre nosotros como seres humanos y con la naturaleza de mu-
chas formas diferentes, constituyendo asi la diversidad de culturas. El ori-
gen etimoldgico de la palabra cultura significa precisamente cultivo, en este
caso, de las relaciones humanas y de la naturaleza. Dependiendo de qué
filosofias y qué politicas desarrollemos, los conflictos pueden ser violentos y
los choques culturales también. No obstante, los conflictos se pueden trans-
formar por medios pacificos y la diversidad cultural se puede transformar en
didlogo intercultural.

Desde nuestra propuesta de filosofia para hacer las paces, en lo que si-
gue abordaremos primero el tema de los conflictos y, a continuacion, el te-
ma de la interpelacién entre las diferentes culturas, esto es, de la intercul-

turalidad.
Transformacion pacifica de conflictos

En el campo de la investigacion de la paz el tema del estudio de los con-
flictos (Paris Albert, 2009) podriamos decir que surgid con la aparicion de la
revista Journal of Conflict Resolution en los afios 50 del siglo pasado, en la
Universidad de Michigan (EEUU). Solemos distinguir tres fases en el estudio
de los conflictos (Lederach, 1995). En una primera fase se hablaba de “re-
solucién de conflictos”. Parecia que el conflicto era algo negativo que habia
que resolver como fuera, incluso a veces, a costa de la propia justicia de la
solucién. Una segunda fase fue la del conflict managment que tenia la ven-
taja de que ya consideraba los conflictos como algo positivo que forma par-
te inherente de las relaciones humanas. No habia que resolverlos a cual-
quier precio sino aprender a gestionarlos. Finalmente se ha usado la deno-
minacion “transformacién de conflictos”. Los conflictos aprendemos a trans-
formarlos considerandolos como la otra cara de la cooperacién, aprendiendo
a cambiar nuestra propia percepcion de las relaciones humanas, reestructu-
rando las relaciones de poder, etc.

Por nuestra parte, ademas de profundizar en la bibliografia internacional
sobre los estudios de los conflictos, estamos utilizando los instrumentos de
nuestra propia formacion filoséfica para aprender sobre la transformacion
de conflictos (Martinez Guzman, 2003b; Paris Albert, 2009).



90 Investigaciones fenomenoldgicas 7

Asi actualizamos el dicho kantiano de que los conflictos son inherentes a
las relaciones humanas porque nos caracterizamos por una “insociable so-
ciabilidad”. Desde este contexto, un primer punto importante para la trans-
formacion de los conflictos por medios pacificos pasa por la asuncién de la
responsabilidad de las acciones que realizamos y siempre estamos someti-
dos a que se nos pidan cuentas por lo que nos hacemos, decimos y calla-
mos. El “"yo” es causa de sus propias acciones, es performativo o ejecutivo,
como estudiamos hace afios en el marco de esta Sociedad Espafola de Fe-
nomenologia comparando a Austin y a Ortega y Gasset (Martinez Guzman,
1992). Para la transformacion pacifica de los conflictos, no se pueden redu-
cir las acciones humanas a actos espirituales internos de los que los actos
de habla son su manifestacidon externa, ni a meros movimientos fisicos, co-
mo tampoco reducimos los actos de habla a meros movimientos con la len-
gua. Es importante asumir el yo de cada ser humano como agente de lo que
hace, dice y calla, sometido a la interpelacidon de los otros “yo” en el marco
de las relaciones intersubjetivas que hemos considerado originarias en las
relaciones humanas. La afirmacién sirve en el ambito de las relaciones in-
terpersonales —-siempre podemos pedirnos cuentas de lo que nos hacemos-
e institucionales -siempre podemos pedirnos cuentas de por qué se produ-
jeron los atentados terroristas del 11 de septiembre de 2001, los bombar-
deos de Afganistan, la invasion de Irak, y de si no podiamos hacernos las
cosas de otra manera, en nuestro caso, por medios pacificos.

También desde la fenomenologia linglistica aplicamos la propuesta de
Strawson (1995) de considerar las situaciones de la experiencia cotidiana
desde tres perspectivas que pueden ayudarnos, asimismo, en la transfor-
macion pacifica de los conflictos. La primera es la de cdmo me siento por lo
gue me hacen a mi, que puede ser resentimiento, gratitud, perddén y otra
serie de sentimientos en los que estamos trabajando. La segunda es la de
como me siento por lo que veo que una segunda persona hace a una terce-
ra —aqui estamos trabajando en la potenciacién del sentimiento de indigna-
cion; la educacién para la paz desde la perspectiva de nuestra filosofia para
hacer las paces tiene que ser una recuperacion de nuestra capacidad de in-
dignacién. La tercera perspectiva es la de como me siento por lo que yo
mismo hago, ligada a los sentimientos de responsabilidad, verglienza, culpa

o alegria, por ejemplo.



Sonia Paris / Vicent Martinez Guzméan: Interculturalidad... o1

Las tres perspectivas tienen un tipo de interconexion humana mas que
l6gica. Si fuera un santo quiza sélo me preocuparia de lo que yo mismo
hago o de lo que una segunda persona hace a una tercera. Si fuera un ego-
ista absoluto, quiza s6lo me preocuparia por lo que me hacen a mi. Sin em-
bargo, soy un ser humano corriente con mis capacidades para hacer mu-
chas cosas bien, otras mal, otras a mitad, etc. Por este motivo hay que te-
ner en cuenta las tres perspectivas que podemos adoptar para recibir algu-
na luz que nos ayudara a transformar pacificamente los conflictos apren-
diendo a ver las cosas como pueden verlas otras personas.

Las tres perspectivas requieren que las consideremos desde la actitud
performativa, no desde la actitud objetiva que nos distancia de las otras y
los otros, y de lo que nos hacemos, decimos y callamos. Las estudiamos
desde la posicion del participante en las interacciones humanas que se basa
en aquella intersubjetividad originaria que nos caracteriza como seres
humanos y que hace que generemos una serie de expectativas de las que
nos podemos pedir cuentas si no estamos la altura de lo que se espera de
nosotros y nosotras. Ademas suponen el reconocimiento de unos seres
humanos a otros como miembros de una especie de comunidad moral, por
la que no sélo nos consideramos como personas con dignidad, sino perso-
nas capaces de valoracion moral, atribucidn reciproca de responsabilidades
y con capacidad de pedirnos cuentas. Excluir de esa comunidad moral que
genera expectativas de lo que nos podemos hacer unos y unas a otros y
otras, cierra las posibilidades de intercomunicacidon y consiguientemente de
establecimiento de relaciones interculturales.

Precisamente tratamos de aplicar las propuestas de reconocimiento ela-
boradas por Honneth (1997) como alternativas a tres formas de menospre-
cio que significan exclusion y marginacién y, consiguientemente, la no
transformacién pacifica de los conflictos ni el establecimiento de puentes de
comunicacién intercultural.

El primer tipo de reconocimiento es el del cuerpo como alternativa al
menosprecio que significa atentar contra la integridad fisica de la persona.
Para la transformacién pacifica de los conflictos es fundamental el recono-
cimiento del cuerpo. De hecho, como sabemos, el dominio sobre el propio
cuerpo forma parte de la constitucidon de la identidad personal y de la con-

fianza en si mismo. Por este motivo la violacién o cualquier tipo de tortura,



92 Investigaciones fenomenoldgicas 7

en la que alguna persona queda “a merced” de otra, no es relevante sola-
mente por los dafos fisicos que produce, sino por la alteracion de la propia
identidad personal y la pérdida en la confianza en si mismo. La alternativa
consiste en el reconocimiento del cuerpo mediante la potenciaciéon de rela-
ciones primarias como el amor y la amistad, tiene una dimensidn mas afec-
tiva, y supone la potenciacion de la autoconfianza.

El segundo tipo de reconocimiento es el respeto, incluso en el sentido
kantiano, que tendria que ver con considerarnos unos y unas a otros y otras
como miembros de la comunidad juridica y moral a la que antes nos refe-
riamos. El desprecio consistiria precisamente en la desposesién de derechos
y exclusién de la comunidad juridica y moral. En este caso excluidos y ex-
cluidas se crean su propio argot de lo que consideran “un tio o una tia legal”
al margen de la comunidad que los excluye. Ademas, la falta de respeto
puede hacer que las personas excluidas lleguen a perderse el respeto a ellas
mismas; tiene un caracter mas cognitivo que afectivo y el reconocimiento
para la transformacion pacifica de los conflictos implica el respeto y la po-
tenciacién del autorespeto o respeto por uno o una misma.

El tercer tipo de reconocimiento consiste en estimar la multiplicidad de
formas de vida diferentes. El menosprecio se da cuando una determinada
forma de vida se considera indigna y se hieren los sentimientos de quienes
tienen formas de vida diferentes porque se les considera “gitanos”, “lati-
noamericanos”, *musulmanes” o “cristianos”. Produce en quienes se sienten
despreciados la pérdida de la estima de los propios valores. Tiene una mez-
cla de componentes emocionales y cognitivos. La alternativa es la potencia-
cion de la solidaridad del grupo y de la intergrupal y la recuperacion de la
autoestima por los propios valores.

A partir de estas formas de afrontar los conflictos en que venimos traba-
jando desde nuestra filosofia para hacer las paces podemos, finalmente,
abordar el tema de la interculturalidad como alternativa al famoso choque

de civilizaciones (Huntington, 1997).

El derecho a la interculturalidad: hospitalidad contra extranjeria

Las alternativas en que venimos trabajando incluso con analisis criticos

de propuestas como la mencionada de Huntington y la decepcionante de



Sonia Paris / Vicent Martinez Guzméan: Interculturalidad... 93

Sartori (Martinez Guzman, 2003a; Sartori, 2003) consisten en la actualiza-
cion de algunas ideas kantianas.

Kant advertia contra la tentacidon de algin gobierno de convertirse en
gobierno mundial, en lugar de constituir la federacién de Estados por la paz
gue él mismo defiende —tentacién que hemos percibido en el gobierno de
Estados Unidos. Contra esta tentacién Kant defiende con su terminologia
que parece que la naturaleza quiere otra cosa y se vale de dos medios para
ello: la diversidad de creencias y la diferencia de lenguas. Es cierto, admite,
que estas diferencias pueden ser motivo de exclusidon. Sin embargo depen-
de de la cultura, de la forma en que cultivemos las relaciones humanas, el
que sean fuente de exclusion o de demanda mutua de paz (Kant, 1991).

Por consiguiente, las personas y los grupos tenemos derecho a la inter-
culturalidad: a cultivar un tipo de relaciones o promover un tipo de culturas
que, desde el reconocimiento de la diversidad de creencias y lenguas, pro-
muevan la transformacion pacifica de los conflictos que esa diversidad pue-
da generar.

Es mas, en la actual situacién mundial vamos dandonos cuenta de que
la violacidn del derecho en una parte del mundo afecta a toda la tierra. Por
este motivo, el derecho politico dentro de los Estados y el derecho interna-
cional entre los Estados resultan insuficientes y necesitamos un nuevo tipo
de derecho que es el derecho cosmopolita o derecho publico de la humani-
dad. De esta manera se introducen nuevos actores del orden mundial. El
derecho publico de la humanidad regularia derechos entre Estados, pero
también entre ciudadanos de otros Estados y algunos Estados (por ejemplo,
los inmigrantes), entre ciudadanos sin Estado (naciones indigenas o nacio-
nes sin Estado) y agrupaciones de Estados, y entre ciudadanos mismos, en
esas redes globales de la sociedad civil global que llamamos ONG, movi-
mientos sociales, feministas, indigenas, asociaciones de inmigrantes, etc.

El derecho publico de la humanidad subvertiria las nociones de globali-
zacion, propiedad y comercio. La de globalizacién porque no seria, como
esta sucediendo, la imposicién unilateral a todo el globo de un determinado
modelo econdmico, sino que se basaria en la propiedad comun del suelo del
globo de la tierra. En este sentido el comercio seria, como lo es etimoldgi-
camente, el intercambio de lo que tenemos en comun todos los seres

humanos como poseedores del suelo de la tierra.



94 Investigaciones fenomenoldgicas 7

Ademas, la propiedad comun de todo el globo que es la tierra significa
que nadie tiene mas derecho que otro a estar en un lugar de la tierra. De
ahi que el derecho publico de la humanidad se exprese como derecho a la
hospitalidad universal: el derecho de un extranjero a no ser tratado hostil-
mente por el hecho de haber llegado al territorio de otro. En nuestra pro-
puesta, la nocién de extranjeria, que, fruto del miedo a la diferencia a que
aludiamos al principio, puede producir leyes xenofdbicas, se ha de trans-
formar en hospitalidad basada en la propiedad comun de la tierra. Precisa-
mente hospitalidad en griego es filoxenia, amor a la diferencia, como otra
forma de tratar el miedo a la diversidad que se producia por una falta de
asuncion de la fragilidad y vulnerabilidad humanas que se muestra en la
necesidad de interdependencia. Es mas, si recordamos la definicion de ética
de Aranguren citando a Heidegger (Aranguren, 1968), la etimologia de ética
ademas de referir a caracter y a habitos de comportamiento remite a “resi-
dencia”, “morada” o “lugar donde se habita”. En este sentido nuestro propio
ser moral depende de nuestra capacidad de hospitalidad, de compartir
nuestra morada.

Las personas del Norte, haciendo uso del derecho a la hospitalidad, con-
vertimos la colonizacidn en conquista, porque negamos “a los del lugar” el
derecho a la interlocuciéon: a los del lugar, como dice Kant, no se les tenia
en cuenta para nada, a pesar de que alardedbamos de pueblos civilizados.
Sin embargo, ahi tenemos elementos para afrontar el tema de la transfor-
macién pacifica de los conflictos interculturales: derecho cosmopolita o de-
recho publico de la humanidad, filoxenia, amor a la diferencia o derecho a la
hospitalidad, reconocimiento de la diversidad de creencias y lenguas, dere-
cho a la interlocucién.

Ha sido precisamente la conversidn de la colonizacion en conquista la
que ha producido el orden mundial que tenemos, heredero de la paz de
Westfalia de 1648. En este orden mundial los Estados nacionales suponian
seguridad, gobernabilidad, territorialidad y soberania. En estos momentos la
ecuacion se rompe y tenemos que enmarcar la transformacidon pacifica de
los conflictos interculturales en un nuevo orden mundial por encima y por
debajo de los actuales Estados nacionales.

El derecho publico de la humanidad, nos hace sentir como propias las

violaciones de los derechos en cualquier parte del mundo. Por encima de los



Sonia Paris / Vicent Martinez Guzméan: Interculturalidad... 95

actuales Estados nacionales necesitamos una ONU reformada no sélo por
razones geoestratégicas, sino para abordar el problema fundamental que es
el de las muertes diarias por hambre y miseria de tantas personas en el
mundo. Necesitamos organismos globales para hacer frente a la pobreza y
para el control de la economia de la globalizacién unilateral, para el estable-
cimiento del didlogo de civilizaciones, la promocién y efectividad del Tribu-
nal Penal Internacional, agrupaciones regionales como la nueva Europa, pe-
ro también en todas partes del mundo, potenciacién de redes globales de
movimientos sociales, etc. Por debajo de los Estados nacionales necesita-
mos también nuevas formas de gobernacion de las naciones sin Estado, el
reconocimiento de los pueblos indigenas, politicas locales y de hermana-
mientos municipales, promocién de movimientos sociales locales y demo-
cracia participativa.

Es real que pueda haber una solucién para cubrir las necesidades basi-
cas de todos los seres humanos del planeta. En el informe del PNUD de
1997 estaba calculado que mitigar la pobreza de ingreso costaria unos
80.000 millones de dodlares. Esto es menos del 0,5% del ingreso mundial.
Por esta razén, el mismo PNUD afirma que es la falta de compromiso politi-
co, no de recursos financieros, el obstaculo real que se opone a la erradica-
cion de la pobreza.

Este es el problema béasico que hace que las personas y grupos exclui-
dos sean manipulados por gentes de las diferentes religiones y que alimen-
ten el llamado terrorismo global; terrorismo al que Occidente ha respondido
con mas guerras, en lugar de afrontar, desde la asuncién de nuestra propia
fragilidad, las causas profundas de ese terrorismo, que son las crecientes
desigualdades de las que se aprovechan los mismos terroristas. La respues-
ta violenta al 11 de septiembre de 2001 no ha evitado el terrorismo del 11
de marzo de 2004. Sin embargo, sabemos que tenemos medios, como los
antes enunciados, para hacer frente no sélo a las causas profundas del te-
rrorismo sino también al terror sembrado por las muertes indiscriminadas
de civiles fruto de la miseria y al terror producido por la invasién militar de
otros pueblos.

Estamos trabajando para que la transformacién pacifica de los conflictos
interculturales no sea meramente un debate de creencias, lenguas o cultu-

ras, sino que vaya a esas causas profundas de las desigualdades mundiales



96 Investigaciones fenomenoldgicas 7

gue, sabemos, tienen solucidon. No deberiamos enmascarar como problemas
culturales o choques de civilizacion, la generacién de esas bolsas de margi-
nacion, exclusion y muerte en el mundo. La cultura y las creencias pueden
ser un refugio que incremente el fundamentalismo excluyente cuando a los
pueblos se les condene a la miseria por la globalizacién unilateral de un de-
terminado modelo econdmico que sdélo atiende a los beneficios de unos
cuantos.

La cultura puede convertirse en transformacion pacifica de conflictos en
el debate intercultural que tenga en cuenta la interpelacidon de quienes sean
victimas de este orden mundial que estamos creando. Depende de cémo

cultivemos las relaciones humanas.

Referencias

ARANGUREN, José Luis (1968): Etica, Madrid, Editorial Revista de Occidente.

ARENDT, Hannah (1996): La condicién humana, Barcelona, Paidods. [Original 1958].
— (1998): “Sobre la violencia”, en Hannah ARENDT (ed?3.) (1998): Crisis de la
republica, Madrid, Taurus. [Original 1970].

HARDING, Sandra (1996): Ciencia y feminismo, Madrid, Morata.
— (1998): Is science multicultural?: postcolonialisms, feminisms, and episte-
mologies, Bloomington, Ind., Indiana University Press.

HONNETH, Axel (1997): La lucha por el reconocimiento. Por una gramatica moral de
los conflictos sociales, Barcelona, Critica.

HUNTINGTON, Samuel P. (1997): El choque de las civilizaciones y la reconfiguracion
del orden mundial, Barcelona, Paidds.

KANT, Immanuel (1991): Sobre la paz perpetua, Madrid, Tecnos. [Original 1795].

LEDERACH, John Paul (1995): Preparing for Peace: Conflict Transformation Across
Cultures, Syracuse (NY), Syracuse University Press.

MAALOUF, Amin (1999): Identidades asesinas, Madrid, Alianza.

MARTINEZ GUZMAN, Vicent (1992): “Estudio fenomenoldgico-linglistico del yo ejecu-
tivo”, en Javier SAN MARTIN (ed.) (1992): Ortega y la Fenomenologia, Madrid,
UNED, pp. 167-180.

— (2003a): “Politicas para la diversidad: Hospitalidad contra Extranjeria”, Con-
vergencia. Revista de Ciencias Sociales vol. 10, 33 (2003) 19-44.
http://redalyc.uaemex.mx/redalyc/src/inicio/ArtPdfRed.jsp?iCve=10503302.

— (2003b): “Transformacién de conflictos y democracia participativa”, en Juan
Antonio ToMAs CARPI (ed.) (2003b): Estrategias y elementos para un desarrollo
sostenible, Valencia, Nau Llibres, pp. 903-963.

— (2005): Podemos hacer las paces. Reflexiones éticas tras el 11-S y el 11-M,
Bilbao, Desclée de Brower.

— (2009): Filosofia para hacer las paces, Barcelona, Icaria.



Sonia Paris / Vicent Martinez Guzméan: Interculturalidad... 97

MIES, Maria / SHIvA, Vandana (1997): Ecofeminismo: teoria, critica y perspectivas,
Barcelona, Icaria.

PANIKKAR, Raimon (2004): Pau i interculturalitat. Una reflexi6é filosofica, Barcelona,
Proa.

PARIS ALBERT, Sonia (2009): Filosofia de los conflictos, Barcelona, Icaria.

REARDON, Betty (1985): Sexism and the War System, New York / London, Teachers
College / Columbia University.

SARTORI, Giovanni (2003): La sociedad multiétnica. Pluralismo, multiculturalismo,
extranjeros e islAmicos, Madrid, Taurus.

STRAWSON, Peter F. (1995): Libertad y resentimiento, Barcelona, I.C.E. / UAB / Edi-
ciones Paidos.

WEBER, Max (1988): El politico y el cientifico, Madrid, Alianza Editorial.






CONFLICTIVIDAD Y LIBERTAD.
UNA APROXIMACION A LA FENOMENOLOGIA SOCIAL
DE M. HENRY"

Maria del Carmen Paredes-Martin
Universidad de Salamanca, Espafa
paredes@usal.es

Resumen

Este trabajo se ocupa de la teoria de los conflictos humanos en Michel Henry,
expuesta en su libro Du Communisme au Capitalisme. Histoire d”une catastrophe.
A partir de los bases de su fenomenologia de la vida, la fuente del conflicto no se
puede comprender en el ambito de los fendmenos sociales, sino que tiene que des-
cubrirse en la estructura profunda de la vida y en su insatisfaccion en el seno de las
sociedades modernas. Entre todos los fenédmenos, la vida es el proceso de la feno-
menalizacién, en tanto que la vida se experimenta a si misma en la maxima interio-
ridad de una inmanencia radical. EIl comunismo y el capitalismo son las dos princi-
pales formas de vida econémica y social y son también, segun Henry, diferentes
modos de negacidon de la vida, aunque la causa ultima de tal negacién no sea eco-
némica, sino ontoldgica. Esto se debe a que estos dos modelos sociales tienden a
ignorar o a desentenderse de la vida concreta y personal de los individuos vy, por lo
tanto, del verdadero valor de la libertad, en beneficio de abstracciones universales
como la sociedad, el pueblo, la historia o las clases sociales.

Abstract

This study deals with Michel Henry’s theory of human conflict, as developed in
his book, From Communism to Capitalism. Theory of a Catastrophe. Starting from
the basic guidelines of his phenomenology of life, the source of conflict cannot be
wholly understood within the sphere of social phenomena, but must be unveiled in
the deep structure of life and its secret dissatisfaction in modern societies. Life is,
among other phenomena, the process of becoming phenomenon, inasmuch as life
feels itself and experiences itself in its invisible interiority and in its radical
immanence. Communism and Capitalism, as the two main forms of economic and
social ways of life, are according to M. Henry different modes of negation of life,
although the ultimate cause of this negation is not economical, but ontological.
Both social models tend to ignore or disregard the personal and concrete life of a
living individual, and therefore the true value of freedom, to the benefit of universal
abstractions like society, people, history or social classes.

* Ponencia presentada en el VIl Congreso Internacional de Fenomenologia, “Interculturali-
dad y Conflicto”, organizado por la Sociedad Espafiola de Fenomenologia, en la Universidad
de Salamanca (Espafia), los dias 28-30 de abril de 2004.



100 26/03/2010Investigaciones fenomenoldgicas 7

1. La prioridad de la vida

Significativamente, la obra de M. Henry que entra de lleno en nuestro
tema —Du communisme au capitalisme— lleva como subtitulo Histoire
d”une catastrophe, es decir, la historia del fracaso econémico del socialis-
mo. La pregunta por la causa de este fracaso tendrd como principal res-
puesta que esa causa no se encuentra solo en lo econémico, sino que afecta
“al hombre mismo en lo que constituye segun la tradicion su dignidad: en
su libertad”*. A partir de esta respuesta, Henry desarrolla su reflexion sobre
los conflictos sociales que surgen en el seno del socialismo histérico como
sistema de organizacion de la vida politica y econémica.

El punto de origen de esos conflictos se encuentra en el hecho de que el
socialismo consider6 que lo econdémico llegd a ser una realidad independien-
te del hombre como fruto de una evoluciéon histérica y de determinados
cambios industriales que era posible alterar por la influencia de ese sistema
econdmico. Incluso cabe afirmar que el socialismo ha sido la afirmacién me-
tafisica® de que era posible modificar la realidad econémica y sus leyes, di-
solverla, descomponerla para volverla a componer de nuevo de manera que
su influencia sobre la vida humana no produjera la aniquilacién de la mis-
ma, sino, por el contrario, la posibilidad de que cada hombre fuera él mis-
mo. Para ello era necesario, en primer lugar, que interviniera el pensamien-
to, el cual debia llevar a cabo esa descomposicién para reconstruir luego
esa realidad econdémica a partir de los resultados de su analisis, de modo
que diera lugar al bienestar de todos y con ello pusiera en evidencia la efi-
cacia del pensamiento y de la libertad del hombre para dominar los proce-
sos de produccién en lugar de soportar sus efectos adversos.

Por ello, el fracaso del socialismo tiene un primer significado en el fraca-
so del pensamiento en su pretension de organizar de manera racional la
actividad y la existencia cotidianas; es por tanto un fracaso que pone en
cuestion la humanitas del hombre en tanto en cuanto ella reside en el pen-

samiento y en la libertad. El tipo de pensamiento que es responsable de es-

1 M. Henry, Du communisme au capitalisme. Histoire d’'une catastrophe, Paris, Ed. O. Ja-
cob, 1990, p. 18.
2 Ibidem, p. 20.



M2 Carmen Paredes: Conflictividad y libertad... 101

te fracaso es el marxismo y el principio en que se basa es el haber reducido
al individuo a ser miembro de una clase o de un partido y a otras abstrac-
ciones semejantes. También hay que contar con que esta infravaloracion del
individuo tiene consecuencias politicas, como la negacién de los derechos
del hombre, la arbitrariedad y una situacion de terror latente que no se lo-
gré enmascarar con grandes dosis de ideologia.

Pero si miramos al lado opuesto al socialismo, es decir, al liberalismo
que supuestamente apela al individuo y a su libertad, haciendo de ella la
base de la economia, tampoco se encuentra aqui el remedio de lo anterior.
Pues también en la linea liberal el orden econédmico es obra de un pensa-
miento forjado en abstracciones, aunque bien diferentes, pero no menos
contrarias a la vida. Ahora bien, segun Henry, no cabe entender que el capi-
talismo, que explota la vida aunque se nutra de ella para su provecho, siga
estando en auge frente al fracasado marxismo, pues también aquél se en-
cuentra “en agonia” y cediendo terreno frente a un determinado fenémeno
“que arroja al hombre fuera del mundo y al mundo fuera de la vida™®: un
fendbmeno que hizo sucumbir al marxismo y que va minando al capitalismo
en nuestros dias. Se trata del fenédmeno de la técnica, que en definitiva se-
ria el responsable de la infravaloraciéon del hombre que se registra en el
presente. El universo triunfante de la técnica seria segun esto el verdadero
causante del proceso.

Para llegar a mostrar semejante fendbmeno hay que empezar describien-
do las formas concretas de los problemas particulares, que permitiran regis-
trar su génesis mediante un regreso a las fuentes fenomenoldgicas de los
conflictos patentes y latentes. Pues “toda cuestion fundamental remite a un
fundamento fenomenoldgico soélo a partir del cual puede ser elucidada. Por
fundamento fenomenoldgico hay que entender el aparecer puro presupuesto

en todo aquello que se nos aparece™.

El fundamento fenomenolégico
proximo, por asi decirlo, del orden econémico e histérico es el individuo vi-
viente —el trabajador como algo vivo, y no como algo empirico. El condensa
en si el orden de la vida: la subjetividad y la fuerza transformadora de la

naturaleza. El individuo no es aqui ninguna cosa que pueda definir el pen-

3 Ibidem, p. 23.

4 M. Henry, “Encarnacion”, conferencia pronunciada en el Aula Unamuno de la Universidad
de Salamanca el 27 de abril de 2001 en el acto de presentacion de la traduccién esparfiola de
su obra Encarnation. Une philosophie de la chair —acto que yo tuve el honor de presidir.



102 26/03/2010Investigaciones fenomenoldgicas 7

samiento, pues es la realidad mas auténtica y la base de todos los fenéme-
nos que tienen que ver con la vida humana.

Tomando como base de su analisis al individuo viviente —que difiere del
individuo definido por el pensamiento en términos de representacion, por lo
tanto sobre el trasfondo de la relaciéon sujeto/objeto—, aparecera también el
significado de la sociedad y de la clase. Henry sostiene que el pensamiento
no puede atrapar en representaciones el verdadero ser de esta individua-
lidad, porque el ser no es contenido de una representacién, como tampoco
es el resultado de una objetivacion. Esto anticipa también cual es su proce-
dimiento para poner de manifiesto los verdaderos fenbmenos y para sefalar
las apariencias que duplican la realidad a la vez que ocultan su verdadero
modo de ser: su critica de la representacién justifica y explica el uso de otro
lenguaje, el lenguaje de la vida, que es el lenguaje del sufrimiento o mas
exactamente, del padecimiento. Pues en el individuo se da una pasividad
constitutiva con respecto a la vida, ya que él no se pone en el ser, no se da
su ser, sino que nace a la vida y de la vida.

En efecto, ¢como seria posible y apropiado hablar de la vida y ponerla
de manifiesto, si no es a través de un lenguaje que siga de cerca el modo
en que la vida se experimenta a si misma? La vida consiste en la experien-
cia de ella misma. El lenguaje de la representacién, en cambio, no puede
evitar la objetivacion de lo que expresa, ya que toda representacion consis-
te en poner a la cosa ante si, como ob-jeto, del que se constatan unas pro-
piedades, una naturaleza, algo que existe y se define como un ente. La to-
ma de distancia es inherente a la representaciéon misma, por lo tanto repre-
sentar es poner delante, ob-jetivar, cualificar algo como puesto ante la mi-
rada de la conciencia representativa. “En la vida, por el contrario, este estar

"> De este

delante de una mirada en cuanto objeto no se produce jamas
modo Henry conecta la representacion con la objetivacion, y el ejemplo de
una experiencia tan vital como el dolor, comparado con la representacion
del dolor, bastan para aclarar dénde quiere poner el acento. Podemos re-
presentarnos nuestro propio dolor, tratar de comprenderlo, interpretarlo,

pero en esta toma de distancia no vivimos el dolor, nos separamos de él y

5 M. Henry, Du communisme au capitalisme, p. 45.



M2 Carmen Paredes: Conflictividad y libertad... 103

esta experiencia no tiene nada que ver con la subjetividad “viviente y su-
friente” en la cual el ser del dolor se agota.

La impotencia del pensamiento con respecto a la vida y sus diversas
modalidades afecta también a la naturaleza de esta vida, puesto que entre
la una y la otra no hay ninguna distancia, ninguna relacibn con un objeto,
ningun objeto posible. Lo mismo ocurre con el cuerpo propio en cuanto
cuerpo vivo. Esta manera de estar apegado a si que caracteriza al individuo
vivo explica por qué el trabajador vendera su cuerpo, su fuerza subjetiva de
trabajo y se vendera a si mismo.

Desde esta perspectiva, aparecen las necesidades del hombre como al-
go vivido y experimentado de manera apremiante, reclamando una accion
para su satisfaccion. El hecho de que esto sea asi, de que una necesidad
reclame una accién como prolongacion suya, se debe a la subjetividad de
esa necesidad, a su inmersion en la vida. No es que consideremos apre-
miantes a las necesidades mas perentorias como fruto de una maldicién o
como algo inevitable, en definitiva, como resultado del sentido que les con-
ferimos, sino que son apremiantes porque no pueden ser situadas a distan-
cia, ni pueden escapar a su propio peso.

Asi podemos reconducir —en una pregunta retrospectiva— la razon de
ser del trabajo hasta la fuente de la necesidad. Las necesidades crecen
constantemente y ello produce un sufrimiento que aspira a encontrar su fin,
a ser suprimido y lograr su satisfaccion. Este es un movimiento pulsional
nacido del propio sufrimiento y cuya fuente es el sufrimiento mismo, su in-
tensidad. Pero esta intensidad y el peso del sufrimiento no dependen de la
necesidad objetiva, sino de su subjetividad, de ese caracter que impide po-
nerlo a distancia, asi como escapar de él. Dicho de otro modo, el sufrimien-
to y el malestar que provocan las necesidades insatisfechas no esta en las
necesidades mismas, sino en que el sufrimiento provocado est4 inmerso en
si mismo, sin posibilidad de escapar de él, a menos que se cambie la situa-
cién completa. En esto reside el principio de toda accién humana®. Se trata
de la actividad indeclinable por la que la vida trabaja para transformar el

malestar de la necesidad insatisfecha por el bienestar de la satisfaccion. Pe-

® Seguin Henry, se trata de una “unién original de afecto y accién”. Ibidem, p. 49.



104 26/03/2010Investigaciones fenomenoldgicas 7

ro esta actividad tiene lugar en el cuerpo subjetivo del individuo viviente,
asi que la accion es en si misma subjetiva y viviente como también lo es el
trabajo del que se nutre la economia y la historia. Este es el planteamiento

que nos conduce al analisis concreto de nuestro tema.

2. El conflicto entre individuo y sociedad

Por esta razon, el individuo viviente es el principio de la sociedad, aun-
que no es principio absoluto. De suyo se comprende que el individuo defini-
do por la vida no es un individuo aislado’, pues en la vida nacen innumera-
bles individuos y, cada vez que la vida se experimenta a si misma, esta
prueba necesariamente singular engendra lo que se siente a si mismo, es
decir, el “si mismo” humano. Esto supuesto, poner al individuo como princi-
pio de la sociedad y de la historia, es afirmar que la realidad de la que éstas
provienen es la que habita el individuo y la que hace de él un individuo vi-
viente, en una reiteracion indefinida del deseo y de la necesidad que recla-
man la produccion adecuada para su satisfaccién. En virtud de este origen
viviente, la produccion de bienes esta transida de subjetividad y es ella
misma subjetiva como tal.

Situado en estos términos el principio de la sociedad moderna, en el
contexto inseparable de la produccion de bienes y valores, no es dificil des-
cribir los distintos modos de conflictividad que pueden surgir, motivados
desde la raiz por las situaciones en que los individuos se ven reducidos a
una condicibn empirica que sacude los cimientos de la misma existencia de
la sociedad. Por lo demas, estas situaciones se presentan en cualquiera de
los dos grandes sistemas socio-econdmicos conocidos, tanto en el del
marxismo ya fracasado como en el capitalismo.

Mas concretamente, en el origen de toda conflictividad social hay una
trasposicion del orden de las cosas, una inversion por la cual el individuo
deja de ser principio para convertirse en la consecuencia de las abstraccio-
nes que dominan a una sociedad determinada. En las sociedades marxistas,
estas abstracciones son la sociedad, la historia y las clases sociales, las cua-

les reemplazan a los individuos vivientes, de tal manera que Henry especifi-

7 Cfr. la critica de M. Henry al planteamiento de la V Meditacién de Husserl en Phénomé-
nologie materielle. (M. Henry, Phénoménologie materielle, Paris, P.U.F., 1990, pp. 138ss.



M2 Carmen Paredes: Conflictividad y libertad... 105

ca el aspecto tedrico del marxismo como ideologia socio-politica por esta
sustitucion, es decir: la totalidad de los fendmenos econémicos, histéricos y
sociales —y con ellas el propio individuo— se explica a partir de las citadas
abstracciones. La transposicion opera con una determinada manera de en-
tender la relacién entre concepto y realidad, segun la cual se cree que la
realidad pensada en el concepto es del mismo tipo que éste, es decir, que
es algo genérico, ideal y totalmente extrafio a la realidad viviente.

Esta creencia lleva a tratar a la sociedad como si fuera un concepto y
segun el modelo del mismo. Asi como el concepto incluye en su extension a
todos los seres que le corresponden empiricamente, del mismo modo la so-
ciedad real que queda atrapada en el concepto de “sociedad” se presenta
como una realidad definida por ciertas caracteristicas generales, que com-
parten todos los que la constituyen. Cada sociedad real se convierte en la
sociedad conceptual, Unica, donde todos los individuos se reflejan indefini-
damente y quedan definidos por el reflejo de lo reflejado en ella. Frente a
esta creencia ilusoria, se alza la evidencia de que la realidad reside Unica-
mente en la vida y que ésta solo existe en forma individual, como se ha in-
dicado.

Esto supuesto, cabe decir que la sociedad no tiene ninguna realidad
propia, especifica o diferente de la de los individuos, pues la Unica realidad
es la de la vida en su caracter irreductible. A lo sumo, el concepto de socie-
dad hara referencia a una realidad de otro orden, es decir, a la realidad de
lo pensado, de lo puesto ante la mirada de la conciencia. Esta tesis se en-
frenta explicitamente a las de quienes —como Durkheim y el marxismo—
sostienen que la sociedad constituye una realidad especifica, un plano cuali-
tativo diferente, cuyas leyes son distintas de las que rigen a los individuos.
Pero si se afirma que la sociedad tiene realidad ante todo en lo pensado, de
ello se sigue también que los sistemas de regulacion “social” son heterogé-
neos con respecto a los que tienen su origen en la vida subjetiva de los in-
dividuos: los unos son sociales y colectivos, los otros son individuales y sub-
jetivos y entre ambos se introduce una asimetria, una diferencia que es la
fuente de multiples conflictos. Porque los imperativos de la sociedad se im-

ponen a la fragilidad de los individuos hasta el punto de poner en riesgo la



106 26/03/2010Investigaciones fenomenoldgicas 7

posibilidad de que el hombre se sienta libre y conserve la subsistencia de
una realidad propiamente individual®.

Pues bien, cuando el individuo y la sociedad son realidades distintas, se
produce una elevacion de la sociedad en perjuicio del individuo, que pierde
caracter de realidad. Entonces la relacion entre individuo y sociedad no es
siquiera la de la parte al todo, pues al menos en esta relacion tiene que
haber cierta homogeneidad. Los individuos se inscriben en un nivel inferior,
no son miembros de una totalidad social, sino s6lo sus productos. Teniendo
la sociedad sus propias leyes, ella se presenta como la verdadera realidad,
la que actua y hace actuar, la que determina las relaciones causales desde
el nivel social hacia el plano de los individuos.

La tesis de la primacia de la sociedad es comun a las ideologias socialis-
tas y comunistas asi como a las democracias occidentales, aunque en cada
caso tiene una fisonomia y unos efectos diferentes®. Los regimenes socialis-
tas toman como punto de partida esta primacia, considerada como un a
priori que regula los comportamientos humanos y su destino, y que se con-
vierte en una ideologia difusa, en una creencia y en una verdad cientifica.
Por ello, los modos de accidon se disefian para esa realidad general y abs-
tracta o para las estructuras que se reconocen en ella. El objetivismo de
esta tesis propone una manera de ver que consiste en poner como objeto
exterior lo que soélo tiene realidad en el individuo y se produce a través de
su accion. La ilusion de la primacia de la sociedad consiste en creer que sus
leyes, asi como las acciones que se llevan a cabo en virtud de ellas, son en
si mismas realidades de tipo objetivo. Henry llega a afirmar que las leyes de
la sociedad no pueden ser distintas de las leyes de las subjetividades vivien-
tes, que se refieren a “una historia afectiva™®, donde el deseo, y su éxito o
su fracaso, marcan la pauta. Estas leyes —basadas en una realidad abstrac-
ta hipostasiada— serian incapaces de producir el paso al acto de una activi-

dad cualquiera, y desempenar el papel de causa de las acciones individua-

8 En esta misma linea Henry interpreta el pensamiento de Marx y sus diferencias con el
marxismo y con quienes en su tiempo personificaban la sociedad, como Proudhon y Stirner.
Cfr. ibidem, por ejemplo, pp. 42 y 58.

® Ya Marx lo denuncié en La ideologia alemana: “La sociedad es separada de los indivi-
duos, autonomizada, se deprava a si misma y como consecuencia de esta depravaciéon los
individuos sufren”. Citado por M. Henry en ibidem, p. 60.

10 |pidem, p. 57.



M2 Carmen Paredes: Conflictividad y libertad... 107

les. Por el contrario, las causas y los efectos se sitlan en el plano de la rea-
lidad, y hablar de praxis social es hablar de una praxis subjetiva, es confiar
sin reservas a los individuos el cuidado de producir acciones reales, sean
materiales o espirituales.

Consiguientemente, si el centro de la realidad se desplaza de la vida de
los individuos hacia una supuesta realidad exterior a ellos, se desvirtia el
principio de la accién y del esfuerzo social. Las consecuencias de esta inver-
sion de planos son una serie de conflictos de diversa indole, segun el tipo de
sociedad de que se trate, pero la raiz de la conflictividad nos remite siempre
al abandono de las exigencias de los individuos. Cuando la necesidad no
encuentra ya satisfaccion en el interior de la vida, en la accion en la que la
necesidad se transforma espontaneamente para suprimir el sufrimiento,
tiene que satisfacerse fuera de las normas sociales, que no son otras que
las de la vida en su aspecto negativo. Ello no significa que ese estado de
cosas sea irremediable, puesto que una y otra vez volvemos a encontrar a
los individuos vivientes al comienzo de todas estas construcciones y con sus
necesidades intactas, urgentes y mas imperiosas que nunca, como lo ponen

en evidencia otros andlisis de problemas mas particulares.

3. Los conflictos econdmicos

Segun indiqué al comienzo de este trabajo, Henry reconduce la razén de
ser del trabajo hasta las necesidades de la vida. Analogamente, el funda-
mento de la economia aparece remitido a la fuente subjetiva que lo produ-
ce. El individuo es el fundamento de la economia y de la historia porque lle-
va en si la esencia sufriente y actuante de la vida que le hace producir cons-
tantemente una sociedad que no es nada distinto de su propia vida, puesto
que es esta actividad sin comienzo ni fin en la que toda vida se eleva al ni-
vel de las exigencias y de sus deseos para hacer frente a ellos. Por ello, la
sociedad se conforma como sociedad de produccién y consumo —y la histo-
ria también es la de las formas diversas en que sucesivamente los hombres
han tratado de responder a las cuestiones en que la vida les pone a prueba.

Mé&s concretamente, el principio de la economia es el trabajo vivo, en-

tendido como trabajo o fuerza subjetiva. Se trata de una fuerza que sélo se



108 26/03/2010Investigaciones fenomenoldgicas 7

revela en el pathos de su esfuerzo, (“en la noche de la subjetividad™), pero
esta intensidad no es mensurable cuantitativamente. Basando su analisis en
la interpretaciéon marxiana de la economia, Henry sefiala que la historia de
la humanidad es la historia de la transformacién de la naturaleza por el
hombre, y el universo econémico es coextensivo a esa transformaciéon. Pero
la realidad econdmica no es ni la realidad del individuo viviente ni la reali-
dad material; es algo constituido solamente por entidades ideales. Esta te-
sis puede ser aclarada —y de hecho Henry busca aqui su punto de apoyo—
con la consideracion fenomenoldégica del trabajo, por un lado, y de la natu-
raleza, por otro. Si dejamos de lado el aspecto humano de la produccién y
pasamos al plano econdmico exclusivamente, hemos de distinguir, en pri-
mer lugar, entre el trabajo real, subjetivo y vivo por un lado y el trabajo
social y abstracto, del que se habla en economia por otro.

Lo mismo ocurre con el analisis fenomenoldgico de la naturaleza, en
cuanto fuente de recursos econémicos. En la naturaleza no hay valores eco-
némicos, como no hay circulos ni triangulos. Y asi como la existencia de una
dimension ideal donde se construyen figuras geométricas es la presuposi-
cién oculta de la geometria, presuposiciéon que remite a su origen, al acto
trascendental del espiritu que ha creado esta dimensidon antes de que la
pueblen las figuras geométricas —recuérdese la exposicion de Husserl en El
origen de la geometrl’a“—, del mismo modo, la fluctuaciones del valor en el
mercado y sus condiciones econdmicas fuera del mercado presuponen la
existencia de algo como un valor de cambio, que no existe en si, como las
cosas, sino que remite a una génesis trascendental sin la cual los hombres
jamas hubieran tenido nada que ver con un valor econdmico cualquiera o
con todo el universo de la economia.

Consiguientemente, la génesis del proceso econémico mismo es la vida,
que produce en sentido metafisico los fenbmenos econémicos antes de de-
terminarlos en un universo que les serd propio. En la transparencia de esta
génesis se da también la opacidad de que cada modalidad subjetiva de la

fuerza de trabajo esta separada por un abismo de su equivalente en térmi-

11 Cfr. Die Krisis der europaischen Wissenschaften und die transzendentale
Phanomenologie, Hua. VI, Den Haag, M. Nijhoff, 1954, Beilage IlI, al § 9a.



M2 Carmen Paredes: Conflictividad y libertad... 109

nos objetivos cuantificables. Asi por ejemplo, cuando se piensa en un traba-
jo “penoso” como categoria bajo la cual podemos incluir diversos trabajos,
estos aparecen como semejantes, con una identidad ideal que se refiere
intencionalmente a un contenido ideal mediante el cual individuos diferentes
obtienen una misma realidad general, puesta ante ellos fuera de su subjeti-
vidad. Hay, por tanto, un extraflamiento entre la realidad econémica y la de
los individuos vivientes, que son el Unico fundamento de aquélla, en tanto
que es su fuerza la que produce constantemente el conjunto de determina-
ciones econémicas™?.

Analogamente, las cosas no son, ni subsisten por si mismas, sino sélo
en contacto con la vida. En la medida en que ella las toma y las retiene en
el ser, las cosas escapan a la nada y a la muerte. A este caréacter referencial

se refiere Henry como“la gran ley metafisica del ser™*?

, la ley segun la cual
el ser no reside en las cosas, ni en los objetos, sino en la vida. Por eso, el
proceso real de produccidon no es mas que un caso particular de esta opera-
cion de la vida que da el ser a las cosas. Ahora bien, una vez transformadas
las materias primas en cosas por efecto del trabajo, éstas tampoco mantie-
nen su condicién de valor por si mismas; es preciso que los individuos ten-
gan interés en ellas. La dialéctica del trabajo vivo y el trabajo muerto —
objetivado— se expresa concretamente en el destino de los productos, que
han de ser cosas-para-la-vida. Esto se traduce en el plano econémico-social
en que por todas partes se ve la huella del trabajo humano y, puesto que el
trabajo no se interrumpe, hay una produccién de bienes continuada y cons-
tante. La economia es una actividad dependiente de los individuos y el con-
junto de los fenbmenos econémicos es una apariencia que no puede conte-
ner su principio explicativo. Asi, el poder que produce los valores econémi-
cos nos remite a las vicisitudes de la fuerza de trabajo, a la historia de la
vida, a sus condiciones internas y a su poder de sobrepasar sus necesida-

des.

12 Cfr. M. Henry, Du communisme au capitalisme, pp. 100 y 106. Henry no entra en la
discusion de los factores dialécticos de ese extrafiamiento, que tanto Hegel como Marx ela-
boraron explicitamente.

13 Ibidem, p. 125.



110 26/03/2010Investigaciones fenomenoldgicas 7

Precisamente por esto, por no ser la economia una realidad auténoma,
la explicacion de los problemas econdmicos no se encuentra en el plano

econémico.

4. Economia y politica en la dinamica social

Como se puede apreciar, la descripcion de los fenédmenos llega a un
punto en que es preciso abandonarla para desentrafiar su génesis producto-
ra —para ir a las cosas mismas— y retornar a las fuentes de la que surgen
la sociedad y la economia. Es una Ruckfrage hacia el fundamento de ambas,
el individuo viviente, cuyo modo de ser aun no ha sido completamente des-
velado. Tampoco han quedado expuestos en concreto cuéles son los conflic-
tos a los que la infravaloracion del individuo da lugar, pues éstos varian en
funcién de otros factores presentes en las distintas sociedades, diferencia-
das en términos generales como socialistas y capitalistas.

Para Henry, es tipico del socialismo el afan de hipostasiar la sociedad
como objeto de pensamiento y de ciencia, asi como de discutir hasta el infi-
nito sobre la estructura dialéctica de este ente de razdén y sus contradiccio-
nes internas. La sobrevaloraciéon de la sociedad es una caracteristica que
esta presente en cualquier régimen socialista y con ello la negaciéon teérica
del individuo, fruto de la ideologia marxista —en cuanto distinta del auténti-
co pensamiento de K. Marx— y de los componentes fascistas que hay en
ella. Aunque no voy a entrar en el tema del fascismo, baste decir ahora
que, para Henry, “fascismo” es toda doctrina que promueve la anulacion del
individuo, negando su condiciéon de subjetividad radical en la que cada indi-
viduo se siente y se experiencia a si mismo como viviente®. Esto lo hace el
marxismo por la via objetiva, desconociendo que las propiedades llamadas
“sociales” son subjetivas. Ahora bien, asi como considerar una propiedad
social en su realidad subjetiva es reencontrar ese lugar méas profundo en
que el individuo esti dado a si mismo de modo irrepetible, por el contrario,
considerarla como una realidad objetiva, es negarla. Y, como a partir de esa

propiedad social se define al individuo, también éste se convierte en algo

14 Cfr. ibidem, pp. 87-94.



M2 Carmen Paredes: Conflictividad y libertad... 111

objetivo, en un punto de interseccién de relaciones sociales objetivas, de-
terminado y definido por ellas'®. En esto consiste, a grandes rasgos, la ne-
gacion tedrica del individuo por parte de la ideologia marxista.

Cuando esta negacioén se lleva a cabo, como suele ocurrir, a favor de la
sociedad, del partido o de la clase, la actividad social se paraliza y surge “la
penuria”, fuente de toda conflictividad en este tipo de sociedades y catego-
ria principal de la misma. Los individuos sé6lo tienen que esperarlo todo de la
sociedad y no deben hacer otra cosa que atender a las necesidades de la
misma. Pero la penuria no es una ley objetiva, o lo es s6lo aparentemente,
pues tiene realidad Unicamente en la subjetividad de los individuos y con
relacion a ella, por lo mismo que sus efectos se dejan sentir Unicamente en
ellos. Sin embargo, del estado de penuria se derivan otras situaciones de
conflicto, como el pillaje —apoderarse de un objeto de consumo sin haberlo
producido— que es la situacion limite reveladora de un estado social donde
la produccion se ha confiado a la “sociedad”. En ese estado de cosas, como
el trabajo es por principio individual, no hay nada que la sociedad produzca
por si misma y también ella necesita apoderarse de los productos del traba-
jo. Surge entonces un conflicto entre los dos sectores, el publico y el priva-
do, en términos de pillaje reciproco. Mas alla de esta descripcidn, la conflic-
tividad se explica en términos de vida, pues la vida, que no puede ser eli-
minada por abstracciones de ningun grado, vuelve a aparecer bajo una figu-
ra salvaje, como principio ciego que quiere apoderarse de todo lo que nece-
sita para seguir viviendo*®.

Avanzando un poco mas en las consecuencias del estado de penuria,
aparece la violacidon de los derechos humanos, cuya explicaciéon inmediata
se puede ver en el estado de ilegalidad, en la corrupcién, el miedo y el tras-
tocamiento de la vida diaria, cuando vivir es sdélo sobrevivir. Una segunda
explicacion se encuentra segun nuestro autor en el resentimiento, que con-

tiene una inversion de valores, lo que se produce cuando los valores de

15 Cfr. M. Henry, ibidem, pp. 98s. La tesis de fondo es que las caracterizaciones sociales
son subjetivas, no por cuestiones empiricas, sino por “una necesidad de esencia”; por ese
caracter subjetivo se entiende la propiedad del trabajo manual de ser “penoso”, “cualificado”
0 “no cualificado”, etc., a lo que nos hemos referido antes.

16 Cfr. ibidem, pp. 62-65.



112 26/03/2010Investigaciones fenomenoldgicas 7

otros pasan a ser antivalores simplemente por el hecho de que son ajenos.
El resentimiento social reivindica una igualdad insostenible, porque no
atiende a las diferencias cualitativas, en cuanto a trabajo y competencia.
Ademas, el socialismo ve las diferencias humanas como diferencias de cla-
ses. Y por ultimo, el marxismo reduce todos estos factores a diferencias en-
tre dos clases, que son los verdaderos sujetos de la conflictividad social. De
nuevo, las diferencias entre los individuos permanecen asi desconocidas y
con ello se desconoce su subjetividad.

En ultima instancia, el fracaso econémico del socialismo no es en reali-
dad de caracter econémico. Pues son los individuos los que crean la riqueza
y el fallo hay que buscarlo en ellos, en su falta de motivacion para crearla.
La raiz del problema esta en la forma de injusticia que supone considerar a
todos como iguales, dado que los individuos son esencialmente diferentes
en su actividad productora. Las grandes abstracciones ideolégicas —
sociedad, historia, clases sociales, proletariado, partido— pretendieron sus-
tituir a los individuos, pero si suprimimos a los individuos no habré socie-
dad, ni historia ni clases sociales. La gran contradiccién del marxismo, asi
como del fascismo y de cualquier teoria que quiera suprimir al individuo, es
la de negar la vida —aunque, como la vida es lo que define la realidad,
tampoco pueden negarla por completo.

Ahora bien, ¢qué es un individuo viviente? Desde luego, no es algo em-
pirico, segun el clasico significado de la individuacién. El hecho de ser si
mismo define trascendentalmente al individuo verdadero, que la vida en-
gendra en ella como experiencia de si misma; la singularidad de esta expe-
riencia significa que para cumplirse como lo que es, encierra necesariamen-
te en ella un si mismo irreductible a otro, viviente y a la vez sufriente. “Solo
partiendo del fenédmeno metafisico de la vida —afirma Henry— reconocién-
dola como la revelacion original presupuesta por todo lo que se experimenta
a si mismo, se puede captar, a partir de esta revelacion original en él de la
vida, lo que es un individuo viviente”'’. Es contra esta condicién metafisica

del individuo contra lo que se dirige brutalmente el fascismo, por via de ob-

" Ibidem, p. 93.



M2 Carmen Paredes: Conflictividad y libertad... 113

jetivacion lo hace el marxismo y de un modo mas complejo y sinuoso tam-
bién el capitalismo contemporaneo.

El caracter irreductible del si mismo individual y singular introduce una
nueva dimension en este analisis, que en cierto modo ya ha sido apuntada.
Pues contra la singularidad de los individuos estan dirigidas también todas
las estrategias igualitarias. Lo que Henry llama “la injusticia de la justicia
social” se refiere a esto, a la norma de, por ejemplo, dar un salario igual
para un trabajo que objetivamente podra ser considerado como igual, pero
que subjetivamente es diferente e irrepetible. Los individuos no son diferen-
tes porque sus propiedades sean diferentes, u opuestas, sino al revés, como
los individuos son diferentes, sus propiedades son por principio diferentes,
todo lo mas, pueden ser semejantes. Estamos sumidos en la diferencia, pe-
ro no se trata de una diferencia pensada. Las diferencias que nacen de la
individualidad irreductible de una subjetividad viviente son completamente
diversas de las diferencias de clase, aunque éstas se dejen notar en la sub-
jetividad. Lo que ocurre es que, al pasar de su representacion objetiva a su
efectuaciéon subjetiva, las determinaciones llamadas “sociales” no s6lo cam-
bian de lugar ontolégico, sino que son trastocadas desde la raiz, pues no
son mas que un afecto, una emocién indecible e incomunicable de la vi-
da”'®.

Mé&s atencion a las diferencias parecen prestar las sociedades capitalis-
tas, en primer lugar porque su orden econémico se basa en principios muy
distintos. El capitalismo se apoya sobre la fuerza del trabajo viviente, la po-
ne en ejercicio, la explota y por eso es la Unica verdadera revolucién que ha
conocido la historia de la humanidad. No se limita a ser una revoluciéon eco-
némica, sino total, pues comprende que la economia descansa en un fun-
damento mas profundo y se dirige a él para exaltarlo y llevarlo a su maximo
rendimiento.

El éxito del capitalismo consiste, en definitiva, en haber sabido detectar
la fuerza de trabajo viviente para convertirla en algo disponible. Esto supu-
SO una ruptura ontoldgica disfrazada de acontecimiento histérico. ¢Por qué
calificarla de ruptura ontoldgica? Porque segun Henry la fuerza del trabajo

viviente no esta de suyo disponible, no es separable del mundo en el que se

18 |bidem, pp. 105s.



114 26/03/2010Investigaciones fenomenoldgicas 7

encuentra, el mundo-de-la-vida, y es sélo el correlato de los poderes de su
corporeidad subjetiva. La vida se encuentra en co-pertenencia con el mundo
que habita y el trabajo viviente no es mas que la puesta en practica de esta
fuerza, la actualizacion del poder por el cual la vida se mantiene en el uni-
verso. Por eso las cosas son lo que revelan ser bajo la accién del trabajo
viviente. Pues bien, para hacer disponible la fuerza de trabajo fue preciso
romper esta co-pertenencia del universo y la vida, arrancarle las materias y
los instrumentos y asi dar lugar al acontecimiento antes indicado: el acapa-
ramiento de los bienes comunes por parte de unos cuantos grandes propie-
tarios™®.

A partir de esta apropiacion, el desarrollo del capitalismo opera con el
potencial de esta fuerza, cuyos pormenores aqui no explicamos. Henry cali-
fica a la historia del capitalismo de historia “principial”, porque descansa en
hechos originarios o arqui-hechos, en un poder supratemporal, situado en la
historia y, sin embargo, metahistdrico, que la precede y la determina a prio-
ri. En la medida en que obedece a este poder siempre presente en ella, la
historia no avanza al azar, obedece a una tendencia que traduce esta accidn
continuada de un mismo principio. Esta tendencia aparece en cuanto quita-
mos el velo de los fendbmenos econdmicos que resultan de ella y al mismo
tiempo la encubren, es una tendencia que arraiga en la vida, es la voluntad
de vivir la que la determina en udltima instancia, siguiendo la pauta de la
reiteracion indefinida de la necesidad y del deseo, necesidad y deseo que
suscitan la repeticiéon indefinida de acciones que tienden a satisfacerlas.

Sin embargo, esta reiteracion llega a un punto en que, en el capitalis-
mo, la teleologia de la vida a satisfacer su deseo se invierte, bajo la forma
de un desarrollo indefinido de la productividad. La capacidad de la vida de
subvenir a sus necesidades llega a encontrarse recubierta por toda clase de
sedimentos y especialmente por fenédmenos econdmicos tipicos de este sis-
tema, que ocultan este proceso real. Ademas, también aqui vuelve a apare-
cer el fundamento econdémico de la aporia de la justicia social que antes se-
falamos: la justicia de dar un mismo salario por un mismo trabajo, siendo

asi que el mismo trabajo objetivo difiere completamente en su efectuaciéon

19 Cfr. ibidem, pp. 133-135.



M2 Carmen Paredes: Conflictividad y libertad... 115

subjetiva real, por lo tanto, cada trabajo es realmente diferente. La justicia

social es la injusticia misma, el lugar de una “perversion permanente”?°

y de
la que se sigue un malestar general que da origen a un sinfin de conflictos
econdmicos.

Segun todo esto, lo caracteristico del capitalismo es que invierte la rela-
cion entre el proceso real de produccion —el trabajo humano— y el proceso
econdémico, siendo aquél el principio, y éste el resultado. En adelante, es el
resultado —el producto— lo que se pone como principio y motor de todo el
sistema y el trabajo viviente pasa a ser integrado en las determinaciones
econdmicas que gobiernan el producto. La realidad econdmica universal, el
dinero, se convierte en objetivo Unico de la produccion y el proceso de la
vida queda relegado a no ser mas que un medio para este fin. Dicho de otro
modo, la relacion medio-fin se invierte, con lo cual lo que debia ser medio
se absolutiza. El verdadero fin es la finalidad vital original de cualquier acti-
vidad —en la econdmica, intercambiar productos— y la inversion de este fin
primordial significa la inversion de la relacién entre los elementos que inter-
vienen. El proceso vital queda asi sometido al proceso econémico y éste
deja de ser el medio por el que la vida obtiene para su uso los bienes que
ella crea. En consecuencia, la estructura del proceso vital pierde su finalidad
propia y se modifica profundamente al servicio de la produccion indefinida
de dinero como objetivo universal e ilimitado.

Por este motivo el capitalismo no es una solucién, aunque reconozca los
derechos humanos y la actividad del individuo como fuente de riqueza. Hen-
ry quiere mostrar que las democracias occidentales también usurpan a los
individuos su capacidad de decisién y su autonomia, su libertad en definiti-
va. El condicionamiento ideoldgico del conjunto de la sociedad, el adorme-
cimiento mediatico y publicitario que impone a cada uno lo que tiene que
pensar y lo que tiene que desear, sin que ninguna critica o poder de contes-
tacion tenga la posibilidad de manifestar su simple existencia, convierten a
la libertad en algo inexistente, s6lo que no lo sabemos. Lo Unico positivo del
capitalismo es que se apoya en el individuo viviente, en el poder de la vida.

Pero sus multiples contradicciones y la conflictividad que éstas provocan

2% |bidem, p. 139.



116 26/03/2010Investigaciones fenomenoldgicas 7

tienen su raiz en la fractura entre producciéon y consumo, produccién masiva
de bienes e incapacidad por parte de los productores para consumirlos. Con
palabras de Henry, “entre la subjetividad de la produccién y la subjetividad
del consumo, la economia alza el muro de sus idealidades cuantificables y
calculables que llevan una existencia casi autbnoma y no tienen ya ninguna

relacion perceptible con la vida“?*.

5. Técnica e ideologia

Ahora bien, el desarrollo de la productividad, que es el desarrollo de la
eficacia de una producciéon subjetiva, no descansa Unicamente en la fuerza
subjetiva misma. Hay un acontecimiento histérico que marca el verdadero
cambio: es un hecho situado en la historia, pero no abolido por ella, pues
continla presente en cada punto de su decurso. El hecho metahistérico que,
a diferencia de la vida, no crea la historia pero que, una vez producido, le
impone una direccidon determinada, es el hecho inaugural de la ciencia gali-
leana. Su expresion histérica consiste en que en un proceso real de produc-
cion éste deja de ser subjetivo, de identificarse con el trabajo vivo. La ac-
cion subjetiva de producir consiste en el despliegue interior de la fuerza
subjetiva del cuerpo viviente, con ayuda de instrumentos y materias pri-
mas, que sin embargo no impide que la subjetividad se conozca a si misma
en la accion productora. Ahora bien, con Galileo el universo queda despoja-
do de su subjetividad esencial y el conocimiento de su ser verdadero ya no
va a estar a cargo de la fuerza subjetiva que habita el cuerpo, sino del co-
nocimiento fisico-matematico donde sélo importan las cualidades materia-
les, geométricas?.

La implantacion de este conocimiento geométrico del universo material
en lugar de su aprehension corporal, subjetiva y viviente, entrafia una sub-
version del fendbmeno de la accion que se encuentra en el nudcleo de la pro-
duccion tradicional de bienes, una subversion de caracter ontolégico, pues

afecta al ser de la accién, que de ser subjetiva pasa a ser objetiva. En lugar

21 |bidem, p. 213.
22 Cfr. ibidem, pp. 157ss. Henry atribuye exclusivamente a Galileo la concepcién de la
ciencia moderna.



M2 Carmen Paredes: Conflictividad y libertad... 117

de producirse en la vida de los individuos y como puesta en juego de pode-
res internamente vividos, esta accidén se produce ante la mirada del pensa-
miento, bajo la forma de un conjunto de procesos objetivos analogos a los
de la naturaleza. “En este desplazamiento ontolégico, que es también un
desplazamiento fenomenoldgico, se produce la sustituciéon de la accién sub-
jetiva de los individuos por movimientos objetivos naturales, la experiencia
interna, que la vida hace de si misma y que es su propia subjetividad, por el
conocimiento objetivo y racional”?3,

La conexidn entre este tipo de conocimiento y el capitalismo proviene de
su alianza con la técnica, y su desarrollo —que es el acontecimiento decisivo
de la modernidad— que posibilita la extension desmesurada de los instru-
mentos de produccidon y paralelamente la exclusiéon del trabajo viviente y de
la subjetividad. Pero el origen de este cambio se encuentra, una vez mas,
en el pensamiento, en la decisién de excluir del conocimiento del mundo
todas las cualidades sensibles y con ellas todo lo subjetivo. El conocimiento
racional del universo se atiene a este planteamiento, entiende el universo
compuesto de cuerpos materiales extensos cuyas figuras se pueden captar
de modo matematico y en este universo el hombre queda reducido a indivi-
duo empirico, objeto de la fisica, la biologia, las ciencias sociales o de la
economia.

El objetivismo de la ciencia moderna es interpretado en estos términos,
diferentes en todo caso de la vision de Husserl en la Crisis de las ciencias
europeas. La historia unificada del capitalismo y de la técnica —lo que Hen-
ry llama “el universo tecno-econdmico”— es el resultado de este objetivis-
mo, la proyeccidn de los presupuestos galileanos sobre la accién humana,
que ya no tiene lugar en la subjetividad de los individuos, sino en las cosas:
el trabajo vivo cede su puesto a los procesos materiales objetivos que se
autorregulan y funcionan por si mismos. Al mismo tiempo, también cambia
el modo de conocimiento, como se ha mencionado anteriormente, con el fin

de fomentar el desarrollo de la fisica moderna y las ciencias afines.

23 Ibidem, p. 159.



118 26/03/2010Investigaciones fenomenoldgicas 7

Mediante este trastocamiento de caracter no sélo epistemoldgico y prac-
tico, sino también ontol6gico®, el trabajo vivo se encuentra eliminado del
proceso y con él el poder de crear valor asi como el valor mismo. Cuando el
universo tecno-econdmico alcance su fin y el proceso de producciéon se au-
tomatice por completo, los objetos ya no estaran destinados a los hombres
y se produciran sin ellos.

Como se puede advertir, esta caracterizacion del fendbmeno moderno de
la técnica no corresponde a la técnica en sentido tradicional, como conjunto
de procedimientos para transformar la naturaleza, pues el hombre siempre
los ha empleado, utilizando un saber vinculado a la fuerza subjetiva, acom-
pasando el ritmo de su existencia a los dictados de la produccién material.
La técnica en sentido moderno, o mas precisamente, contemporaneo, es la
tecno-ciencia, que introduce una mutacion de las fuerzas productivas, e im-
prime un nuevo rumbo al destino del mundo en el punto en que la subjeti-
vidad y el trabajo del individuo quedan eliminados del proceso real de pro-
duccidén, cuando la fuerza subjetiva de trabajo perece en un proceso entre-
gado a una objetividad creciente. Esto lleva consigo una subversion de la
vida de los individuos, pues su fuerza de trabajo queda excluida. La fuerza
de la vida y el individuo mismo quedan fuera del mundo del trabajo. Y si en
otro tipo de analisis esto nos llevaria a hablar del fenbmeno del desempleo
como una de las fuentes de conflictividad inmediata, en Henry este fendme-
no sélo es mencionado muy brevemente, pues lo que le interesa es la di-
mensién mas profunda que significa para la vida el hecho de que su energia
no sea empleada. Si antes era la penuria la fuente principal de los conflic-
tos, ahora la angustia es aqui la figura vital de la conflictividad.

La subversion que lleva a cabo la técnica moderna no sélo afecta a la
accion sino ademas a la relacién entre el hombre y el mundo. En la apropia-
cion original de la vida y del universo, que tiene su principio en la vida y
cuya actualizacién es el trabajo viviente, la subjetividad tiene el universo en
su mano. En cambio, lo que hace la técnica moderna es eliminar de esta
relacion primitiva la subjetividad, la accion humana en cuanto tal, y susti-
tuirla por procesos objetivos insensibles. La técnica se proyecta en el proce-

so real de produccion, lo que supone la disminucidén progresiva en él del

24 Cfr. ibidem, p. 214.



M2 Carmen Paredes: Conflictividad y libertad... 119

trabajo vivo asi como la incapacidad cada vez mayor de éste para producir
el valor econémico.

Con otras palabras, esto significa que si el capitalismo entrafia de suyo
la explotacion del trabajo, el tecno-capitalismo va mucho mas lejos: no es
una relacion de explotacién del capitalismo con la vida, sino mas bien la
eliminacion de la relacién entre ambos. Por un lado, el capitalismo estimula
el desarrollo de la técnica puesto que es el Unico medio que le permite dis-
minuir constantemente el tiempo de trabajo necesario y que el trabajo sea
cada vez mas productivo. Ahora bien, por otro lado la posibilidad del desa-
rrollo de la técnica no esta dentro del capitalismo, sino en la propia técnica
y en el origen en la ciencia moderna. Esta viene a ser su condiciéon de posi-
bilidad o el principio del universo tecno-capitalista, en el que convergen y
divergen ambas instancias, el capitalismo y la técnica. La convergencia su-
pone que el capitalismo promueve el desarrollo de la técnica, como se ha
visto, pero este desarrollo es la ciencia la que lo hace posible, ya que pone
las condiciones para el cambio, es decir, (a) convierte al universo en una
secuencia de fendbmenos materiales y (b) permite la eclosion del conoci-
miento fisico-matematico. La técnica no es sino la unidad de este conoci-
miento y este universo.

Por todo ello, entre capitalismo y técnica se llega a plantear una contra-
diccion, porque el desarrollo cientifico que hace posible el capitalismo tam-
bién lo lleva a la ruina ya que, segun Henry, el proceso econdmico no puede
sostenerse por si mismo, Unicamente con los medios del capital y de la téc-
nica y sin la fuerza subjetiva de la vida que lo hace posible. Esta seria la
gran contradicciéon del mundo contemporaneo desarrollado, que no es ex-
clusiva de las sociedades capitalistas. Lo que caracteriza al capitalismo es su
modo de afrontar la aporia constitutiva de la economia de mercado, pues al
duplicar el proceso real con un proceso puramente econdmico, se abre la
via a su conflicto potencial. La fuente de la conflictividad reside en la diso-
ciacion entre los dos procesos —el de las necesidades de la vida y el de la
economia de mercado— donde cada uno obedece a su propia légica, lo cual

convierte en aleatoria la correspondencia entre el primero y el segundo, co-



120 26/03/2010Investigaciones fenomenoldgicas 7

rrespondencia que precisamente estuvo en el origen de la economia de
mercado.

En resumen, este conflicto potencial se traduce en el hecho de que el
proceso real del trabajo se convierte en un sistema técnico de produccion,
en el que la produccion se lleva a cabo en funcién de las exigencias de la
técnica y no de las necesidades reales de los individuos. El resultado es do-
ble: las cosas pierden su sentido como valores de uso para la vida y se
crean no ya mas productos, sino nuevos tipos de productos, que estan al
servicio de las innovaciones del proceso técnico®.

Este bosquejo de la conflictividad de la vida humana en las sociedades
modernas quedaria incompleto si no hiciera una referencia expresa al com-
ponente politico de las mismas. Este entra en escena desde el momento en
que tomamos en consideracion cualquiera de los aspectos ya apuntados,
puesto que se entremezcla con ellos y a menudo les imprime su sesgo par-
ticular alli donde contribuya a impulsar la negacion teédrica del individuo y la
invasion de la esfera de la subjetividad y de las relaciones intersubjetivas.
Porque el individuo no vive aislado, sino que esta abocado al otro, y a sentir
con el otro en multiples modos de afectividad —simpatia, piedad, amor,
odio, resentimiento, soledad—, el pensamiento politico se apropia de este
ser en comun que se despliega en la vida, aunque realmente es un ser en
comun anterior a todo pensamiento politico. Aqui se da analogamente el
caso de que tampoco lo politico constituye una realidad autbnoma, sino que
tiene un caracter referencial y remite a la vida de los individuos, de donde
proviene su contenido. Segun Henry, lo politico, resulta de un acto de con-
ciencia que genera el sentido de que ciertos asuntos de la vida humana son
de interés general. El contenido de tales asuntos, remite a los individuos y a
sus actividades, por lo que la praxis politica no tiene otra realidad que la
individual y subjetiva de la vida, cuyas acciones son siempre asuntos indivi-
duales, y no generales. Por ello, la hipdstasis de lo politico conlleva la anu-
lacion del individuo y de la vida y tiene como consecuencia el totalitarismo,
entendiéndolo no como calificativo de un régimen, sino como peligro que

amenaza a cualquier sistema social.

25 Cfr. ibidem, pp. 171-177.



M2 Carmen Paredes: Conflictividad y libertad... 121

A partir de esta preeminencia de lo politico en las sociedades actuales,
los sistemas politicos se diferencian por el lugar que dejan a los individuos
en el gobierno de los asuntos publicos. En el marxismo, el conflicto nace de
que niega el caréacter esencialmente referencial de lo politico ocultando el
momento fundador de su sentido en la subjetividad radical de la vida. La
negacion del sentido fundador de la vida y de los individuos vivientes es lo
que subyace a todos los conflictos particulares de esos regimenes: el indivi-
duo queda reabsorbido en la clase social y en las restantes estructuras y ya
no importa la experiencia que él hace de si mismo, ni lo que define su ver-
dadero ser. Hay otra realidad desde la cual se le define y se actla sobre él,
quedando completamente determinado por ella. Lo que hace la perspectiva
politica es elevarse por encima del punto de vista limitado de los individuos
y abrirse al plano objetivo y universal donde el individuo que acaba de ser
negado en su individualidad reencuentra una posibilidad de acciéon que, sin
embargo, no atafie al orden individual, ni plural, sino al nivel que le permite
la organizacién politica en la que esta queda reabsorbido?®.

Pero la revalorizacion de la politica no requiere unicamente la anulacién
del individuo en favor de la existencia de una realidad social supraindividual
mas alta que él. En determinados casos, exige también el sacrificio de la
libertad con el fin de que, por ejemplo, el individuo se supere a si mismo.
En las sociedades democréticas el sacrificio de la libertad no es ni mucho
menos aparente, si bien existe una tension que no se resuelve por comple-
to. La aporia de la democracia consiste precisamente en querer tener pre-
sente la realidad no politica en el gobierno de la sociedad, lo cual resulta
practicamente imposible. La representaciéon politica es también una sustitu-
cion del individuo y participa de la desnaturalizacion que lo politico en cuan-
to tal hace sufrir a todo lo que es vivo.

Finalmente, la conflictividad que esta presente en todos los sistemas po-
liticos es la oposicidon entre individuo y sociedad, entre lo singular y lo uni-
versal, entre el interés privado y el interés general. Esta dicotomia late en
todos los conflictos y se funda en que la perspectiva universal de la politica

se recorta sobre la vision previa del mundo en la cual se inscribe toda pers-

26 Cfr. ibidem, p. 187.



122 26/03/2010Investigaciones fenomenoldgicas 7

pectiva posible. Segun la conocida tesis de Henry, “el mundo es el horizonte
de visibilidad” sobre cuyo fondo todo se nos muestra de modo que lo poda-
mos ver y conocer. Lo politico tiene un significado fenomenoldgico esencial,
pero que proviene de otra parte, el significado de identificarse con la racio-
nalidad y de oponerse a los intereses particulares, a los egoismos divergen-
tes, etc., y a todo lo que viene de las fuerzas y los intereses del individuo.
“La revalorizacion de lo politico va de la mano de la desvalorizacion del indi-
viduo y la presupone. Esta jerarquia ético-politica, que eleva lo politico en la
medida en que rebaja al individuo, no resulta de un simple juego de valor al
que se podria oponer otro, sino que remite a una jerarquia previa y esen-
cial”, de orden fenomenoldégico; la jerarquia entre dos modos de aparecer
diferentes: el de la vida que se experiencia a si misma en el abrazo mudo
de su pathos y bajo la forma de éste, y el del aparecer del mundo, de este
horizonte de visibilidad donde tiene lugar la perspectiva politica®’.

En realidad, la politica ignora la vida, por eso la considera ciega, incapaz
de llevar a cabo ningun resultado positivo, necesitada de direccion. La signi-
ficacion fenomenoldgica de lo politico, su capacidad de hacer ver a todos, la
convierte en una realidad auténoma, de la que los individuos obtienen su
propio ser. Esta valoracion expresa la gran carencia del pensamiento occi-
dental —también de indole fenomenoldgica: la creencia de que no hay otra
luz mas que la luz del mundo, de este horizonte de visibilidad en que se nos
manifiesta todo lo que es, especialmente las acciones que constituyen la
sustancia de una sociedad. Todo lo deméas queda abolido —los individuos,
su subjetividad, sus acciones y con ello queda abolida su libertad. En la ciu-
dad aparecen las acciones individuales, pero son sometidas a un proceso de
objetivacion que oculta lo que en ellas hay de més propio, lo que hace de
cada una de ellas la accion de un individuo singular.

Habria que mencionar también, como algo que se encuentra en las rai-
ces de la conflictividad actual, el silencio del pensamiento contemporaneo
sobre la vida, exceptuando los diversos enfoques objetivistas, por un lado,
asi como los vitalistas, por otro. Segun Henry, fuera de esto el modelo ra-
cionalista que hemos heredado ha sido ciego para captar la vida en su di-
mensién propia y la ha relegado a una condicién subalterna, debido al anti-

guo prejuicio de que sdélo hay conocimiento de lo objetivo. Para este tipo de

27 Ibidem, p. 191.



M2 Carmen Paredes: Conflictividad y libertad... 123

pensamiento, conocer la vida es sacarla de si misma y situarla en el hori-
zonte visible del conocimiento cientifico, donde queda desvirtuada como
algo oscuro e ininteligible.

Cabe concluir que, segun este analisis, la conflictividad se desarrolla en
el plano de la factualidad inmediata, donde se dan las diferencias que se
multiplican en todos los niveles de las relaciones sociales. Pero no hay que
perder de vista que la existencia de esos conflictos se debe en gran parte a
que la desigualdad que los promueve esta apoyada en la igualdad metafisi-
ca, expresada en términos de la fuerza de la vida. El desarrollo del conflicto
corre paralelo a la ignorancia de esta igualdad y de la fuerza constitutiva de
la vida para afirmarse en la subjetividad de los individuos humanos que la

ponen de manifiesto.

Bibliografia complementaria a la citada expresamente:
AA.VV., Michel Henry. Pensée de la vie et culture contemporaine. Colloque interna-
tional de Montpellier, Paris, Beauchesne, 2006.

BROHM, J. M. / LECLERCQ, J., Michel Henry. Les Dossiers H, Lausanne, Editions |”Age
d”Homme, 20009.

DAVID, A. / GREISCH, J., Michel Henry, I'épreuve de la vie, Paris, Editions du Cerf,
2001.

Durour-KowaALskA, G., Michel Henry, un philosophe de la vie et de la praxis, Paris,
P.U.F., 1980.

Durour-KowALSKA, G., Michel Henry, passion et magnificence de la vie, Beauchesne,
Paris, 2003.

HENRY, M., Du communisme au capitalisme. Théorie d'une catastrophe, Paris, Edi-
tions Odile Jacob, 1990.

— L’ Essence de la manifestation, Paris, P.U.F., 1963.

— Marx, . Une philosophie de la réalité. Il. Une philosophie de I'’économie, Paris,
Gallimard, 1976.

— Phénoménologie matérielle, Paris, P.U.F., 1990.

— Philosophie et Phénoménologie du corps, Paris, P.U.F., 1965.






CUESTIONAMIENTO Y REDEFINICION DE LOS VIEJOS
CONCEPTOS DE INTERSUBJETIVIDAD
E INTERCULTURALIDAD.
FENOMENOLOGIA EN EL SIGLO XXI*

Maria-Luz Pintos Pefiaranda
Universidade de Santiago de Compostela, Espafia
mariluz.pintos@usc.es

Resumen

Intento aqui proponer y esbozar una “ontologia animal” u ontologia de la “ani-
malidad”, (i) como fundamento tedrico para entender a otros animales no humanos
como siendo “sujetos” y a muchas otras especies como siendo poseedoras de “cul-
tura”, con independencia del nivel de simplicidad o de complejidad que tengan di-
chos sujetos y culturas al contemplarlos desde nuestra perspectiva humana, y (ii)
como fundamento tedrico para romper y expandir el estrecho sentido con el que
hasta ahora hemos estado empleando conceptos como “sujeto” y “subjetividad”,
“intersubjetividad”, “cultura” y “relacion intercultural”.

Abstract

It is my aim here to outline and put forward an “animal ontology” or ontology
of “animality” (i) as a theoretical foundation to understand another nonhuman ani-
mals as “subjects” and many other species as holders of “culture” as well, inde-
pendently of the level of simplicity or complexity such subjects and cultures have
when contemplated from our human point of view, and (ii) as a theoretical founda-
tion to break and expand the limited meaning with which concepts such as “sub-

ject” and “subjectivity”, “intersubjectivity”, “culture” and “intercultural relationship”
have been used up to now.

Permitanme confesarles los supuestos que han hecho arrancar en mi es-
ta reflexidon sobre los conceptos de “intersubjetividad” y de “interculturali-
dad” que aqui les presento. Estos supuestos —que, bajo mi perspectiva,
aparecen concatenados— no sélo me han servido de punto de partida sino
que, a la vez, constituyen el marco tedrico sobre el que estoy elaborando

esta reflexion fenomenoldgica, son los siguientes: En primer lugar, esta el

* Ponencia presentada en el VII Congreso Internacional de Fenomenologia, “Intercultu-
ralidad y Conflicto”, organizado por la Sociedad Espafiola de Fenomenologia, en la Universi-
dad de Salamanca (Espafia), los dias 28-30 de abril de 2004.



126 Investigaciones fenomenologicas 7

hecho de que en la segunda mitad del siglo XX se ha iniciado en Occidente
un cambio en nuestra interpretacion sobre el planeta y sobre la relacién de
los humanos con todos los seres que lo componen o que lo habitan, ya sean
estos inanimados o vivos. Se trata de lo que se ha dado en llamar la razén
ecoldgica, que como nuevo paradigma, aunque con lentitud, no sélo va
afianzandose cada dia que pasa sino que sin duda sera una de las caracte-
risticas distintivas de nuestro nuevo siglo XXI. En segundo lugar, esta razén
ecolégica ha llevado al cuestionamiento de los viejos paradigmas por los
que nos hemos estado rigiendo en nuestras sociedades humanas por tanto
tiempo, y a problematizarlos y a desenmascararlos criticamente como “pre-
juicios” culturales: el antropocentrismo, el especismo, el etnocentrismo, el
machismo, el belicismo, etc. Localizados como “prejuicios” culturales, en
estos momentos nos hallamos inmersos en este proceso tan complejo que
es el de su erradicacidn y sustitucion por nuevos modos de pensar y de ac-
tuar mas acordes con la realidad. En tercer lugar esta el hecho de que des-
de finales del siglo XIX se ha ido produciendo en nuestras ciencias una mo-
dificacion en el tradicional concepto de cultura; concretamente, en el senti-
do de una apertura de este concepto. Nuestro colega mexicano Mario Teo-
doro sefiala muy bien este cambio y esta apertura. Antes —nos dice—, “la
cultura era LA CULTURA: una, Unica y universal. Pero diversas y novedosas
reflexiones e investigaciones —en particular, provenientes de la emergente
ciencia antropoldégica— empezaron a poner en cuestion la idea ilustrada de
la cultura y a introducir con la palabra “culturas” la visién de que existe una
diversidad de culturas o, al menos, de modos y realidades culturales”. En
cuarto lugar, desde hace unos anos estamos asistiendo a una todavia mayor
ampliacién de este concepto de cultura: una vez que ya se admitia hablar
de “culturas” en plural, de diversidad de culturas, pero siempre refiriéndolas
al ambito exclusivamente humano, desde diferentes ciencias se ha abierto
todavia mas este concepto de “cultura” hasta hacerlo abarcar las que ahora
llamamos “culturas no humanas”. Sin duda, esta evolucion viene de la ma-

no de la consideracion de que por cultura no hay que entender solamente el

! Cfr. “Muchas culturas. Sobre el problema filoséfico y practico de la diversidad cultural”,
Ideas y Valores 102 (1996), p. 74.



M2 Luz Pintos: Cuestionamiento y redifinicion viejos conceptos... 127

“cultivo” de los individuos y pueblos conforme a elementos elevados y refi-
nados —tales como la musica clasica, la pintura, la literatura, las reglas de
urbanidad y cortesia, las leyes del derecho, etc. El concepto de cultura ha
sido abierto a todo aquello que, no siendo, por una parte, producto de un
cultivado y elevado “refinamiento”, ni siendo, por otra parte, genético y da-
do de modo universal en todos los miembros de la misma especie, es, sin
embargo, algo “adquirido” y “aprendido” por los individuos y, por tanto —se
dice— “cultural”.

Pues bien, en linea con estos supuestos, la idea que aqui quiero des-
arrollar es que ya no podemos seguir hablando de “interculturalidad” to-
mando este concepto Unicamente como la interculturalidad “humana”. Se-
guir reproduciendo por mas tiempo este “prejuicio” seria un anacronismo
injustificable para los conocimientos con que hoy contamos desde diversas
ciencias. Porque si hay diversas culturas —unas “humanas” y otras “no
humanas”—, analizar el fendmeno de la interculturalidad significara también
hacerlo en referencia a la relaciéon entre unas y otras, y ya no sélo entre
unas culturas “humanas” y otras culturas “humanas”.

Pero, équé entendemos por “cultura”? ¢Cuando decimos de algo que es
“cultural”? Porque, de hecho, desde dentro de la fenomenologia ya ha habi-
do reacciones en contra de la denominacion de “cultural” para todo aquel
comportamiento animal no humano que, simplemente, sea producto de ad-
quisicion y aprendizaje y que, por tanto, no venga establecido en la carga
genética del individuo. Hay a quien no le parece suficiente la adquisicion por
aprendizaje para hablar de que estamos ante un fendmeno “cultural”. Por
ejemplo, en su libro Teoria de la cultura, Javier San Martin se lamenta de
que, cuando desde distintas ciencias se habla en este sentido de “cultura”
en los animales no humanos, en realidad se estd tomando la cultura que
unos individuos adquieren y aprenden de otros como algo ya ahi dado, algo
ya existente de antemano. San Martin ve en esta actitud una mas de las

consecuencias del prejuicio naturalista. Si estoy interpretando correctamen-

2 Cfr., por su extraordinaria utilidad a la hora de poner en entredicho nuestros prejuicios
al respecto,el libro de Frans de Waal, El simio y el aprendiz de sushi. Reflexiones de un pri-
matoélogo sobre la cultura, Barcelona, Paidds, 2002.



128 Investigaciones fenomenologicas 7

te su critica, falta aqui la atencién a algo de primerisima importancia; la
atencion a un elemento que no puede estar ausente en ninguna cultura pa-
ra ser ésta, efectivamente, “cultura”. Este elemento es el sujeto; un sujeto
constituyente® que, como tal, instaure un sentido nuevo que, al sedimentar-
se, pueda ser asumido por otros individuos para por ellos ser reproducido
nuevamente. Y, aunque en este libro San Martin no lleva su reflexidon expli-
citamente hacia los animales no humanos para mostrar si ellos son o0 no
constituyentes, es decir, “sujetos”, de hecho prefiere considerar los elemen-

tos no genéticos en el comportamiento de estos animales como vida “pre-

I n” ” \\ | ”

cultural”, es decir, todavia “pre”-"cultural”. Por tanto, para él no es apropia-
do hablar de “cultura” en los animales no humanos. Ser un ser “cultural”,
pertenecer a una “cultura” supone siempre, para él, poder interpretar y
también poder efectuar valoraciones. “El mundo —dice— [y aqui se entien-
de el mundo “cultural”, todo mundo cultural] es resultado del sistema de
preferencias de un grupo a lo largo de su historia”

Si ahora nosotros intentamos sacar las consecuencias de esta tesis, es
obligado hacernos las siguientes preguntas: é{acaso hay sistema de prefe-
rencias en aquellos grupos animales no humanos en los que especialistas de
distintas ciencias ven que existe “cultura”? éson esos individuos no huma-
nos realmente instauradores de nuevos sentidos? éson seres constituyentes
de sentido, creadores? Y, éson capaces de transmitir esos nuevos sentidos

creados? ¢y de asumirlos, desde si mismo, cada nuevo individuo del grupo?

3 Sin embargo, no nos podemos olvidar de Jakob J. von Uexkiill. Su novedosa perspecti-
va, al comenzar el siglo XX, dié un giro de 180° a la Biologia decimondnica ya que mostro la
insuficiencia “naturalista” de esta ciencia hasta eses momento y probd que todos los anima-
les son “sujetos” creadores de sentido, no ciegos autématas de reacciones fisico-quimicas
cerebrales, glandulares y musculares. De hecho, cabe la posibilidad de que la novedosa
perspectiva de von Uexklll influyera en la el propio Husserl o, de otro modo, que Husserl
encontrara reflejada sus intuiciones en las de este bidlogo. Von Uexkill considera que, si de
verdad queremos comprender la vida y todas y cada una de las variadas formas de vida (ex-
presadas en las especies), no es suficiente limitarse —como, en cambio, hacian los bidlogos
de su tiempo— al estudio del cuerpo, sino que hay que atender al circunmundo (Umwelt)
ligado a cada especie y al tipo de actividad que sus especimenes desenvuelven en él. Umwelt
y especie forman una unidad inseparable, un “circulo funcional”, por el que sdlo existen en
correspondencia mutua. Cfr. Maria-Luz Pintos “La Fenomenologia y las ciencias humanas y
bio-sociales. Su convergencia en un importante momento de cambio de paradigmas”, Revista
Philosophica 27 (2004) 215-245.

http://www.philosophica.ucv.cl/abs27Pintos.pdf

4 Javier San Martin, Teoria de la cultura, Madrid, Sintesis, 1999, p. 189; y cfr. pp. 60,
179s y 187.



M2 Luz Pintos: Cuestionamiento y redifinicion viejos conceptos... 129

En definitiva, estamos ante una cuestion de importancia basica para la re-
flexion que aqui estoy intentando. Porque, 1) si Unicamente hay “cultura”
alli donde hay una colectividad “intersubjetiva”, 2) si sélo podemos enten-
der por tal, una colectividad integrada por “sujetos”, 3) si la interaccion “in-
tersubjetiva” entre unos “sujetos” y otros es lo que esta en la base de toda

III

relacién “intercultural”, {podriamos, entonces, afirmar que son “sujetos” los
animales no humanos y, por consiguiente, que pueden mantener entre ellos
una relacion “inter-subjetiva” (de “sujeto” a “sujeto”) y, acaso también, una
relacién “intercultural” y ésta, incluso, ya no sélo entre ellos mismos, todos
no humanos, sino, ademas, entre no humanos y humanos? ¢(Tiene un fun-
damento real hablar de los animales no humanos desde las categorias de
“sujeto”, de comunidad “intersubjetiva”, de “cultura” y de relaciones “inter-
culturales”?

Desde luego, no estamos habituados a usar estas categorias aplicadas a
los seres no humanos. O, si se quiere: mas bien estamos “habituados” (es
decir, operamos con este “habito”) a usarlas aplicandolas Unicamente a los
seres humanos. Pero, al formular esto de esta segunda manera, tal vez es-
temos aqui tocando un punto que nos permite enlazar directamente con el
proyecto y la tarea de Husserl. Y esta tarea (la fenomenoldgica) en lo pri-
mero que consiste es en identificar prejuicios: describimos la situacion en la
que, de hecho, estamos en nuestra vida cotidiana y, para esta descripcién,
vamos identificando los prejuicios o ideas estereotipadas entre los que nos

desenvolvemos. De ahi que Husserl dijera que:

pensar por uno mismo, ser un filésofo autdbnomo con la voluntad de libe-
rarse de todos los prejuicios, esto exige de uno la elevacién a consciencia del
hecho de que todo lo que se tiene por obviedades [en cada cultura] son pre-
juicios...provenientes de una sedimentacién tradicional’.

Por eso, tal vez lo que ahora nos toca hacer sea, pues, identificar aque-
llos prejuicios que estan haciendo chirriar nuestros oidos cuando escucha-
mos hablar de “cultura” o de “sujeto” o de “intersubjetividad” en referencia

no a la especie humana sino a otras.

> La crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia trascendental, Barcelona, Critica,
1991, p. 75.



130 Investigaciones fenomenoldgicas 7

Pero, antes, quizds no venga mal recordar como y por qué se inicia el
pensamiento fenomenoldgico de Husserl en ese momento de entre siglos
XIX-XX. Husserl se encuentra en medio de una grave crisis. Esta crisis trae
consigo una pérdida de sentido en la vida diaria de los individuos, de las
comunidades y de las naciones. Nadie tiene ya claro cdmo interpretar los
sucesos, qué tipo de valoraciones hacer y cémo actuar. Crisis, pues; escep-
ticismo, desconcierto...Uno no sabe como actuar porque no tiene claridad
tedrica sobre qué es verdadero y qué es falso, sobre qué es verdad absoluta
y universal y qué es solamente verdad relativa, convencional y cambiante.
La pérdida de asideros firmes para llevar por un sentido u otro nuestra acti-
vidad individual o colectiva, hace siempre inclinar nuestra historia humana
hacia un camino sin rumbo; un camino, pues, sin sentido; irracional. Tal
como por desgracia le tocé a Husserl sufrir en sus propias carnes, y tal co-
mo, incluso, ahora nos esta sucediendo a nosotros mismos, se trataba y se
trata, de un camino sumamente belicista y/o destructivo. Esto le lleva a
Husserl a diagnosticar que nuestra cultura occidental estd enferma y que las
ciencias del espiritu, las que tedricamente tendrian que ser capaces de sa-
narla, no alcanzan a librarla de su enfermedad porque ellas mismas se
hallan también extraviadas. Como bien sabemos, Husserl se da cuenta de
ello cuando inicia su investigacion y tratard, pues, de hallar las raices de
esta tal crisis. El extravio de nuestras ciencias se debe a que descansan so-
bre funestos prejuicios, dice. Y como él nos ensefia a ver, son el “objetivis-
mo” y el “naturalismo” los prejuicios que estan haciendo tanto dano en las
ciencias y, consecuentemente, en el rumbo que, bajo su influencia, ha sido
adoptado por nuestra cultura desde hace tiempo.

Pues bien, traigamos todo esto a nuestro tema. En fenomenologia, to-
dos nosotros aceptamos los planteamientos husserlianos de critica de estos
prejuicios del objetivismo y de la psicologia naturalista. Sabemos bien que,
amparados en esta interpretacién de las ciencias, nuestras sociedades ter-
minan por manipularnos cual si fuéramos “objetos”, y no “sujetos”, y a ins-
trumentalizarnos en pro de los intereses politicos y economicistas de esta
época. Aceptamos estos planteamientos tan husserlianos, digo, y los asu-

mimos y reproducimos en nuestro propio quehacer fenomenoldgico sin nin-



M2 Luz Pintos: Cuestionamiento y redifinicion viejos conceptos... 131

gun problema. Sin embargo, paradéjicamente, seguimos “operando” con
estos prejuicios cuando enfocamos nuestra reflexion sobre los animales no
humanos. iPor eso chirriaban antes nuestros oidos! De tanto empefiarnos
en Occidente en marcar diferencias (marcar diferencias en cuanto a todo:
entre los seres humanos y entre los ho humanos, entre los hombres y las
mujeres, entre unas supuestas “razas” y otras, entre unos mundos cultura-
les y otros...), siempre nuestra maxima preocupacion ha estado mas empe-
Aada en hallar razones para ahondar en las diferencias que en encontrar
“puntos de conexidn” ya existentes que puedan suscitar en nosotros el re-
conocimiento de los unos por los otros y una mayor unién y colaboracion y
mas paz y bienestar para todos. Muy al contrario, la acentuacién de las dife-
rencias mas bien ha servido siempre en nuestra cultura occidental para
promover vy justificar practicas de predominio de los unos sobre los “otros”.
Y, ademas, todo este afan por sefalar diferencias y, asi, consolidar unas
ciertas practicas que son beneficiosas para unos (aquellos con los que nos
identificamos) y perjudiciales para otros (aquellos con los que sdélo quere-
mos ver diferencias), ha estado siempre acompafiado por un modo de pen-

sar que caracteriza en su nucleo -ipeligroso nucleo!- nuestra “ideologia”

I A\ I A\

cultural: el predominio del “sujeto” sobre el “objeto”, el predominio de la

“razén” sobre el “cuerpo” y las “emociones”, el predominio de lo que es

|II |II

“cultural” sobre lo que es “natural”, etc. Todo esto forma el ndcleo de nues-
tro pensar occidental, y nutre los vergonzosos prejuicios que hasta hoy han
estado desarrollandose entre nosotros: el antropocentrismo, el especismo,
el racismo, el machismo, el belicismo...Y, en lo que respeta a los animales
no humanos, hemos cometido con ellos varias tropelias: en primer lugar,
los hemos clasificado como mera “naturaleza” (al igual que también se ha
hecho con las mujeres y con gentes de otras etnias) y, por tanto, como “ob-
jeto” frente a nosotros, los seres esencialmente “culturales”, los “sujetos”
en exclusiva; y, una vez hecha esta clasificacion de evidente tono antropo-
centrista, el siguiente paso ha venido por si mismo: la interpretacion espe-
cista. En medio de todos los seres vivos del planeta, nuestra especie huma-
na no solo se ve a si misma ocupando un lugar central y soberano, y no sé-

lo es mas proclive a primar los intereses de nuestra especie sobre las res-



132 Investigaciones fenomenologicas 7

tantes, sino que incluso esta dispuesta a infligir al resto de los seres vivos
un dolor y un sufrimiento que generalmente no estaria dispuesta a causarle
a los propios congéneres®. Una vez clasificados los animales no humanos
como “objetos” y como mera “naturaleza”, ya no hay impedimento moral
para instrumentalizarles, explotarles, maltratarles y causarles dafo y cruel
sufrimiento incluso hasta la muerte o hasta la propia extincién de su especie
o hasta la eliminaciéon de su habitat. Los animales no humanos han recibido
la etiqueta y el trato de “objetos”, aunque paraddjicamente sean objetos
“vivientes” y nosotros sepamos esto muy bien. En segundo lugar, la aten-
cion que se le ha dado a los animales no humanos en filosofia ha sido mas
bien escasa, porque escasa ha sido también la atenciéon que se le ha dado al
“cuerpo” y a las “emociones” primarias (tan ligadas éstas al cuerpo y con un
origen, pues, tan natural). Hemos de ser honestos y reconocer que cuando
hemos ido con nuestra reflexién a los animales no humanos generalmente
ha sido para contemplarlos “a distancia” y en su “diferencia”; es decir: ya

A\

que ellos “no” poseen “alma” espiritual, ya que ellos no estan hechos “a
imagen y semejanza de Dios”, ya que ellos no son “sujeto”, ya que su vida
no vale nada o vale sélo en la medida en que puede ser aprovechable por
parte de los humanos (como bestias de carga, como material para fabricar
ropa, como comida, como “mascotas”, como negocio, etc.), ya que actuan
“instintivamente” y por ello son sélo parte de la “naturaleza” y nunca seres
“culturales”, ya que no estan dotados de inteligencia “racional” y es por esto
que, al no estar capacitados para dominar racionalmente su comportamien-
to nunca podran regirse por “deberes” y, por tanto, esto les hace inmerece-
dores de “derechos”, y etc., etc.” Por tanto, hemos visto siempre a los ani-

males no humanos como los “otros”, o sea, los “diferentes” a nosotros, los

6 Seguimos aqui a Peter Singer en su definicién del “especismo”: “prejuicio o actitud
parcial favorable a los intereses de los miembros de nuestra propia especie y en contra de
las otras”. Singer denomina “especistas” a los humanos que estan dispuestos “a infligir a los
animales un dolor que, por el mismo motivo, no causarian a los humanos,...y a matar a
otros animales cuando no matarian a los seres humanos”. Cfr. Liberacion animal, Madrid,
Trotta, 1999, pp. 42 y 53.

7 Para un analisis mas pormenorizado de esto, cfr. M@ Luz Pintos, “Los derechos de to-
dos los seres vivos a la luz de la fenomenologia”, Investigaciones Fenomenoldgicas. Revista
de la Sociedad Esparfiola de Fenomenologia 4 (2005) 99-115:
http://www.uned.es/dpto_fim/invfen/invFen4/indice.html



M2 Luz Pintos: Cuestionamiento y redifinicion viejos conceptos... 133

gue “carecen de” caracteres que nosotros, en cambio, si poseemos; en una
palabra, y despectivamente dicho, son los “no-humanos”.

Guiados por la definicién de la “cultura” como el arte de mejorar y refi-
nar nuestro modo de pensar, nuestros gustos y nuestros modales, inutil-
mente hemos buscado hallar en ellos rasgos “humanos” de este tipo.
Hemos buscado en ellos lo que no deberiamos haber buscado. Y nos ha fal-
tado tiempo para afirmar que, entonces, no son seres “culturales” y para
confirmar, asi, que nosotros estamos muy a distancia de ellos. Otro de es-
tos errores es muy comun entre nosotros y denota las graves contradiccio-
nes en que todavia nos movemos; incluso desde dentro de la fenomenolo-
gia. He mencionado hace un momento que, en nuestro punto de partida, los
fenomendlogos y fenomendlogas asumimos la critica husserliana al objeti-
vismo naturalista, ya que es inaceptable su pretension de que sélo es cien-
cia aquella que prescinde de la subjetividad y de lo vivido que ella entrana.
Sin embargo, aunque asumimos esta critica husserliana y su justificado re-
chazo de la interpretacién objetivista, nuestro error consiste en que, por lo
general, no sentimos extrafieza cuando los estudios acerca de los animales
no humanos se centran en comprobar si ellos tienen o no inteligencia “ra-
cional” y en qué grado y medida la tienen. Pero, ées este enfoque sobre los
no humanos suficiente? ¢ésuficiente para nosotros, los aqui reunidos? Para
una fenomenologia seguidora de Husserl no lo deberia ser, desde luego.
Porque, de tanto plantearnos si los animales no humanos tienen o no tie-
nen, y en qué medida, inteligencia racional, y de tanto focalizar nuestra re-
flexién sobre ellos en probar de una y mil maneras que hay una distancia
abismal entre ellos y nosotros, nos hemos olvidado de algo absolutamente
basico e innegable: que ellos son, ante todo, seres vivos, seres actuantes
con su corporeidad, seres que se mueven con sentido en su mundo entorno,
y para los que las cosas con las que ellos se encuentran no son nunca, “pu-
ras cosas”, sino objetos “funcionales”; es decir, objetos que no son para
ellos pura materialidad ya que bajo su “mirada” quedan recubiertos de un
sentido y valor funcional que les permite usarlos para algun fin concreto.
Pero, entonces, si esto es asi, ¢como es que repudiamos el naturalismo ob-

jetivista a la hora de interpretar a los seres humanos y que, sin embargo,



134 Investigaciones fenomenolégicas 7

permanecemos indiferentes cuando este mismo enfoque es aplicado a los
animales no humanos? {Realmente tiene fundamento la creencia de que
son meros “objetos”, aunque vivientes? ¢O no sera mas bien que nuestra
indiferencia e intento de distanciamiento arrastra prejuicios y que ya va
siendo hora de identificarlos y dejarlos atras?

La primera labor acometida por Husserl fue la de desenmascarar los
prejuicios culturales que han ido llevando a nuestras ciencias y a nuestra
cultura por este camino de acelerada inhumanidad en que desde hace tiem-
po nos hallamos. El olvido de la subjetividad, la pérdida del sujeto, era para
él el gran prejuicio que ha derivado en esta trayectoria cultural e histdérica
en la que ahora estamos viviendo. Pues bien, si ser seguidores de Husserl
consiste ante todo en recuperar su intencion y su método, y en practicar —
como tan acertadamente lo ha sabido expresar Lester Embree— “fenomeno-
logia continuada”, tal vez nosotros podamos y debamos, ahora, considerar
que es también este mismo olvido o pérdida del sujeto el que ha estado
marcando nuestra teoria y nuestra préactica con respecto a los animales no
humanos y que, reconociendo nuestro error, debemos intentar sustituirlo
por una interpretacion fundada rigurosamente que contribuya a dar razones
sobre las que apoyar un cambio en nuestra mentalidad y en nuestras leyes
con el fin de ir consiguiendo evitar ese trato injustificable y vergonzoso que
los otros animales estan sufriendo por nuestra interesada ceguera humana.

Por tanto, es un punto absolutamente bdsico para mi propdsito de
cuestionar y redefinir los viejos conceptos de “intersubjetividad” y de “inter-
culturalidad” en el sentido aqui pretendido, centrar la reflexion en intentar
des-capturar el concepto de “sujeto” y mostrar que no es una categoria ex-
clusivamente aplicable a los humanos. Durante demasiado tiempo hemos
estado moviéndonos una y otra vez dentro de esta estrechura reduccionista
y prejuiciosa de tomar por “sujeto” solamente al animal humano, y, por el
contrario, de considerar que los animales no humanos no pertenecen a esta
categoria de “sujetos”. Y todavia es hoy muy comun estar operando —en
nuestra “actitud natural e ingenua”— con este criterio que procede de los
prejuicios antropocentrista y especista que se ve reafirmado por el objeti-

vismo de nuestras ciencias.



M2 Luz Pintos: Cuestionamiento y redifinicion viejos conceptos... 135

¢Coémo debemos, pues, iniciar nuestro fenomenoldgico distanciamiento
de este criterio y de esta actitud. Desde luego no se trata de buscar en los
animales no humanos rasgos “humanos”. Mas bien esta analitica debera
esforzarse en hallar en los animales no humanos rasgos de su comporta-
miento que denoten que estdn actuando como sujetos constituyentes de
sentido, esto es, subjetividades creadoras, “sujetos”, aunque sus posibilida-
des de crear sentido nos parezcan tener un menor alcance que las posibili-
dades con que contamos los animales humanos. Y con este enfoque de la
analitica, en ellos no encontraremos comportamiento “humano” (imenos
mal que no!) ni cultura “humana”, pero tal vez si encontraremos en su pro-
pio comportamiento rasgos propios de un sujeto constituyente y, acaso,
también rasgos “culturales”, es decir, rasgos de “culturas-no-humanas”
aunque sea a un nivel sumamente simple si lo comparamos con el nuestro.
Y, de este modo, si conseguimos describirlos como sujetos constituyentes
de sentido estaremos contribuyendo a desmontar el prejuicio naturalista
que solo los ve como seres autdmatas cuyo comportamiento o bien sigue
pautas genéticas o bien pautas previamente aprendidas, por autoaprendiza-
je o por imitacién. Y es posible, desde la fenomenologia, hacer este des-
montaje y una nueva descripcion analitica de los no humanos. De hecho, ya
esta iniciada por Husserl, un pensador mucho mas audaz que la mayoria de
todos nosotros. Como él decia, si la filogenia es “una historicidad de carna-
lidades, de desarrollos bioldgicos, deslizandose incesantemente” de unas
especies animales a otras, entonces “yo puedo reconstruir” [fenomenologia
reconstructiva] el modo trascendental de los animales no humanos y “su
estar en su mundo entorno animal (construido por ellos)”®.

Pues bien, équé significa ser “sujeto” cuando decimos de un animal no
humano que es “sujeto”? Primariamente, decir de un ser que es “sujeto” es
considerar que no es una mera cosa fisica, inerte, sino un ser vivo (es decir,
dotado de autodinamismo generado espontdaneamente por él y no producto

de una intervencién ajena) que es, ademas, animal. Ser un ser vivo animal

8 Cfr. E. Husserl, “Le monde anthropologique”, en Alter 1 (1993), pp. 283s. Este texto
corresponde a la traduccion realizada por Natalie Depraz del texto original n° 28 del vol.
XXIX de Husserliana Die Krisis der europaischen Wissenschaften und dir transzendentale
Phanomenologie.



136 Investigaciones fenomenoldgicas 7

supone ser un cuerpo Vvivo, es decir una realidad corpdrea viviente (una
realidad carnal, un Leib y no solamente un Kérper o puro cuerpo fisico). Un
“sujeto” es, en principio, por tanto, un ser vivo-animal-comprometido-con-
su-propia-situacion-corporea (pudiendo ser ésta, como sabemos, mas sim-
ple o mas compleja) y, a la vez, comprometido-con-su-mundo-entorno o
Umwelt (que también serd mas simple o mas complejo en funcién de las
posibilidades de la especie animal de que se trate). Desde luego, el sujeto
€S su cuerpo; un cuerpo vivo corpéreo perceptivo, que ejerce como tal es-
tando en permanente experiencia de contacto con su mundo entorno. Para
todo sujeto o ser vivo animal, su corporalidad supone rasgos tan esenciales
en él como la percepciéon y como el comportamiento; y sélo podra ejercer
como un ser corpéreo-perceptivo-praxico en cuanto estad en interrelacién
continuamente renovada con su mundo entorno. Sujeto y mundo se hallan
en una intercomunicacion activa tan esencial para los dos que, en realidad,
forman una unidad inextricable cuya diferenciacién en dos elementos sola-
mente podemos hacerla de un modo “analitico”, como el que ahora estamos
intentando hacer desde esta reflexidn filoséfica.

Ser “sujeto” en este sentido de ser-vivo-animal-corpéreo-perceptivo-
praxico-en-permanente-experiencia-de-contacto-con-su-mundo vital da lu-
gar a todo un modo de ser que constituye lo que podemos denominar “on-
tologia animal” (por supuesto compartida, en mayor o menor grado, pero
siempre de alguna manera, entre los animales humanos y los no humanos).
Aqui me limitaré a esbozar rapidamente otros distintos aspectos que com-

III

ponen esta “ontologia animal” ademas de los ya aludidos de ser un sujeto
comprometido con su propia situacion corpoérea y con su mundo vital. Entre
otras cosas porque, como quizas recuerden algunos de ustedes, la ponencia
que presenté en nuestro V Congreso, en Sevilla, en el afio 2000, ya des-

|II

arrollaba esta “ontologia animal” para mostrar a los animales no humanos

como sujetos constituyentes®.

°Y, con posterioridad, he vuelto sobre este asunto, abordédndolo con mas extensién. Cfr.
M@ Luz Pintos, “Phenomenological Overcoming of Western Prejudices against Nonhuman
Animals”, en Philip Blosser / Thomas Nenon (eds.), Advancing Phenomenology: Essays in
Honor of Lester Embree, Dordrech, Springer Verlag, 2010 (en prensa).



M2 Luz Pintos: Cuestionamiento y redifinicion viejos conceptos... 137

En primer lugar, y distinguiéndose en esto de las formas de vida “vege-
tativas”, todo sujeto animal actla con su cuerpo imperando en él “ydica-
mente”, esto es, gobernando él su propio cuerpo desde dentro (es el propio
sujeto el que “ve” con sus ojos, el que “mueve” su cuerpo, el que con su
cuerpo “mueve esta o aquella cosa”, etc.). Mientras el sujeto sea una corpo-
ralidad viva estara animado, relacionandose con el entorno que le es propio.
Es lo que en fenomenologia denominamos “imperar corporal”, el cual es
corporal simplemente (Leib), y no reflexivo, ya que el sujeto puede dominar
sus movimientos perceptivo-motores sin tener en modo alguno conciencia
de si mismo y de lo que esta haciendo.

En segundo lugar, en la actuacion presente de todo sujeto animal siem-
pre reverberan sus experiencias pasadas y siempre, en algun grado y de-
pendiendo de su menor o mayor complejidad, podra anticipar su futuro in-
mediato —por lo menos en cuanto a aspectos que incumben directamente a
su necesidad de sobrevivir y de reproducirse. Para denominar esta caracte-
ristica del sujeto, quizads podriamos aqui utilizar en un sentido tan amplio
como el que, de hecho, estoy utilizando yo misma, la formula de que en el
sujeto animal sus vivencias animicas suponen siempre un presente, un an-
tes y un después que, por lo tanto, se insertan en una corriente temporal
unitaria, extremadamente simple en algunos casos o0 mas y mas compleja
en otros. No hay animal, por muy simple que sea su vivir, al que no le que-
de en su memoria algun “registro” de todo aquello que, producto de su ex-
periencia directisima y singular, le haya interesado vitalmente para su vida
presente y futura®®.

En tercer lugar, el sujeto animal, contrariamente a las formas de vida
“vegetales”, experimenta su propio cuerpo somatico. También por esto de-
cimos que es un Leibkdrper. Por ejemplo, si el corazén se le acelera y pare-
ce que los latidos se hacen mas fuertes, o si la temperatura de su cuerpo se

sale de sus constantes hacia el mucho frio o hacia el excesivo calor, el suje-

10 Aqui no estamos hablando de ser capaz de, racionalmente, querer y poder recuperar
de hecho parte de su pasado, ni de anticipar y calcular racionalmente lo que acontecera;
aqui tan so6lo hablamos de que la experiencia pasada ejerce un peso en la del presente del
individuo y ambas, por tanto, en la del futuro por venir. Esto es asi, sin lugar a dudas, por lo
menos en todos los animales vertebrados.



138 Investigaciones fenomenoldgicas 7

to notara su cuerpo en estos cambios. Si no es un ser inerte, necesariamen-
te se experimentara a si mismo en este sentido tan basico. Si el animal esta
organicamente configurado para sentir dolor, por ejemplo, su cuerpo le do-
lerd; le dolerd su dolor, ya sea o no “consciente” de ello a nivel reflexivo.

En cuarto lugar, la interrelacion material originaria que todo sujeto ani-
mal guarda con su mundo le hace espacializar el mundo o, lo que es lo
mismo, crear en él sentido espacial de un modo simplemente vivido y es-
pontaneo. Porque estar situado en un cuerpo viviente significa que todo su-
jeto es, para si mismo, el “punto cero” desde el que percibe todo lo que es-
pacialmente le rodea. Ningun ser vivo esta en el mundo desde una posicion
“neutra” o “utdpica” (u-topos), es decir, des-situada, sino desde la situacion
concreta de su cuerpo. Por ello, desde la perspectiva de su “aqui” espaciali-
za el mundo que le rodea (iconstituye sentido espacial!) distinguiendo que
unas cosas estan en su “aqui” —es decir, muy cerca de él—, otras “ahi” —
un poco distantes—, y otras “alli” —es decir, mas lejos. Desde su “aqui”,
unas cosas estan para él “detras” o “delante” , o “a los lados”, o “arriba” o
“abajo”, etc. Digamos que el animal —en funcién de las posibilidades de su
organismo— vive en el horizonte de “lo cercano” y “lo lejano”, materialmen-
te hablando. Y sea consciente de ello o no lo sea, y por muy elemental que
sea esta constitucion espacial o especializacion vivida, ningln animal podria
no llevarla a cabo puesto que es algo que su propia posicién corporal, vivida
desde dentro, genera espontaneamente.

En quinto lugar, todo sujeto animal —y siempre en mayor o menor gra-
do en funcién de sus posibilidades organicas— tiene una sintonia analdgica
con los otros sujetos animales con los que se encuentra. Es decir, un ani-
mal, corporalidad viviente, nota que estda ante otra corporalidad viviente
cuando llega el caso, sea ésta de un congénere o de un individuo de otra
especie. Se trata de un experimentar al otro como siendo también ese otro
un cuerpo vivo que actla autodinamicamente y del que siempre se puede
esperar un cierto grado de imprevisibilidad (por muy genético que sea su
comportamiento). Relacionado con esto esta el hecho de que ser un sujeto
corpéreo, supone, ademas, que el animal percibe el mundo que le rodea no

todo él a la vez, sino que se le va dando en distintas y sucesivas perspecti-



M2 Luz Pintos: Cuestionamiento y redifinicion viejos conceptos... 139

vas. Cuando el animal cambia de postura, mucho o poco, la perspectiva
perceptiva que obtiene del objeto es diferente de la anterior, y asi sucesi-
vamente. Estar situado en un cuerpo conlleva unas posibilidades de accidn
y, también, unas limitaciones que compartimos todos los vivientes; entre
ellas, ésta de no darsenos el mundo todo a la vez, sino que percibimos la
realidad pasando de una perspectiva a otra, y nunca teniéndolas todas a la
vez, como poseyendo el “ojo de Dios”.

En sexto lugar, todo sujeto animal es una corporalidad somatica que, en
cuanto tal, se expresa, se comunica, se hace comprender y comprende —al
nivel que sea— a los demas animales, tanto de su especie como de otras
especies. Hay, por decirlo asi, una base de intercomunicabilidad e interco-
municacion minima, basica, entre los animales, aun teniendo cada especie
su propio estilo de actuacién y de comunicacién. Se trata de una experien-
cia “interanimal”, de uno a otro, entre individuos de la misma especie y en-
tre individuos de especies diferentes, ya sea esta experiencia de minimos o
mas compleja. En esta intercomunicacién animal, es el propio cuerpo el que
actla, puesto que él mismo —por pura cuestion de sobrevivencia— dispone
de unas habilidades o estrategias bioldgicas para lograrla. Y entre ellas esta
el de la empatia emocional, asi como la de lacapacidad para expresarse
gestual y oralmente haciéndose comprender por el otro.

En séptimo lugar, un sujeto no es algo inerte ni tampoco una maquina
insensible; por ello, su mundo entorno —con el que permanente estd en
contacto— siempre le estd afectando en alguna medida y él le va a respon-
der; y le responde originariamente de un modo valorativo. Este es un punto
especialmente importante y, también, especialmente husserliano —y casi
donde mejor se puede comprobar que todo animal es sujeto constituyente
de sentido. 19) Al animal le afecta todo lo que le rodea y, pasivamente, pre-
rreflexivamente, de un modo espontaneo y primario, siente atraccion (ver-
sion, deseo, simpatia, interés positivo) hacia ellas —o, en todo caso, indife-
rencia— o, por el contrario, siente rechazo (aversion, antipatia, interés ne-
gativo). La propia biologia ha puesto en los seres vivos esta habilidad valo-
radora, dadora de sentido valorativo de la realidad, que forma parte basica

III

de su subjetividad “trascendental” animal (entiendo por subjetividad tras-



140 Investigaciones fenomenolégicas 7

cendental, obviamente, |la constituidora de sentido). Esta habilidad o estra-
tegia valoradora se manifiesta en los animales por medio de emociones
primarias tales como el miedo, la ira, la tristeza o la alegria, constituyendo
un nivel mas complejo de esta estrategia. Tal estrategia emotiva y prerre-
flexiva permite al animal dar sentido valorando la realidad sin que ésta sea
objeto de racionalizacién por parte del individuo''. Por ejemplo, el sentir
miedo con respecto a algo indica que el animal “siente” que eso es perjudi-
cial para su vida, y este miedo le impulsa a apartarse de él (o a hacerle
frente) como medida de supervivencia. Por tanto, en el ser vivo animal —o
por lo menos en muchas de las especies; desde luego en todas las mamife-
ras, pero también en otras; pensemos, sino, en las aves— hay siempre esta
secuencia trascendental: valoracién primaria emotiva de la realidad y ac-
tuacién consecuente. 2°) La realidad con la que se encuentra todo sujeto
animal no es nunca la pura realidad fisica (puros sonidos, puras sensaciones
de color, de forma, de movimiento, etc.). No, la realidad es siempre para
todo individuo de cualquier especie, realidad “interpretada” (como nos ha
ensefiado el zodlogo von Uexkdll); interpretacidn que es el resultado de ese
circulo funcional existente entre su organismo y su mundo vital en el que
desarrolla su vivir'2, Un sonido como una especie de sordo cacareo entre los

centenares de sonidos que llegan a mis oidos en la noche en medio de una

1 He abordado el asunto de las emociones bajo este enfoque de su raiz bioldgico-
corporal que aqui estoy sugiriendo, en los siguientes documentos: M2 Luz Pintos, “¢Donde
nace el sentido de la tolerancia y como valernos de él racionalmente?”, en Rosemary Rizo-
Patrén (ed?), Interpretando la experiencia de la tolerancia. Interpreting the Experience of
Tolerance, Lima, Fondo Editorial de la Pontificia Universidad Catdlica del Perd, 2006, 123-
137; “Fenomenologia del cuerpo como expresion e interpretacién”, en Jorge V. Arregui /
Juan A. Garcia Gonzalez (eds.), Significados corporales, volumen monografico en Contrastes.
Revista Interdisciplinar de Filosofia: Significados corporales (2006) 127-145; “Fenomenologia
de la corporeidad emotiva como condicién de la alteridad”. Texto presentado en el VIII Con-
greso Internacional de Fenomenologia, Universidad de Valencia, 2006, en prensa; " ‘Actitud
natural’, intercorporalidad y empatia emocional en el ‘mundo de la vida’. Analisis fenomeno-
I6gico”, texto presentado en el 111 Congreso Luso-Brasileiro de Fenomenologia, Faculdade de
Letras de la Universidade de Lisboa, Portugal, 2007, en prensa; “Emociones. Empatia. Tole-
rancia. Analisis fenomenoldgico de la integracion cuerpo-mente, naturaleza-cultura”, Alfa.
Revista de la Asociacion Andaluza de Filosofia 22/23 (2008) 115-132; “Emociones y empatia,
dimensiones primordiales de toda vida humana. Analisis fenomenoldgico”, texto presentao
en el VIl Congreso Internacional de Antropologia Filoséfica, UNED, Madrid, 2008, en prensa;
"Fenomenologia, Género y Paz", texto presentado en el | Congreso Internacional de Filosofia
para la Paz. XV, en la Universitat Jaume I, Castellon de la PLana, 2010, en prensa).

12 Cfr. el paragrafo sobre la nueva zoologia de Jakob J. von Uexkiill en M@ Luz Pintos,
“La Fenomenologia y las ciencias humanas y bio-sociales. Su convergencia en un importante
momento de cambio de paradigmas”.



M2 Luz Pintos: Cuestionamiento y redifinicion viejos conceptos... 141

selva para mi, espécimen humano, no es nada mas que otro sonido extrafio
0 curioso o que me asusta un poco; no forma parte de mi Umwelt. Pero pa-
ra la hembra de cocodrilo que por alli nada, ese sonido no es uno mas, un
simple sonido fisico, sino “la Ilamada del macho para el apareamiento”. Por
lo tanto, es sonido interpretado; sonido que ella asi interpreta como miem-
bro de su especie. 32) Todo sujeto animal interpreta y valora desde si mis-
mo los elementos de su entorno tomando decisiones concretas respecto a
ellos; decisiones que no pueden ser mas que fruto del momento vy, por tan-
to, que no vienen dadas genéticamente. Cuando el pdjaro estd buscando
material para construir su nido, aunque instintivamente sea impelido a ello,
es él, y sblo él, quien valora y decide en cada caso qué material escoger
entre todos los que encuentra en ese momento, los cuales, tedricamente,
podrian todos ellos valerle mas o valerle menos para su obra. Y su decision,
basada en gran parte en su experiencia y aprendizaje anteriores que ha te-
nido como individuo singular, es una decisién con sentido, al igual que toda
su actividad lo es; porque el comportamiento del sujeto animal es siempre
un comportamiento de acuerdo a intenciones, dirigido a conseguir finalida-
des determinadas. 4°) Es esencial a todo comportamiento o actividad de un
sujeto animal el entrar en contacto con objetos u otros animales. Pues bien,
como nos ha ayudado a ver el gestaltista Kbéhler, y en lo que tanto han in-
sistido Heidegger y Gurwitsch siguiendo a Husserl, los objetos no son puras
cosas (Vorhanden), es decir, no se definen por lo que son, sino para lo que
sirven (Zuhanden); esto es, es el animal el que, actuando como sujeto, lo-
gra una comprension del para qué le pueden servir los objetos dentro del
horizonte o situacion en que se encuentra en cada momento determinado.
Siempre es él quien ve en perspectiva la situacion y, quien relaciona unas
cosas con otras, interpretandolas segun para lo que le pueden servir. A una
osa con crias que alimentar, una roca en medio del cauce de un rio salmo-
nero le sirve de lugar privilegiado para pescar. Pero cuando ve aparecer a
un gran macho hambriento que busca también el mejor lugar para situarse,
para la osa, esta roca que hasta hace s6lo un momento era un util (Zeug)
“para pescar”, ahora pasa a ser lugar “para estar en peligro” en caso de se-

guir encima de ella. Deja de servir para eso y, para ella, en cuanto sujeto



142 Investigaciones fenomenolégicas 7

perceptivo que “mira” e interpreta y valora y decide, pasa a servir para otra
cosa bien diferente; si antes la roca suponia alimento y vida, ahora supone
peligro. Y es sélo por eso que abandona la roca y decide, valorando sus po-
sibilidades, cedérsela al macho.

¢Podria estar pautado genéticamente este comportamiento producido en
este encuentro intencional concreto entre hembra con crias, rio, salmones,
roca y macho grande y hambriento? ¢Podriamos seguir negandonos a admi-
tir que hay aqui una nada desdefiable intervencion personal de este sujeto
animal no humano creando sentido, “su” sentido personal? Pero, entonces,
también podemos preguntarnos si acaso no son los objetos funcionales ob-
jetos “culturales”. De alguna manera si lo son en muchas especies anima-
les. Porque, por seguir con este ejemplo, ante un macho que busca roca
para pescar, la creencia a la que llega la osa de que es mejor cedérsela a
ese macho porque la roca ya ha perdido su primera funciéon de “buena para
pescar” y ha pasado a tenerla de “buena para hacer peligrar su vida vy, asi,
también la de sus crias que dependen de ella”, pasa de la mama osa a las
crias, las cuales estan muy atentas a todo lo que ella hace porque su propia
biologia las ha dotado de un complemento de su comportamiento instintivo:
el aprendizaje por imitacion, ademas del autoaprendizaje. Las crias imitaran
a la madre en todo. Y, a su vez, las crias de estas crias hembras, imitaran a
su madre, e igualmente las crias de estas crias hembras. Y, de este modo,
una serie de conocimientos y de comportamientos que, como sentido cons-
tituido personalmente, resultan exitosos una primera vez van a ser transmi-
tidos de generacidén en generacién. Es verdad que toda esta transmision es
muy elemental; es verdad también que no se va a sedimentar al modo
humano (no habra posibilidad de transmision oral, gestual o escrita ni
transmisiéon “fuera de” la situacion a la que, en cada nueva ocasién, habra
que aplicar esos conocimientos y esos comportamientos) y es verdad tam-
bién que lo que se transmita a las crias Unicamente podra transmitirse de
modo visual: observando las crias la conducta de los progenitores vy, si-
guiendo un impulso natural que poseen, imitandola. Pero estaria injustifica-
do medir a los animales no humanos tomando como modelo rasgos de con-

ducta que sélo poseemos los humanos. Hay que considerarlos dentro de su



M2 Luz Pintos: Cuestionamiento y redifinicion viejos conceptos... 143

propio Umwelt. Y, haciendo asi, podemos admitir que si hay transmisién
viva, de unas generaciones a otras y de unos animales a otros, de algun
comportamiento iniciado por uno de ellos cuando actuaba como sujeto per-
sonal constituyente de sentido. Si no hay mas complejidad en su compor-
tamiento es porque realmente no la necesitan para su perfecta adecuacién
a su entorno. El caracter elemental de esta transmision y su especial carac-
teristica de necesidad de la via visual (unos ven a otros y después imitan
asumiendo y reproduciendo lo inventado con éxito por alguno) no le resta
un apice de trascendentalidad a este hecho. En mi opinién, y aun aceptando

Ill.

sus limitaciones, estamos aqui ante transmision “cultural”; ante una trans-
mision cultural “de sujetos a sujetos” (y hablo aqui de “sujetos” en base a la
descripcion ontoldgica que antes he hecho), es decir, inter-subjetiva y, ante
una conducta culturalizada en el grado y nivel que fuere.

Sin embargo, de tanto que hemos insistido siempre en que la conducta
no humana esta muy determinada genéticamente nos habiamos olvidado de
gue no todo es genético en ella y de hay en ella una parte subjetiva o “per-

Ill

sonal”, como le gustaba decir a Husserl. Hay una ley de la que ninguna es-
pecie escapa: lo que la naturaleza no da, la cultura se encarga de propor-
cionarlo. Y es un hecho probado que, a medida que ascendemos en la esca-
la evolutiva animal, la carga genética conductual disminuye y, en esa mis-
ma proporcidon, la indeterminacién de la conducta se ve aumentada. Esta
indeterminacion es la que posibilita y obliga a que el individuo se haga con
conductas que le permitan sobrevivir y saber cdmo actuar en lo fundamen-
tal; hasta el punto de que estas conductas se convierten en habitos: ante
situaciones tipicas tomard decisiones tipicas, quedando automatizado su
comportamiento, como ocurre con la mayoria de los comportamientos que
llamamos culturales en nosotros mismos, los humanos. Estd comprobado
que, en diferentes especies animales, los adultos tienen ya sus costumbres
o habitos; habitos que son comunes a todo el grupo y no se dan en otras
comunidades de la especie; habitos, pues, “culturales”. Y las crias que cre-
cen en estos habitos aprenden a imitarlos aceptandolos como algo “natural”
gue simplemente luego reproducirdn ellas mismas. Tal como ocurre en el

ambito humano en lo que Husserl denomind “actitud natural ingenua” la



144 Investigaciones fenomenolégicas 7

cual, como sabemos, forma el nucleo de todo Lebenswelt cultural concreto.
Intercomunicacion, comprension, actividades comunes cuando se trata de
especies sociales, creacién de nuevos sentidos, transmisién de unos indivi-
duos a otros, aprendizaje y automatizacién de comportamientos en forma
de habitos, comportamientos “culturales” que se asumen y reproducen co-
mo “naturales”, actuaciones comunes en los que los individuos actlian man-
comunadamente, diferenciacion de estatus y diferenciacion de roles dentro
de la comunidad e, incluso, horizonte vivido de lo que es cercano y lo que
es lejano, de lo préximo (lo de la propia comunidad)!® y de lo lejano (lo de
otras comunidades de animales, sean de la misma especie o de otras), lo
familiar y lo desconocido...Todos estos rasgos definen lo que es vivir en un
mundo de la vida cultural concreto animal. Y, en la medida que fuere y al
nivel que fuere, insisto, podemos verlos en diferentes especies animales no
humanas. Por tanto, quizds resulte muy util la expresién “cultura basica”
qgue Lester Embree ha acufiado para referirse a las estructuras y rasgos
formales mas basicos que, no siendo genéticos y siendo, por tanto, “cultu-
rales”, son compartidos por animales humanos y no humanos. El no dice
esto pero, en mi opinién, defender en los animales la existencia de una “cul-
tura basica” sélo puede significar que hay “sujetos” por detras de ella y que
estos, en cuanto subjetividades intersubjetivas en algun grado, incluso pue-
den mantener una vida de relacion intercultural, mas simple o mas comple-
ja, y ya sea dentro de la misma especie o entre especies distintas (por
ejemplo, entre alguna especie animal no humana y la especie humana). Si
hay “cultura basica” compartida, siempre existe la posibilidad de relacion
entre todos los sujetos que de ella participan, sean de una u otra especie.

Al inicio de mi exposicidén cité a Javier San Martin. Desde dentro de la
fenomenologia, y pese a que él es uno de los pocos que han sabido seguir a
Husserl defendiendo la conciencia trascendental en los animales no huma-

nos'?*, sin embargo —deciamos— califica el comportamiento de estos anima-

13 para Husserl, formando parte de la estructura del mundo ambiente animal, dentro de
cada especie —dice— “todo animal posee el horizonte ‘social’ de su especie (en el mundo del
perro, el horizonte es una multiplicidad abierta de perros en una conexién-de-perros posi-
ble”. Hua VI, Den Haag, M. Nijhoff, 1962, Apéndice XXIII del § 65, nota 2, p. 482.

14 Cfr. Javier San Martin, “La subjetividad trascendental animal”, Alter 3 (1995); y Javier
San Martin / M@ Luz Pintos “Animal Life and Phenomenology”, en Steven Crowell / Lester



M2 Luz Pintos: Cuestionamiento y redifinicion viejos conceptos... 145

les como Unicamente “pre-cultural”. La postura de Lester Embree es bien
distinta. Y uno y otro podrian representar, a su vez, los dos posicionamien-
tos que se dan en el seno de la fenomenologia posthusserliana. Embree
considera que, si la fenomenologia constitutiva describe y analiza el “en-
cuentro” del sujeto con el objeto y nos descubre la “actitud” del sujeto en
este encuentro como su esencia noematica (la creencia, la valoracion y el
querer actuar de uno u otro modo)*”, podriamos fenomenoldgicamente in-
tentar descubrir y describir el hecho de que otros animales (tal es el caso de
los chimpancés, por ejemplo) también se hallan en una u otra “actitud” en
cada uno de sus encuentros con las cosas de su mundo. Lo cual es ya, otra
vez, considerarlos “sujetos”. Y Embree va todavia mas alld; aunque este
recorrido no lo hace solo, sino apoyandose en diferentes etdélogos y en el
trabajo de ellos de muchos afios y a la vez recogiendo la propuesta de su
maestro Aron Gurwitsch. Se trata de sustituir el concepto “Ciencias huma-
nas” por el de “Ciencias culturales”. Si las Ciencias humanas estan todas
ellas referidas a diferentes “objetos funcionales”, una vez demostrado que
los no humanos también se mueven entre “objetos funcionales” parece que
el concepto “Ciencias humanas” (sélo “humanas”) se queda corto, ya que
los objetos que estudian pertenecen tanto el mundo de los animales huma-
nos como al de los animales “no humanos”. De modo que el concepto
“Ciencias culturales” es mas apropiado ya que comprende tanto a unos co-

mo a otros, porque todos —al nivel que sea— son “culturales”*®.

Y éste es un punto importante, puesto que nos permite apuntar una se-
rie de reflexiones conclusivas en este ensayo:
Mientras nuestra cultura ha estado tan empenada en buscar y defender

la diferencia entre humanos y no humanos, y entre unos mundos y otros,

Embree / Samuel J. Julian (eds.) The Reach of Reflection: Issues for Phenomenology”s
Scond Century, volumen 1II, Center for Advanced Research in Phenomenology,
www.electronpres.com, 2001, pp. 342-363.

15 Cfr. Lester Embree, Andlisis reflexivo. Una primera introduccién a la investi-
gacion fenomenoldgica / Reflective Analysis. A First Introduction into Phenomenolo-
gical Investigation, Moralia, Jitanjafora, 2003, cap. 6.

16 Cfr, Lester Embree, “A Beginning for the Phenomenological Theory of Primate Etholo-
gy”, Topos 2 (2005) 149-160 / “Un comienzo para la teoria fenomenoldgica de la etologia de
los primates”, Escritos de Filosofia 45 (2005) 145-160. Hay una versidn inglesa con algunas
modificaciones en Journal of Environmental Philosophy vol. 5, 1 (2008) 61-74.



146 Investigaciones fenomenolégicas 7

Husserl (muy consciente de la que veremos es la Unica diferencia abismal vy,
por cierto, la Unica que puede proporcionarnos un cambio en nuestra actitud
hacia los animales no humanos y hacia todos los humanos que veamos co-
mo “otros”) ha ido siempre contra corriente. Por eso es hoy un modelo para
la nueva razén ecolégica. Incluso, sin saberlo, ha sido uno de sus iniciado-
res y al que nosotros ahora podemos recuperar como tal. Para él, nuestra
tarea como fenomendlogos es la de ir a la evidencia del mundo predonado,
es decir, a esa experiencia vivida donde se origina el sentido, el sentido del
mundo; un sentido que en su origen es prerracional y ligado estrechamente
a la hylé que todos los seres vivos compartimos y en la que todos estamos
entrelazados a modo de inextricable quiasmo. La acentuacién de ciertas di-
ferencias —deciamos arriba— sélo ha servido en nuestra cultura para justi-
ficar practicas de predominio de los unos sobre los otros. Y es un hecho
que, sin fundarnos en la existencia de elementos-de-conexidon-entre-unos-
y-otros se hace muy dificil la busqueda de un comportamiento conciliador y
positivo que traiga el reconocimiento, el respeto y el bienestar de todos por

Ill

igual. Para Husserl, la constitucién del sentido “racional”, producto de una

razon cognoscitiva y reflexiva, no es originaria, no es nuestra situacion ini-

III

cial. Esta constitucion “racional” del sentido si es una caracteristica espe-
calmente importante a la hora de identificar y describir a la especie “huma-
na”; pero como la “humanidad” es un recubrimiento de la animalidad, nues-
tra humanidad tiene para él en su origen la “animalidad”. Esta es la estruc-
tura o hylé de la que todos los humanos partimos y que, por tanto, compar-
timos con toda otra vida animal. Es la que dice él que es el verdadero eidos
y tejido comun a todos los que somos seres vivos. El sélo hecho originario
de ser cuerpo viviente, chair, Leibkorper, posibilita una teleologia; como
dice Husserl, “una actuacién activa...del yo subjetivo en su medio, dirigido a
un fin representado”. Las cinestesias (Urkinasthesen), los instintos (Urins-
tinkten), los sentimientos (Urgefiihlen) —sentimientos evaluadores de la
realidad— son la prueba. Todo cuerpo viviente cuenta para Husserl con la
posibilidad de actividad teleoldgica (y no de caos o de falta de sentido en lo
que hace). El cuerpo viviente perceptivo dota a sus movimientos de orienta-

cion que tiene un significado, que se dirige a algo, que tiene un sentido.



M2 Luz Pintos: Cuestionamiento y redifinicion viejos conceptos... 147

iHay constitucion de sentido! Y éste es el hecho originario y lo que sostiene
la unidad de experiencia. Y es participacion intercorporal o Ineinander, ba-
se, a su vez, de toda la comunicacién intersubjetiva que se da dentro de
cualquier cultura y entre diferentes especies y culturas. Tenemos, entonces,
que si nuestro concepto de “sujeto” es el de una conciencia reflexiva, entre
nuestra conciencia y la de los otros (adultos, nifios, animales no humanos,
humanos de otras épocas o culturas, de otras razas...) sélo habra diferen-
cias. Pero si por sujeto entendemos al ser vivo en su forma originaria de
existir, como cuerpo viviente, Leib, chair, ser salvaje, donador y fundante
de sentido en su ser-en-la-creencia-ingenua-del-mundo, sentiremos la uni-
dad por encima de la diferencia. Y precisamente es a este sentimiento, y a
esta conviccion o evidencia al que Husserl ha conseguido acercarnos.
Humanos y no humanos compartimos la misma estructura trascendental de
nuestro ser, siendo asi el fondo comun por debajo de toda la diversidad de
organizaciones culturales concretas existentes'’.

He mencionado hace un momento que sélo existe una diferencia abis-
mal entre los humanos y los no humanos y que, paraddjicamente, es sélo
en base a esta diferencia que tenemos la posibilidad de cambiar —racional y
premeditddamente— nuestras ideas y conceptos, nuestras valoraciones y
nuestra actuaciéon para con los animales no humanos. Compartimos con
ellos —para expresarnos a la manera de Eugen Fink— el ser un ego feno-
ménico o empirico. También compartimos con ellos el ser un ego trascen-
dental (es decir, un ego constituyente de sentido vivido prerracional y es-
pontaneo). Pero lo que no compartimos es la posibilidad de ser un ego re-
flexivo-fenomenoldgico. La posibilidad del distanciamiento, andlisis y valora-
cion de nuestra cultura empirica esto tan sélo una posibilidad humana. De
ahi que nuestra responsabilidad intelectual y moral sea grande. Gracias a
esta posibilidad reflexiva, podemos “distanciarnos” de todos aquellos prejui-

cios que definen a los animales no humanos al modo naturalista, sin con-

1 Cfr. M@ Luz Pintos, "Humanos, inhumanos y no humanos. Fundamentacion fenome-
nolégica de la conexion interespecies", en Pedro M. S. Alves / José Manuel S. Santos /
Alexandre Franco de Sa (eds) Humano e Inumano. A dignidade do homem e os novos desa-
fios, Lisboa, Phainomenon, 2006, pp. 253-263.



148 Investigaciones fenomenolégicas 7

templar en ellos su subjetividad y su culturalidad, y con los que estamos
operando pasivamente en nuestras convicciones. Unicamente haciendo esta
epojé de prejuicios conseguiremos reconocer la existencia de los animales
como un ego fenoménico y un ego trascendental. Y, sélo asi, tras este reco-
nocimiento, tendremos opcidn de recuperar racionalmente, a nivel tedrico y
practico, la unién carnal con ellos en la que ya estamos y en la que hemos
estado siempre desde el mismo momento en que pasamos a ser homo.
Hasta ahora considerabamos natural y ético ayudarnos entre los congéneres
de nuestra especie. Pero, a partir de esta toma de conciencia y distancia-
miento, como seres “racionales” y reflexivos, tenemos, ademas, la obliga-
cion intelectual y moral de reconocer la uniéon con los demas animales y
buscar premeditadamente una relacion interespecies e intercultural de otra
indole a la seguida hasta ahora en nuestra cultura.

Tan sélo cambiando los conceptos podemos cambiar los valores vigen-
tes. Y los valores forman parte de nuestra “actitud vital”. Toda actitud vital,
como nos recuerda Embree, comprende unas creencias (es decir, unas
ideas, unos conceptos, algo de caracter cognitivo), una valoracion (de tipo
afectivo) y un querer actuar (una voluntad) junto con la carga de experien-
cia y las actuaciones concretas del individuo. De ahi que, finalmente, sélo
cambiando nuestro concepto de los animales no humanos (y es por esto
que he insistido tanto en hacer ver que son “sujeto”) contribuiremos desde
la filosofia a cambiar nuestra actuacién y nuestras costumbres y leyes res-
pecto a ellos, porque empezaremos a “mirarlos” y a valorarlos de otra ma-
nera.

Un ultimo comentario final: Hemos estado hablando en este Congreso,
en sesiones anteriores a ésta, de “la paz humana”, de la paz para y entre
“los humanos”, y es elemental que nos refiramos a esto. Sin embargo, en el
planeta Tierra hay mas habitantes que “los humanos”. Por tanto, incluso
nuestra reflexion acerca de cdmo hacer para lograr la paz entre los huma-
nos puede estar tefiida de antropocentrismo; y, no tanto por aquello sobre
lo que reflexionamos, sino por aquello que no tenemos en cuenta en nues-
tra reflexién y que dejamos al margen sin ni siquiera percatarnos de ello:

los que faltan en nuestra reflexién son los otros habitantes de este planeta



M2 Luz Pintos: Cuestionamiento y redifinicion viejos conceptos... 149

—los no humanos!®—, los cuales tienen tantas aspiraciones como nosotros
al bienestar. Es por ello que cuando en nuestra reflexiones solemos centrar-
nos en la armonia entre nosotros, los humanos, deberiamos trazarnos,
también, el propdsito de buscar una vida de armonia entre nosotros y los
otros co-habitantes del planeta, porque ésta es la casa de todos por igual y
en donde cada especie, y cada uno de sus especimenes, nos vemos obliga-
dos a vivir en inevitable convivencia inter-especies, con todos los conflictos
que esto supone.

La Tierra es de todos, decimos con frecuencia en nuestros foros. Pues
bien, al decir “todos”, seamos consecuentes y pensemos realmente en “to-
dos” sus cohabitantes y no sélo en nosotros los humanos. Este es el sentido

en el que he querido orientar mi contribucién.

8 Cfr, al respecto, M@ Luz Pintos, “La Antropologia Filoséfica: una obligada mirada hacia
los demas seres vivos”, Themata, Sevilla, 39 (2007) 315-320.






ENTRE EL CONFLICTO Y LA RECONCILIACION:
LA DIFICIL VERDAD"

Rosemary Rizo-Patrén de Lerner
Pontificia Universidad Catélica del Peru
rosemary.rizopatron@pucp.edu.pe

Resumen

En esta contribucién propongo una aproximacion fenomenoldgica a la naturale-
za de la verdad en el contexto de las recientes Comisiones de la Verdad y la Recon-
ciliacion (CVR), como la conditio sine qua non de la transiciéon entre situaciones de
conflicto social y politico y de reconciliacion, y por ende como un presupuesto esen-
cial e instrumento concomitante para la aplicacion de los denominados periodos de
"justicia transicional" recomendados por estas comisiones. También me aproximo
brevemente a los limites de la posibilidad que esta verdad sea reconocida si sus
dimensiones valorativas y practicas, asi como su llamado a una "inteligencia de las
emociones" no prevalece sobre sus demandas meramente tedricas.

Abstract

In this paper I propose a phenomenological approach to the nature of truth in
the context of the recent Truth and Reconciliation Commissions (TRC), as the con-
ditio sine qua non for the transition between situations of social and political conflict
to those of reconciliation, and thus both as an essential presupposition and con-
comitant instrument for the enforcement of the so-called "transitional justice" peri-
ods that these commissions recommend. I also briefly approach the limits of this
truth's possibility of being recognized, if its evaluative and practical dimensions and
their appeal to an "intelligence of emotions" do not prevail over its merely theo-
retical claims.

A continuacién propondremos una aproximacion fenomenolégica a los
fendomenos de conflicto y de reconciliacién, y de los presupuestos sobre el
que estos fendmenos se dan en un contexto intercultural. Caben empero
dos aclaraciones metodoldgicas previas respecto del alcance y limites de
esta reflexion. En primer lugar, no pretendemos realizar una descripcion

“eidética” de estos fendmenos como “esencialidades tipicas”, sino, mas mo-

* Ponencia presentada en el VII Congreso Internacional de Fenomenologia, “Intercultu-
ralidad y Conflicto”, organizado por la Sociedad Espafiola de Fenomenologia, en la Universi-
dad de Salamanca (Espafia), los dias 28-30 de abril de 2004.



152 Investigaciones fenomenologicas 7

destamente, y en camino hacia ella, una descripcion meramente “factica” de
ellos sobre la base de “ilustraciones intuitivas” o “ejemplificaciones”, que
aqui, secundum sententias Edmundi, abordo como “individuaciones” de “ti-
pos morfoldgicos” esenciales. En segundo lugar, no estando nuestro proce-
der enteramente desprovisto de un interés “trascendental”, conforme a la
“fenomenologia estatica” tomamos dichos fendmenos dados en “orientacion
objetiva” como “hilos conductores” para interrogar y describir retrospecti-
vamente las experiencias intencionales en las que ellos se “constituyen” de
modo “evidente”, segun su “sentido de ser” y su pretendida “validez de
ser”.

En concreto, de un lado, como ilustracion intuitiva del tema del conflicto
intercultural nos referiremos al caso singular y concreto de nuestra expe-
riencia reciente y cercana en relacion al proceso de investigaciones que em-
prendid la Comisiéon de la verdad y de la reconciliacion del Peru. Pero puesto
gue el conflicto intercultural es un “fendmeno-tipo” que convulsiona a los
pueblos tanto dentro como fuera de las fronteras de los "“estados-
nacionales”, un trabajo fenomenoldgico completo podria luego abocarse a
fijar dichas descripciones facticas en sus “tipos eidéticos” correspondientes.
De otro lado, partimos igualmente de una descripcidon “orientada objetiva-
mente” del contexto en el que se dio el conflicto armado interno en el Peru
y de la necesidad imperiosa de una reconciliacion, para intentar dar a am-
bos fendmenos una mirada desde las experiencias trascendentales —
intersubjetivas— que los constituyen en su sentido y validez, sefialando sus
posibilidades y limites. Huelga decir que no pretendemos sustituir el recuen-
to de investigaciones empiricas o historiograficas sobre el particular, ni ex-
poner el estado de la discusién actual, ni mucho menos realizar una des-
cripcién fenomenoldgica de la constitucion de la intersubjetividad y de la
interculturalidad a partir de Edmund Husserl.'Todo ello es por supuesto ne-

cesario, pero tiene su lugar mas alla de los limites de esta reflexion.

! Hay innumerables trabajos de primer orden en esta direccién. Yo recomiendo espe-
cialmente el compendio publicado por R. A. Mall / Dieter Lohmar, Philosophische Grundlagen
der Interkulturalitat, Armsterdam, Editions Rodopi B. V., 1993, especialmente los trabajos de
Bernhard Waldenfels (“Verschréankung von Heimwelt und Fremdwelt”) y de Dieter Lohmar
(*Zur Uberwindung des heimweltlichen Ethos”).

152



Rosemary Rizo-Patron: Entre el conflicto y la reconciliacion.. 153

Procederemos en tres tiempos: en un primer momento abordaremos el
fendomeno del conflicto en un mundo globalizado para terminar con el ejem-
plo del conflicto interno armado del Peru entre los afios 1980-2000. Lo
haremos desde el contexto de la “exclusion” casi absoluta que sufrieron y
siguen sufriendo amplios sectores étnicos de la poblacidon peruana, desde
los inicios de su historia republicana, y desde la perspectiva mas reciente de
los conflictos interculturales en el mundo “globalizado” del siglo XX e inicios
del XXI. En un segundo momento, siempre siguiendo el hilo conductor del
caso peruano, y a raiz de los desgarradores descubrimientos publicados en
el Informe Final de la Comision de la verdad y de la reconciliacion del Peri—
encaramos el fenédmeno de la reconciliacién como un proceso no soélo indis-
pensable a la supervivencia de dicho estado-nacion y de su poblacién, sino
como un fendmeno cuya conditio sine qua non pasa por la asuncién de su
“verdad” histérica —pasada y reciente. Esta asuncién es la parte mas dificil,
por cuanto todo hablar de verdad —tanto en contextos formales, empirico-
deductivos, morales, historicos, u otros— remite necesariamente al tema de
su evidencia. Este tema, a su vez, elusivo e impopular, es tocado en un ter-
cer y ultimo momento, como un fendmeno constituyente y constituido, del
gue sdélo diremos —por el momento— que se asemeja al “acuerdo inter sub-

| w

jetivo”. En el caso del Peru, el “acuerdo intersubjetivo” necesario para la
reconciliacion, debe plantearse, al mismo tiempo, como un acuerdo intercul-
tural. Esbozamos algunas condiciones trascendentales de la constitucion de
la evidencia, como correlato del fendmeno de verdad. Estas condiciones,
multi-estratificadas, carecen de fuerza sin la intervencién de una constitu-
cion intersubjetiva temporal, por lo que ésta, a fin de cuentas, se revela
esencial. Sin embargo, toda constitucidn intersubjetiva de evidencias y ver-
dades morales —como en el caso de la “verdad historica” que pretende pro-
poner el Informe Final de la CVR del PerG— manifiesta limites sui generis. Si
bien estos limites, mutatis mutandis, también se manifiestan en la evidencia
y la verdad de las ciencias empiricas y las formales, la evidencia de las lla-
madas “verdades morales” adolece de mayor contingencia e “inestabilidad”,

y de menor “acuerdo” intersubjetivo.



154 Investigaciones fenomenolégicas 7

1. Conflicto

Las reflexiones sobre el fendmeno humano del “conflicto” son proba-
blemente tan viejas como la edad olvidada en que la humanidad llega a la
“conciencia de si”. No es probablemente sino en el siglo XX, sin embargo,
gue se ha querido remedar el proceso de “totalizaciéon” y de “universaliza-
cion” que Hegel caracterizé como la culminacion del proceso mismo de la
“historia universal”. Este remedo se auto-denomina “globalizacién”, y, aun-
que solo a fines del siglo XX se convierte en explicito objeto de reflexiones
académicas de toda indole, se presienten con anticipacién sus sintomas, y
se sospecha su heredad moderna. Dos grandes conflagraciones mundiales
anuncian su inminencia, asi como las dimensiones planetarias en las que
hoy necesariamente se piensa aquello que se denomina “conflicto”.

Alrededor de las grandes guerras —que sacuden el orbe y transforman
radicalmente el mapa europeo y asidtico— se crean los bloques del este y
oeste, asi como los denominados primero, segundo y tercer mundo, intro-
duciendo una nueva divisidon hemisférica norte-sur que conmueve en sus
entrafnas la “conciencia de si” del euro-centrismo europeo civilizado. El de-
rrumbe de imperios monarquicos y sus colonialismos da paso a nuevos es-
tados africanos, asiaticos y europeos orientales sumidos en guerras fratrici-
das. Finalmente, al tiempo que emerge paulatinamente la “aldea global”
como “imperio planetario de la técnica” occidental, los desesperados deva-
neos de una infinidad multicultural asombrosa demanda por doquier —de
modo a veces extremadamente violento y bajo la forma de fundamentalis-
mos politicos y religiosos— una politica mundial de reconocimiento de sus
respectivas identidades culturales colectivas.

El fendmeno actualmente denominado globalizacién es, en efecto, hoy,
un fendmeno bifronte: por un lado, y desde una vision ingenua del progre-
so, pareciera poder poner en manos de la humanidad herramientas inéditas
para la solucion “definitiva” de todos los conflictos. Por el otro, es fuente de
nuevas tensiones y (aparentemente) de nuevos e insolubles conflictos, de
orden, valga la redundancia, “globales”. La globalizacion se caracteriza, en
efecto, por diferentes sistemas de redes (econdmicos, financieros, comer-

ciales, juridicos, institucionales, y supra- o transnacionales) que establecen

154



Rosemary Rizo-Patron: Entre el conflicto y la reconciliacion.. 155

una interdependencia espacial anénima en el mundo de hoy, implementada
por avanzadisimos sistemas y técnicas de comunicacion; pero no acarrea
automéaticamente la modernizacién de los pueblos.? En efecto, este ultimo
es un fendmeno distinto que, sobre un eje temporal, alude a los procesos
desiguales de desarrollo histérico de los pueblos (econdmico, social y politi-
co) en las distintas regiones del orbe, en los que entran contenidos o valo-
res culturales especificos. En lugar de la modernizacion atenta a la especifi-
cidad de las culturas, la globalizacion tiende sus tentaculos andnimos, invi-
sibles, en las zonas mas recdénditas de la tierra y cubre con un “manto de
in-diferencia” las identidades de las comunidades culturales, al tiempo que
reemplaza sus mundos-de-vida practicos, dialdgicos e intersubjetivos, por el
anonimato de las mediaciones virtuales de la comunicacion ciberespacial y
audio-visual. No esta, empero, la globalizaciéon desprovista de todo elemen-
to cultural, pues ella promueve y exporta valores propios de occidente, cua-
les son la unidad de medidas y pesos, el calculo y la medida del tiempo, los
sistemas de procesamiento de datos, entre otros mas.>

Ahora bien, un informe de la Comision Mundial de Cultura y Desarrollo
de la UNESCO, “Nuestra diversidad creativa”, reconocia en 1997 la existen-
cia de 10,000 sociedades, naciones o comunidades culturales diferentes re-
partidas en 200 estados, asi como la existencia de 2,000 lenguas reconoci-
das, sin contar los dialectos.? De cara a esta diversidad, no se puede menos
gue constatar que la globalizacién no es el primer fendmeno que introduce
una cierta homogeneizacién de las culturas bajo el imperio de la civilizacion
técnica occidental. El antecedente mas cercano de una homogeneizacion de
las culturas —en el ambito politico—se da en el siglo XVIII con el nacimiento
de los estados-nacién europeos, bajo la forma de monarquias absolutistas

centralizadas, coincidentes con la emergencia de la economia capitalista, la

2 Cfr. sobre este tema: Franz-Xaver Kaufmann, “Weltgesellschaft - Zivilgesellschaft -
Staat - Gemeinschaft: Was ermdglicht unser Zusammenleben?”, en Jahresakademie 1996,
Aufbruch in die Zukunft - Arbeit an den Fundamenten, Bonn, Katholischer Akademischer
Auslénder-Dienst e.V., 1996, pp. 20-36.

3 Cfr., sobre este tema, idem.

4 Cfr. Ernest Gellner, Encounters with Nationalism (Oxford, Blackwell, 1994), citado por
Karen Sanders, Nacién y tradiciéon: Cinco discursos en torno a la nacién peruana 1885-1930,
Lima, Pontificia Universidad Catdlica del Perd-Instituto Riva-Agiero/Fondo de Cultura Eco-
nomica, 1997, pp. 45-57.



156 Investigaciones fenomenoldgicas 7

revolucion industrial y el ascenso de la burguesia. Los estados-nacién repu-
blicanos emergentes, sucesores de los estados monarquicos absolutistas, y
con poderes centralizados (o politicamente distribuidos), nacen a su vez con
una intencionalidad ideoldgica y un proyecto histérico, pretendiendo unificar
y homogeneizar la vida de sus diversas comunidades culturales. Asi, se im-
pone la unidad de una lengua, a veces de una religién, un cuerpo de leyes,
un sistema educativo, simbolos patrios, y dentro de claras fronteras territo-
riales e histéricas.

Pero no es sino con la presencia del fendmeno de la globalizacion que
las comunidades culturales en el seno de dichos estados-nacidn en todas las
regiones del planeta manifiestan el temor inédito de hallarse amenazadas
en su corazdén y espectro entero. Si los estados-nacion albergaban y en cier-
to sentido garantizaban la existencia de las multiplicidades culturales e his-
toricas en su seno, la globalizacién es portadora de un “discurso homogé-
neo”, altamente ideologizado y politico —el del neoliberalismo— aunque és-
te resulte ignorante de su propio caracter ideoldgico y politico. En efecto,
equiparando el colapso de lo “ideoldgico” al colapso del bloque del este y
anunciando el “fin de la historia” y de las “ideologias”, el neo-liberalismo
ignora la historicidad de su propio discurso, hablando desde un “limbo” pre-
tendidamente “objetivo” y “cientificista” acerca del pasado y de los Unicos
proyectos futuros viables. Pero al reemplazar los contenidos auténticamente
movilizadores, sociales y politicos, con puros criterios del "*mercado”, la glo-
balizacibn empieza a ser percibida como una amenaza a la posibilidad mis-
ma de la supervivencia de las culturas.” Pues la revolucion tecnoldgica e
informatica de las comunicaciones no sélo rompe las barreras de los esta-
dos-nacionales, sino también las culturales. Comienzan a ser cuestionados
los referentes culturales a través de los cuales las distintas comunidades

humanas se hacian inteligibles a si mismas en sus proyectos histéricos.

> Que este proceso de homogeneizacién tenga un significado mas que meramente impu-
table a una civilizacién dominante, y exhiba rasgos propiamente de una nueva cultura, con-
duce a algunos filésofos europeos a designar la globalizacidén como el reino de la monocultura
o de la incultura. Cfr. la contribucion del fildsofo francés Gérard Granel al Coloquio En el um-
bral del milenio, Lima 16-20 abril 1998 (“*Monoculture? Inculture? (Perspectives du 3éme
Millénaire)”.

156



Rosemary Rizo-Patrén: Entre el conflicto y la reconciliacion.. 157

En el Perd, en distintos paises de Europa del Este, en Asia y en Africa
los procesos de descolonizacion, la des-estructuracion de los antiguos blo-
ques y su lenta re-configuracién en otros nuevos —con grandes diferencias
de acentos y mutatis mutandis— resuenan familiares. El reclamo de las
multiples culturas gira en torno a la demanda de “politicas de reconocimien-
to” de sus “identidades” y de sus diferencias.® Las tensiones hemisféricas
resultantes se replican al interior de la gran mayoria de los estados naciona-
les de la tierra, tanto en el hemisferio norte desarrollado, como en el hemis-
ferio sur “en vias de desarrollo”. En este contexto, ya lo hemos mencionado,
se observa con inquietud el surgimiento y la accién criminal de fundamenta-
lismos ideoldgicos, politicos y religiosos.

La tensién inicial entre la “universalidad” que requieren los estados-
nacionales y constitucionales, con su identidad nacional, y la “particulari-
dad” de las multiples culturas que normalmente se hallan en su seno —
reclamando el respeto y reconocimiento de sus colectividades singulares—
asi como la tension internacional entre los paises que representan no sola-
mente la “civilizacién”, sino la cultura occidental dominante, aparece, con el
fendomeno de la globalizaciéon, como un conflicto de rasgos inéditos de dificil
solucidn. Sendos debates politicos sobre estos temas a nivel de organismos
internacionales, como los de la UNESCO en torno a la relacién entre cultura
y desarrollo, no han logrado por ejemplo dar respuestas a como establecer
puentes entre el desarrollo globalizado econdmico y educativo —en cuanto
acceso a la tecnologia avanzada y sus beneficios— vy la resistencia a él des-
de multiples comunidades culturales dentro de los estados. Sin embargo, si
se sigue reconociendo que la conditio sine qua non del desarrollo econdémi-
co, social y politico de los pueblos —asi como la normalizacién ulterior de
las relaciones internacionales— es la existencia de los estados-nacionales,
mas reconstruidos a partir de “politicas de reconocimiento” de sus colectivi-

dades culturalmente marginadas, y poniendo en practica el didlogo equitati-

6 Este debate ya lleva varios afios. Una pequefia obra colectiva donde se aprecia el es-
tado de la discusion entre sus principales protagonistas, como Charles Taylor, Anthony K.
Appiah, Jirgen Habermas, Steven C. Rockefeller, Michael Walzer y Susan Wolf, es la editada
por Amy Gutmann, Multiculturalism - Examining the Politics of Recognition, Princeton/New
Jersey, Princeton University Press, 1994.



158 Investigaciones fenomenoldgicas 7

vo intercultural. En el frente académico, conocido es el debate entre libera-
les y comunitaristas desde 1970 aproximadamente en torno a los funda-
mentos de los estados-nacionales: unos defendiendo una concepcién uni-
versalista, contractual, formal y constitucional del estado, cuyo fundamento
(ontoldgico y moral) son individuos atémicos desiguales pero detentores de
derechos “universales”, cuya “justa” administracion por parte del estado
garantiza a todos —aunque de modo sdélo formal, abstracto y neutral— una
“vida buena”; y los otros, insistiendo en el concepto de comunidad —en
oposicion al de estado— como fuente de la cohesién que requiere el propio
estado. La comunidad en cuestidon es aquella dada en un horizonte dialdgico
de valores, afectos y lazos de solidaridad, donde normativos no son los de-
rechos individuales, sino los deberes que atan a sus miembros a los valores
de la tradicién. Varios intentos de mediar entre estas posiciones extremas
se han emprendido de uno y otro lado. Se ha hablado asi, desde el frente
“liberal”, de una “cultura politica”,” aquella del respeto mutuo por los dere-
chos de todos; y desde el frente “comunitarista”, de un estado comprometi-
do en la salvaguarda y supervivencia de las comunidades culturales que,
eventualmente, podrian optar contractualmente por alguna forma de libera-
lismo.?

En este contexto mundial se desarrolld el conflicto armado en el Peru,
entre los afios 1980 y 2000. Su trasfondo fue la variopinta multiculturalidad
lingUistica, correspondiente a 72 etnias que coexisten en nuestro territorio:
7 en la regidon andina y 65 en la Amazonia, agrupadas en 14 distintas fami-
lias.® El fenémeno de exclusién de grandes sectores de pobladores andinos
y amazonicos rurales era tan grande que, en varios casos, carecian de re-

gistros legales que documentaran su existencia. Al problema de la tensién

7 Cfr. Jirgen Habermas, “Conciencia histérica e identidad post-tradicional” e “Identidad
nacional e identidad post-nacional”, en Identidades nacionales y post-nacionales, pp. 83-
121.

8 Los trabajos de Edmund Husserl sobre la intersubjetividad (Husserliana, Gesammelte
Werke, tomos XIII, XIV y XV), de Karl Schuhmann, Teoria husserliana del Estado, Buenos
Aires, Almagesto, 1994; traduccidén de Julia Valentina Iribarne, y de James Hart, The Person
and the Common Life, Studies in a Husserlian Social Ethics, Dordrecht/Boston/Lancaster,
Kluwer Academic Publishers, 1992, para poner unos ejemplos, podrian aportar elementos
para enriquecer —y acaso iluminar— algunos de los entrampamientos en los que se encierra
este debate.

° Datos del Centro de Investigacién de Geografia Aplicada (CIGA) de la PUCP.

158



Rosemary Rizo-Patron: Entre el conflicto y la reconciliacion.. 159

entre el “Peru oficial” y la vasta poblacion multicultural campesina o cazado-
ra y recolectora, se afiaden problemas graves que afectan los derechos mas
elementales (desde el punto de vista moral y civil), como el derecho a la
vida, y a una vida humanamente digna. Como ejemplos baste mencionar —
a pesar de la relativa recuperacién macroeconémica del Perd en la década
del noventa— una de las tasas de mortalidad infantil mas altas de América
Latina (58.3 nifios por mil nacidos vivos, menores de un afo, siendo la tasa
del departamento de Huancavelica de 106.6 por mil, una cifra similar a la
de Burundi y Ghana), al igual que la de desnutricion cronica (48% de los
ninos) y analfabetismo (hoy, entre otras cifras, el 29% de los adolescentes
entre 13 y 17 afios no asiste a la escuela, y los que asisten tienen el penul-
timo rendimiento escolar a nivel del continente Americano, sélo por encima
de Haiti).

En ese contexto de exclusién y marginacion surgen en la década del se-
senta los movimientos inspirados por el francés Franz Fanon quien, luego de
la segunda guerra mundial se hizo eco de la mala conciencia europea reco-
giendo el sentir de los colonizados argumentando en su conocida obra, Los
condenados de la tierra, que el arma mas importante utilizada por los colo-
nizadores fue la imposicion de su propia imagen a los pueblos colonizados y
subyugados. Dichos pueblos debian primero “purgarse” de dichas represen-
taciones y luego aplicar una violencia que debia “igualar” la violencia origi-
nal de imposicion foranea. El resultado, en el Perd, durante las dos décadas
finales del siglo XX, marcé de horror y deshonra al Estado y a la sociedad
peruanos.

Al final de dos afios de investigacién, la Comisién de la verdad y recon-
ciliacion del Peru (CVR) el afio 2003 concluyd su Informe Final con un dato
abrumador: que “la cifra mas probable de victimas fatales (...) supera los
69,000 peruanos y peruanas muertos o desaparecidos, a manos de las or-

ganizaciones subversivas o por obra de agentes del Estado”,'° 75% de ellos

10 cfr. Prefacio del Informe final de la Comision de la verdad y reconciliacion —Perda,
agosto 29, 2003 (http://www.cverdad.org.pe/ifinal), p. 1. La cifra es una proyeccion estadis-
tica conservadora basada en cerca de 17,000 testimonios voluntariamente ofrecidos a la CVR
fundamentalmente por parte de los sobrevivientes de las victimas, y del cruce de diversas




160 Investigaciones fenomenoldgicas 7

guechua-hablantes y 90% campesinos, un sector “histéricamente ignorado
por el Estado y la sociedad urbana, (...) que si disfruta de los beneficios de
la comunidad politica”.!! A pesar del informe minucioso y detallado, asi co-
mo de las técnicas avanzadas utilizadas para el calculo estadistico de las
pérdidas, muchos sectores interesados de la poblacién —algunos protago-
nistas del enfrentamiento, subversivos y agentes del estado por igual, asi
como ciertos medios muy distantes de la poblacién campesina y quechua—
han negado toda validez al informe, perpetuando aquello que el informe
denuncia: “un doble escandalo: el del asesinato, la desaparicion y la tortura
masivos, y el de la indolencia, la ineptitud y la indiferencia de quienes pu-
dieron impedir esta catdstrofe humana y no lo hicieron”*?. Y si bien no hay
bases para afirmar que se tratd de un conflicto étnico, él no habria sido po-
sible sin la complicidad del “profundo desprecio a la poblacién mas despo-
seida del pais”, tanto por parte de los militantes del Partido Comunista del
Perid —Sendero Luminoso (PCP-SL) como por agentes del estado, desprecio
qgue forma parte del tejido social cotidiano en el Peru.

El conflicto armado mismo llegé practicamente a su fin en el Peru, pero
el conflicto sigue latente mientras no se den las condiciones para la justicia
y la reconciliacion —de la sociedad peruana consigo misma y de las multi-
ples etnias y culturas entre si— esto es, de una reconciliacion intercultural.
Estas condiciones requieren, como su conditio sine qua non, de un combate
contra el olvido, esto es, de un rescate de la verdad de lo sucedido, frente a
la “verdad oficial” construida durante dos décadas. Antes de examinar las
posibilidades y limites de una evidencia intersubjetiva sobre la verdad de los

hechos, veamos brevemente el tema de la reconciliaciéon.

2. Reconciliacion
La reflexion que sigue en torno a la “reconciliacion” es menos “objeti-

vante” y da un paso hacia la interrogacion retrospectiva de las experiencias

bases de datos que consignan los nombres y apellidos de cerca de 35,000 victimas, entre
asesinados y desaparecidos.

1) oc. cit.

2 oc. cit.

160



Rosemary Rizo-Patrén: Entre el conflicto y la reconciliacion.. 161

constitutivas correspondientes. Partimos, sin embargo, todavia, de nuestro
“hilo conductor” factico: el caso del conflicto interno armado que afligié al
Peru las dos ultimas décadas del siglo XX, de donde extraemos tres térmi-
nos que componen una suerte de “ecuacion” (o incluso “silogismo”) —
aunqgue luego se revele que ellos se inscriben en un contexto mas vasto de
la experiencia, descriptible fenomenolégicamente. Asi, partimos de la con-
viccion de que la “reconciliacion” es el término final de una ecuacién cuyo
término mayor es la verdad y el término medio (tacito) es la justicia. Pero
como Husserl observa en sus Meditaciones cartesianas, aunque un juicio
obtenga su validez de otro, llegard un momento en que la cadena argumen-
tativa deba finalmente extraer su validez de una experiencia evidente origi-
naria. La ecuacién como un todo, por ende, se entiende dentro de un con-
texto que, a su vez, es un proceso, esto es, un flujo temporal humano, er-
go, histdrico.

En el caso peruano, el proceso histérico sobre el que nos parece se fun-
da la ecuacién “verdad-justicia-reconciliacion”, tiene fundamentalmente dos
elementos: (@) un cuerpo social complejo, y (b) un conflicto. El cuerpo so-
cial complejo es la sociedad peruana, de multiples componentes que difie-
ren entre si, en sus etnias, lenguas, tradiciones y costumbres. El se auto-

|II

reconoce a través de un “acto fundacional” o constituyente, originario, his-
toricamente datable en 1821, en el que, instaurandose como estado repu-
blicano, inventa su “identidad nacional” imponiendo el uso de una lengua,
tradiciones, religién y costumbres “oficiales” sancionadas por una Constitu-
cion. La “ley de leyes”, a su vez, no es sino el fruto (abstracto y formal) de
un acuerdo entre las partes o componentes del cuerpo social. En ella se es-
tablecen (igualmente de modo abstracto y formal) las condiciones de las
“relaciones armodnicas y justas” entre sus componentes. Dichas condiciones
—insisto: abstractas y formales— responden, a su vez, en gran medida a la
perspectiva parcial de una parte o componente hegemonico del cuerpo so-
cial que, por pertenecer a la etnia y lengua dominantes, ocupa durante un
largo periodo los cargos oficiales de gobierno. Esta ocupacién —no compar-
tida— conduce a la confusién interesada de “gobierno” y “estado” en tanto

tal. En cuanto al conflicto, éste anida de modo latente en el cuerpo social



162 Investigaciones fenomenologicas 7

desde su fundacidon como estado, y se expresa intermitentemente a lo largo
de su proceso histérico de distintas maneras. En verdad, buena parte del
conflicto se genera de facto a partir de continuas violaciones que contravie-
nen a los “derechos de los ciudadanos” y a la condicién misma de ciudada-
nia, estipulados expressis verbis en la Constitucién, fundamentalmente en
relacién a un sector de la poblacidn. El conflicto se expresa, pues, en la ex-
clusidon, marginacion y discriminacién de facto de las multiples culturas ru-
rales, fundamentalmente la quechua y su lengua. El cuerpo social, sin em-
bargo, continua reformulando su Constitucién a lo largo de su historia repu-
blicana, intentando reconstruir “en la letra” (formal) los derechos que se
conculcan en la praxis de las relaciones sociales mismas. Esta forma velada
—o0 “estructural”— de violencia se expresa en el dafio moral perpetrado a
comunidades enteras, siendo plenamente responsable de él el componente
del cuerpo social que continuamente ejerce la conduccién gubernamental
del mismo. El conflicto finalmente estalla en un proceso manifiesto de vio-
lencia —entre 1980 y 2000— que enfrenta brutalmente las partes del cuer-
po social y saca a la luz la incongruencia entre el marco justo y armonico,
abstracto y formal, de sus relaciones sociales, por un lado, y las condiciones
injustas y tensas, concretas y materiales, de sus relaciones sociales efecti-
vas, por el otro.

Estas premisas extraidas de la experiencia histérica constituyen el tras-
fondo de la ecuacidén “verdad - justicia - reconciliacién” en el Perd. La ver-
dad conduce a la reconciliacion por la mediacidon de la justicia. Pero la ver-
dad como término mayor —cuyas posibilidades y limites se hallan en la
constitucién de la evidencia moral— sélo puede entenderse provisionalmen-
te como un des-velamiento de las perspectivas del cuerpo social en su tota-
lidad, y no sdlo de aquéllas de personas o grupos particulares en él (cosa
que solo perpetuaria el conflicto).

Término medio de la ecuacion que tiene a la reconciliacion como conclu-
sion es la justicia. Consiste en el reconocimiento publico e institucional por
parte del estado de su responsabilidad ante el dafo. La justicia es realiza-
cion parcial de la reconciliacién, pues pone en marcha —a nivel politico—

una de sus dimensiones: la sintesis de coincidencia requerida entre el esta-

162



Rosemary Rizo-Patron: Entre el conflicto y la reconciliacion.. 163

do (expresado por la Constitucién) y la sociedad. La justicia es, asimismo, la
instancia a través de la cual el Estado se compromete con otro aspecto in-
separable de la reconciliacién, puesto que ligado al reconocimiento del da-
fo: aquél de las reparaciones diversas (materiales, juridicas, y psicologicas)
a las victimas sobrevivientes o sus familiares.

La reconciliacion, finalmente, puede abordarse como término final de la
ecuacién que tiene a la verdad como término mayor y a la justicia como
término medio. La reconciliacion es también una experiencia que, descrita
fenomenoldgicamente, exhibe una estructura temporal. En tanto tal, es un
proceso, por lo que la ecuacién de la que forma parte debe entenderse
también como un proceso. Se sostiene con frecuencia que la reconciliacién
ha de entenderse como la fundacién renovada del “acuerdo” social, a nivel
politico —entre el estado, sus instituciones y la sociedad, o entre los parti-
dos politicos, el estado y la sociedad; a nivel propiamente social —entre los
espacios publicos y las instituciones de la sociedad civil; y, a nivel interper-
sonal —entre todos los miembros del cuerpo social, y especialmente entre
los miembros de aquellos grupos o instituciones enfrentados en el conflicto
armado. Este acuerdo debe poder reflejarse en la educacion, en la familia,
en los medios de comunicacién y en la vida cotidiana de todos los ciudada-
nos. Pero condicién fenomenoldgica de la constitucion de este acuerdo es la
temporalidad, en el sentido de un proceso que por principio no termina y
siempre se renueva mientras perdura el cuerpo social. Asi, el horizonte pro-
pio de la reconciliacién no se encuentra en el pasado; es mas bien su aper-
tura al presente y su orientacién al futuro. De ese modo, la reconciliacién se
constituye como el telos siempre renovado de una praxis social, historica y
ética. Mas, como sostenia también Hannah Arendt al analizar los fendmenos
del mal banal y de la violencia, la reconciliacion debe distinguirse netamente
del perdén, experiencia estructuralmente distinta, asi como de sus fenéme-
nos concomitantes, la culpa y el arrepentimiento, sin negar por cierto que

éstos puedan, y deban eventualmente, acompafar y enriquecer las dimen-



164 Investigaciones fenomenolégicas 7

siones interpersonales de la reconciliacidon, o incluso consolidarla.*® El per-
dén y el arrepentimiento son actos personales e individuales por excelencia,
esencialmente asimétricos y orientados hacia el horizonte del pasado, vale
decir, a la “liberacién del peso” del remordimiento y la culpa —por parte del
perpetrador del dafio— y al auto-reconocimiento de la “superioridad moral”
—por parte de la victima— que con dicho acto gratuito del perddn se libera

él mismo de la fuerza moral de los hechos (irreversibles) del dafio.

3. La dificil verdad

El caso peruano ilustra de un modo palpable en qué medida la realiza-
cion de la reconciliaciéon no puede obviar el paso por la justicia, y como ésta
no es comprensible sin el desvelamiento de la verdad. Esta afirmacion,
“orientada objetivamente”, no parece despertar mayores controversias.
Como paréntesis, ni siquiera despiertan mayores controversias los concep-
tos comunes de verdad manejados con facilidad positiva por el comun de
las gentes en la cotidianidad, y que encierran un absolutismo implicito; aun
cuando todo absolutismo acarrea irremediablemente “multiples absolutis-
mos” —esto es, multiples relatos absolutos e irreductibles— todos intoleran-
tes entre si, que desembocan en un relativismo generalizado. Las contro-
versias, en cambio, abundan, con las acompafnantes acusaciones de relati-
vismo, desde el momento en que se pretende una descripcion fenomenolod-
gica de la verdad a partir de su constitucidon intencional en experiencias
“evidentes”. La misma nocién de evidencia, tergiversada por siglos de sedi-
mentaciones semanticas, y asociada sin mayores precisiones a un cierto
platonismo o un racionalismo moderno —sub specie aeternitatis— es enfati-
camente rechazada como nocién siquiera atil en la descripcion del proceso
constitutivo que conduce a aquello que, desde antafo, denominamos “ver-
dad”. Sin embargo, nosotros si la consideramos una nocién no sélo util, sino
indispensable para una descripcion fenomenolégica (no hermenéutico-
textual, ni metafisica, ni sociolégica) de la constitucion de la verdad. Y con-

sideramos urgente su clarificacion fenomenoldgica, por cuanto pensamos

13 Cfr. por ejemplo, Hannah Arendt, The Human Condition, Chicago/Lima, The University
of Chicago Press, 1958, pp. 188-192, 236-247.

164



Rosemary Rizo-Patron: Entre el conflicto y la reconciliacion.. 165

gue este tipo de aclaracion, desde las experiencias intencionales mismas,
puede eventualmente garantizar que los distintos sectores sociales y cultu-
rales del Perd puedan reconocerse en su verdad histérica, reciente y pasa-
da, para poder dar paso a la justicia y a la reconciliacibn nacional.

Para ponerlo en términos muy simples, que quizas sean mas facilmente
asimilables, diremos que en un determinado nivel, para Husserl, la constitu-
cion de la evidencia y de la verdad puede entenderse como una suerte de

III

“acuerdo intercultural” —sin las connotaciones argumentativas y contrac-
tuales que la palabra “acuerdo” normalmente conlleva. Este “acuerdo” sui
generis exhibe sus condiciones de posibilidad y sus limites. Es lo que exa-
minaremos brevemente a continuacion.

La exposicién hasta este momento no ha sido propiamente trascenden-
tal, aunque los pasos recorridos —rectamente mirados— pueden servir de
momentos preliminares a ella. Lo primero que no hay que perder de vista
es el sentido profundo de una interrogacion trascendental, retrospectiva:
que es la de ser una invitacidon a “saber lo que hacemos”,* esto es, un lla-
mado a la autenticidad, una renuncia a las certezas asibles y objetividades
ya constituidas, para nacer a la dificil adhesion al ideal ético de la absoluta
auto-responsabilidad. La reduccidon trascendental, por su lado, cumple la
funcién de romper “el fetichismo objetivista del mundo para ganar su pre-
sencia y abrir su sentido”,'® revelando como su trasfondo anénimo a la vida
trascendental tedrica, practica y valorativa del sujeto constitutivo de sentido
y de validez de ser.

Dicho esto, precisemos que los conceptos de verdad y evidencia en el
contexto de los conflictos, conciernen fenémenos de una indole peculiar: los
de la praxis, accién o interaccion humana, voluntaria y libre. No tienen la
misma connotacidén que las verdades relativamente universales y necesarias
propias de las ciencias empirico-deductivas; ni mucho menos la universali-

dad y necesidad apodicticas de las verdades propias de las ciencias forma-

14 James Hart, “To know what we’re doing”, en terminus de Hart, en The Person and the
Common Life, Studies in a Husserlian Social Ethics. Dordrecht/Boston /London, Kluwer Aca-
demic Publishers, 1992 (Phaenomenologica 126), p. 28.

15 Donn Welton, “Structure and Genesis in Husserl’s Phenomenology”, en F. A. Elliston /
P. McCormick (eds.), Husserl: Expositions and Appraisals, Notre Dame / Londres, University
of Notre Dame Press, 1977, pp. 54s.



166 Investigaciones fenomenoldgicas 7

les. Tampoco se parecen a las verdades que conciernen a los fendmenos
humanos del “reino de la necesidad” —como aquellos relativos a la supervi-
vencia fisica o a la produccion técnica y cultural de un mundo humanizado.
Toda verdad factica, que se refiere a hechos, es contingente. A fortiori, las
verdades practicas o morales lo son también, y son mas fragiles todavia,
por cuanto se refieren a fendmenos politicos y éticos (o “hechos morales”),
por excelencia libres, esto es “hechos” que pudieron (incluso debieron) ser
de otro modo, pues se apartaron de los fines buenos a los que estaban des-
tinados.

Adicionalmente, para la fenomenologia, la nocién de verdad se sustenta
en un concepto amplio de razén humana, esto es, al lado de la cognitiva
incluye las esferas subjetivas del sentimiento y de la voluntad, asi como las
esferas objetivas de sus correlatos (la interaccion humana, los valores éti-
cos, juridicos, o normas practicas), esferas tan categorizables como la esfe-
ra racional del conocimiento tedrico. Conforme a lo anterior, la verdad fe-
nomenoldgica —en ninguna de sus esferas, ni siquiera en la esfera propia-
mente tedrica— es una nocidén solo epistemoldgica, porque la razén no es
puramente cognitiva, sino mas bien una nociéon simultdneamente practica y
axiolégica. A fortiori, tratdndose de una verdad practica, sustentada en va-
lores éticos, la razén debe poder motivar a la voluntad (libre, por definicién)
y a los sentimientos, para poder convencer al entendimiento; esto es, afec-
tar emocionalmente para poder persuadir cognitivamente.

La descripcidon fenomenoldgica permite ver que las experiencias —y sus
correlativas verdades— son distintas segun el tipo de objetividad. A la cons-
titucion de objetos matematicos o légicos corresponde asi mayor certeza y
objetividad —menor posibilidad de enfoques diversos— que a la constitucién
de fendmenos naturales, fisicos o psiquicos. Desde antano, por ello, Leibniz
y Hume independientemente llamaron a las primeras verdades de razén, y
a las segundas verdades de hechos, adjudicando a las primeras “necesidad
y universalidad”, mientras que a las segundas, “contingencia” (en el sentido
de que su negacién no es contradictoria). La aspiracién a obtener una certe-
za absoluta de verdades facticas —por definicién inalcanzable (una imposi-

bilidad practica)— tiene sin embargo aun vigencia al menos como un ideal o

166



Rosemary Rizo-Patrén: Entre el conflicto y la reconciliacion.. 167

meta deseable, una pauta o medida de nuestra relativa lejania o cercania, o
de nuestro grado de certeza.

Pero asi como el tipo de verdad depende del tipo de objeto que se expe-
rimente, él también depende de la cualidad de la experiencia misma del ob-
jeto. La narracién de un fendmeno cualquiera no sélo es una descripcion del
correlato objetivo mismo, sino también de la experiencia (perceptiva, esti-
mativa, desiderativa) que se tiene de él. Este factor es facilmente pasado
por alto, pero es la clave de la concepcidn de Husserl.'® En este sentido, la
verdad se constituye en cierto tipo sui generis de experiencias, que Husserl
denomina evidentes —esto es, en evidencias apodicticas (como las que el
cientifico adjudica hipotéticamente a sus axiomas) y en evidencias inade-
cuadas (como todas nuestras evidencias “trascendentes”, y a fortiori las
evidencias de tipo moral). Que no confundamos las evidencias apodicticas
con las llamadas evidencias adecuadas, nos advierte Husserl en las Medita-
ciones cartesianas, pues a estas alturas él duda ya si estas ultimas —de
eventualmente darse— no “yacen” mas bien “en el infinito”. Como sefala-
mos anteriormente, las verdades ellas mismas expresadas en proposiciones
y fijadas en el lenguaje— pueden depender de la validez de otras proposi-
ciones o juicios, pero a la larga deberan obtener su validez de experiencias
evidentes en las que dichos juicios y sus evidencias se constituyen. Ahora
bien, sin duda que evidencia proviene de un “ver” algo como algo. Pero el
ver no es nunca —como creian los empiristas y en general la mayor parte
de los modernos— un ver de elementos aislados y puntuales, sino que es

siempre, y de antemano, precisamente un ver algo como algo, esto es, un

16 Cfr. por ejemplo, Edmund Husserl, Légica formal y légica trascendental. Ensayo de
una critica de la razon légica, México, UNAM/Centro de Estudios Filosoficos, 1962, traduccidn
de Luis Villoro. “Si lo experimentado tiene el sentido de ser “trascendente”, es la experiencia
la que constituye ese sentido, sea por si misma o con todo el plexo de motivaciones que le
corresponde y que forma parte de su intencionalidad. Si una experiencia es imperfecta, si
hace aparecer el objeto existente en si solamente por una faceta, sélo en una perspectiva,
etcétera, es la experiencia misma, (...) la que me responde si le pregunto; es ella la que me
dice: aqui esta algo presente a la conciencia, pero es algo mas que lo efectivamente apre-
hendido, en él hay aun algo mas por experimentar; en esa medida es trascendente; y tam-
bién lo es porque, como me lo ensefia otra vez la experiencia, podria ser incluso una ilusion,
(...). Por lo demas, también es la experiencia la que dice: estas cosas, este mundo es de
todo a todo trascendente respecto de mi, respecto de mi propio ser. Es un mundo “objetivo”,
experimentable y experimentado también por los demas como el mismo mundo. Existencia
efectiva e ilusion se legitiman y rectifican en concurrencia con los otros sujetos, los cuales, a
su vez, son para mi datos de experiencia efectiva y posible” (p. 244; y passim).



168 Investigaciones fenomenoldgicas 7

ver interpretativo —aun cuando lo sea en un inicio sélo implicitamente— y
esto necesariamente implica un continuum sintético (u “horizonte”) de ex-
periencias. En un inicio, las experiencias evidentes en las que se constituye
un primer sentido —estrecho— de verdad son experiencias del tipo de un
“ver” o “comprender intimo”, portadoras de sentido y consistentes en el
tiempo. Hay multiples experiencias de este tipo, y pueden iluminar —en su
como, cuando, por qué, qué agentes y pacientes, qué valores o cual rectitud
moral— a una serie de fendmenos o eventos sucedidos. Se les llama, en
general, experiencias “intuitivas”. La percepcién es una experiencia intuitiva
“originariamente dadora”, decia Husserl, privilegiada, expresada en testi-
monios vivos de testigos presenciales. La memoria es otra experiencia intui-
tiva privilegiada, y, en cuanto ligada a la percepcién, también es portadora
de un caracter “tético”, esto es, de una “posicion de existencia”. El com-
prender intelectual, intimo, de “tipos morfoldgicos” (la aprehensién esencial
de la diferencia entre el sonido y el color, por ejemplo) o de esencias exac-
tas como las geométricas (que el tridngulo esta limitado por tres lados, el
circulo por uno, y otras), y en general toda comprensién intima de un pro-
blema o teorema matematico también es una experiencia evidente, de alto
rango (denominada especificamente “intuicidon eidética”). Asimismo lo es la
comprension intima de una articulacidon categorial de un estado-de-cosas
(llamada también “intuicidn categorial”). Sin ser propiamente ellos mismos
intuiciones, los sentimientos y los actos voluntarios son también experien-
cias que colaboran en la constitucion de la evidencia y la verdad por cuanto
coadyuvan a la interpretacién de los fendmenos, como sucesos axioldgica-
mente determinados de uno u otro modo. Pero todas estas experiencias
evidentes —en las que se constituye la verdad (tedrica, practica o axiologi-
ca)— no solo tienen esta dimensién de los multiples modos intencionales de
“dar” un objeto, sino aquella otra dimension insoslayable de la experiencia
humana cual es la temporalidad, dimensiéon desde la que Husserl entiende
fundamentalmente su concepto de horizonte. Por ello, toda experiencia evi-
dente tiene como primer requisito el ser una experiencia “dadora” de objeti-
vidad, y como segundo requisito, el ser experiencia dadora sobre un eje

sintético temporal. Esto por cierto implica que sera verdadera una narracion

168



Rosemary Rizo-Patron: Entre el conflicto y la reconciliacion.. 169

de fendmenos que se presentan a un sujeto en particular a través de diver-
sas experiencias sintéticas concordantes, de modo consistente en el tiempo.
Pero dichas experiencias sélo seran evidentes en sentido mas “fuerte” toda-
via —teniendo igualmente como correlato un sentido mas fuerte de “ver-
dad”— si se hallan ademas en “sintesis de concordancia” con experiencias
(iguales o distintas) de otros sujetos dirigidas a los mismos fenédmenos. No
basta, pues, para la constituciéon de la llamada “verdad objetiva” de las
ciencias y, por extensién, de la “verdad” relativa a fendémenos morales —
como es la verdad que debe rescatar del olvido todo esclarecimiento genui-
no de conflictos— atenerse a la mera consistencia de las experiencias per-
tenecientes a un sujeto individual, o a grupos reducidos de ellos. Las expe-
riencias exhiben mayor evidencia —y correlativamente mayor “verdad”—
cuanto mayor es su “sintesis de concordancia” con las experiencias de otros
sujetos independientes, de modo consistente en el tiempo. Las experiencias
aisladas se hallan atadas a perspectivas, enfoques y opiniones particulares.
Pero su relatividad puede progresivamente superarse postulando, como co-
rrelato subjetivo del “concepto-limite” de “verdad objetiva”, el concepto-
limite de una “sintesis concordante de experiencias consistentes en el tiem-
po” de “todos los sujetos posibles en general”. Se trata, cierto es, de “con-
ceptos-limite”, pero de gran utilidad para comprender tanto las posibilida-
des —como los limites— de estas nociones cuya complejidad pasamos fre-
cuentemente por alto: los de evidencia y verdad.

Si en un caso como el de la CVR del Peru, se han recogido testimonios
vivos de actores, aunados en sintesis de coincidencia con los de otros acto-
res y testigos independientes, en distintos tiempos y lugares, y estos testi-
monios son asimismo concordantes —de modo consistente en el tiempo—
con otro tipo de experiencias, perspectivas y enfoques, incluyendo aquellos
de las ciencias empirico-deductivas y formales, entonces la narracion cohe-
rente y consistente que las recoge, articula categorialmente y las fija en el
lenguaje, sera un relato evidente de una verdad intersubjetivamente acep-
table, esto es, “objetiva”. “"Objetividad” o “verdad objetiva” es el nombre
que tiene el correlato de una narracidon evidente constituida a partir de ex-

periencias intersubjetivamente compartidas. Se le denomina asi, no obstan-



170 Investigaciones fenomenologicas 7

te ella no tenga de facto sino sélo un valor aproximativo, siempre pasible de
verse corregido —reconfirmado o incluso contradicho— por sintesis de expe-
riencias ulteriores; toda “verdad” o “validez objetiva”, asi, se sustenta in-
exorablemente en el factor temporal. La “objetividad” y “verdad” absolutas,
son asi, meramente el TEAoc o meta ideal al que se aproximan asintotica-
mente las experiencias y el lenguaje humanos, afectados de inherente rela-

tivismo y finitud.

4. Consideracion final

Sostuvimos que el fendmeno de la evidencia, segun Husserl, en el que
se constituye la llamada “verdad objetiva”, no es muy distante de la nocién
de “acuerdo intercultural”. Sin embargo, lo que la distingue a todas luces de
la nocién “contractualista” y habitual de “acuerdo” es que la sintesis de con-
cordancia en la que se constituye la evidencia se establece entre flujos tem-
porales de experiencias intuitivas —pudiendo ser recogidas ex post en pro-
posiciones y argumentos linglisticos— pero no se trata ni originaria ni esen-
cialmente de una convergencia de argumentos. Salvado este obstaculo,
creo que se puede conservar esta expresion, que suscitard menos resisten-
cias.

No basta, sin embargo, de cara a la reconciliacion en procesos “transi-
cionales” como el peruano, la sola produccion de descripciones de indole
fenomenoldgica que saquen a la luz las condiciones de posibilidad de la
constitucién intersubjetiva y temporal de la “verdad histérica” compartida
por las comunidades humanas que habitan en el Perd. Sus limites no son
solamente aquellos que afectan a los asuntos practicos, en los que “el sen-
tido comun”, no el especialista, “es el mejor juez”, a decir de Aristételes. Su
dificultad serd siempre una dificultad de orden ético, que concierne a la
“buena voluntad” disponible y a la autorresponsabilidad de la libertad soli-

daria.

Pero la reflexién ética universal no sélo me concierne a mi (...). Mi auto-
responsabilidad incluye una responsabilidad por el ser de los otros en la razén
practica. (...) El ser-con otro del ser humano es un comunicar, un vivir en
comun. (...) Todos son responsables de todos. No existe una mera ética

170



Rosemary Rizo-Patrén: Entre el conflicto y la reconciliacion.. 171

privada, sino que la ética individual y la social, la ética universal humana,

todas son una ética”.”’

¢No es la pregunta ética, concebida universalmente, un punto de vista bajo
el cual deben suceder todas y cada una de las cosas pertenecientes al mundo
y a su conocimiento? Y, a la inversa —cuando de inicio se pone en cuestion el
conocimiento del mundo bajo la forma de una ciencia universal del mundo—
éno debe estar alli en cuestion el hombre ético?.%8

57 “Nun betrifft aber ethische universale Besinnung nicht nur mich; (...) Meine

Selbstverantwortung befasst eine Verantwortung fur das Sein der Anderen in praktischen
Vernunft. (...) Das Miteinander der Menschen ist ein Kommunizieren, ein Miteinanderleben,
(...). Alle sind an allem schuld. Es gibt keine blosse Privatethik, sondern Individualethik und
Sozialethik, universale Menschheitsethik sind eine Ethik”. Ms. A V 22, 12a-13a (tr. pp. 21-
23). Cursivas mias.

58 «Ist die ethische Frage, universal gefasst, nicht ein Gesichtspunkt, unter dem alles
und jedes, was zur Welt und ihrer Erkenntnis gehdrt, vorkommen muss, und muss nicht
umgekehrt, wenn von vornherein Erkenntnis der Welt in Form universaler Weltwissenschaft
in Frage ist, darin der ethische Mensch mit in Frage sein?” (lbid., p. 17a [tr., p. 2]).






INVESTIGACION DEL CONFLICTO CULTURAL
EN LA FENOMENOLOGIA GENETICA DE HUSSERL®

Ichiro Yamaguchi
Universidad de Toyo, Japén
ichirin@ai.wakwak.com

Resumen

La solucién a los conflictos culturales sélo es posible a través de la investigacion
y explicacion filoséficas sobre las ideas de Husserl acerca de la intersubjetividad.
Husserl proporciona el fundamento de la intersubjetividad y muestra la comunica-
cion primordial intermonadica de la intencionalidad pulsional transcendental que
condiciona de modo transcendental la temporalizacion absoluta del presente vivien-
te. Esta percepcion se lleva a cabo debido al desarrollo de su fenomenologia genéti-
ca. El método de la fenomenologia genética, a saber, el método de la deconstruc-
cion, ha descubierto la sintesis asociada del campo del sentido y de la intencionali-
dad pulsional como asociacion principal. El aspecto de la génesis de la capacidad de
la percepcién puede darnos la competencia para reflejar la raiz preconstituida de
nuestra propia percepcion en nuestra propia tradicion cultural, para que asi puedan
resolverse malentendidos culturales que surgen inconscientemente de esa clase
especial de percepcion.

Abstract

The solution of cultural conflicts is possible only through philosophical investi-
gation and explanation about Husserl’s insights of intersubjectivity. Husserls pro-
vides the foundation of intersubjectivity, points out the intermonadic primordial
communication of the transcendental drive intentionality that transcendentally con-
ditions the absolute temporalization of the living present. This insight is realized
because of the development of his genetic phenomenology. The method of the ge-
netic phenomenology, namely the method of the unbuilding, has discovered the
associate synthesis of the field of the sense and the drive intentionality as primal
association. The aspect from the genesis of the ability of the perception can give us
the competence to reflect the preconstituted root of our own perception in our own
cultural tradition, so that cultural misunderstandings which unconsciously result
from the special kind of perception will be solved.

* Ponencia presentada en el VII Congreso Internacional de Fenomenologia, “Intercultu-
ralidad y Conflicto”, organizado por la Sociedad Espafiola de Fenomenologia, en la Universi-
dad de Salamanca (Espafa), los dias 28-30 de abril de 2004.



174 Investigaciones fenomenoldgicas 7

La metddica de la fenomenologia de Husserl es, de hecho, tan radical y
productiva que a través de su principal modo de acceso nos puede abrir
campos de problemas que usualmente permanecian ocultos. Esto vale, por
ejemplo, para la problematica de la interculturalidad, que fue abierta a tra-
vés de la fenomenologia de Husserl y conducida a la esfera de la reflexiéon
filos6fica por medio de una meditacion metddica, ante todo a través de la
investigacion del método de la fenomenologia genética.

Por otra parte, hay hoy multiples problemas que afectan a la politica
mundial, nada ocultos, sino flagrantes. Nosotros estamos, en el centro de
nuestra cotidianeidad, obligados forzosamente a la confrontaciéon inmediata
con dichos problemas —se trate del terrorismo internacional, de la guerra
entre diferentes etnias, del hambre y la pobreza, de la proteccion del medio
ambiente a escala mundial, etc. La situacion de crisis, que Husserl habia
expuesto hace setenta afios en su escrito sobre La crisis de las ciencias eu-
ropeas, no se ha debilitado en modo alguno, sino que probablemente, en
multiples aspectos, se ha agudizado.

Ciencias como la politica, la economia, la sociologia, la psicologia, la re-
ligién, asi como las diferentes ciencias de la naturaleza, intentan aproximar-
se a estos problemas y elaborar propuestas de solucion. Al respecto de tales
esfuerzos cientificos Husserl nos ha legado la idea de la fenomenologia tras-
cendental e importantes aportaciones también para la solucion de tal situa-
cion de crisis. Estas aportaciones exigen comprender las ciencias renova-
damente desde el concreto mundo de la vida y conducir a la luz de la re-
flexiéon las operantes legalidades prelinglisticas, prerreflexivas y trascen-
dentales ocultas en nuestros mundos vitales. Yo quisiera intentar mostrar,
aqui, como esta aportacion de Husserl trata con problemas que resultan del
conflicto entre diferentes culturas tradicionales y de qué modo puede ser un
paso para la solucion de tales problemas. En esta conexion considero la te-
matica de la intersubjetividad como un paso al tema propio de la Intercultu-

ralidad.

I. La renovada fundamentacidon de la intersubjetividad a la luz de

la fenomenologia genética de Husserl



Ichiro Yamaguchi: Investigaciéon del conflicto cultural... 175

Con su investigacion sobre la conciencia del tiempo, del presente vivien-
te, dio Husserl el paso decisivo para la fundamentaciéon de la intersubjetivi-
dad®’. Pero el tiempo no es para Husserl, como todavia para Kant, una mera
forma de la sensibilidad. A través de su aplicaciéon a la conciencia inmanente
del tiempo Husserl descubrié el decisivo problema de la paraddjica auto-
constitucion con la ayuda de la explicacion del rendimiento de la doble in-
tencionalidad de la retencion, justamente de su intencionalidad longitudinal
y transversal. En especial son importantes para ello dos momentos, justa-
mente; de una parte, la determinacion de la intencionalidad de la retencién

como “intencionalidad de estilo propio™®

, que no tiene el caracter del acto,
del mentar, y, por ello, no puede ser llamada, en sentido propio, “intencio-
nalidad” y, por otra parte, la “autoconstitucion” misma, dicho con mas pre-
cision, la autocoincidencia del contenido del tiempo inmanente en la inten-
cionalidad longitudinal de la retencién.

El primer momento implica la fuente originaria de la conciencia origina-
ria del tiempo®, que ahonda mucho mas profundamente que “el absoluto
trascendental” de la correlacion intencional en las Ideas | y en la que ya no
tiene validez el esquema “acto de aprehensién” y “contenido de la aprehen-
sibn” o, en su caso, la proposicion de la correlacion intencional de noesis y
noema de la intencionalidad. EI segundo momento gana su clara orientacion
sobre el recién descubierto ambito de la autocoincidencia del contenido in-
manente del tiempo que, en los afos veinte, es tematizado como la sintesis
de la asociacion en sentido trascendental.

Esta intencionalidad especial de la retenciéon es llamada mas tarde in-
tencionalidad pasiva, justamente porque ella surge del yo-polo sin la parti-
cipacion del acto o del mentar, en su caso, del rendir del yo puro, esto es,

sin actividad yoica y, sin embargo, estéa dirigida a algo determinado®. Pero

1 Cfr. L. Landgrebe, “Die Zeitanalyse in der Phanomenologie und in der
klassischen Tradition”, en Phdanomenologie - lebendig oder tot? Zum 30. Todesjahr Edmund
Husserls, Karlsruhe, Badenia Verlag, 1969, p. 27.

2 E. Husserl, Hua., vol. X, The Hague, Martinus Nijhoff, 1969, p. 118.

3 Cfr. E. Husserl, Ideen I, Hua Ill, The Hague, Martinus Nijhoff, 1977, p. 198.

4 El recién publicado "Bernauer Manuskripte" ( Husserliana, vol. XXXIIl, Dordrecht,
Kluwer Academic Publishers, 2001) contiene interesantes planteamientos para el analisis de
la sintesis pasiva bajo los términos: “der Urprozess vor der Reflexion“ (p. 245) y “die passive
Intentionalitat”, “die ,(vollig ichlosen’ sinnlichen Tendenzen: sinnliche Tendenzen der



176 Investigaciones fenomenologicas 7

este “algo” no es, naturalmente, noema alguno, ninguna configuracién de
sentido de un objeto, sino el autoconstituyente contenido de fases del con-
tenido inmanente del tiempo que en cada caso es nhuevamente despertado y
preconstituido reciprocamente entre la protoimpresion y la vacia represen-
tacion de las retenciones en el horizonte total del pasado a través de la

"5 el emparejamiento (Paarung)®.

“protoforma de la sintesis pasiva
El presente viviente, que abarca en si el enigma de la conciencia absolu-
ta del tiempo de “por qué justamente el flujo absoluto del tiempo justamen-

te asi, ni mas rapido ni mas lento, fluye”’

, ho puede, por ello, ser soluciona-
do por la aceptacion metafisica de la autoescision y de la comunizacién del
yo trascendentalmente actuante, porque el permanecer y transcurrir del
flujo del tiempo sin la actuacion de la actividad del yo es condicionada tras-
cendentalmente a través del surgimiento ocasional de la protocomunicacion
preconstitutiva entre la vida de la conciencia y el circunmundo. A partir de
Landgrebe es condicionada la protoconstitucién del presente viviente a tra-
vés de la intencionalidad impulsiva trascendental como sintesis pasivo-
asociativa®.

El entendimiento de que el presente viviente es condicionado a través

de la intencionalidad impulsiva, que en la infancia es formada habitualmen-

te de modo pasivo intercorporalmente, tenia enormes repercusiones sobre

Assoziation und Reproduktion, dadurch bestimmte Horizontbildungen. <Die> Frage <ist>,
wie es sich schon beim urspringlichen ZeitbewufRtsein verhéalt. Passive Intentionalitat” ( pp.
275s; cursivas mias).

5 Husserl, Cartesianische Meditationen, F. Meiner, p. 115. La misma formulacién se da
ya en un manuscrito anterior de 1924 o 1928. Cfr. Hua. XXXV, Dordrecht, Kluwer Academic
Publishers, 2002, p. 437. Aqui se encuentra la regularidad del reciproco despertar del aco-
plamiento: "Uno no solo despierta al otro en general, sino que se despierta a si mismo como
su semejante, y lo hace en un emparejamiento, que tiene su perfecciéon y eventualmente
dimensiones y grados, "distancias" y "direcciones". En esta forma sensible lo comun y lo
diferente llegan a valer sin separarse". ("Eins weckt nicht nur Gberhaupt das andere, sondern
weckt es in sich selbst als seinesgleichen und tut es in einer Deckung, die ihre
Vollkommenheit und eventuell Dimensionen, Grade hat, ihre "Abstande" und "Richtungen".
In dieser sinnlichen Form kommt Gemeinsames und Unterschiedenes ungeschieden zur
Geltung”). lbidem, p. 438.

® Para esta nueva interpretacion de la constitucién del tiempo de Husserl mas en detalle,
ver mi ensayo “Die Frage nach dem Paradox der Zeit”, Rechercheshusserliennes, vol 17
(2002).

’ Hua. X, p. 74.

8 Cfr. L. Landgrebe, “Das Problem der Teleologie und der Leiblichkeit in der
Phdnomenologie und Marxismus”, en B. Waldenfels (ed.), Phanomenologie und Marxismus,
Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1977, pp. 96s. Cfr. también mi ensayo “Triebintentionalitat
alsuraffektive passive Synthesis in der genetischen Ph&nomenologie”, Alter 9 (2001), pp.
229ss.




Ichiro Yamaguchi: Investigaciéon del conflicto cultural... 177

la fundamentacion de la intersubjetividad. EI ambito de la preconstituciéon
pasiva, abierto a través del descubrimiento de la intencionalidad pasiva re-
tencional, abarca la intencionalidad implicita, la cual posibilita la historicidad
de la vida de la conciencia a través de la génesis pasiva de la preconstitu-
cion y, con ello, la génesis activa de la constitucién de la intencionalidad
activa, y prepara la tematizacion de la intersubjetividad como cuestiéon ge-
nética de la formacién de la comunidad monadica. El yo puro en la época de
Ideas | gana, asi, su historicidad y concrecion, y la cuestién de la intersub-
jetividad es comprendida como “autoobjetivaciéon de las ménadas”. Este de-
sarrollo total se deja seguir muy claramente en la siguiente cita de Medita-

ciones cartesianas:

“Pero, ¢acaso no remite esto a nexos correspondientes de las ménadas
absolutas trascendentales, puesto que los hombres y los animales son, por lo
que hace a su alma, autoobjetivaciones de las ménadas? (...) En amplia me-
dida, los problemas genéticos —y, por cierto, como es natural, de los niveles
primeros y mas fundamentales— han entrado ya, efectivamente, en el trabajo
fenomenoldgico real. El nivel fundamental es, desde luego, el de ‘mi’ ego en la
esfera primordial de lo que es por esencia suyo propio. Pertenecen a este lu-

gar la constitucion de la conciencia interna del tiempo y toda la teoria feno-
” 9

menoldgica de la asociacion”.

Para el esclarecimiento de la formacion de la comunidad de ménadas es
decisivo el andlisis genético de la asi llamada “esfera primordial”. A partir de
su investigacion genética de los anteriormente llamados niveles fundamen-
tales dice Husserl, finalmente, de modo muy claro: “La primordialidad es un
sistema de impulso”'®. Después, la pregunta por la empatia de la intersub-
jetividad se convierte en la pregunta por el “trascender reciproco” de las
monadas comunicadas por impulsos, trascender que preconstituye la géne-
sis del centramiento corporal y yoico en “el presente viviente y originario,
primordial, de la absoluta ‘simultaneidad’ de todas las ménadas”**. Con ello
se fundamenta la intersubjetividad en la orientacion de la fenomenologia
genética del mundo de la vida, que se esfuerza permanentemente por es-

clarecer la oculta legalidad teleolégica actuante de las comunizaciones mo-

® E.Husserl, Cartesianische Meditationen, p. 145.Cursivas mias.
19 Hua. XV, The Hague, Martinus Nijhoff, 1973, p. 594.
! Ibidem, p. 595.



178 Investigaciones fenomenologicas 7

nadicas sobre la mas radical, sobre la mas estricta apodicticidad cientifica,

de la “temporalizacién absoluta”*?.

Il1. Propiedades metddicas de la fenomenologia genética

En 1923 escribe Husserl sobre su leccion Ldégica trascendental
1920/1921: “En las lecciones he dado lo que queria dar: una pieza clave del
trabajo que ilustra y conduce a la comprension final en la que sélo el senti-
do y la efectuacion es de aquella vida de la conciencia que nos es comple-
tamente oculta porque es nuestra vida viviente”'®. Esta lecciéon contiene la
asi llamada genealogia de la légica, que también es llamada andlisis de la
sintesis pasiva. Pero, ¢como se puede aproximar un tal rendimiento actuan-
te oculto de la vida de la conciencia y analizarlo? Para el propio Husserl, los
rasgos fundamentales de la fenomenologia genética no se esclarecen de
golpe, sino paulatinamente; tres propiedades se habrian de nombrar: la
busqueda en pos del devenir del oculto sentido operante de la vida de la
conciencia, la radicalizacion de la reduccion fenomenolégica y el método
deconstructivo para el esclarecimiento del proceso genético de diferencia-

cion.

1. La pregunta por la génesis

La busqueda husserliana de la génesis de las conexiones de sentido no
es proseguida en la habitual dicotomia validez-y-génesis, sino alli donde esa
dicotomia surge ella misma'*. El analisis de la sintesis pasiva que fue tema-
tizado bajo el titulo de la antes nombrada légica trascendental, se refiere

precisamente al esclarecimiento de la “productiva facultad de juzgar”, con-

12 |pidem, p. 670.

13 Hua. XI, The Hague, Martinus Nijhoff, 1966, p. 365.

14 Husserl dice claramente:"Das herrschende Dogma von der prizipiellen Trennung von
erkenntnistheoretischer Aufklarung und historischer, (....) von erkenntnisthoreteischem und
genetischen Ursprung ist, sofern man die Begriffe ‘Historie’ und ‘historische Erklarung’ und
‘Genesis’ nicht in der Ublichen Weise unzuléssig beschrankt, grundverkehrt” (Hua. VI, The
Hague, Martinus Nijhoff, 1976, p. 379).



Ichiro Yamaguchi: Investigaciéon del conflicto cultural... 179

siderada por Kant como enigma del animo, la cual finalmente fue determi-
nada por él sobre el fundamento de la aceptacidon de la apercepciéon tras-
cendental del yo como condicionada trascendentalmente por la categoria del
entendimiento’®. Como consideramos antes, ya no es valida la dualidad
forma-y-contenido en los més originarios niveles de constitucion de la cons-
titucion del tiempo. La sintesis pasiva, como profundizacion del analisis del
tiempo acentuada sobre el contenido del tiempo, acontece antes de la for-
macion de la diferencia entre las materias que suministra la sensibilidad y el
entendimiento determinante formal-categéricamente, y constituye forma-
ciones de sentido prerreflexivo-prepredicativas antes del actuar de la aper-
cepcion trascendental del yo'®. Esta es siempre “sin participacion de la acti-
vidad del yo”, en la dimensién de lo “radicalmente preyoico” en obra.

La fortaleza metddica de la fenomenologia de trabajar con la evidencia
apodictica y adecuada sin asuncién de una construccién metafisica, tiene su
ultimo fundamento en la evidencia apodictica de la facticidad trascendental
del yo: “yo soy apodictico, y apodictico en la creencia del mundo”*’. Tampo-
co hay aqui ninguna usual diferencia entre esencia-y-factum, porque esta
diferencia misma surge precisamente como la diferencia entre forma-y-
contenido, a través del proceso de diferenciacion, es decir, a través de la
temporalizacién absoluta de la “muda concrecién”'®. La facticidad trascen-
dental del yo no corresponde ni a la esencia ni al factum del yo. Ella tiene

su ultimo fundamento en la temporalizaciéon absoluta.

2. Radicalizaciéon de la reduccion fenomenoldgica

El método de la fenomenologia genética es una profundizacion y radica-
lizaciéon de la reduccién fenomenoldgica en el sentido de que ésta puede

desenmascarar la relatividad trascendentalmente condicionada ocultada en

15 Cfr. Hua. XI, pp. 275ss.

18 A diferencia de Heidegger, en la cuestion de la imaginacion trascendental la hipétesis
de la percepcion trascendental del yo es totalmente aceptada (cfr. M. Heidegger, Kant und
das Problem der Metaphysik , p. 174s); Husserl criticd la apercepciéon trascendental del yo
como uno de los "konstruktive(n) Begriffe, die einer letzten Klarung prinzipiell widerstehen™
(Hua. VI, p. 203).

7 Hua. XV, p. 385.

8 Hua. VI, p.191.



180 Investigaciones fenomenoldgicas 7

la reduccién misma y en la conciencia pura que se produce a través de ella,
que actuan habitualmente de modo oculto como intencionalidades implicitas
en la correlacién entre noesis y noema. La intuicién de esencia, que fue re-
corrida como el analisis constitutivo en las ontologias regionales en Ideas Il
en la dltima llamada fenomenologia estatica, muestra, por una parte, la efi-
cacia trascendental de la filosofia para las ciencias individuales, que consiste
en que los conceptos irreflexionados, pero utilizados frecuentemente por
ellas —por ejemplo, la espaciotemporalidad objetiva—, son esclarecidos
desde sus correlativas conexiones de sentido y, por otra parte, la fuente de
la relatividad trascendental en la formacién prerreflexiva y prepredicativa
del sentido de la sintesis pasiva.

Respecto al rendimiento trascendental de la intuicidon de las conexiones
esenciales es muy importante, sin embargo, que los resultados de las cien-
cias empiricas singulares no sean excluidos de la intuicién fenomenoldgica
de esencia a causa de su limitacion metddica, sino que sean completamente
integrados en la intuicidon de esencia con la explicacién de su metédico con-
dicionamiento de marco. Bajo la tematica de la intersubjetividad, Husserl ha
tratado fundamentalmente siempre la relacién entre la psicologia empirica,
la antropologia y la fenomenologia.

Cada uno siente y percibe muy diversamente. Pero esto no es ninguna
confirmacién banal de un hecho. El fundamento y la fuente de semejante
relatividad toca a la relatividad trascendental de la intuicién de esencia, que
en la vida cotidiana juega su papel siempre sobre la base de las percepcio-
nes individuales (sean visuales, acusticas, tactiles, etc.). Esta relatividad
surge originariamente de la formaciéon de los campos individuales de senti-
do, que son formados diferencialmente desde la protosinestesia de la infan-
cia. Este proceso de diferenciacién acontece a través de la formacion de la
representacién vacia —por ejemplo, de la kinestesia-cero®, lo acustico-
cero, lo visual-cero, lo tactil-cero, etc.— en el proceso de centramiento cor-
poral antes de la formacion del yo-polo, a través de la sintesis pasiva en la

infancia. En la propia percepcion actia ya la comunizacion de modnadas

19 Hua XV, p. 606.



Ichiro Yamaguchi: Investigaciéon del conflicto cultural... 181

“universal-individual” pero preyoica®. Por ello es una conexion tan clara que
la radicalizacion de la reduccién fenomenoldgica para tematizar la formaciéon
sedimentante y habitualizacién del sentido haya roto los marcos del concep-
to del yo puro y haya conducido a la monadologia bajo el desarrollo filoge-

nético y ontogenético.

3. Método de deconstruccion de la fenomenologia genética

Se ha de constatar claramente la propiedad positiva, descubridora, del
método de la deconstruccién. A través de la puesta entre paréntesis de un
determinado nivel de constitucion del rendimiento trascendental, resulta
que es reflexivamente iluminado el oculto, actuante, frecuentemente pre-
sionado, nivel profundo de la vida de la conciencia. Por ello, y con el fin de
ganar un supraconcepto, no puede ser comprendida esta deconstruccion,
Ilamada también abstraccion, como habitual abstraccion.

En la teméatica de la intersubjetividad fue aplicado este método de la de-
construccion muchas veces. En relacién a la percepcion del cuerpo ajeno se
muestra claramente, entre otros, el intento husserliano de deconstruir en
que deconstruye la kinestesia activa y confirma la modificacion de la consti-
tucion de la percepciéon del objeto objetivo, o deconstruye la intencionalidad
de la rememoracioén y, con ello, da a analizar la temporalidad de la infancia
bajo el aspecto del presente viviente.

A través de la retro-pregunta sistematica por la originaria génesis es fi-
nalmente liberada la constitucion originaria asociativa del tiempo. Husserl
dice: “Proto-leyes de la génesis son las leyes de la conciencia originaria del
tiempo, las proto-leyes de la reproducciéon y luego de la asociacion y espera

asociativa. Por ello, tenemos la génesis sobre el fundamento de la motiva-

20 Husserl escribe acerca de la “comunicacion instintiva” ("instinktiven Kommunikation™)
de las ménadas como la totalidad de la etapa primitiva de la comunicacion de las ménadas:
"1) Die Allheit der Monaden in urspriinglich instinktiver Kommunikation, jede in ihrem
individuellen Leben immerfort lebend, und somit jede mit einem sedimentierten Leben, mit
einer verborgenen Historie, die zugleich die "Universalhistorie" impliziert. Schlafende
Monaden™ (Hua. XV, p. 609).



182 Investigaciones fenomenologicas 7

cion activa”?!.

Justamente porque la conciencia originaria del tiempo es
condicionada trascendentalmente a través de la intencionalidad impulsiva
como génesis pasiva de la proto-afeccion, por ello implica la pregunta por el
devenir de la temporalizacion asociativamente condicionada, en la que ac-
tuan a una tiempo y asociacion —dicho con precisidon, protoasociacion no

reproductiva del presente.

I11. El conflicto de culturas desde el punto de vista de la fenomeno-
logia genética

Las aspiraciones de Husserl partiendo de la necesidad de la reduccion
fenomenoldégica sobre lo predado inmediatamente a la conciencia para con-
vencer al que comienza en filosofia y al no fenomendlogo, pueden ayudar
muy rapidamente a aquel que sufre bajo diferentes conflictos de cultura.
¢Por qué? El modo y manera de la percepciéon propia y del propio pensar, el
propio modo de vida total que en la cotidianeidad en el propio mundo de la
vida y de la propia cultura normalmente es evidente por completo, no ofre-
ce ocasion alguna al reflexionar, con lo que se la arrebata a la meditacién
filoséfica; todo ello es trastornado en una situacion de conflicto cultural. Se
duda del propio modo de vida y se es obligado, al servicio del sobrevivir en
un mundo de la vida extrafio, a buscar el fundamento para tal trastorno de
la propia cotidianeidad.

Un estudiante aleman que comenzd a trabajar en uno de los mayores
consorcios japoneses del mundo en Alemania como practicante, se me que-
jo de su malestar: “¢por qué son todos los japoneses malos conmigo? Nin-
gun japonés me saluda por mi nombre. Ningun japonés quiere ir conmigo a
almorzar. A cuenta mia cualquiera se rie en cualquier ocasion. (Qué he
hecho de malo a los japoneses? jNada!”. No sélo él, sino casi todos los ale-
manes que viven en Japén se quejan mas o menos de lo mismo.

En el dltimo afo he reencontrado en Japén al mismo estudiante que an-
tes estudié conmigo japonés vy filosofia japonesas y super6 el practicum. El

es ahora jefe en una empresa quimica japonesa de tamafio medio, en Ja-

21 Hua. XI, p. 344.



Ichiro Yamaguchi: Investigaciéon del conflicto cultural... 183

poén. No sélo le resulté bien sobrevivir entre los presuntos “malos” japone-
ses, sino dirigir japoneses en una empresa. (Qué ha hecho?

Esta cuestion acerca del modo en que se puede comprender mejor la
forma de vida extrafia la he planteado a un colega mio que desde hace
treinta afos vive en Tokyo y es profesor universitario de ciencia comparada
del Derecho. Su breve respuesta fue muy sorprendente. El, naturalmente
no fenomendlogo, dijo sin rodeos y con toda claridad: “iEjercitar la epojé,
poner entre paréntesis los juicios propios!”. Esta fundamental afirmacién no
es sino el comienzo de la reduccidon fenomenoldgica. Contaba, mas adn, que
también él ha percibido la “risa japonesa” en conversaciones con un japonés
y que habia quedado lleno de timidez y desconcierto. No habia dicho nada
al respecto (pero esto es ya su reaccion a tales situaciones de conversa-
cion). Luego habria proseguido la conversacion. Después, ya en casa, habia
pensado en la situacion y la habria repasado de nuevo mentalmente. Con
ello se ha acordado justamente de en qué conexidn habia surgido ese des-
agradable sentimiento. En tales desconcertantes vivencias ha repetido su
forma de analisis, la de reflexionar distanciadamente el propio sentido y la
propia percepcion.

En semejante reflexién es de una gran ayuda el método fenomenolégico
para el que busca el fundamento de su propio malestar en un determinado
conflicto cultural. El valor de esta ayuda radica justamente en la investiga-
cion de la sintesis pasiva de la intercorporeidad y del método de la fenome-

nologia genética.

1) Para la comprension social comunicativa, la comunicacién no verbal o
la interpretacion de la percepcion —por ejemplo, el que uno sienta una risa
como una burla—, juegan un papel fundamental, decisivo para la compren-
sion verbal. La comunicacion no verbal afecta a la comprensién de la inter-
corporeidad que ya actia y se forma entre el bebé y sus padres. Psicélogos
del desarrollo han comprobado que, aproximadamente treinta y dos horas
después del nacimiento, el bebé ya imita todas las posibles expresiones fa-
ciales (sonrisas, sorpresa, movimientos de la lengua, etc.). Antes de que el

bebé comprenda en general el sentido de estos sentimientos —sea de ira,



184 Investigaciones fenomenoldgicas 7

alegria, asombro, entre otros—, esta ya intercorporalmente en obra la ki-
nestesia (sensacion de movimiento) de la expresion facial surgida instinti-
vamente, como un eco. Husserl nombra la kinestesia en la infancia como
kinestesia instintiva pasiva (radicalmente preyoica), porque la kinestesia en
sentido usual “yo me muevo” presupone la actividad yoica del yo-polo. Es
decisivo aqui el preceder de la kinestesia pasiva intercorporal antes de la
kinestesia activa. Todos hemos aprendido pasivamente, sin mediaciéon de la
autoconciencia del yo, la diferenciacién entre reir, sonreir, reirse de alguien,
Por ello, si se quiere comprender la risa en una cultura extrafa se tiene que
aprender completamente de nuevo y simplemente a través de la imitacion
intercorporal.

¢De qué modo puede analizarse semejante kinestesia pasiva como sin-
tesis pasiva? El andlisis se hace en el &mbito de la evidencia apodictica de la
percepcion inmanente, pero de ningln presente puntual, sino del presente
viviente, donde las intencionalidades implicitas en la forma de representa-
ciones vacias en un horizonte total de pasado y momentos hiléticos en el
ocasional presente actual son preconstituidos a través del suscitarse reci-
proco de los contenidos de fase de las sensaciones y se hace constitutiva-
mente consciente la parte determinada de ello, en cada caso segun la gra-
dacioén de la fuerza preafectiva.

El concepto de intencionalidad implicita atraviesa la evidencia puntual
de la impresion, que es el substrato de todas las formas de ciego escepti-
cismo a la Hume, y posibilita la base de la auténtica filosofia de la historia
como ciencia estricta, que no soélo tiene que —y puede— incluir la historia
de la percepciéon intercorporal no verbal. La fenomenologia hermenéutica
limitada al lenguaje no tiene, desgraciadamente, ningun acceso al anélisis
de la corporalidad prerreflexivo-prepredicativa.

El territorio de la sintesis pasiva, prerreflexiva, es abierto a través del
esclarecimiento de las intencionalidades pasivas, dobles, de la retencién del
flujo de conciencia. Pero, ¢(codmo se puede, entonces, analizar el proceso de
aprendizaje de la percepciéon no verbal, que en general no deja ninguna
huella en la conciencia del adulto? ¢Sigue un fenomendlogo sélo los resulta-

dos de investigacion de la psicologia del desarrollo, como Habermas sigue



Ichiro Yamaguchi: Investigaciéon del conflicto cultural... 185

confiadamente las opiniones de Piaget, psicélogo del desarrollo, y construye
racionalmente de modo acomodaticio su teoria de la comunicacién? No, no
es tan ingenuo y no revolucionario el concepto de mundo de la vida y de la
fenomenologia genética de Husserl de modo que Habermas, como seguidor
de Kant, aun pueda ordenar la génesis de la formacion del sentido bajo el
dogma anacrénico-moderno de la dualidad de esencia y factum, validez y
facticidad.

Como se consideré anteriormente, todos los resultados de las ciencias
singulares son integrados en la intuicién de esencias de la fenomenologia
estatica. A través de la ejemplificacion de la intuicion de esencias es ella
conducida a una esencial conexidon de sentido bajo la atencién de las condi-
ciones metddicas de las ciencias facticas, como, por ejemplo, de la presupo-
sicion fundamental de la espaciotemporalidad e intersubjetividad objetivas.
Las legalidades trascendentales como tiempo e intersubjetividad son justa-
mente las condiciones trascendentales ganadas a través de la reduccion fe-
nomenoldgica y de la intuicién de esencia, que posibilitan, en primer lugar,
la constitucién de la espaciotemporalidad objetiva. ¢Qué filosofia, fuera de
la fenomenologia de Husserl, eleva hoy una tal pretensiéon y acepta la res-
ponsabilidad de fundamentar las ciencias de la naturaleza nuevamente por
Su raiz?

2) El método genético de la reconstruccion y de la deconstruccién pre-
supone como hilo conductor el andlisis total de la constitucion de la feno-
menologia estatica. Es decir, que si se quiere investigar el proceso de
aprendizaje de la comprensién no verbal no se puede partir de la protoley
de la génesis, justamente del tiempo y de la asociaciéon que sera explicada
al comienzo en la fenomenologia estatica. Concretamente, esto significa que
se tiene que analizar, con ello, la conexion de plenificacién de la intencién y
de la plenificacidon de la intencionalidad impulsiva en la infancia, la cual con-
diciona trascendentalmente la temporalizacion. Esa conexion de plenifica-
cion es “intuitivada”, como muestra Husserl, justamente a través de la falta
de esa plenificacion misma. En un manuscrito C se dice al respecto: “el fra-
casar; motivacion al recuerdo intuitivo; el hambre insatisfecha despierta

asociativamente, despierta el hambre pasada y su plenificaciéon, crea intui-



186 Investigaciones fenomenoldgicas 7

ciébn como cuasi-percepcion y cuasi-satisfaccion como reparacion, que pron-
to pone en movimiento la actividad del buscar, etc.”??. Lo que se forma pro-
gresivamente, por tanto, como conexiones prerreflexivas asociativas o, en
su caso, formaciones vacias en la preconstitucion pasiva, asume a través de
esa intuitivacion la forma de representacion que se sedimenta como repre-
sentacion vacia en el horizonte de pasado y esta siempre presente como
intencionalidad implicita. Pero si plenificaciones determinadas de la inten-
cionalidad impulsiva permanecen continuamente rehusadas, ella no se cons-
tituye como forma vacia y, entonces, no se hace posible naturalmente la
intuicion de la representacion correspondiente.

Tal fendbmeno de la falta en la constitucion de las formaciones vacias se
muestra naturalmente en crisis como las del hambre y la pobreza, en la
guerra, en una situaciéon en la que los nifios no pueden crecer en paz, pero
también muy claramente en la psicopatologia, por ejemplo, en el fenébmeno
del autismo y de la esquizofrenia, cuyos sintomas se muestran ya en la in-
fancia. Si, por ejemplo, se toma como ejemplo extremo para las dificultades
de comprensién a un autista caido en un estado de péanico, la curaciéon de
tal estado seguramente puede servir de contribucién a la solucion de con-
flictos culturales como comunicacion social. Aqui es iluminadora la conexién
entre esta solucién y la investigacién de la fenomenologia genética.

El psiquiatra japonés Matsuo trataba a un paciente autista. En el trata-
miento con el paciente en estado de panico no pudo Matsuo hacer otra cosa
que, callando, sentarse en una silla y, finalmente, dormirse. La deconstruc-
cion de la intersubjetividad activa con activa intencionalidad surgida de esta
forma forzada, crea un lugar libre donde la intercorporalidad pasiva de la
intersubjetividad pasiva puede ser nuevamente vivificada®®>. Ahi se torna
nuevamente vital la sensacion intercorporal, es decir, la “comunicacion ins-

tintiva de las ménadas”?

, el ritmo fundamental del inspirar y espirar y del
pulso del corazén. Sin intromision de la intencionalidad activa discurre tal
sintesis protoasociativa del ritmo fundamental como temporalizacion origi-

naria de la protoafectiva intencionalidad impulsiva, que es caracterizada

22 E. Husserl, C 131, p. 8.

23 para un andlisis mas detallado, cfr. mi libro Ki als leibhaftige Vernunft, Miinchen, Fink,
1997, pp. 61-72.
24 Cfr. Hua. XV, p. 609.



Ichiro Yamaguchi: Investigaciéon del conflicto cultural... 187

como atmoésfera general de sosiego y satisfaccion. Esta atmodsfera es un
suelo importante en el que puede crecer el nifio como nifio.

Donna Williams, que habla de sus propias experiencias con el autismo
desde el aspecto de lo encontrado en primera persona —es decir, de las
percepciones inmanentes inmediatamente dadas y de las vivencias en el
sentido de la fenomenologia—, informa sobre un método que le ayuda a
librarse del panico. Es éste el método de formar un par entre impresiones —
por ejemplo, golpear suavemente con el dedo en el brazo propio—; con ello
puede ser creado un ritmo, una duradera formacion de par de la kinestesia.
Ella informa, asimismo, sobre el impulso a dar un ritmo fisicalista a la cabe-
za propia en lucha contra el panico®.

El emparejamiento (Paarung) de Husserl es una forma fundamental de
la sintesis pasiva. Pero el aqui solicitado formarse del Par es, desde esta
dimensioén, algo completamente otro que el emparejamiento de la sintesis
pasiva. Este es precisamente “el sentido y el rendimiento de lo que es nues-
tra vida de conciencia, que a nosotros nos es oculta porque es nuestra vida
viva”. La formacion pasiva de sentido del emparejamiento esta precisamen-
te siempre ya en obra, pero normalmente el proceso de la sintesis resulta
no en la modalidad de la intuicidbn, como se puede ver una bola roja chocar
con otra. Falta en el paciente autista justamente la sintesis, para nosotros
tan predada de suyo pero operando oculta, parificando. Por ello tiene él que
buscar forzosamente ese vinculo emparejante mismo. Justamente bajo se-
mejante impulso la falta del emparejamiento es tan clara que, normalmen-
te, siempre tiene que estar ya en obra.

La pregunta acerca de por qué el emparejamiento no fue formado en
autistas nos conduce al “suelo” de la génesis, donde, en primer lugar, dife-
rentes intencionalidades instintuales son despertadas y donde son forma-
das intencionalidades de impulso permanentemente habituales. Aqui se en-

cuentra “masa hereditaria”?®

127

que es despertada bajo la “condicionalidad psi-
cofisica”’ y la preconstitucion protoasociativo-afectiva, y puede ser puesta
en marcha, o no. Pero instinto, impulso, herencias —todo ello se ha de com-
prender como legalidad trascendental—, no son convicciones artificiales de

facticas descripciones de hechos en lenguaje trascendental-filos6fico. Se

25 Cfr. Donna Williams, Nobody Nowhere. The Extraordinary Autobiography of an Autistic
Girl is, London, Random House, 1992, pp. 273ss.

26 Hua. XV, p. 604.

2" Hua. IV, p. 64.



188 Investigaciones fenomenoldgicas 7

puede uno convencer facilmente de esta muy importante y béasica distincién
si, bajo la reduccion fenomenoldégica y el método de la fenomenologia gené-
tica, se retorna al desarrollo del andlisis de la constitucién del tiempo y de la
intersubjetividad, en la que el dltimo fundamento es llamado intencionalidad
impulsiva.

Si es radicalmente perturbada la comprension social en el nivel funda-
mental de la comunicacidon no verbal, se tiene que indagar genéticamente el
fundamento en el nivel de un tal suelo. Diferentes conflictos de cultura, que
frecuentemente comienzan con un choque de culturas, nos ofrecen la costo-
sa ocasion de preguntar profundamente por la formacién de las formas de
percepcion y de vida propias y ajenas, y de reflexionar. Una respuesta a ello
se puede encontrar esencialmente, con facilidad, si se pueden descubrir a
través de la epojé y de la reduccion fenomenolégica no meramente funda-
mentos externo-causales, sino fundamentos filos6fico-evidentes de la per-
cepcion apodictica inmanente de la propia perplejidad.

Para finalizar, quisiera ordenar mi anterior reflexién en conexiéon con la
husserliana fenomenologia trascendental de la doctrina de la constituciéon
bajo la idea de la teleologia de la razén. La intencionalidad impulsiva, que
toma el ser-dirigida sobre la formacién de sentido intermonadica en el &m-
bito de la pasividad radical no del yo-polo, sino de la corriente de vivencias,
y las intencionalidades activas, que posibilitan la comunicacion linglistica,
se fundan reciprocamente. La fenomenologia genética de Husserl nos per-
mite iluminar la prelinglistica y prerreflexiva formacion de sentido en las
formas de vida propia y ajena, y con ello hacernos mas comprensible las
actividades sociales que se fundan sobre ellas con el fin de la realizacion de
la comunidad de ménadas orientada a la razén.

Trad. de César Moreno



DEJAR HABITAR / HACER ARRASAR®

Isabel Aisa
Universidad de Sevilla, Espafia
assya@us.es

“Ser en unidad es divino y bueno; ;de dénde entonces el
afan entre los hombres de que tan sélo uno

y una cosa tan solo sea?”.

(Hélderlin)

Resumen

El filosofar puede pensar la unidad; en la unidad estan las diferencias, pero
comunicadas. La unidad acoge las diferencias sin negarlas: no las niega, pero las
comunica entre si. La cultura es la naturaleza que construye el hombre para poder
existir en el mundo. Las culturas son diversas, pero pensadas desde la unidad estan
comunicadas y cuidadas en su diversidad. Tal pensar abre la posibilidad de un libre
hacer esa unidad-diversa.

Abstract

Philosophy can think unity; differences are included in it, but communicated.
Unity receives differences, not denying them: they are not denied, but communi-
cated with each other. Culture is a nature that man builds, in order to be able to
exist in the world. Cultures are varied, but when they are considered from the point
of view of unity, they are both communicated and preserved in their diversity. Such
a way of thinking makes a free making of this diverse-unity possible.

1. El tema: “Interculturalidad y conflicto” suscita en mi, antes que nada,
el recuerdo de un numero cémico, representado en television hace bastan-
tes afos, que me impacté y no he olvidado, a pesar del tiempo transcurrido
y de mi escasa aficion a esa clase de espectaculos. Si recuerdo bien, el ac-
tor era un cémico inglés y el numero al que me refiero consistia en lo si-
guiente: sobre la cadena de una fabrica, se veian bustos de hombres idénti-
cos entre si, los cuales eran transportados sobre el mecanismo a ritmo re-

gular y cansino. De pronto, entre ellos aparecia otro con los rasgos del c6-

* Ponencia presentada en el VIl Congreso Internacional de Fenomenologia, “Intercultu-
ralidad y Conflicto”, organizado por la Sociedad Espafiola de Fenomenologia, en la Universi-
dad de Salamanca (Espafa), los dias 28-30 de abril de 2004.



190 Investigaciones fenomenolégicas 7

mico en contraste violento, debido al resalte en el conjunto de su pelo largo
y rubio y, mas aun, de los azulisimos y muy saltones ojos. La alarma sona-
ba atronadora y un brazo mecéanico eliminaba al intruso, sacandolo de la

hilera, que volvia a ser uniforme y a discurrir regularmente.

2. “Interculturalidad y conflicto” admite muy distintos enfoques; por
ejemplo, social, historico o politico. Ademas, es un tema de candente actua-
lidad. Ahora bien, ¢como tratarlo filos6ficamente? Mas aun, ¢seria el trata-
miento filosofico “de candente actualidad”?

Reconocemos los aspectos sociales, histéricos y politicos sin dificultad,
practicamente. (Y los filoséficos? Podriamos empezar por considerar que la
Sociologia y la Filosofia se sintetizan en la Filosofia social, que la Historia y
la Filosofia también lo hacen en la Filosofia de la Historia, y la Politica en la
Filosofia politica. Sin embargo, este arranque conciliador en realidad no
ayuda mucho. Porque, ¢;qué seria lo “filosofico” de lo filoséfico-social, de lo

filoséfico-histérico, de lo filoséfico-politico?

3. Heidegger, cercano en el tiempo y esencialmente fiel a la Fenomeno-
logia, desmarca a la Filosofia de toda Teologia, Ciencia y Técnica, sin titubeo
alguno, si bien la acerca —aunque sin confusién— a la Poesia’. Afirma que
Filosofia es filosofar, lo cual no parece ayudar tampoco mucho a determinar
lo propiamente filos6fico, a diferencia de lo que no lo es. Heidegger, en rea-
lidad, nos deja solos: solos en el filosofar. Como si al dirigirnos a él para
orientarnos, nos remitiera a esa misma nada en la que sumerge el temple
de la angustia, cuando en ella los entes retroceden y nos encontramos, sin
asideros onticos, con nuestra propia y desnuda posibilidad. La Filosofia no
es ontica sino ontoldgica, y lo ontolégico no se deja encerrar en contenido

objetivo alguno. Las formas verbales y los términos y expresiones del tipo:

1 En lo que sigue, tomaré como referencias los siguientes textos de Martin Heidegger,
incluidos en Conferencias y articulos, Barcelona, ed. del Serbal, 1994, trad. de E. Barjau:
“Construir, habitar, pensar”, pp. 127-142; “...Poéticamente habita el hombre...”, pp. 163-
178; “;Qué quiere decir pensar?, pp. 113-125. Asimismo, tomaré como referencia, también
de Martin Heidegger, Introduccion a la filosofia, Madrid, Catedra, 1999, trad. de M. Jiménez
Redondo.



Isabel Aisa: Dejar habitar / Dejar arrasar 191

“nada”, “vacio que acoge”, “ser hacia la muerte”, “claro”, etc., sirven a Hei-
degger para describir sin traicionar el “qué” filos6fico. Antes que un resulta-

do, susceptible de recitacion y receta, la Filosofia es algo ejercido.

4. Si todavia insistimos y preguntamos gqué hacemos cuando filosofa-
mos, Heidegger respondera que “pensar”. La respuesta parece no estar a la
altura de nuestro tiempo e, incluso, no estarlo desde la Modernidad. ¢(No
sustituyeron los modernos el pensamiento por la accidon? ;Acaso no insistio
en ello Marx cuando afirmé que el mundo debia transformarse en lugar de
pensarse? Heidegger es, sin embargo, rotundo: el hombre habria actuado
demasiado y pensado demasiado poco durante siglos y hasta el presente.
No se trata s6lo de actuaciones precipitadas por falta de sentido comun,
reflexiéon o razén, sino de actuaciones desfondadas, es decir, sin considera-
cion al fundamento. Fundamento pensable es el ser; hemos actuado dema-
siado porque hemos pensado poco el ser y especulado excesivamente sobre
los entes. La Filosofia habria caido en los dominios oOnticos, olvidando su
tarea. La consecuencia seria un desfondamiento en el vivir cotidiano y mun-

danal, porque el ser pertenece a los entes como su base o raiz.

5. ¢(Qué tiene que ver todo lo anterior con el asunto: “Interculturalidad
y conflicto”? ¢(Cémo pensar dicho asunto?, ;como abordar su ser? Si nos
detenemos en el pensar, tal y como Heidegger lo considera, vuelve a suce-
dernos como con el filosofar: no sacamos “nada en limpio”. Basta con aten-
der al texto “;Qué quiere decir pensar?”. Buscar respuestas en él resulta
inatil; justamente, Heidegger concluye con la pregunta del titulo: “¢Qué
quiere decir pensar?”. Sobre el pensar no hay respuestas; hay Unicamente
el preguntar por él y el ejercerlo: “Llegaremos a aquello que quiere decir
pensar si nosotros, por nuestra parte, pensamos”, comienza por decir Hei-
degger, el cual no pretende darnos respuesta alguna, sino lanzar a cada
existente a la aventura del pensar. Pensar —no lo pensado— es el sentido
del citado texto. Sin embargo, lo primero que nosotros esperdbamos de él
era una respuesta. ¢Hay respuestas filoséficas al problema: “interculturali-

dad y conflicto”?



192 Investigaciones fenomenologicas 7

6. La cultura tiene que ver con los humanos, y también los conflictos
que ocasionan las diferencias culturales. Luego es preciso preguntar ahora
en qué radica lo humano. Heidegger afirma: “Ser hombre significa: estar en
la tierra como mortal, significa: habitar”. Con ese “habitar”, ¢{no volveremos
al mismo desamparo en el que Heidegger nos dejaba respecto del filosofar y
del pensar? Pero hay mas, pues afirma también: “Los dos modos del cons-
truir —construir como cuidar, en latin collere, cultura; y construir como le-
vantar edificios, aedificare— estan incluidos en el propio construir, habitar”.
Constatamos que “cultura” es un modo del construir, que construir es habi-
tar, y que habitar es lo que significa ser hombre. Lo intercultural conflictivo
nos remitié al habitar al comienzo de este apartado; ahora, el habitar nos

remite a la cultura. ¢{No hemos aterrizado en un circulo sin salida?

7. La cultura —cultivo, cuidado— es solo un modo del construir —el otro
es edificar—; ademas, construir significaba habitar “originariamente”, es
decir, solo el “sentido propio del construir” es habitar, y con ese sentido
acontece que “cae en el olvido”, oculto detrds de las muchas y resaltantes
realizaciones objetivas del construir. Perdidos en la multiplicidad sin fin y sin
fondo, y, por tanto, desarraigados, no hay habitar, ni pensar, ni filosofar.
Asi las cosas, el circulo no significa necesariamente carcel, sino puerto:
siempre gque insistamos en la pregunta por el auténtico construir, el cons-

truir que es el mismo habitar.

8. Heidegger pone como ejemplo de construccion un puente. Lo propio
del puente es reunir, comunicar: orillas, rio, cielo, hombres, ciudades, ca-
minos...El puente acoge las diferencias sin eliminarlas. Construir es también
cuidar: cuidar la tierra, los cielos, lo humano y lo divino. El cuidar es cua-
druple; es cuidado de la “Cuaternidad”, como dice Heidegger. El puente
acoge la Cuaternidad y el cuidado es multiple sin confusiéon. Esta multiplici-
dad es la que el edificar reine cuando es habitar. Hombres son los que
habitan. Habitar es un cuidado multiple y, a un tiempo, unitario; es edificar

dando lugar a ese cuidado.



Isabel Aisa: Dejar habitar / Dejar arrasar 193

9. La cultura a la que pertenecemos forma parte de nuestro habitar. Las
diferencias culturales pueden salvarse, sin anulacién, en el “habitar” que
cuida y comunica. Para ello es preciso construir desde ese habitar y pensar
para ese habitar. Heidegger apunta hacia un ambito transcendental, en el
cual las diferencias estan como tales y, sin embargo, comunicadas. Ese &m-
bito es “la cosa misma”, el “ser” que esta presente, dejandolo nosotros ser
en el habitar. Cuidar, construir, son, en definitiva, “dejar habitar”. El cons-
truir cientifico-técnico y el pensar filosofico podrian conciliar la diversidad
6ntica y la unidad transcendental si dialogaran en el ejercicio de sus respec-

tivas tareas. ¢Podemos esclarecer todavia esta cuestién?

10. Hombres son los que habitan. Sin embargo, habitar es una posibili-
dad, un tener que habitar. En él los hombres se juegan su ser. De ahi que
Heidegger afirme, por ejemplo: “(...) la auténtica penuria del habitar no
consiste en primer lugar en la falta de viviendas. La auténtica penuria de
viviendas es mas antigua aun que las guerras mundiales y las destruccio-
nes”. Son palabras de un filésofo, no de un politico, por ejemplo; para com-
prender su sentido y su calado, hay que remitirlas al lugar desde el que se
pronuncian. Ciertamente, la penuria del habitar es también la falta de vi-
viendas, pero ésta no es la “auténtica” o radical. Penurias son también las
destrucciones y las guerras, pero ellas tampoco lo son “en primer lugar”. La
auténtica penuria es que el hombre tiene que aprehender “primero” a habi-
tar; es, en definitiva, la penuria del “morar”. A ésta habria que remitir todas
las deméas y habria que atender antes que nada, si queremos dejar ser el

habitar; es decir, dejar ser nuestro ser hombres.

Para concluir: El filosofar en Heidegger tiene como término el ser. Zu-
biri, en cambio, entiende que el tema del filosofar es, antes que el ser, la
realidad. Las diferencias en ambas posturas son menos relevantes, en nues-
tra opinién, que su coincidencia. Tanto el ser como la realidad son trans-
cendentales y, por consiguiente, capaces de comunicar las diferencias sin

negarlas. Ahora bien, esa comunicacién no basta.



194 Investigaciones fenomenoldgicas 7

Segun Zubiri, la realidad es el transcendental por excelencia; ademas,
todo lo real inexorablemente “es”. Por consiguiente, las diferencias talitati-
vas estan siempre ya comunicadas en la realidad y el ser. Esta unidad co-
municativa y transcendental decimos que es insuficiente; acaso podriamos
expresarlo con estas palabras: es primera pero no es ultima. Los hombres
hemos de configurar inexorablemente esa realidad y ese ser. En este senti-
do, no basta la unidad “primera”, sino que nos compete otra posible, que es
quehacer nuestro: una comunidad “dltima”. No basta con descubrir la uni-
dad en el &mbito transcendental, donde la misma ya esta siempre; ademas,
tenemos que traerla, por medio de nuestro propio construir, hasta el ambito
donde ella espera siempre ser lograda.

Para lograr esa comunidad udltima, el transcendental por excelencia ya
no seria la realidad ni el ser, sino el bonum o bien. Sélo el bien puede re-
montar las diferencias, incluso en el orden de la verdad y la belleza, que
son también transcendentales. Si la realidad es el primero y por si mismo
transcendental, como sostiene Zubiri, el bien seria la culminacion de la
transcendentalidad como tarea esencialmente humana. Heidegger esquiva
las consideraciones éticas a favor de las ontoldgicas, pero en su “habitar”,
en su “dejar habitar”, se escucha el latido de lo moral.

Terminaré con otro recuerdo. Un critico musical, al que hace tiempo es-
cuchaba semanalmente, acostumbraba a finalizar su programa en la radio
con la siguiente frase: “Buscad la belleza, que es lo Unico que merece la
pena en este asqueroso mundo”. Quizds mejor deberiamos decir: “Busque-

mos el bien, como culminacién de nuestro ser en el mundo”.



LA EINFUHLUNG (INTROPATIA) COMO COMPRENSION
INTERCULTURAL
Y SUPERACION DE CONFLICTOS"

Anténio Amaro Monteiro
a.amaro.monteiro@gmail.com
Coimbra, Portugal

Resumen

La diversidad cultural entre los seres humanos es un fendmeno natural y por si
mismo germen de potenciales conflictos que no acaban nunca. El creador de la
Fenomenologia, Edmund Husserl, también se preocupd por este fenémeno y
podemos decir, grosso modo, que le dedic6 los tres voliumenes de Zur
Phédnomenologie der Intersubjektivitdt. En la perspectiva husserliana, la Einf(ihlung
surge como complemento necesario de la intersubjetividad, como via de acceso y
comprension de la interculturalidad y, por consiguiente, como la forma mas eficaz
de superar divergencias y solucionar conflictos.

Al contrario de aquellos que pretenden transformar el mundo de cualquier
manera, especialmente a través de la violencia, Husserl preconiza una racionalidad
(Vernunftigkeit) y una habilidad (Tichtigkeit) que hagan de tal modo que esa trans-
formacioén no sea penosa para la humanidad. La evoluciéon (Entwicklung) del mundo
y el progreso de la historia implican una modificacion de las conciencias de los
hombres-moénadas en orden a un acuerdo universal (universellen Akkord), para lo
que se exige, como minimo, una coherencia intersubjetiva en un mundo de seres
humanos responsables.

Para esa coherencia intersubjetiva Husserl apunta como via indispensable la
Einflihlung, de la que distingue diferentes formas y modalidades. También llamada
“intencionalidad acoplante”, contribuye a una dindmica asociativa de procesos de
“socialidad” y de empatia que testimonian el caracter relacional subjetivo originario
presente en el mundo-de-la-vida (Lebenswelt). Husserl remonta este proceso
dindmico, ciertamente con altos y bajos, a los pueblos primitivos, pasando por el
mundo de los griegos y por el imperio de los romanos hasta nuestros dias.

En un mundo tan marcado por el egoismo y por la violencia como es el nuestro,
casi parece una utopia pretender la comprension exhaustiva del otro por procesos
intropaticos, pero es precisamente por eso por lo que la doctrina husserliana sobre
esta temética nunca pierde actualidad.

* Ponencia presentada en el VIl Congreso Internacional de Fenomenologia, “Intercultu-
ralidad y Conflicto”, organizado por la Sociedad Espafiola de Fenomenologia, en la Universi-
dad de Salamanca (Espafa), los dias 28-30 de abril de 2004.



196 Investigaciones fenomendlogicas 7

Abstract

The cultural diversity among human beings is a natural phenomenon, which, by
itself, can be the start of never-ending conflicts. Edmund Husserl, the creator of the
Phenomenology, was also concerned about this phenomenon, and we can say
“grossus modus” that he dedicated to this subject the three enormous volumes
titled Zur Phdnomenologie der Intersubjektivitdt. The FEinflihlung, a necessary
complement of the inter-subjectivity, appears, in the perspective of Husserl, like
the way to access and understanding of the intercultural, and, consequently, the
most efficient method to overcome differences and resolve conflicts.

Contrary to those who intend to transform the world by any means possible,
especially through use of violence, Husserl extols a rationality (Vernunftigkeit) and
a skill (Tuchtigkeit) that makes the transformation not painful for mankind. The
evolution (Entwicklung) of the world and the progress of history suggest changes in
the consciousness of man “as individual” in order to achieve a universal agreement
(universellen Akkord). What is demanded, at least, is an intersubjective coherence
in a world of responsible human beings.

For this inter-subject coherence, Husserl essentially points out that the
Einf(ihlung distinguishes different forms and kinds. This theory is also designated by
“adding intentionality” that contributes to a dynamic association of processes of
“communities biding” and empathy that witness precisely the origins of the
intersubjectivity relations in the life-world (Lebenswelt). Husserl discussed this
dynamic process, with its ups and downs, in relation to the primitive civilizations of
the Greeks, the Roman Empire, and through history until the present time.

In our world, so scarred by selfishness and violence, it almost seems utopian to
claim an exhaustive understanding of “other” for processes of intropathy. But it is
just for this reason that the doctrine of Husserl on this subject is always updated.

1. Una cuestion previa que se plantea como presupuesto del tema glo-
bal de este Congreso “Interculturalidad y Conflicto” es ésta: ¢cual es la ver-
dadera naturaleza del hombre? Es el ser humano bueno y pacifico por natu-
raleza, tal como pretendia la teoria del “bueno salvaje” de J.-J. Rousseau, 0
“esta en la masa del sangre” de la especie humana una conflictividad laten-
te y inagotable tal como expresan, por ejemplo, las teorias del homo homini
lupus, de Hobbes, y L’ enfer c’est les autres, de J.-P.Sartre? Nos podriamos
cuestionar también si el simple hecho de que haya una infinidad de culturas
no serd, por si solo, una fuente interminable de conflictos, asi como nos po-
driamos plantear la hip6tesis académica de saber si en el caso de que fuera
posible la existencia de una sola cultura esto seria un factor de paz y armo-
nia entre los hombres.

Aquello que yo me propongo, en el horizonte de este Congreso y de es-
ta tematica, es hacer un abordaje del asunto en una perspectiva fenomeno-

I6gica siguiendo de cerca el pensamiento de Edmund Husserl. Este gran



Antdénio Monteiro: La Einfihlung (intropatia)... 197

pensador, muerto en 1938, durante el nacional-socialismo, dedicé una bue-
na parte de su vida a reflexionar sobre las causas de la conflictualidad
humana, como podemos constatar en las cerca de 2000 paginas de Zur
Phdnomenologie der Intersubjektivitit, escritas entre 1905 y 1935 y pOstu-
mamente publicadas por Iso Kern en 1973. Podemos encontrar similares
preocupaciones en Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die
transzendentale Phdnomenologie y también en los notables textos titulados
Cinco Ensayos sobre Renovacion (Finf Aufsédstze (ber Erneuerung), siendo
tres de ellos publicados por primera vez, en 1923 y 1924, en Japdn y cono-
cidos también por el nombre de Kaizo-Artikel o Kaizo-Papiere.

Al inicio del primero de estos ensayos Husserl defiende que la “renova-
cion es el clamor general del nuestro presente lleno de sufrimiento y lo es
en todo el dominio de la cultura europea™. La misma idea inicia el tercero
de estos ensayos: “Renovacion de los hombres —de los hombres individua-
les y de la humanidad comunitaria— es el supremo tema de cualquier éti-
ca”. En estos textos Husserl revela ser un hombre profundamente optimis-
ta y reconoce a la religion su papel moralizador de las costumbres, viéndola
como un principio subyacente a una cultura y a un entendimiento universal
entre los hombres.

También en uno de estos textos, afirma el padre de la Fenomenologia
que

“nosotros somos hombres, sujetos libres y dotados de voluntad, que in-
tervienen activamente en su mundo ambiente, configurando-lo continuamen-
te. Lo hacemos, bien o mal, lo queramos o no. (No tenemos nosotros racio-
nalidad y habilidad en nuestro poder para hacerlo racionalmente?”.?

1 “Erneuerung ist der allgemeine Ruf in unserer leidensvollen Gegenwart und ist es im
Gesamt bereich der européischen Kultur”. Cfr. “Erneureung. lhr Problem und ihre Methode”,
in Finf Aufsétze (ber Erneuerung, A 1. Hans-Reiner Sepp me envié directamente estos tex-
tos desde Freiburg cuando escribi mi Tesis de Mestrado, habiendo sido entonces utilizados
con permiso gentilmente concedido por el Prof. Samuel ljsseling, Director de los Archivos de
Husserl en Lovaina. Estos textos estan incluidos en los volimenes XXV y XXVII de la Husser-
liana con el titulo Edmund Husserl, Aufsédtze und Vortrdge (1923-1937), editados por Thomas
Nenon y Hans Reiner Sepp, en 1987 y 1989 respectivamente.

2 “Erneuerung des Menschen —des Einzelmenschen und einer Vergegemeinschften Men-
scheit— ist das oberste Thema aller Ethik”. Cfr. “Erneuerung als Individualethisches Problem”,
en Finf Aufsétze Uber Erneuerung, C 1.

3 Cfr. “Erneuerung. Ihr Problem und ihre Methode”, en Fiinf Aufsétze (iber Erneuerung, A
2.



198 Investigaciones fenomendlogicas 7

En efecto, Husserl preconiza una racionalidad (Vernunftigkeit) y una
habilidad (Tuchtigkeit) que hagan que tal transformacién no sea penosa pa-
ra la humanidad. Para él, la evolucion (Entwicklung) del mundo y el progre-
so de la historia implican una modificacion de las conciencias de los hom-
bres-monadas en orden a un acuerdo universal (universellen Akkord)*.

Esta armonia a establecer en las relaciones sociales entre los hombres
presupone la convergencia de puntos de vista en la concepcién del mundo.
Cada uno tiene sus experiencias y “posee de las mismas cosas diferentes
aspectos, diferentes lados, diferentes perspectivas, etc., pero todo eso se
integra en el horizonte de experiencias posibles de la misma cosa””. Husserl
incluso llega a decir que, aquello que nosotros aprendemos originariamente
y aquello que por simpatia (o intropatia) sabemos que el otro aprende, se
transforma en una simple “representacion de...”. Quiere esto decir que “son
la coherencia y la unidad intersujetivas las que me dan la garantia indubita-
ble de la existencia y de la objetividad del mundo™. Tal hecho hace dificil
distinguir el limite que separa lo imaginario de lo real, pues, en esta pers-
pectiva husserliana, todo lo que es intersubjectivo es objetivo, en el sentido
de que cualquier ser humano puede tener conocimiento de él’. Lo que se
exige, como minimo, es la coherencia intersubjetiva en un mundo de seres
humanos responsables. La intersubjetividad trascendental es incluso “la
comunidad de los responsables. Asi pues —en opinidon de Landgrebe—, como
dice Husserl, responsabilidad no significa solamente que cada uno sea res-
ponsable de su mundo, sino que significa igualmente prestar cuentas al
otro”®. En palabras del propio Husserl: “de la misma manera cada ego, cada

monada tomada concretamente, es sustancia, pero concrecion relativa, es

4 Cfr. Zur Phdnomenologie der Intersubjektivitit, 1, p. 7.

5 Die Krisis, 8§ 47.

8 Ibidem.

7 Sobre esta tematica se debe tener en consideracién el ensayo de Hans-Reiner Sepp ti-
tulado “Seinsglauben in Husserls Analysen zum Bildbewusstsein”, en M2 Luz Pintos Pefiaran-
da / José Luis Gonzalez (eds.), Fenomenologia y Ciencias humanas, Santiago de Compostela,
Servicio de Publicaciones de la Universidad, 1998, pp. 147-159.

8 Cfr. “Ludwig Landgrebe, Husserl, Heidegger, Sartre. Trois aspects de la Phénoménolo-
gie”, Revue de Métaphysique et de Morale, 4 (1964), p. 376. Trad. de Marly Biemel.



Antdénio Monteiro: La Einfihlung (intropatia)... 199

lo que es s6lo como socius de una sociedad, como ‘ello de comunidad’, en
una comunidad total”®.

Para que haya plena comprension y armonia entre los hombres, bien
sea al nivel de las relaciones sencillas del dia a dia, bien sea al nivel mas
profundo del saber y de la cultura cientifica, es indispensable la intropatia.
Haciéndose intérprete del pensamiento husserliano, afirma Irene Bianchi
que “la intencionalidad de unién y la empatia son ambas formas asociati-
vas; reconocemos siempre el otro Yo como ser humano, recordandonos la
afinidad con los modelos de nuestro propio cuerpo y de nuestro propio yo.
Esta dinamica asociativa de procesos de unién y de empatia testimonian
justamente la originalidad relacional intersujetiva presente en el mundo-de-
la-vida'°.

Es este mundo-de-la-vida el terreno comun que mas acerca a los seres
humanos; seres humanos cuyas preocupaciones y anhelos son, de cierta
manera, semejantes y universales. No es de extrafiar, por eso mismo, que
José M& Garcia Gémez-Heras haya dedicado a esta teméatica dos obras ex-
tremamente significativas: una que constituye su Tesis de Doctorado, E/
apriori del mundo de la vida. Fundamentacién de una Etica de la Ciencia y
de la Técnica (Barcelona, Anthropos, 1989), y otra, publicada mas recien-
temente, titulada Etica y hermenéutica. Ensayo sobre la construccién moral
‘del mundo de la vida’ cotidiana (Madrid, Biblioteca Nueva, 2000).

Ya no es posible ninguna aproximacion eficiente y fecunda entre los se-
res humanos sin el presupuesto mediador de la Einfiihlung —Einflihlung que
ya hay traducido al portugués con la palabra “intropatia” y no con “empa-
tia” ni con “simpatia”*'. Segun Iso Kern, la primera utilizacion por Husserl
de la palabra Einfiihlung tuvo lugar en 1905 y aparece en su ponencia sobre
la teoria del juicio (Urteilstheorie) en el semestre de verano de ese afio. Pe-
ro, y de acuerdo todavia con el pensamiento de Kern, pudiera haber ocurri-

do que Husserl no recibiera esta palabra de Theodor Lipps sino de Alexius

9 Cfr. Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat, 111, p. 193.

1% Irene Angela Bianchi, “ ‘Immer Wieder’; actualidad ‘perenne’ de la ética fenomeno-
I6gico-husserliana”, M2 Luz Pintos Pefiaranda / José Luis Gonzalez (eds.), op. cit., p. 609.

11 Maria de Jesus Allende consideré acertada esta traducciéon y ésta es la utilizada por
ella en su Tesis Doctoral defendida en la prestigiosa Universidad de Salamanca en el mismo
ano en el que yo, también en esa Universidad, defendi la mia: en el afio 2001.



200 Investigaciones fenomendlogicas 7

Meinong, el cual, en su obra de 1902 Hipdtesis (Uber Annnahmen), estudia-
da profundamente por Husserl, explica la “intropatia en la obra de arte”
(Einfahlung in Kunstwerke) como “sentimiento de fantasia” (Phantasiegefi-
le) y “deseos de fantasia” (Phantasiebegehrungen). Iso Kern admite incluso
la hipétesis de que el creador de la Fenomenologia hubiese oido hablar de la
teoria de la Einfiihlung a Alexander Pfander y a Johannes Dauert, los cuales

eran discipulos de Lipps y se encontraron con Husserl en el verano de 1905.

2. La palabra portuguesa “intropatia”, utilizada asi por mi, es de origen
griego, formada por “intro” y “pathos”, significando “pathos” el sufrimiento,
la angustia, la ansiedad, e “intro” el acto de “entrar en”. En un primer sen-
tido, intropatia es, pues, el acto de entrar en el interior de alguien que sufre
y compartir su sufrimiento (pathos) en un gesto de abnegada y total solida-
ridad.

Pero la comprension, o el fenbmeno de la empatia, no se verifica sola-
mente en situaciones de sufrimiento. Ella es susceptible de extenderse a
todas las manifestaciones de los sentimientos y de la actividad humana, ya
que, como escribe Javier San Martin, “empatizar no es sin mas ‘simpatizar’.
El reflexivo aleman [Sich] indica el verdadero caracter del acto de empatia.
Sich einfiihlen es comprender a los otros mediante el método de rehacer en
mi la secuencia de vivencias del otro, de manera que esa secuencia sea co-
herente con las manifestaciones externas que del otro tenemos (...). Empa-
tizar exige reconstruir el conjunto significativo del que dependen esas ac-
ciones que en principio nos pueden parecer extrafias”*?.

La intropatia es, por tanto, la llave mas adecuada para el fenbmeno de
la comprensiéon del otro y ésta, como bien destaca Gomez-Heras, “presupo-
ne una percepcion intuitiva del mundo intimo de las personas con las que se
convive y que genera un modo de conocimiento que concierne a la intencio-
nalidad de las vivencias y a la significatividad de los lenguajes. En ese modo

de percepcion, el mundo configura el horizonte universal de la experiencia

12 Cfr. Javier San Martin, “Husserl y la antropologia cultural. Comentario a la carta de
Husserl a Lévy-Bruhl”, ER. Revista de Filosofia 19 (1994), p. 194.



Antdénio Monteiro: La Einfihlung (intropatia)... 201

de las cosas (...). Tal horizonte remite, en ultima instancia, al mundo de la
vida como dominio universal de todo el conocimiento empirico”*?.

Ahora bien, esa “percepciéon del mundo intimo de las personas” esta ro-
deada de las mayores dificultades resultantes de factores que son exégenos
y enddgenos a ese “mundo intimo”.

Entre los factores enddégenos podremos subrayar la natural tendencia de
las personas para refugiarse en su privacidad, considerada asi el tabernacu-
lo sagrado de la morada de su yo. Frecuentemente se consideran locos e
insensatos aquellos a los que les gusta publicitar y exhibir toda su privaci-
dad pensando poder asi servir de modelo para las otras personas. Incluso el
temperamento mas extrovertido, considerado equilibrado en los parametros
de la “normalidad”, guarda siempre para si una “reserva de intimidad” que
nunca es revelada, bien sea por imposibilidad congénita o bien porque pura
y simplemente no conviene. Y es justamente esa “reserva de intimidad” la
que hace a los seres humanos misteriosos los unos para con los otros, si-
multaneamente a aquel quid que es una inagotable fuente de investigacion.
Mas alla de esta tendencia, considerada normal y natural, los sentimientos
de rencor, pasién, orgullo, vanidad, y otros, pueden ser apuntados como
factores enddgenos que dificultan o imposibilitan la intropatia.

Por otro lado, son innombrables los factores exdgenos que dificultan la
tal “percepcién del mundo intimo de las personas” —es decir, la intropatia—
, resultantes de las barreras culturales, y entre los que destacamos las con-
vicciones religiosas, las ideoldgicas y las politicas, casi siempre insupera-
bles, por no hablar de las barreras de la lengua; si éstas pueden ser venci-
das por el estudio reciproco de los respectivos idiomas, no sucede lo mismo
en lo que respecta a las convicciones religiosas o politicas.

Esta cuestion tiene respuesta en una concepciéon husserliana de Einflih-
lung también subrayada por otros estudiosos de esta nocién en el maestro
de Freiburg. Entre ellos voy a mencionar, Unicamente, a Edith Stein, para la

que la intropatia es la experiencia de la conciencia ajena en general, inde-

13 José Maria Garcia Gémez-Heras, “Comprender el Mundo. La valencia hermenéutica del
binomio Lebenswelt (Husserl) e In-der-Welt-sein (Heidegger), en Anales del Seminario de
Metafisica, nGmero extra (1992), p. 309.



202 Investigaciones fenomendlogicas 7

pendientemente del tipo de sujeto que experimenta, del tipo de sujeto cuya

1y a Ichiro Yamaguchi, el cual, tal como

conciencia es experimentada
Husserl, considera “el fendmeno de donacion binaria (Paarung) el punto
central de la doctrina de la intropatia que sera orientado para la explicacion
de la experiencia ajena™>.

Estas concepciones radican en la nociéon de Einflihlung expresada en una
pequefia nota de pie de pagina transcrita en el primer volumen de la Feno-
menologia de la Intersujetividad: “en vez de Einflihlung —dice Husserl—
también podemos decir pensarse en el interior (del otro), fantasearse en el
interior (del otro)”*®. Una tal nocién se fundamenta también en una nueva y
original concepcidon de monada bien distinta de aquella que encontramos en
la monadologia leibniziana entendida como un 4tomo universal, una sustan-
cia simple, sin partes y, por eso, privada de extensiéon y de figura, e indivi-
sible. Para Husserl, “las monadas tienen ventanas...(las ventanas son las
intropatias)™*’.

Y justamente porque las monadas tienen puertas y ventanas es por lo
que se hace posible vivir en una comunidad constituida por “sujetos libres y
dotados de voluntad” (frei wollende Subjekte), también concebidos como
hombres-monadas. Es ésta una idea frecuentemente encontrada en la doc-
trina husserliana. Respecto de esta comunidad de monadas afirma Husserl

lo siguiente:

“la realidad absoluta no es, por lo tanto, un montén de monadas sintoni-
zadas unas con las otras (como relojes que un relojero ha construido y ajus-
tado de modo que todos indiquen la misma hora), sino un unico conjunto, un
todo de ménadas, de las cuales cada una vive de una manera originaria (per-
ceptiva) solamente su propia vida, todavia cada una en una unién con cada
una de las otras, unién pasivamente causal y activamente actuante”'®.

14 Cfr. Edith Stein, Zum Problem der Einfiihlung, Kaffke, 1980, reedicién del original de
Reprint der Originalausgabe von 1917, p. 10.

15 “Das Phanomen der Paarung als Kernpunkt der Einfiihlunglehre bei der Erklarung der
Fremderfahrung angewendet wird”. Cfr. Ichiro Yamaguchi, Passive Sintesis und
Intersubjektivitdt bei Edmund Husserl, The Hague/Boston/London, Martinus Nijhoff, 1982, p.
76.

16 «staat Einfihlung kénnen wir auch sagen sich hineindenken, sich hineinphantasieren.
17 cfr. Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat, 11, p. 260.

18 Ibidem, pp. 270s.



Antdénio Monteiro: La Einfihlung (intropatia)... 203

En defensa de esta tesis afirma también Stefan Strasser: “las monadas
estan en correlaciéon entre ellas, forman una comunidad social y esta comu-
nidad se desarrolla segun las leyes esenciales de la historia (...). Es evidente
que Husserl aqui se separa conscientemente de Leibniz. Una tal vision filo-
so6fico-social, histérica y evolucionista, estaba lejos del autor de la Teodicée
y de la Monadologie™*®.

De igual modo Irene Angela Bianchi, aunque admitiendo “I” influsso leib-
niziano nel pensiero di Husserl”, defiende que “en la continuidad de sus in-
vestigaciones de 1908 hasta sus Meditaciones cartesianas de 1931, siempre
mas en paralelo con el desarrollo de sus intereses histérico-sociales, todavia
se afirma una apertura en relacion a la comunicacion intersubjetiva en la
que las ménadas estan coaligadas en torno a la relaciéon interpersonal. Co-
mo indica San Cipriano, Husserl rechaza concebir el alma como una ménada
aislada, ajena a las relaciones de motivaciéon reciproca con las otras moéna-
das en un mundo comun, como si existiran amistad, amores, uniones, pue-
blos y Estados”?°.

Esta preocupacion por la armonia entre los hombres es una constante
en el pensamiento husserliano. En una carta dirigida a E. Pearl Welch, en
junio de 1933, afirma Husserl que “los problemas de la ‘armonia universal’,
y también los de la humanidad auténtica, tienen, como problemas fenome-
nolégicos, su sentido absoluto en referencia a su subjetividad trascenden-
tal”?t.

Es toda una paradoja que esa deseada “armonia intermonadica”, tan
defendida por Husserl, esté en profundo contraste con los acontecimientos
extremamente conflictivos de su época. Por entonces se habia vivido una
guerra mundial (1914-1918) y los ultimos afios de la vida de nuestro fil6so-
fo fueron perturbados por la subida al poder del nazismo. De esas perturba-

ciones, especialmente las que fueron vividas por su propio hijo, Gerhard, da

19  stefan Strasser, “Een andere Husserl. Verkenningstochten door Husserls
fenomenologie der intersubjktiviteit”, Tidschrift voor Filosofie, vol. 35, 3 (1973) 617-630.

20 Cfr. Irene Angela Bianchi, op. cit., p. 609.

21 cfr. Zur Phdnomenologie der Intersubjektivitit, 111, p. LIX.



204 Investigaciones fenomendlogicas 7

cuenta Husserl en una carta dirigida a Lévi-Bruhl?>. Como indican Arion L.
Kelkel y René Schérer, es Unicamente en Freiburg (en marzo de 1916),
cuando Husserl “recupera, poco a poco, la tranquilidad necesaria para sus
trabajos, encontrando compensacioén para una cierta soledad en la simpatia
que, rapidamente lo aproxima al joven colega Martin Heidegger, en la co-
rrespondencia con antiguos alumnos, en especial con Roman Ingarden, jo-
ven filésofo polaco al que él estimula a compartir su fe en los valores eter-
Nnos y en una ética supranacional, inico medio de escapar de las vicisitudes

de la historia”?.

3. Para comprender mejor su concepto de Einflihlung, Husserl nos habla
de sus distintas modalidades. Si bien me parece innecesario explicitarlas
aqui, con todo me permito hacer una referencia a la distincién entre “intro-
patia directa” y “intropatia indirecta”. Aquélla ocurre en presencia del sujeto
en relacion al cual se practica, y ésta se revela, en la ausencia del sujeto, a
través de sus realizaciones. Las producciones del espiritu humano que, de
una forma u otra, se vuelven también objetivables —tales como la cultura, la
civilizacion, el arte, la técnica, la ciencia, etc.—, son también el resultado de
la intersubjetividad que funciona como una fuerza creadora de nuevas reali-
zaciones humanas. La intersubjetividad es, pues, en opiniéon de Husserl, una
comunidad de sujetos que constituyen el mundo comunitario. El mundo es
Unico. Las manifestaciones del mundo (los sistemas ontolégicos) son dife-
rentes, se forman bajo la dependencia de corporeidad que s6lo se muestra
a si misma y que se muestra de modos diferentes.

A su vez, la Einfliihlung es la via que posibilita y conduce a la concretiza-
cion de la intercomunicacién intersubjetiva. Ya sea en el dominio gnoseol6-
gico, ya sea en el dominio ético, son, pues, dos formas complementarias de
actuacion en la comunidad intermonadica de la que tanto habla el creador

de la Fenomenologia.

22 cfr. Edmund Husserl, “Carta a Lévy-Bruhl”, ER. Revista de Filosofia 19 (1994), p. 172.
Traduccion de Javier san Martin.

23 Cfr. Arion L. Kelkel / René Schérer, Husserl, Lisboa, Edices 70, 1982, p. 15. Trad. de
Joaquim Coelho Rosa.



Antdénio Monteiro: La Einfihlung (intropatia)... 205

En efecto, es mediante la intropatia como tengo yo acceso a la concien-
cia del otro y, al igual que para que yo tenga una vision completa de alguna
cosa preciso ver la cosa bajo distintas perspectivas (Abschatungen), el co-
nocimiento colectivo resulta de la confluencia de los puntos de vista de va-
rias conciencias. Curiosamente, Husserl extiende esta perspectiva a la pro-
pia constitucion del conocimiento divino. Dios es, para nuestro filésofo, una
omniconciencia (AllbewuBtsein) y, como tal, no tiene mas forma de revelar-
se que mediante mi conciencia y la conciencia del otro, conjugdndose am-
bas para una completa percepcion por parte de Dios, que ve la misma cosa
por un lado mediante mi conciencia y, al mismo tiempo, que la ve por otro
lado mediante la conciencia del otro.

Y es justamente porque Dios se encuentra latente en la conciencia
humana, y porque es mediante esta conciencia por la que tiene lugar la
“constitucion” del mundo objectivo, que se hace legitimo deducir que, en el
sistema global de la fenomenologia husserliana, la intersubjetividad desem-
pefa el mismo papel de “sustentadora” del mundo que es desempefiado por
Dios en el sistema cartesiano.

La propia auto-objetivacion de cada individuo, de cada mdnada, es un
proceso que se desarrolla desde el nacimiento hasta la muerte, y, a su vez,
que esta integrado en el plan global de la historia en cuanto omnisubjetivi-
dad (Allsubjektivitit). Este plan es interminable porque es infinito. Y el pro-
ceso de evolucion es correlativo a la humanizacion del mundo una vez que
la humanidad es correlativa en este proceso de auto-desarrollo. Por eso, el
hombre se desarrolla continuamente ya como ser animico ya como persona.
De esto también resulta que la propia historia sea la historia de la omnisub-
jetividad trascendental. La organizacion de la humanidad en familias, razas,
pueblos, comunidades sin fin en las cuales la naturaleza se separ6 en terri-
torios, se transforma en la organizacion de la subjetividad trascendental.
Todo lo que el hombre construye, bien sean monumentos, libros (documen-

tos), obras de arte, etc., son, de manera general, la demostraciéon de la



206 Investigaciones fenomendlogicas 7

unidad existente entre mi vida de conciencia y la conciencia de todos los
otros, coexistiendo conmigo en una posible y real Einfiihlung de la comuni-
dad.

La conciencia de esta unidad se hace por niveles (Stufen) o etapas
siempre constituidos en una intersubjetividad transcendental que comienza
con la aparicién histérica de la humanidad, pasando por los pueblos primiti-
vos, por el mundo de los griegos, por el tiempo de los imperios romanos,
por la constitucion de las diversas ciencias, y por todo lo que, a fin de cuen-
tas, es un indice trascendental distintivo del hombre en relacién a los otros

animales que pasan por la Tierra sin dejar rastro.



FENOMENOLOGIA DE LA CULTURA:
UN ANALISIS DEL CONFLICTO INTERCULTURAL A PARTIR
DE LAS NOCIONES HUSSERLIANAS DE HABITUALIDAD
Y “MUNDO-HOGAR” (HEIMWELT)"

Francisco Conde Soto
francondesoto@edu.xunta.es

Resumen

Este articulo presenta un acercamiento a la nociéon de “cultura” usando el con-
cepto de “habitualidad”, que proviene de la filosofia genética de Husserl (Hua XI,
Andlisis sobre la sintesis pasiva)’. Se explicard como Husserl construye sobre él la
nocién de “mundo-hogar” (Heimwelg) para definir lo que es una cultura, insistiendo
en el problema de la “extrafieza” (Fremdheit) que opera dos culturas diferentes.
Finalmente estas nociones se usaran para entender el tipo de relacion entre dos
mundos-hogar en el caso de un conflicto intercultural.

Abstract

This paper presents an approach to the notion of “culture” using the concept of
“habituality”, which comes from Husserl”s genetic philosophy. It will be explained
also how Husserls builds upon it the notion of “home-world” (Heimwelt) to define
what is a culture, emphasizing the problem of the “strangeness” (Fremdheit) that
operates between two diferent cultures. Finally these notions will be used to under-
stand the kind of relation between two home-worlds in a case of intercultural con-
flict.

1. Introduccién
En este ensayo nos ocuparemos de la nocién de cultura partiendo del
concepto de habitualidad de la filosofia genética de Husserl, consolidada en

el volumen de las obras completas Hua Xl, Analisis para la sintesis pasiva.

*

Ponencia presentada en el VII Congreso Internacional de Fenomenologia,
“Interculturalidad y Conflicto”, organizado por la Sociedad Esparfiola de Fenomenologia, en la
Universidad de Salamanca (Espafa), los dias 28-30 de abril de 2004.

1 Husserl, E., Analysen zur passiven Synthesis. Aus Vorlesungs- und Forschungs-
manuskripten 1918-1926. Den Haag, Martinus Nijhoff, Husserliana, Band XI. De ahora en
adelante, Hua XI.



208 Investigaciones fenomenoldgicas 7

En diferentes textos Husserl construye la nocién de “mundo-hogar”
(Heimwelt) para definir qué sea una cultura haciendo hincapié en la relacién
de “extrafieza” que se da entre diferentes culturas. Finalmente se intentara
hacer un pequefio desarrollo de las ideas expuestas para ir a cual es el
peculiar modo de relacién entre dos mundos-hogar que se produce en un

conflicto intercultural.

2. El concepto de habitualidad

La fenomenologia genética nos ofrece un posible acercamiento al
problema de la definicion del término cultura. Husserl distingue entre dos
nociones de génesis: una génesis activa, que es la que corresponde a las
creaciones culturales y a los objetos ideales-matematicos (Meditaciones
cartesianas, §838), y una genésis pasiva. Esta ultima se refiere a las leyes de
asociacion a través de las que se forma la unidad de un dato de sensacion
(leyes de homogeneidad, simultaneidad, contiglidad, etc.). En el contexto
del andlisis de la conciencia del tiempo Husserl introduce la nocién de un yo
que es sujeto de afecciones y portador de habitualidades?.

En la fenomenologia del tiempo del afio 1904% Husserl considera que a
cada impresion originaria, daciéon originaria y presente de la fase actual de
un objeto percibido, se le asocia una protencion: una determinada
“intencionalidad”, entre comillas, que apunta hacia la fase del objeto que se
espera que vaya a ser percibida a continuacion. La novedad de este
esquema es que el estilo de las protenciones actuales esta determinado por
el estilo de las percepciones pasadas. Por ejemplo: si estoy percibiendo una
melodia, en virtud del orden de los elementos de esta melodia tal y como
ha sido percibida se generard una protencion que apunte a un sonido que
mantenga algun tipo de coherencia con los sonidos ya percibidos. En otros
términos, las percepciones futuras aparecen pre-“apuntadas” de algun

modo por las percepciones pasadas. Las percepciones pasadas generan un

2 En el volumen de los andlisis para una sintesis pasiva (Hua XI) y también en los textos
num. 14 y 15 de los manuscritos de Bernau: E. Husserl, Die Bernauer Manuskripte Uber das
Zeitbewusstsein (1917/18), Dordrecht, Kluwer Academic Publishers, 2000, Husserliana, Band
XXXI1l. De ahora en adelante, Hua XXXIII.

% Husserl, E., Zur Phanomenologie des inneren Zeitbewusstseins (1893-1917),
Husserliana, Band X, Den Haag, Martinus Nijhoff, 1966. De ahora en adelante, Hua X.



Francisco Conde: Fenomenologia de la cultura... 209

estilo de pasado que influye sobre las protenciones y, por extensiéon, sobre
las percepciones que se aguarda que sucedan. Husserl reconoce dos senti-
dos en los que se puede hablar de “habitualidad”. En el ambito puramente
pasivo, que seria el que acabamos de describir, se trata de aquella
motivaciéon que asocia a una impresion originaria una determinada proten-
cion que apunta hacia una impresién originaria futura semejante a las que
la preceden.

Pero la habitualidad juega también un importante papel al nivel de la
actividades espontaneas del yo. En este campo, el de las “tomas de
posicion” adoptadas por el yo frente a un objeto externo, la habitualidad
consiste en una especie de historia singular o estilo que influye en las tomas
de posicion actuales (Hua Xl, 360). Uno de los rasgos principales de los
analisis genéticos de Husserl es la entrada en escena de un yo que no es ya
considerado como un mero polo puro de vivencias vacio y formal, sino un
yo dotado de una cierta historia personal en la que el conjunto determinado
de percepciones que un yo ha tenido constituye un pasado particular, una
historia propia que lo transformara en un yo personal. Estas habitualidades
son la base sobre la que se asienta la posibilidad de sedimentacién de una
serie de tradiciones, costumbres, respuestas programadas, que vienen a
conformar el conjunto de elementos de una cultura.

En el paragrafo 32 de las Meditaciones cartesianas® Husserl afirma que
el mundo cultural es el resultado de una genésis previa en la que se
constituye una especie de horizonte de experiencia. No se trata tan sélo de
que los objetos se cubran de una capa de sentido gracias a este horizonte
previo, sino de que los objetos en cuanto que objetos mundanos soélo
pueden aparecerse dentro de este horizonte: sélo gracias a él cobran su
sentido.

Que haya una naturaleza para mi, un mundo-cultura, un mundo humano
con sus formas sociales, etc., quiere decir que existen para mi posibilidades
de experiencias correspondientes —para mi en cuanto que en todo momento
pueden ser puestas en juego, independientemente de que en este momento

preciso tenga o no tenga experiencia de esos objetos; quiere decir, ademas,
que hay para mi otros modos de conciencia que les corresponden, menciones

4 Husserl, E., Cartesianische Meditationen und pariser Vortrage, Husserliana Band 1,
Den Haag, Martinus Nijhoff, 1963. De ahora en adelante, Hua I.



210 Investigaciones fenomenoldgicas 7

vagas, etc., que son posibilidades mias que pueden ser cumplidas o frustradas
a través de experiencias de una tipologia (Typik) presefialada. En esto yace
una habitualidad rigidamente desarrollada —una habitualidad desarrollada a
partir de una determinada génesis permanente ganada mediante leyes
esenciales”. (Hua I, 109s)

El reconocimiento de la influencia de la capa de sentido cultural en la
percepcion se ve acompafiado por una progresiva insistencia de Husserl
acerca de la relevancia de las determinaciones que comporta el marco
histérico. No s6lo en La crisis sino también, por ejemplo, en uno de los
tomos mas recientemente publicados de las obras completas (la Lecciéon
sobre naturaleza y espiritu®) Husserl llega a afirmar que la vida no es
comprensible de otro modo mas que como una continuaciéon del periodo de
vida anterior ya transcurrido. Las operaciones vitales de cualquier sujeto se
sitlan en el marco de una tradicién en el que cobran sentido, de igual forma
que el presente concreto de un individuo es el resultado de algun tipo de
planificacion formulada en el pasado. El presente de la vida de un sujeto
esta de alguna manera pre-configurado por la tradicién histérico-cultural.
Cabria quizas discutir si en la dltima etapa de su pensamiento Husserl no le
concede una excesiva importancia al pasado en la determinacién del sentido
histérico del futuro, de igual forma que los primeros analisis sobre la
conciencia del tiempo se centraban en exclusiva sobre el papel de la
retencion de una fase pasada de un objeto percibido. Lo importante es
descubrir esta nueva dimension del pensamiento de Husserl en la que la
historia entra con toda fuerza en juego:

[...] La vida es ya, siempre que es comprendida, “Seguir-viviendo”
(Fortleben), que tiene vida detras y al lado de si, pero no en una mera
exterioridad natural, sino mucho mas en la interioridad de una tradicion
intencional. Podemos decir que la vida es de cabo a rabo historica, el Seguir-
viviendo se desprende desde una vida desde la que cobra un presefialamiento
(Vorzeichnung) de sentido y de ser, un presefialamiento, en el que en cuanto
que histérico se encuentra incluida su procedencia histérica, como algo que

puede ser de nuevo deducido de él (del presefialamiento), que puede ser
revelado, a lo que se le puede preguntar. (Hua XXXII, 163)

5 Husserl, E., Natur und Geist : Vorlesungen Sommersemester 1927, Dordrecht, Kluwer
Academic Publishers, 2001, Husserliana, Band. 32. De ahora en adelante, Hua XXXII.



Francisco Conde: Fenomenologia de la cultura... 211

Habriamos asi ganado un primer concepto de lo que sea cultura a través
de la explicacibn de su génesis: una cultura seria ese conjunto de
respuestas habitual e histéricamente ganadas que frente a determinadas
situaciones perceptivas ejecutan los individuos de una determinada
colectividad. Una vez explicada la posibilidad de génesis de un conjunto de
habitualidades cabe plantearse el problema de determinar mas en concreto
a qué se refiera el concepto “cultura” desde una perspectiva que en

comparacion con la anterior podriamos calificar como mas “externa”.

3. El concepto de mundo-hogar

Husserl intenta, en algunos de los textos del tercer volumen dedicado a
la intersubjetividad®, encontrar una estructura compartida por los diferentes
individuos que habitualmente consideramos miembros de una Unica cultura.
En diferentes textos de los afios 1931/32 se interroga acerca de la
existencia de una capa de experiencia compartida por todos ellos (Hua XV,
texto num. 14, suplementos Xl, XIl y Xl y texto num. 27). Se trata de
encontrar estructuras comunes a todos los posibles mundos circundantes de
los sujetos pertenecientes a una misma comunidad cultural. EI concepto que
emplea es “mundo-hogar” (Heimwelt). Ante este “mundo-hogar” el sujeto
mantiene una relacion de “conocimiento” (Bekanntschaft), de trato
cotidiano, de algo con lo que se tiene una cierta confianza (Vertrautheit)
afectiva. A este mundo pertenecen también los otros sujetos que lo
comparten, teniendo en cuenta que el grado de conocimiento o familiaridad
con respecto al mundo-hogar es diferente para cada uno de ellos. Se trata
de una estructura general sometida a cambios, en cuanto que nuevas
experiencias vienen a ampliarla o a reducirla.

Ademas, el mundo-hogar se ofrece como mundo-de-la-vida pertene-
ciente a diferentes generaciones unidas por una tradicion historica, un
mundo cultural histérico. Se trata de un mundo “hogarefio” en el que todo

se desenvuelve con una cierta "normalidad”, una cierta familiaridad: un

® Husserl, E., Zur Phadnomenologie der Intersubjektivitat : Texte aus dem Nachlass, Den
Haag, Martinus Nijhoff, 1973. Husserliana, Band 15, Dritter Teil: 1929-1935. De ahora en
adelante, Hua XV.



212 Investigaciones fenomenoldgicas 7

cierto estar-en-casa, si se nos permite emplear la expresién heideggeriana.
Se trata de un estar-en-conocimiento de para qué sirven los objetos que
nos rodean y qué objetivos tienen las acciones de los individuos cercanos,
se trata de saber qué sentido tienen las acciones de los demas sujetos y
qué fines practicos son perseguidos con cada una de ellas. Parte esencial de
este “mundo-hogar” es una mimica y un lenguaje compartidos, un conjunto
de relaciones personales, una serie de normas que rigen los intercambios
comunicativos entre los diferentes individuos. En la experiencia cotidiana
situada dentro de un mundo-hogar mis expectativas se desenvuelven con
una relativa “aconflictividad”. Aunque en determinadas ocasiones se
produzcan malentendidos, sobresaltos, situaciones ante las que no sabemos
como reaccionar, se mantiene normalmente una posibilidad basica de
comprension y orientacion. Un caso extremo donde esto no se produce
seria, por ejemplo, una vivencia de angustia.

El mundo-hogar es el resultado de una génesis; es el resultado de una
educacion que se produce a lo largo del proceso de crecimiento dentro de
una determinada comunidad en la que se adoptan parte de las presupo-
siciones 0 convencimientos que esta comunidad arrastra en cuanto que
grupo histérico. Se trata de presupuestos que se transmiten a través del
encuentro comunicativo con otros sujetos, ya sean estos coetaneos o
miembros de otras generaciones. Una posible critica consiste en considerar
que habria una estructura previa al mundo-hogar, todavia mas objetiva que
ella, formada por un mundo de la percepcion compartido por todos los
sujetos. Sin embargo, como ya se ha afirmado, desde una perspectiva
mundana es necesario destacar que el mundo de la percepcion recibe
importantes influencias por parte del mundo-hogar. Es constatable una
tendencia en la filosofia tardia de Husserl a insistir cada vez mas en el
hecho de que toda percepcién estd en relaciéon a un “sentido espiritual”
(geistigen Sinn) (Hua XV, 433) que la modifica y que varia de una cultura a
otra. El mundo de la percepcién por si solo constituye una capa abstracta
que necesita de un recubrimiento cultural para ofrecer objetos propiamente
dichos. Pasemos a estudiar cudl es la relacion que se establece entre dos

mundos-hogar.



Francisco Conde: Fenomenologia de la cultura... 213

4. La experiencia del mundo-extrafio

Frente a mi “mundo-hogar” se situa un “mundo-extrafio”. Husserl
afirma que el conjunto que constituyen otras experiencias, otro marco
natural, otros modos de comportamiento, otras tradiciones, otro mundo
cultural, puede ser denominado “mundo-extrafio” (Hua XV, suplemento Xl).
La diferencia entre el mundo cultural propio y el extrafio se basa en que
sOlo se puede entender el sentido del mundo extrafio a través de medios
indirectos, a través de aquellos rasgos méas generales que le corresponden a
toda forma cultural. Es decir, puedo inferir cual es el sentido de los
comportamientos de esos individuos a partir del hecho de que responden a
fendbmenos semejantes a los que se ofrecen en mi propia cultura, pero en
ningln caso “vivo en el sentido”, “realizo el sentido”, de igual forma que un
autéctono, sino que lo descubro mediatamente.

En las Meditaciones Cartesianas Husserl introduce un concepto que es
relevante a los efectos de la experiencia de un mundo extrafio. Se trata de
la idea de una “constitucion orientada”. La nocion de constitucion orientada
no implica mas que una transformacidon con respecto a lo que ya se
afirmaba en el caso de la habitualidad: adquirimos nuevas experiencias en
virtud de las experiencias pasadas, se clasifica lo desconocido en virtud de
lo conocido, se espera que lo desconocido se comporte de la misma forma
que lo conocido. Asi es como puedo acercarme a una cultura extrafa. Soélo
puedo conocer la cultura extrafia a partir de los elementos que me ofrece la
mia propia. Esta consideracién da buena muestra de la poca ingenuidad de
Husserl, al negar la posibilidad de un encuentro imparcial intercultural
donde un individuo podria ser observador neutral sin ser influido por los
prejuicios tacitos de su propia cultura. El sujeto siempre se encuentra
inmerso en un determinado contexto que influye de forma irremediable en
su acercamiento a otras culturas. No existe nada asi como una mirada
desde ningun lugar o un sujeto situado fuera de un mundo.

La afirmacién de la existencia para un sujeto cultural de algo asi como
un “mundo-extrafio” no implica que sea necesario tener una caracterizacion
rigurosa de él. No se trata de que el sujeto haya identificado los rasgos

culturales del mundo-extrafio que difieren de los de su mundo. Es mas, ni



214 Investigaciones fenomenoldgicas 7

tan siquiera se ha presupuesto hasta ahora que el sujeto tenga conciencia
explicita de los cédigos culturales que rigen en su propio mundo-hogar. Para
hablar de mundo-extrafio es suficiente con que exista una representacion
“vacia” de algo situado fuera de mi mundo-hogar. Dieter Lohmar analiza en

su articulo “La extranjeridad de una cultura extranjera”’

, la posibilidad de la
experiencia de un mundo-extrafio. Segun Lohmar, la experiencia de una
cultura extrafia se caracteriza porque nuestra busqueda de sentido a lo que
sucede dentro de esa cultura se ve continuamente defraudada: el sentido
de un mundo-extrafio no puede ser captado de forma directa por mi, al
menos, en un primer momento. Me faltan las claves necesarias para
descifrar los motivos de los comportamientos de los individuos pertene-
cientes a este mundo o incluso para el reconocimiento de los objetos de
este mundo. Sirva como ejemplo el caso de un esquimal, que es capaz de
diferenciar como minimo siete tipos de nieve distintos mientras que yo sélo
puedo distinguir uno. En ocasiones, un sujeto también siente cierto
extrafamiento ante determinadas situaciones de su propia cultura. Sin
embargo, el sentido de extrafieza en el caso de un mundo extrafio no
procede de un fallo interno a mi propia cultura, no se trata de una falta de
explicitacion o desconocimiento de los principios que regulan esa cultura
que es la mia propia, sino de la carencia absoluta de referencias con las que
interpretarlo. Lohmar afirma que aunque el sentido de mi cultura no sea
objeto de una conciencia explicita, se encuentra tacitamente en cada uno de
los miembros de ese mundo-hogar. Se trata de algo que sdlo recibe y sélo
necesita expresion explicita en determinadas ocasiones. Por ejemplo, el
encuentro con otra cultura o un conflicto intercultural, en los que se hace
necesario hacer patentes los principios sobre los que se basa la propia
cultura. Quizas este andlisis insiste demasiado en el rasgo de absoluta
novedad o sorpresa que comporta el encuentro con otra cultura. Si por una
parte lo extrafio es algo totalmente nuevo, por otra s6lo puede ser conocido
a partir de lo familiar. Es por ello que parece que una nocién mas apropiada

que “extrafo” o “extranjero”, que son las posibles traducciones del adjetivo

7 “The Foreigness of a Foreign Culture”, en Dan Zahavi (ed.), Self-awareness,

Temporality, and Alterity. Central Topics in Phenomenology, Dordrecht, Kluwer, 1998, pp.
207-221.



Francisco Conde: Fenomenologia de la cultura... 215

aleman fremd, hubiese sido simplemente “diferente”. Habria que hablar no
tanto de encuentros con culturas extrafas, sino de encuentros con culturas
diferentes. De hecho, parece que el propio Husserl hace una cierta
hipostatizacion de la extrafieza frente a la cultura ajena. Husserl llega a
hablar de que la otra cultura es interpretada como un conjunto de
“convicciones miticas” (mytische Uberzeugungen). El empleo del término
»mitico“ para designar lo extrafio se debe probablemente a que Husserl
estaba pensando en aquella época en la identidad cultural de occidente, y
debe ser tomado con cierta precaucion. Queremos pensar que Husserl
considera como "extrafio mitico” un mundo-extrafio en el sentido de algo
que no responde a las normas de experiencia, a la peculiar "racionalidad" de
mi mundo-hogar, no en el sentido de que las normas o principios por los
que se rige son arracionales.

Intentemos ahora acercarnos a la nocién de conflicto.

5. La idea de conflicto intercultural

A través de la relacidon con sujetos de otra cultura que nos es totalmente
ajena, podemos observar como estos individuos actuan de forma coherente,
aungue, repito, no podamos conocer inmediatamente cuales son el patrén o
las normas culturales que rigen su comportamiento. Esto nos permite
suponer que existe un soporte o estructura compartida por todos ellos. La
suposicion de que existe esta estructura y el hecho de que la desconozco
me hacen extrafio ante ella.

Husserl se plantea la idea de conflicto solo al nivel de la comunicaciéon
entre dos mundos-hogar. La cuestion que se propone es averiguar en qué
medida es posible la comprension del mundo-hogar extrafio partiendo
desde el mio propio. En cuanto que humanas, las experiencias de un
mundo-hogar extrafio no me pueden ser absolutamente ajenas. De hecho,
mi propio horizonte de experiencia no es algo tan limitado que no permita el
contacto con nuevas experiencias, de forma que se produzcan continuas re-
sintesis de las que resulta aquello que es valido para mi en el momento
presente. Las experiencias se agrupan y se someten a una sintesis continua

de concordancia (Einstimmigkeit), que se encuentra siempre en



216 Investigaciones fenomenoldgicas 7

"movimiento”, que no cesa de tener en cuenta nuevas experiencias. En la
medida en que las nuevas experiencias no entren en conflicto con las
anteriores las incorporo a mi mundo-hogar. Cuando las nuevas experiencias
no pueden ser simplemente incorporadas a mi mundo-hogar estamos ante
una situacion de conflicto (Hua XV, 234ss). La noci6on de conflicto que
expone Husserl se refiere al conflicto interno que se produce entre
diferentes experiencias de un mismo sujeto, pero ésta no es la que
buscamos aqui. El conflicto intercultural debe ser entendido como la ruptura
de una cierta armonia preexistente. Uno de los rasgos que distingue un
enfrentamiento dentro de la propia cultura frente a un encuentro con otra
seria el hecho de que en el primer caso se intentaria siempre guardar algun
tipo de armonia por encima del conflicto inicial. El criterio es, en definitiva,
un criterio empirico referente al grado de “conflicto” o “incumplimiento” de
las expectativas que un individuo dirige hacia otra cultura. En otros
términos, la nocién de conflicto remite a la pérdida de una cierta armonia,
de forma que el problema se transforma ahora en averiguar qué es esta
armonia.

Dentro del esquema conceptual de Husserl un conflicto intercultural
tiene que ser, de entrada, algun tipo peculiar de relacién con un mundo-
extrafio. El conflicto se caracteriza por venir a romper una relacion de
equilibrio anterior. Este equilibrio preexistente puede provenir del hecho de
que no haya en absoluto ningun tipo de relacibn o de que exista alguna
relacion, pero ésta transcurra con normalidad. Una relacion no-conflictiva es
aquella en la que ninguna de las dos partes interfiere en los intereses y en
el comportamiento de la otra parte de forma notable. Es decir, no se trata
tan s6lo de que existan dos mundos-hogares separados, sino de que los
intercambios entre ambos mundos-hogares transcurren sin obstaculos de
peso: ninguno de los rasgos esenciales de una cultura interfiere de forma
incompatible con los de la otra, no hay una cultura que se sienta agredidada
0 amenazada en alguno de sus principios. El conflicto se produce, por lo
tanto, cuando el conjunto de normas o reglas esenciales de una cultura no
son compatibles con las normas o reglas esenciales de la otra y ambas

estan obligadas a relacionarse, algo que en la situacion politica y econémica



Francisco Conde: Fenomenologia de la cultura... 217

actual es extensible a practicamente todas las comunidades. Es decir, dos
mundos-hogares obligados a convivir pero que en la situacion inicial son
incompatibles.

Podria considerarse que la eliminacion o supresion del mundo-hogar
extrafio supondria una solucién al conflicto. Pero la eliminaciébn de un
conflicto implica el haber alcanzado algun tipo de solucién que satisfaga a
ambas partes. Cuando se eliminen fisica (o electoralmente) los
representantes de la oposicion no se elimina el conflicto, la imposicion de
una opinién por parte de uno de los bandos al otro no aporta ninguna
solucion. Esto es en realidad un acto de represién o un silenciamiento de la
opinibn opuesta, pero en ningun momento se podra hablar de que el
conflicto haya sido eliminado. Una verdadera solucién ideal a un conflicto
intercultural pasa por el dialogo entre las dos partes enfrentadas. Se
establecen una serie de normas de “convivencia”, un acuerdo en el que
ambas partes evallan sus intereses y buscan una via media. El caso es que
en ciertas ocasiones las partes implicadas no consiguen llegar a ningun
acuerdo o que una de las partes no respeta después el acuerdo adoptado.
En estas situaciones, el Unico camino para llegar a un acuerdo pasa por una
tercera instancia que medie entre las partes enfrentadas. No se trata de
ninguna otra cosa mas que de una especie de sociedad de naciones o
tribunal de justicia internacional, como los ya existentes, pero donde sea
verdaderamente asumida la responsabilidad ética internacional que le
corresponde y no se ceda a los intereses de los mas poderosos a la mas

minima presion.






LA REPRESENTACION DEL OTRO.
FIGURAS DE LA ALTERIDAD EN LA CONQUISTA DE
AMERICA.

UNA PROPUESTA FENOMENOLOGICA®

Pedro Enrique Garcia Ruiz
Universidad Nacional Autonoma de México
enriquegr@correo.unam.mx

Resumen

Este ensayo analiza el problema de la alteridad desde la perspectiva que la
fenomenologia husserliana ofrece. Tomando como hilo conductor los conceptos de
“experiencia de lo extrafio” y “analogia,” se considera que la conquista de América
es un excelente ejemplo de la pertinencia de esta manera de entender la alteridad
cultural.

Abstract

This paper analyzes the problem of the alterity from the perspective that the
Husserlian phenomenology offers. Taking as a thread the concepts of “experience of
the strange” and “analogy”, the conquest of America is thought to be an excellent
example of the appropriateness of this way of understanding the cultural alterity.

Berhard Waldenfels sefiala que la fenomenologia de Husserl ha sido la
primera y, quiza, unica filosofia que se ha cuestionado por lo extrafio como
una experiencia constitutiva de lo humano®. En la estela de la propuesta
abierta por Husserl autores como Merleau-Ponty, Sartre o Lévinas,
asumieron el problema del otro como una pregunta central para la filosofia.
En este breve ensayo busco mostrar como la fenomenologia de la alteridad

que nos propone Lévinas nos puede ofrecer un marco conceptual para

Ponencia presentada en el VII Congreso Internacional de Fenomenologia,
“Interculturalidad y Conflicto”, organizado por la Sociedad Espafiola de Fenomenologia, en la
Universidad de Salamanca (Espafia), los dias 28-30 de abril de 2004.

! B. Waldenfels, Topografie des Fremden. Studien zur Phanomenologie des Fremden 1,
Francfort del Meno, Suhrkamp, 1997, pp. 16-53.



220 Investigaciones fenomenoldgicas 7

comprender la experiencia de lo extrafho como un acontecimiento de
caracter ético; la relacién con el otro se define basicamente por ser una
relacién normativamente orientada, se trata, pues, de saber si es posible
una ética de la coexistencia. Desde dicho marco podremos plantear la
siguiente problematica: équé determinaciones histdricas y conceptuales se
vieron involucradas en las representaciones de la alteridad del amerindio?
Finalmente, propondré una concepcién de la experiencia de lo extrafio
retomando la sugerencia del propio Husserl de una representacion analdgica
del otro que encuentra coincidencia con las propuestas de dos destacados
fildsofos latinoamericanos: Enrique Dussel y Mauricio Beuchot’. La
experiencia de lo extrafio tiene en la conquista de América un campo de
analisis que todavia no se ha explorado lo suficientemente®; pues fue en
1492 cuando por vez primera se cuestiona el estatuto de lo humano en las
representaciones del otro. De ello encontramos un fiel testimonio en la obra
de Juan Ginés de Sepulveda y Francisco de Vitoria, que desde una
perspectiva fenomenoldgica consideraré como “representaciones negativas”
del otro frente a las “representaciones positivas” propias de Bartolomé de
las Casas o Alonso de la Veracruz, en cuyas posturas estd presente ya una
vision analdgica de la alteridad. Hablo de “representacién” del otro y no de
“encubrimiento” o “invencidon”, como lo hacen Dussel y Santiago Castro-
Gomez respectivamente®, porque parto de la conviccidén de que la alteridad
es una experiencia propia de la subjetividad; no hay alteridad en si misma,
o como sostiene Lévinas, “la alteridad no es posible mas que a partir del
Yo™.

La experiencia de lo extrafio no se limita a un sector de la vida humana,
sino que de hecho la atraviesa en su totalidad; lo extrafo, sin embargo,

siempre estd determinado y nunca es algo absolutamente ajeno. El otro es

2 E. Dussel, Filosofia ética latinoamericana 1. Presupuestos de una filosofia de la
liberacion, México, Edicol, 1977; M. Beuchot. Tratado de hermenéutica analdgica, México,
UNAM / Facultad de Filosofia y Letras, 1997.

3 E. Dussel, 1492. El encubrimiento del otro. Hacia el origen del “mito de la
Modernidad”, La Paz, Plural Ediciones / Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educacion
/ Universidad Mayor de San Andrés, 1994, pp. 11-22. T. Todorov. La conquista de América.
El problema del otro, México, Siglo XXI, 1987, p. 13.

4 5. Castro-Gémez, “Ciencias sociales, violencia epistémica y el problema de la
‘invencion del otro’”, en E. Lander (ed.), La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias
sociales. Perspectivas latinoamericanas, Buenos Aires, CLACSO / UNESCO, 2003, pp. 145-
161.

5 E. Lévinas, Totalidad e infinito. Ensayo sobre la exterioridad, Salamanca, Sigueme,
1987, p. 63.



Pedro Enrique Garcia Ruiz: La representacion del otro... 221

una especie de “espejo” en el cual nos reflejamos y reconocemos pero sin
que esto signifique una plena identificacidn®. Frente a lo extrafio buscamos
lo familiar; la inquietud que nos despierta lo desconocido nos impele a
oponerle lo propio. Esta negacién de lo otro debe entenderse como un
proceso de apropiacién por la via de su asimilacidn; aqui radica el nucleo de

I\\

todos los centrismos: desde el “egocentrismo” al “logocentrismo” pasando
por las diversas expresiones de “etnocentrismo” que se presentan como la
medida misma de lo humano’. Enarbolando los principios mas elevados de
la civilizaciéon occidental y exigiendo para si universalidad, el eurocentrismo
encontré las suficientes razones para justificar la expansidn de su
concepcion del mundo, especialmente en aquellos lugares que prometian un
nuevo inicio para la humanidad europea. Las Indias, como se le denomind
entonces al “nuevo continente”, fue concebido como ese lugar que siendo
exotico podia, no obstante, constituirse en la base de una transformacién
radical de Occidente; la obra del franciscano Gonzalo de Tenorio es
paradigmatica en este sentido. Su visidon de una renovacion del occidente
cristiano a través de la vision de una monarquia universal, se basaba en un
hispanismo mesianico temporal en el que lo otro simplemente es despojado
de su ser a favor de una interpretacion de la historia donde las Indias estan
destinadas a consolidar el reino de Dios en el mundo. Las Indias tendrian,
segun de Tenorio, que suplir la funcion de Espafia en la historia universal;
como sabemos, esto conformd la base del milenarismo franciscano que
hunde sus raices en las 6rdenes mendicantes de la Edad Media y cuyo
espiritu de renovacién de la cristiandad se centré en América.® “Los iberos,
es decir, los espafoles, han sido ya elegidos por Cristo nuestro senor para
bien universal de todo género humano mediante la conversion de todo el
orbe y la unién de lo que se halla separado, a saber los judios y los gentiles,
en la unidad de la fe”®. La formulacién de Tenorio expresa con claridad la

l6gica de la univocidad (Beuchot), o dialéctica monoldgica (Dussel) propia

6 3. Lacan, “Le stade du miroir comme formateur de la foction du Je”, en Ecrits I, Paris,
Seuil, 1999, pp. 92-99.

’ B. Waldenfels, op. cit., p. 49.

8 A. Rubial, La hermana pobreza. El franciscanismo: de la Edad Media a la
evangelizacion novohispana, México, UNAM / Facultad de Filosofia y Letras, 1996.

° G. de Tenorio citado por E. Dussel, “Escatologia latinoamericana I”, en América Latina:
dependencia y liberacion, Buenos Aires, Editorial Fernando Garcia Cambeiro, 1973, p. 46.
Enfasis mio.



222 Investigaciones fenomenoldgicas 7

de las representaciones negativas de la alteridad: lo otro es concebido como
una escisién, una separacién de una identidad originaria que debe ser
suprimida o reincorporada. La relacién con lo otro se establece, desde esta
perspectiva, como un proceso en el cual las diferencias son asumidas pero
Unicamente a condicién de ser posteriormente integradas en una totalidad,
en este caso, la cristiandad. La gestion de lo otro consiste entonces en la
asimilacion o reconversién de lo ajeno en propio.

La critica a los centrismos fue planteada en nuestros tiempos por la
etnologia, que en opinidon de Waldelfels deberia ser considerada como la
ciencia de lo ajeno por excelencia: una xenologia'®. En este sentido, uno de
los aportes mas importantes de la critica del sujeto promovido por el
estructuralismo, especialmente por Lévi-Strauss!!, radica en el rechazo de
una esencia universal, puramente abstracta del ser humano, favoreciendo
en su lugar una concepcidon mas sensible a la alteridad y a la diferencia. Se
trata de concebir lo universal en términos de alteridad pues como lo ha
mostrado la fenomenologia, la experiencia de lo otro, es un momento
determinante de toda conciencia de si. “Frente al sistematismo de la
estructura que niega la individualidad vy el acontecimiento, el
postestructuralismo afirmara lo fortuito, aleatorio y la diferencia. Con todo,
el criterio estaria mas bien en la cuestion fundamental que plantean: écémo
salir de la racionalidad occidental, del poder y la tirania del logos?”*?. El
humanismo clasico se decantd por reducir lo otro a lo extrano, negando asi

su alteridad radical, su “exotismo”*3; es lo que Lévinas ha llamado, en una

A\

jerga muy proxima al psicoanalisis, “el primado de lo mismo o el
narcisismo”. “La identificacién del Yo (Moi) —la maravillosa autarquia del
yo— es el crisol natural de esta transmutaciéon del Otro (Autre) en Mismo
(Méme). Toda filosofia es una egologia para emplear un neologismo

husserliano”4.

108, waldenfels, op. cit., p. 26.

113, L. Pardo, “Un antidoto contra el anti-estructuralismo”, Revista de Occidente 204
(1998) 47-61.

12 A, Bolivar Botia, El estructuralismo: de Lévi-Strauss a Derrida, Madrid, Ediciones
Pedagdgicas, 2001, p. 155.

13'M. Guillaume, “El otro y el extrafio”, Revista de Occidente 140 (1993) 43-58.

14 E, Lévinas, “La philosophie et I'idée de linfini”, en En découvrant I'existence avec
Husserl et Heidegger, Paris, J. Vrin, 1996, p. 167.



Pedro Enrique Garcia Ruiz: La representacion del otro... 223

El discurso sobre la barbarie de los indios por parte de los europeos
durante la conquista de América pone de manifiesto la violencia implicita en
la representacion del otro como alteracién de lo Mismo; se trata de una
representacion privativa de la alteridad. Es un caso paradigmatico porque, a
mi juicio, las representaciones del otro acontecidas durante este periodo
muestran de manera fehaciente que algunas tesis de Lévinas sobre la
relacién con el otro no estan equivocadas. La dicotomia entre “civilizacién” y
“barbarie” se establecid desde entonces para poder discernir los 6rdenes
discursivos y simbolicos sobre la alteridad cultural; esta representacion del
otro estd ligada indisolublemente a una concepcion del sentido de la
existencia pues, desde una actitud negadora de la alteridad, se puede
establecer un criterio —la cristiandad, por ejemplo— para violentarlo,
legitimando un sistema de verdades que en su conjunto conforman una
totalidad que incorpora a lo otro de si a un mundo de significaciones ya
sancionadas. Es decir, el otro se asume como una amenaza para un mundo
ya establecido en el cual sabemos qué podemos esperar que ocurra y hasta
donde puede llegar el limite de lo normal; es el “mundo familiar”
(Heimwelt), como lo llama Husserl. En el mundo familiar compartimos un
ethos en el que se reflejan nuestras convicciones comunes y que son
reconocidas por todos'®>; es el mundo donde uno nace y se desarrolla,
adquiere sus valores y comparte su interpretacidon del sentido de las cosas.
El mundo familiar se va expandiendo en ambitos cada vez mas amplios;
para Husserl esto significa que todo mundo familiar es relativamente mundo
extrafo para otros. En palabras de Landgrebe: “[La] correspondencia entre
mundo familiar y mundo extrafio debe interpretarse de modo relativo; no es
rigida sino fluente; en continuo movimiento”®. A este mundo familiar se
opone el mundo extrano como algo radicalmente nuevo; es aqui donde la
“constitucion orientada” de la que nos habla Husserl ya no encuentra
cumplimiento; la novedad se torna amenaza de lo ya conocido y, aunque

nl7

“aguardamos cosas desconocidas en el estilo de las conocidas”"’, es claro

15 K. Held, “Heimwelt, Fredwelt, die eine Welt”, Phanomenologische Forschungen 24/25
(1991) 305-337.

16 . Landgrebe, “El mundo como problema fenomenoldgico”, en El camino de la
fenomenologia, Buenos Aires, Editorial Sudamericana, 1968, p. 76.

17 E. Husserl, Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat. Texte aus dem Nachlass.
Dritter Teil: 1929-1935, Hua. XV, 1973, p. 430.



224 Investigaciones fenomenologicas 7

gue no siempre podremos encontrar esto. De ahi que el mundo extrafio nos
“sorprenda” (Befremdet) pero de una manera distinta a la extrafeza
cotidiana de la que nos habla Waldenfels'®; en lo extrafio ya no
encontramos lo familiar, por eso lo asimilamos a lo ya conocido, pues es la
Unica manera de apropiarnoslo. Pasamos asi de una extrafieza relativa a
una absoluta. Waldenfels formula con precisién la légica de esta visién de la
alteridad en los siguientes términos: “En la medida en que la extrafieza
aparece en el marco de este orden global, se trata tan solo de una
extrafieza relativa para nosotros, que no aborda ‘la cosa misma’. Se
presenta simultaneamente como un déficit, puesto que todo lo que es
verdadero y bueno para nosotros se mide por lo que es verdadero y bueno
por si”*®, Existe asi un horror alieni que Lévinas expresé como una “alergia
hacia el otro”.

La palabra “barbarie” forma parte de ese grupo de conceptos que
designan la alteridad desde su ser privativo (lo que no es como nosotros)?°.
Con ella designaron los espafoles su encuentro con un mundo extrafo en
1492, sefala la manera en que se comprendié ese “ser-otro”: el ser
amerindio es un “ser-barbaro”. Esta representacion de la alteridad se
remonta, como sabemos, a Grecia. En la Politica Aristételes sostenia que “la
naturaleza muestra su intencion al hacer diferentes los cuerpos de los libres
y los de los esclavos; los de éstos vigorosos para los trabajos, y los de
aquéllos utiles para la vida politica [...]. Es pues manifiesto que hay algunos
gue por naturaleza son libres y otros esclavos, y que para éstos es la

"21 " para AristOteles éste era, en su

esclavitud cosa provechosa y justa
mundo familiar, un dato evidente que elevaba a un aspecto esencial de la
condicién humana sin que pudiera pensar que podria ser de otro modo. Asi
escribié mas adelante: “Nuestros aristécratas piensan ser bien nacidos no
sOlo entre ellos sino en todas partes, en tanto que los barbaros nobles lo

son sélo en su pais, de suerte que habria algo asi como una nobleza y

18 B, Waldenfels, “Verschrankung von Heimwelt und Fremdwelt”, en R. A. Mall / D.
Lohmar (eds.), Philosophische Grundlagen der Interkurtiralitat, Amsterdam, Rodolpi, 1993,
p. 59.

19 B, Waldenfels, “La pregunta por lo extrafio”, Logos. Anales del Seminario de
Metafisica 1 (1998), p. 88.

20 B, Waldenfels, Topographie des Fremden, p. 20.

21 Aristételes, Politica, I, 1, 1254 b 27 - 1255 a 2.



Pedro Enrique Garcia Ruiz: La representacion del otro... 225

n22

libertad absoluta y otra relativa En 1547, Juan Ginés de Sepulveda
redacta un Tratado sobre las justas causas de la guerra contra los indios
(De justis belli causis apud Indos); en él realiza un retrato de la alteridad
amerindia que predominard durante mucho tiempo y que tendra en
distintas partes de América Latina representantes durante tres siglos —Inca
Garcilaso de la Vega en Peru, José Maria Samper en Colombia, Domingo F.
Sarmiento y Alberto Caturelli en Argentina. Sepulveda sefala cuatro
motivos para hacer la guerra contra los pueblos amerindios: (i) la
inferioridad natural de los indigenas, (ii) destruir los cultos al Diablo,
concretamente, los sacrificios humanos, (iii) salvar las almas de las futuras
victimas de estos sacrificios y (iv) deber de difundir el evangelio. Toda la
argumentacién gira en torno a la primera tesis; se trata entonces de una
justificacion antropoldgica que se presenta como universal, pues instalado
en la tradicion aristotélico-tomista, Sepulveda podia sostener sin empacho

alguno que existen hombres inferiores por naturaleza:

“Siendo por naturaleza siervos los hombres barbaros, incultos e
inhumanos, se niegan a admitir la dominacién de los que son mas
prudentes, poderosos y perfectos que ellos; dominacién que les traeria
grandisimas utilidades, siendo ademas cosa justa, por derecho natural, que
la materia obedezca a la forma, el cuerpo al alma, el apetito a la razon, los
brutos a los hombres, la mujer al marido, los hijos al padre, lo imperfecto a
la perfecto, lo peor a lo mejor, para bien universal de todas las cosas. Este
es el orden natural que la ley divina y eterna manda observar siempre. Y tal
doctrina la han confirmado no solamente con la autoridad de Aristételes, a
quien todos los fildsofos y tedlogos mas excelentes veneran como maestro
de justicia y de las demas virtudes morales y como sagacisimo intérprete de
la naturaleza y de las leyes naturales, sino también con las palabras de

Santo Tomas”.??

Lévinas afirmé que “la filosofia occidental ha sido muy a menudo una
ontologia: una reduccién de lo Otro al Mismo, por mediacion de un término

"24 iQué mejor ejemplo

medio y neutro que asegura la inteligencia del ser
nos puede dar Sepulveda de esto! Ya antes que él, en 1519, el franciscano
Juan de Quevedo habia declarado que los indios eran siervos a natura,
segun testimonio de Bartolomé de las Casas, quien refutd esta doctrina

pues se sustentaba en Aristételes, “un pagano que ahora esta en el infierno

%2 |bid., 1255 a 34-36.

23], Ginés de Sepulveda, Tratado sobre las justas causas de la guerra contra los indios,
México, FCE, 1986, p. 153.

24 E. Lévinas, Totalidad e infinito, p. 67.



226 Investigaciones fenomenoldgicas 7

y cuyos principios solo deben aceptarse en cuanto se adapten a nuestra

"25 No obstante, la concepcién dominante de la naturaleza

religion cristiana
del amerindio era la del salvaje, el barbaro: no tiene conocimientos
cientificos, ni leyes escritas, es iddlatra, libidinoso, posee algun tipo de
comercio y ha logrado construir algunas casas, probando con ello que no es
un animal y que posee algo de razdn®®. La inferioridad del indigena es
natural, esencial, y la barbarie es su condicion, lo que le impide poder llevar
una vida politicamente aceptable. Segun la opinidon que sostuvo ante el
Consejo de Indias el dominico Tomas de Ortiz en 1525, los nativos de
América “son incapaces de aprender [...]. No ejecutan ninguna de las artes
o industrias humanas [...]. A medida que se vuelven mas viejos su
comportamiento se vuelve mas inconveniente. Alrededor de los diez o doce
anos de edad parecen tener un poco de civilizacion, pero mas tarde se
vuelven como bestias salvajes [...]. Los indios son mas estlpidos que los
asnos y rechazan cualquier tipo de progreso”?’. La inferioridad de los
indigenas radica en que no poseen una cultura como la europea; poseer
formas distintas de existencia es ya razon suficiente para que la
representacion de la alteridad del otro sea situada como inferior y mala®. Y
como sostuvo Aristoteles, sélo entre iguales puede haber justicia, pues
“nada hay mas contrario a la justicia distributiva que dar iguales derechos a
cosas desiguales”®. Asi, la representacién de la alteridad queda definida por
la via de la negatividad: el otro no hace lo que yo hago, no cree lo que yo
creo, etc. Al igual que Sepulveda, Francisco de Vitoria encuentra en la

representacién de la alteridad del otro la causa misma de su negacion:

“Como estos barbaros son por naturaleza medrosos, y muchas veces
estlpidos y necios, aunque los espafioles quieran disipar su temor y darles
seguridad de que sé6lo tratan de conversar pacificamente con ellos, puede
ocurrir que con cierta razon persistan en su temor de ver hombres de
extrano porte, armados y mucho mas poderosos que ellos. Y, por lo tanto, si
impulsados por este temor, se reunieran para expulsar o matar a los

25 Citado por L. Hanke, Uno es todo el género humano. Estudio acerca de la querella que
sobre la capacidad intelectual y religiosa de los indigenas americanos sostuvieron en 1550
Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepulveda, Gobierno Institucional del Estado de
Chiapas, San Cristobal de las Casas, 1974, p. 26.

26 3, Ginés de Sepulveda, op. cit., p. 135.

27 . Hanke, op. cit., p. 26.

28 E, Dussel, “La cristiandad moderna ante el otro. Del indio ‘rudo’ al ‘bon sauvage’,
Concilium 150 (1979) 498-506.

29 ], Ginés de Sepulveda, op. cit., p. 171.



Pedro Enrique Garcia Ruiz: La representacion del otro... 227

espafoles, ciertamente les seria licito a éstos el defenderse, pero sin
excederse de lo preciso para una defensa irreprochable, sin que les sea
permitido usar de los demas derechos de la guerra, como ocurriria si,
después de alcanzada la victoria y la seguridad mataran o despojaran a los
indios u ocuparan sus ciudades. Y esto en razon de que en este caso serian
inocentes los barbaros y habrian temido con fundamento, segun suponemos.
Y, por lo tanto, deben los espafnoles defenderse; pero en cuanto sea posible,

con el minimo dafio de ellos, porque se trata de una guerra defensiva

solamente”.3°

La alteridad es alteradora del sentido de la existencia vigente; el mundo
se establece, en tanto “mundo propio”, como el Unico criterio de verdad, lo
otro es la no-verdad, lo falso, lo malo. Esta representaciéon de la realidad
(monismo ontoldgico) tiene su mejor expositor en Aristételes, quien se
encuentra en el trasfondo de los argumentos de Sepulveda y Vitoria. Frente
a un mundo jerarquizado, lo otro sélo puede significar algo pre-natural, e
incluso contra-natural. Esta ontologia sitla lo otro en el lugar que le
corresponde segun su naturaleza de all6trion (alienum), externum, xenon
(extrafio), insolitum, otro (éteron), etc.?'. La representacion de la alteridad

A\

se define por una oposicion entre el “ser” (civilizado) y el “no-ser”
(barbaro). Enrique Dussel ha distinguido, desde esta perspectiva, dos
l6gicas que se pueden asumir frente a la representacidon de la alteridad del
otro. Una, monoldgica, propia de la Totalidad, y otra, analdgica*2.

La experiencia de lo extrafno ha entrado en crisis desde principios del
siglo XVI, pues ante un mundo necesitado de universalidad, équé exotismo
puede ofrecer lo humano? En las obras de los escritores del siglo XIX
pululan fantasias sobre tierras salvajes y mundos perdidos entre selvas y
desiertos aun no explorados. Esta falta del otro es experimentada por
Occidente como una negaciéon o reduccidn de la alteridad a través de
diversos mecanismos de integraciéon (simbdlica, econdmica, social, etc.)*.
“Las sociedades occidentales han reducido la realidad del otro mediante la
colonizacién o la asimilacion cultural. Y, por consiguiente, han reducido lo

gue habia de radicalmente heterogéneo, de radicalmente inconmensurable

30 F, de Vitoria, Relecciones sobre los indios y el derecho de guerra, Madrid, Espasa-
Calpe, 1975, p. 94.

31 B, Waldenfels, “Sprachliche Unterscheidungen”, en Topografie des Fremden, pp. 20-
23.

32 E, Dussel, Filosofia ética latinoamericana I, p. 127.

33 C. Moreno, Tréafico de almas. Ensayo sobre el deseo de alteridad, Valencia, Pre-textos,
1998, pp. 35-65.



228 Investigaciones fenomenoldgicas 7

en el otro”*. Poder pensar en lo otro en términos distintos a los heredados
por la filosofia occidental —lo otro como efecto de lo mismo— significa,
desde el marco conceptual propuesto por Lévinas, asumir un tipo de
racionalidad no dominada por el principio de identidad y que traducido en
una problematica estrictamente ética se refiere a la posibilidad de una
concepcion del otro que no esté asentada sobre un dialogismo universalista
que supone lo que debe construir, a saber, un espacio normativo donde la
distincion no se suprima a favor de un “nosotros”. Proponer el
reconocimiento del otro como el acto ético por excelencia, no deja, sin
embargo, de presentar muchas ambigliedades. Pues la negacion de la
alteridad del otro se hace en nombre, paraddjicamente, de su aceptacion.
“La trampa es que el racismo occidental se funda en la universalizacion de
los valores: aqui se acoge al otro. Pero, éa qué otro? Aquel otro que acepta
esta universalizacion reductora”®. Es necesario poder pensar la
universalidad desde otra perspectiva. “Lo que ahora estd en juego no es
sOlo ideologia; se encuentra sobre el tapete el fin del humanismo, la
recusacién del universalismo, precisamente en nombre de un mundo de
culturas, de civilizaciones, en el que, confusamente, se busca una gran
parte de la juventud y de los trabajadores, a través de la utopia y del
exotismo, inmersos en la generosidad”®. El humanismo para ser efectivo
tiene que ser universal y solamente comprendiéndolo asi se ha podido
exorcizar de este orden a aquellos que necesitan humanizarse a través de la
adopcién de los ideales de vida occidentales, pero también, como lo ha
mostrado la obra de Michel Foucault, a los dementes, a los criminales, a los
homosexuales, a los ancianos y a los pobres. “Racionalidad”, “normalidad”,
“universalidad” y “humanidad” se confunden para crear una ideologia. “La
progresiva occidentalizacién del mundo no seria sino la expresién del triunfo
del universalismo humanista inventado por Europa”’. Como sefiala Samir
Amin, “la cultura moderna dominante pretende estar fundada en el

universalismo humanista. En realidad, en su versién eurocentrista, se

34 M. Guillaume, op. cit., p. 46.

35 1pbid., p. 47.

36 A, Abdel-Malek, La dialectica social, México, Siglo XXI, 1973, p. 24.

37 5. Amin, El eurocentrismo. Critica de una ideologia, México, Siglo XXI, 1989, p. 103;
cfr. E. Dussel. “"Beyond Eurocentrism: The World-System and the Limits of Modernity”, en F.
Jameson / M. Miyoshi (eds.), The Cultures of Globalization, Durham, Duke University Press,
1998, pp. 3-31.



Pedro Enrique Garcia Ruiz: La representacion del otro... 229

inscribe contra él. Porque el eurocentrismo lleva en si la destruccidon de los
pueblos y de las civilizaciones que se resisten a la expansién del modelo”8.
El fin del humanismo clasico que con tanto entusiasmo proclamoé el
estructuralismo —y en su secuela el neoestructuralismo— es evitar que una
sociedad determinada —la occidental— pueda atribuirse el caracter de

portadora exclusiva de la condicién humana®°.

“Debemos entonces a Lévinas la descripcion de la experiencia originaria,
pero debemos superarlo, dejarlo atrds en cuanto a la implementacion de
mediaciones. Es necesario comprender que el Otro como Otro (y no como
absolutamente Otro), no es equivoco sino ana-logo. No es univoco como una
cosa en la totalidad de mi mundo, pero tampoco es equivoco como lo
absolutamente exterior. ‘El Otro’ posee la exterioridad propia de la persona
(del griego rostro) que cuando se revela todavia no es adecuadamente
comprensible, pero que, con el tiempo, por la convivencia y el solidario

comprometerse en el camino de la liberacién, llega a comunicarse

histéricamente”. 4°

El “otro” puede ser comprendido como un pueblo, una cultura, una
nacion, incluso un continente; por ejemplo, América Latina, Asia o Africa
respecto a Europa o Estados Unidos. Superar la representacion negativa o
privativa del otro significa para Dussel repensar la cuestion desde América
Latina y desde la analogia. Partiendo de la comprensién de la filosofia de
Lévinas geopolitica y analdgicamente, Dussel pudo distinguir distintos
niveles en los que las relaciones de poder deforman la interaccién humana:
a nivel mundial (centro-periferia), a nivel nacional (élites-masas, burguesia
nacional-pueblo), a nivel erético (mujer-varén), a nivel pedagdgico (cultura
elitista-cultura popular), a nivel religioso (el problema del fetichismo). El
otro absolutamente otro de Lévinas es concretizado analdgicamente: el otro
es el indio empobrecido, el negro segregado, el judio exterminado, el
africano y asiatico discriminado, la mujer como objeto sexual, el nifio o el

joven manipulado por una educacién ideoldgica*'. Con esta postura, Dussel

38 Ibid., p. 109.

39 “En este sentido la creencia en una naturaleza humana que rematara en una
declaracién de los derechos del hombre, seria lo propio de la cultura ‘occidental’, o,
peyorativamente, ‘europeo-centrista’. Del *hombre’ al hombre ‘blanco, adulto, masculino,
civilizado’ hay sélo un salto (Deleuze). La naturaleza humana fue postulada desde un modelo
particular que abria triunfado en el siglo XVIII, colonizado en el siglo XIX y sucumbido en el
siglo XX”. J.-F. Rey, La mesure de I'homme. L'idée d’humanité dans la philosophie
d’Emmanuel Lévinas, Paris, Editions Michalon, 2001, pp. 118s.

40 E, Dussel, “Palabras preliminares” a Emmanuel Lévinas y la liberacién
latinoamericana, Buenos Aires, Editorial Bonum, 1975, p. 9.

4l Estas cuestiones son tratadas por Dussel en los tres Ultimos volimenes que



230 Investigaciones fenomenoldgicas 7

no parecia superar Unicamente a Lévinas: también a si mismo. En
consonancia con esta postura de Dussel, Mauricio Beuchot sostiene que
Unicamente desde una concepcidn analégica de la intersubjetividad se
puede plantear coherentemente una ética de aspiraciones universalistas*?.
“El hablar del otro, del préjimo, del semejante, esto es, del analogo, nos
lleva a universalizar; produce enunciados universales, pues se refiere a la
humanidad”. El reconocimiento del otro no es un proceso desprovisto de
equivocos y ambigliedades, pero ello no impide, desde el marco de una
racionalidad analdgica, encontrar aquellos puntos de contacto entre ese otro
y yo; como ya lo habia sefialado Lévinas, en la relaciéon con el otro se corre
un “bello riesgo”: el riesgo de no comprenderlo, de no poder aceptarlo. “La
comunicacién con el otro sélo puede ser trascendencia en tanto que vida
peligrosa, como un bello riesgo a correr”*; pero ante la radical finitud de
nuestra experiencia, ¢como salvar la equivocidad? Para Beuchot Ila
concepcion de una alteridad radical como la que propone Lévinas “puede
dificultar la construccion de un proyecto compartido de encuentro y
vinculacién”®; es necesario concretizar al otro por medio de la analogia,
pues en la propuesta de Lévinas es todavia muy abstracta; a través del
método analéctico Dussel buscé corregir esta equivocidad que era resultado
de no situar al otro en ningln horizonte concreto®. Asi, tanto para Dussel
como para Beuchot, el estatuto del otro es analdgico: sélo de esta manera
cabe pensar una verdadera relacidén ética con los demas. Durante época de
la conquista de México aquellos que recurrieron a un razonamiento
analogico fueron precisamente los que asumieron positivamente la

representaciéon del otro. Es lo que Ambrosio Velasco ha llamado el

constituyen su primer ética. Cfr. mi libro Filosofia de la liberacion. Una aproximacion al
pensamiento de Enrique Dussel, México, Driada, 2003.

42 M. Beuchot, “La metafisica y Latinoamérica (los limites del relativismo cultural)”, en
Interpretacion y realidad en la filosofia actual, México, UNAM / Facultad de Filosofia y Letras,
, 1996, pp. 114-116.

43 M. Beuchot, “Verdad y otredad en E. Lévinas como raices de la comunicacién. Lectura
desde la hermenéutica analdgica”, en Hermenéutica analdgica y del umbral, Salamanca,
Editorial San Esteban, 2003, p.150.

44 E. Lévinas, De otro modo que ser o mas alla de la esencia, Salamanca, Sigueme,
1987, p. 191.

45 M. Beuchot, “Vindicacién del pensamiento analégico”, en Universalidad e individuo. La
hermenéutica analégica en la filosofia de la cultura y en las ciencias humanas, Morelia,
Jitanjafora, 2002, p. 44.

46 E. Dussel, Praxis latinoamericana y filosofia de la liberacién, Bogotd, Editorial Nueva
América, 1988, p. 97.



Pedro Enrique Garcia Ruiz: La representacion del otro... 231

“humanismo multiculturalista” de un Alonso de la Veracruz*’/, o las posturas

analdgicas de Bartolomé de las Casas o Bernardino de Sahagun.

“El pensamiento analdgico o analogicidad es algo que permitido la
comunicacién intercultural a la hora del encuentro entre espafioles e
indigenas. Y, lejos de servir a la colonizacién, fue lo que permitié el mutuo
entendimiento y la buUsqueda del respeto y hasta la libertad entre las dos
partes. A Bernardino de Sahagun le permitié comprender la historia antigua
de los indios, sin ver en ella una lista de abominaciones, es decir, de cultos
idolatricos, como era vista por la mayoria de los misioneros, sino como un
legado histoérico digno de conservarse por escrito. A Bartolomé de las Casas
le sirvid para captar el humanismo indigena, y sélo el humanismo europeo.
A Alonso de la Veracruz le permitié ver al indigena como sujeto de derechos
de posesidon y de dominio, asi como teniendo costumbres culturales tan
respetables como las de los espafioles. Se ve que la utilizacién de la analogia
impide ver al otro como meramente conquistable y destruible: hace que se
le vea como préjimo, como semejante, alguien respetable con quien

convivir”.*®

¢No habia dicho Husserl, en las Meditaciones cartesianas, que “el otro,
segun su sentido constituido, remite a mi mismo [...] es un analogon de mi
mismo”?*°, éSera la via del pensamiento analdgico la forma de superar las
representaciones privativas del otro? En un mundo el que no cabe ya
alteridad alguna, lo analdgico se presenta como una opcidn para romper con

las pretensiones de un falso universalismo.

47 A. Velasco, “El humanismo multiculturalista de Fray Alonso de la Veracruz”, en M.
Pefia / A. Velasco (eds.), Maestros, caballeros y sefiores. Humanistas en la Universidad:
siglos XVI-XX, México, UNAM / Facultad de Filosofia y Letras, 2003, pp. 55-64.

48 M. Beuchot, Hermenéutica analégica. Aplicaciones en América Latina, Bogota,
Editorial del Buho, 2003, pp. 99s.

4 E. Husserl, Meditaciones cartesianas, Tecnos, Madrid, pp. 126-127. Sobre el intento
de fundar la intersubjetividad en la analogia, cfr. J.-F. Courtine, “L'étre et |'autre. Analogie
et intersubjectivité chez Husserl”, en Heidegger et la phénoménologie, Paris, J. Vrin, 1990,
pp. 355-379; y cfr. K. Hedwig, “Husserl und die Analogie”, Zeitschrift fiir philosphische
Forschung XXXVI, 1 (1982) 77-86.






PLURALISMO Y FUTURO COMPARTIDO.
UNA APORTACION AL ESPACIO CULTURAL-
TRASCENDENTAL

Alicia Maria de Mingo Rodriguez
Universidad de Sevilla, Espafa
amingo@us.es

Resumen

Tomando como referentes el Verband de personas de E. Husserl (Ideas Il) y la
propuesta de R. Kapuscinski sobre la recuperacion de la idea de raza cdsmica de J.
Vasconcelos y el ejemplo de la ciudad de Los Angeles (EEUU), se exploran las posi-
bilidades de la interculturalidad con vistas a una renovacion cultural, que para tener
lugar requeriria reactivar una dimensién trascendental respecto a los valores y al
pensamiento europeos.

Abstract

The Verband of people by E. Husserl (Ideen Il) and a proposal made by R. Ka-
puscinski about recovering the idea of cosmic race by J. Vasconcelos, together with
the example of the city of Los Angeles are given as reference to explore possibilities
of interculturality with a view to a cultural renovation. This one would take place if
there were a reactivation of a transcendental dimension with regard to European
values and thought.

Si con un experimento de historia-ficcion pudiésemos rescatar al Husserl
de la década de los afios treinta del siglo XX y traerlo a la actualidad, para que
nos brindase su punto de vista acerca de si a comienzos del siglo XXI seguiria
confiando en que la humanidad europea —condensada para él ab origine en el
nacimiento de la filosofia en Grecia— pudiera seguir siendo enarbolada sin com-
plejos como proa del ideal de la Humanidad (entiéndase: no de este o aquel
grupo humano, sino de “La Humanidad” en su conjunto), casi con toda proba-
bilidad podriamos anticipar que el anciano Husserl guardaria mas de un minu-

to de silencio; pero no porque hubiese considerado que aquel ideal hubiese



234 Investigaciones fenomenoldgicas 7

muerto (y ese silencio fuese, en tal caso, luctuoso), sino porque a buen seguro
que necesitaria mas de un minuto para meditar sobre aquello que se le pregun-
taba.

La verdad es que, después de estos mas de setenta afios transcurridos, es
complicado anticipar lo que diria Husserl —entiéndase bien: no aquel "mismo"
Husserl de 1935 de La crisis de la humanidad europea vy la filosofia®, sino este
otro Husserl de comienzos del siglo XXI. Y no cabe duda de que le resultaria
complicado responder con aquella confianza que le caracterizaba —no tanto,
quizas, porque el ideal de humanidad europea hubiera efectivamente cadu-
cado, sino por la extrema complejidad de la civilizacién actual— que la idea, no
ya de "Europa" (y que conste que no identificariamos Europa con su mera
localizacion geografica), sino la idea de interculturalidad, representa quizas
el nucleo duro de las aspiraciones de la Humanidad, constituyendo, hoy por hoy,
un tema de reflexién a escala mundial. No se trata, pues, el reto de lo inter-
cultural, de un problema local o localizado, sino global, que afecta por entero a
todas las culturas, no importa si hindud, centroeuropea, antillana o norteameri-
cana o sudamericana. También pudiera suceder que el propio Husserl, lejos de
amedrentarse frente a semejante reto, redoblase sus declaraciones y esfuerzos
en favor de aquella confianza en la humanidad "europea"”. Pero me temo que
nosotros tenderiamos a ser cautos al respecto.

Por vez primera asistimos a la posibilidad de un encuentro entre culturas
avalado por oportunidades de intercambio de todo tipo, vinculos comunicativos
de extraordinaria velocidad y sumamente eficaces, y relaciones de poder ya
no univocamente supeditadas a la expansion colonizadora de la humanidad "eu-
ropea"”. Todo ello provoca que, si la tesis de Husserl hubiera de seguir siendo
"verdadera" (o al menos estratégicamente valida), lo seria mas que nunca, por-
que habria sido probada en las mas duras condiciones o a fortiori. En 1935,

Husserl no parecia dudarlo y asi, por ejemplo, decia que hay en Europa:

algo singular, Unico [etwas Einzigartiges], respecto de lo que todos los otros
grupos humanos [Menschheitsgruppen] son también sensibles en cuanto algo que
(...) se convierte para ellos, por grande que sea su voluntad indomefable de auto-
conservacion espiritual [im ungebrochenen Willen zu geistiger Selbsterhaltung], en una
incitacion a europeizarse [zu europaisieren], en tanto que por nuestra parte, si
teemos una comprension cabal de nosotros mismos, nunca optaremos, por ejem-

1 Husserl, Die Krisis der europaischen Wissenschaten und die transzendentalen
Phanomenologie, Husserliana VI, 314 y ss.



Alicia M2 de Mingo: Pluralismo y futuro compartido... 235

plo, por indianizarnos [wahrend wir, wenn wir uns recht versthen, uns zum Beis-
piel nie indianisieren werden].?

Sin duda, Husserl no era intelectualmente ajeno a los flujos y reflujos in-
terculturales. Decia, por ejemplo, en ese mismo texto, que el conocimiento his-

toérico nos muestra

la humanidad como una sola vida para los hombres y los pueblos, unida tan
s6lo por vinculos y referencias espirituales, con abundancia de tipos de humani-
dad y de cultura, pero cuyas corrientes fluyen unas hacia otras y, entrecruzando-
se, terminan por confluir. Es como un mar en el que los hombres y los pueblos
son las olas que se forman fugazmente, que cambian y de nuevo desaparecen,
unas de cuerpo rico y complejo, otras mas primitivas.®

“Europa” se habria mantenido como unidad en las diferencias, como una
unidad a pesar de los conflictos internos. Dice Husserl, en consecuencia, que
Europa no seria para los europeos tanto un “lugar”, cuanto un hogar®. Y mas
adelante se referia a cOmo nos sentimos reciprocamente los europeos y, por
ejemplo, los hindues, gestandose entre ambas culturas relaciones de extranje-
ria y ajenidad. Lo problematico de la tesis de Husserl estriba en afirmar que,
mientras que nosotros no nos indianizaremos —mediando una autocomprension
cabal—, los hindues si querrian europeizarse, y afade, “por grande que sea su
voluntad indomeriable de autoconservacion espiritual”. No se trata de que entre-
mos a discutir en este momento la problematica y provocativa tesis husserliana®.
Lo que si deseariamos es llamar la atencidén sobre la compleja situacién contem-
poranea, en la que estamos asistiendo a un Verband de culturas, al mismo
tiempo cargado de riesgos y de sugerentes posibilidades. Si utilizo expresa-
mente esta nocion (Verband) es por retomar aqui el extenso e importante

paragrafo 51 de ldeas I, titulado “La persona en el Verband de personas™. En

2 Ibidem, p. 329.

3 Idem.

4 1dem.

5 En las Terceras Jornadas de la Sociedad Espafiola de Fenomenologia (SEFE), cele-
bradas en Pefiiscola en 1992 bajo el titulo Mundo de la vida e interculturalidad, hubo ocasién de abor-
dar esta probleméatica méas extensamente. Cfr. Investigaciones fenomenoldgicas. Anuario de la
Sociedad Espafiola de Fenomenologia 3 (2001). Cfr. también dos obras de J. San Martin Sa-
la, Teoria de la cultura, Madrid, Sintesis, 1999, p. 280 y ss., asi como Para una filosofia de
Europa. Ensayos de fenomenologia de la historia, Madrid, Biblioteca Nueva/UNED, 2007,
Capitulo IX: “¢Es Europa una idea etnocéntrica?”, pp. 221-238.

8 Cfr. Husserl, E., Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenolé-
gica, Libro segundo: Investigaciones fenomenoldgicas sobre la constitucion, México, UNAM,
1997 (ed. de A. Ziridén Quijano), Seccion Tercera, Apartado I, § 51, pp. 236-247.



236 Investigaciones fenomenolégicas 7

la propuesta de traduccién de Antonio Ziribn no se trataba s6lo —como en
otras traducciones— de “union”, "enlace", "vinculo", "ligazén", "atadura", "com-
binacion”, "asociacién”, "conjunto”, "congregacioén” o "agrupacion™ (aunque tam-
bién, sin duda, Verband significa todo eso), sino de "conglomerado". En efecto,
Zirion traduce Verband como conglomerado, lo que aludiria, por una parte,
a un cierto amontonamiento de elementos (partes), pero también se acom-
pafia por el matiz de algo en comun que los une, que los vincula de algun
modo, incluso de reunidon de elementos dispares que ha logrado un grado de
homogeneidad, una cierta compacidad. Conglomerar procede de con-
glomero (apelotonar, amontonar, acumular), que remite a su vez a glomero
(reunir, acumular, hacinar, juntar). Probablemente, la traduccion de Antonio
Zirién entrafia una cierta desavenencia semantica, se trataria de una traduc-
cién con un punto de impertinencia, pero alude —quizas sin pretenderlo— a
una verdad contemporanea del Verband intercultural. Tal vez no tanto en el
sentido en que Husserl lo expresa en aquel 8 51 al que hemos aludido, aun-
que bien es cierto que la formalidad del discurso husserliano da cabida a lo
que aqui quisiéramos pensar acerca del conglomerado intercultural. Segura-
mente ya no se podria seguir pensando ese Verband como hace Husserl y
una cierta tendencia de la sociologia, como si se tratase de un hombre o inclu-
so de una "personalidad de orden superior”. Quizads no tenga ya mucho sentido
pensar en términos de "unidad de destino” o de comunidades "con cabeza".
Para Husserl era muy importante que, aunque en una colectividad pensaran
"muchas cabezas", esa colectividad no operase —son sus palabras— acéfa-

lamente’.

Respecto a esta problematica, no creemos desacertado ni irrelevante
acompafarnos en nuestra indagacion de las ideas de un conocido ensayista, que
aunque quizas no posea una adecuada formacion filosofica si posee, sin embar-

go —Yy seria dificil cuestionarlo, pues lo ha demostrado en muchas ocasiones—

7 Husserl, E., Renovacion del hombre y de la cultura. Cinco ensayos, Barcelona, Anthro-
pos, 2002 (trad. A. Serrano de Haro Martinez), Apartado 111, Seccién 1, p. 23.



Alicia M® de Mingo: Pluralismo y futuro compartido... 237

un gran "conocimiento del mundo", al que le ha conducido su préactica como pe-
riodista. Se trata de Ryszard Kapuscinski, y nos centraremos en un articulo suyo
titulado “La raza césmica en Estados Unidos”, resultado de una entrevista rea-
lizada por Nathan Gardel®. Kapuscinski toma basicamente dos puntos de re-
ferencia: el texto de José Vasconcelos titulado La raza césmica®, Yy, por otra

parte, como hilo conductor, el caso de la ciudad de Los Angeles, que él esti-

e

ma como ejemplo paradigmatico de una nueva —digamoslo asi— evoluciéon de
lo intercultural o de la propia "humanidad".

A diferencia de lo que podria deducirse de titulos que abarcan desde La de-
cadencia de Occidente, de Ostwald Spengler®?, hasta titulos cinematograficos
como El declive del imperio americano, del canadiense Arcand'!, o del propio
libro de Paul Kennedy Auge y caida de las grandes potencias®® con el que ex-
plicitamente polemiza, lo que Kapuscinski comienza reivindicando en este arti-
culo es justamente lo contrario: el vigor que impregna la sociedad norteameri-
cana, y que se traduce en una suerte de actividad dirigida hacia el futuro, junto
con el hecho de que Estados Unidos atraiga a millones de personas —rasgos
ambos que, en opinidon de este autor, distanciarian de una presunta decadencia
a esta nacion, con independencia de ciertas muestras de decadencia, inherentes
mas bien a que sea un lugar tan vasto y complejo, mas que a su propia idiosin-
crasia. No deja de ser paraddjico que, a continuacion, afirme la posibilidad de
que la nacién americana, que tiene sus raices en Europa, decaiga para abrir ca-
mino a una nueva civilizacion en la cuenca del Pacifico, en la que se fusionarian
Estados Unidos, culturas hispanicas y cultura asiatica, orqguestadas por las mo-

dernas tecnologias de la comunicacion, concluyendo que

por vez primera desde el Imperio romano, existe la posibilidad de crear la
historia de una civilizacién (...) de un pluralismo sin precedentes sobre la base de
las nuevas tecnologias. Una civilizacién con mentalidad policéntrica (...) [que] de-
je atras para siempre la idea de lo etnocéntrico, la mentalidad tribal, la mentali-

8 publicado en Letra Internacional 50 (1997) 29-35.

9 Vasconcelos, J., La raza césmica, en Obras Completas 11, México, Libreros Mexicanos,
1958, pp. 903-942.

10 spengler, O., La decadencia de Occidente. Bosquejo de una morfologia de la Historia
Universal, Madrid, Espasa-Calpe, 1998 (trad. de M. Garcia Morente).

11 Arcand, D., Le déclin du empire américain (1986). Primer film de una trilogia en la
que habria que incluir Las invasiones barbaras (2003) y La edad de las tinieblas (2007).

12 Kennedy, P., Auge y caida de las grandes potencias, Barcelona, Plaza y Janés, 1989.



238 Investigaciones fenomenolégicas 7

dad de la destruccion.*®

Los Angeles es una premonicién de este nuevo tipo de civilizacién. Dice Ka

puscinski:

Esta mas unida a Asia y al Tercer Mundo que a Europa, donde Estados Unidos
tiene sus raices raciales y culturales, por lo que, junto con el Sur de California,
habra de llegar al siglo XXI como una sociedad multirracial y multicultural. Esto es
absolutamente nuevo. No hay ningun otro ejemplo anterior de una civilizacion que
esté siendo creada simultaneamente por tantas razas, nacionalidades y culturas.
Este nuevo pluralismo cultural es completamente desconocido en la historia de la
humanidad.**

Kapuscinski aduce que lo que posibilita este pluralismo es la facilidad
con que los emigrantes pueden incluir parte de su cultura original en la cultu-
ra norteamericana, y que esto se constata cuando en Los Angeles se observa
una gran diversidad de comunidades: vietnamita, mexicana, japonesa, irani,
coreana, china, armenia, etc. La conclusion que le interesa extraer de todo ello
es gue en la cultura norteamericana se esta produciendo de modo patente y
anticipado un fendbmeno que paulatinamente tiende a suceder de modo global
en toda la humanidad: un mestizaje que acabara afectando a la gran mayoria
de la poblaciéon en este nuevo siglo XXI. En este sentido, no puede ser mas
oportuna la evocacion de La raza cdsmica de Vasconcelos, quien imagind la po-
sibilidad de que, en el futuro, la humanidad se fundiera en una sola raza, una
raza mestiza que estaria formada por todas las razas. A juicio, pues, de Ka-
puscinski, “la raza césmica esta naciendo en Los Angeles, no sélo en un sentido
cultural, sino también antropoldgico”®. Y lo que le parece mas impresionante
es que toda esta variedad de razas, religiones y costumbres cooperen de modo
constructivo, sin explotacion ni violencia, en competencia pero sin aparente
conflicto, y se encaminen hacia un objetivo comun: mejorar su nivel de vida.
Pero, eso si, acomparnandolo el rasgo distintivo de la cultura norteamericana: la
igualdad de oportunidades y la posibilidad de volver a intentarlo, llegado el
caso, favorecido, sin duda, también, por la amplitud del territorio. No es una

tierra con la promesa de una nueva oportunidad, sino de muchas nuevas opor-

13 Kapuscinski, R., op. cit., p. 29.
14 1dem.
15 Ibidem, p. 30.



Alicia M2 de Mingo: Pluralismo y futuro compartido... 239

tunidades, lo cual resulta sumamente atractivo para el emigrante, que no tiene
que jugarselo todo a una sola carta, por asi decirlo.

Enlazando directamente con esta promesa de nuevas oportunidades hay
que subrayar la consideracion que el futuro —con su forma de temporali-
zacién: protencidon, proyecto, expectativas, etc.— recibe en la cultura nor-
teamericana, y que lo diferencia claramente de otras sociedades: es el tener
futuro lo que mantiene unido a este pais y donde su ser mas propio se revela.
Sus proyectos y hacia donde avanzan es lo que centra su interés. Por consi-
guiente, otra de las caracteristicas de esta nueva cultura emergente radicaria en
las especiales relaciones que se establecen entre pasado y futuro, asi como entre
tiempo y espacio. En opinidn de Kapuscinski, el emigrante puede sentirse muy
vinculado a sus raices, su cultura, lengua, costumbres, etc., pero la peculiar
impronta del futuro como promesa de algo mejor en esta tierra le ayudara a
otorgar el lugar adecuado a su pasado, restandole el peso desproporcionado
que recibe en una sociedad en crisis, donde se convierte en el valor seguro y
ejerce cierta influencia paralizante, puesto que en este caso el futuro se mues-
tra como algo incierto y peligroso. Sin embargo, realizar una ponderacién del
propio origen no significa necesariamente alcanzar una desvinculacién de las
raices culturales, sino la posibilidad de resituarlas en un nivel adecuado y que
se conviertan en aliadas, mas que en un lastre. Ningun ejemplo mejor, al pa-
recer, si seguimos a Kapuscinski, que el de Los Angeles para lo que Anthony

Giddens ha llamado sociedad post-tradicional*®

, en cuya voragine es induda-
ble que nos encontramos sumidos —probablemente para bien y para mal.

A fin de valorar lo que permite ofrecer como motivo de pensamiento la
teleologia del Verband —por decirlo técnicamente—, tdmese, por ejemplo,
el caso de la nacién tal como la concebia, hacia 1882, Ernest Renan. Uno
de los motivos de nuestro texto —valga este importante inciso— es llamar la
atencidon sobre el hecho de que la epojé y reduccion fenomenoldgicas, tensio-
nadas por el descubrimiento de la subjetividad trascendental, pueden brindar
un marco para pensar la interculturalidad. Hay que realizar, pues, una serie de

epojés que puedan propiciar la emergencia reflexiva del espacio trascendental

16 Cfr., por ejemplo, Giddens, A., “La vida en una sociedad post-tradicional”, en Revista de
Occidente, niUmero monogréfico sobre la sociedad de riesgo, 150 (1993) 61-90.



240 Investigaciones fenomenoldgicas 7

del encuentro o, en nuestro caso, de lo intercultural. Me referia a Renan porque
su propuesta puede ser muy ilustrativa de un ejercicio intelectual orientado
en este sentido. Se recordard que, para llegar a comprender lo que entiende
por nacion, Renan "pone entre paréntesis" una serie de determinaciones
empiricas a su juicio contingentes. Asi, para este autor, “la esencia de una
naciéon es que todos los individuos tengan muchas cosas en comun y que todos
hayan olvidado muchas cosas”'’. Entre aquellas cosas que pueden ser olvida-
das se encontraria, por ejemplo, la base dinastica (se refiere Renan a los "con-
glomerados" de Suiza y Estados Unidos, a los que no sostiene ninguna dinastia).
Para Renan, el derecho nacional no se sustenta sobre la raza (no es, pues, de
base etnogréfica), ni en la lengua, ni en la religién, ni siquiera en la comuni-
dad de intereses (un Zollverein no es una patria), ni tampoco en la geogra-

fia 0 en las necesidades estratégicas (militares). A su juicio,

una nacion es un alma, un principio espiritual. Dos cosas que, a decir verdad,
Nno son mas que una, constituyen este alma, este principio espiritual. Una esta en
el pasado, la otra en el presente. La una es la posesién en comin de un rico legado
de recuerdos; la otra es el consentimiento actual, el deseo de vivir juntos, la vo-
luntad de continuar haciendo valer la herencia que se ha recibido indivisa. El
hombre, sefiores, no se improvisa. La nacion, como el individuo, es la consecuencia
de un largo pasado de esfuerzos, de sacrificios y de desvelos.'®

Y sigue mas adelante:

Una nacion es, pues, una gran solidaridad, constituida por el sentimiento de
los sacrificios que se han hecho y los sacrificios que todavia se esta dispuesto a
hacer. Supone un pasado; se resume, no obstante, en el presente por un hecho
tangible: el consentimiento, el deseo claramente expresado de continuar la vida
en comun. La existencia de una naciéon es (perdénenme esta metafora) un plebis-
cito de todos los dias.*®

Constatese, asi pues, que a pesar de ese cribado de la idea de nacién, ope-
rado a base de "poner entre paréntesis" empiricidades, sin embargo, Renan si-
gue afirmando la relevancia de la tradicibn compartida. Adquiere resonancias

de corte hermenéutico su afirmaciéon de que “el hombre no se improvisa”.

17 Renan, E., ¢Qué es una nacion?; Cartas a Strauss, Madrid, Alianza, 1987 (trad. de A.
de Blas Guerrero), p. 66.

18 Ibidem, p. 82.

19 Ibidem, p. 83.



Alicia M® de Mingo: Pluralismo y futuro compartido... 241

Pues bien, de lo que se trata en la raza césmica de Vasconcelos, tal y como
Kapuscinski la interpreta, es de que justamente estariamos asistiendo a un gran
movimiento civilizatorio en el que la raza césmica serda posible en relacion di-
rectamente proporcional, si no a la negaciéon de la tradicion, si a su, de algun
modo, "suspension estratégica” con vistas a la emergencia de una teleologia de
futuro-compartido, mas que de pasado-compartido. Ya no se trataria Unica-
mente del mundo circundante compartido, inmediatamente en paralelo a la
objetividad de la intersubjetividad husserliana, ni tampoco se trataria solo
del pasado compartido, acorde al punto de vista hermenéutico que considera
la tradicion como la gran mediacion de la comprension, sino que la cuestion se
cifraria en si debemos seguir la interpretacion de Kapuscinski a raiz de lo que
ocurre en esa emergente raza cosmica de Los Angeles, de un futuro comparti-
do. Pero no como contenido de futuro, sino como un tener futuro, que haya futu-
ro®°.

Ni que decir tiene que las propias modificaciones de las relaciones entre
tiempo y espacio contribuirian a aquella "raza cosmica", en tanto que entrarian
en escena los nuevos medios de comunicacion, ayudando a suavizar el choque
cultural y favoreciendo la integracion: a diferencia de lo que sucedia hace un
siglo, la distancia ya no imposibilita el contacto frecuente con el pais de origen,
ni con los familiares que alli quedaron. Hay television via satélite, periédicos
extranjeros, teléfono, internet, vuelos intercontinentales, y todo ello mues-
tra al resto del mundo mas cercano y mas rapidamente; por consiguiente, las
raices culturales se mantienen vivas, contribuyendo a esa mezcla cultural que
se esta produciendo en Los Angeles, y que se patentiza, por ejemplo, en la faci-
lidad con que alli se acepta y comprende un inglés no normativo, asi como que
cada vez mayores espacios de la ciudad se expresan en multitud de idiomas, o
también en la proliferacién de construcciones que reproducen el estilo arquitec-
ténico de los lugares de origen de los emigrantes, sin que encuentren ninguna

restriccion urbanistica al respecto.

20 Cfr., por ejemplo, la conversacién mantenida por G. Altares con Michael Connelly (Al-
tares, G., “La era de Los Angeles”, en El Pais, Babelia 938, 14 de Noviembre de 2009, p. 5).
Para Connelly, “Los Angeles es la urbe mas interesante de mi pais porque es una ciudad de
destinos, de las udltimas oportunidades, es una ciudad en la que todo puede ocurrir. Tienes la
impresion de que cualquier cambio social que se produzca en los proximos afios empezara
alli”.



242 Investigaciones fenomenoldgicas 7

Estos dltimos ejemplos manifiestan el caracter intercultural de la sociedad
que se esta desarrollando, puesto que no sélo el American way of Life influ-
ye en los emigrantes —y en muchas otras partes de todo el mundo, por
cierto—, sino que también ellos estan consiguiendo introducir rasgos de sus
culturas en la vida cotidiana norteamericana. Por ejemplo, respecto a la
concepcion de la temporalidad occidental, regida por una cronometria y re-
frendada por las nociones de organizacion y eficacia, Kapuscinski reconoce su
importancia para favorecer el desarrollo y la consecucién del éxito respecto a los
objetivos propuestos, asi como su atractivo, que la han convertido en algo muy
asumido y exportado; pero, reciprocamente, se esta introduciendo una cierta
distorsidn en esa concepcion temporal, acompafandola de desorganizaciéon y
despreocupacion, y estos rasgos son favorecidos por los hébitos y relaciones
familiares de los emigrantes, lo cual se hace muy patente en determinadas cir-
cunstancias®*.

Por consiguiente, y a diferencia de como resuena en nuestros oidos una
nociéon como la de "contaminacion", podria considerarse que tan importante
como aguellos vinculos sexuales en los que Vasconcelos creia que se funda-
mentaria la raza césmica, lo es la contaminacién de lenguas, razas, credos,

practicas, etc., que configuran el paisaje de las grandes ciudades.

Seria un error acercarse a esta nueva realidad multicultural desde la perspec-
tiva de los valores culturales de Occidente, incluyendo aquellos de la filosofia grie-
ga. Cada cultura tiene algo que aportar a la nueva cultura plural que se esta
creando. La comunidad coreana de Los Angeles no debe nada a la cultura griega.
Su diligencia, su dedicacién, su disciplina, su lealtad familiar y el aprecio que tie-
nen a la educacion no tienen nada que ver con Platon.

No es una cuestion que tenga que ver con el relativismo de los valores. Tam-
poco podemos decir que los valores se estén desintegrando. Vivimos un periodo
de transicion en el que la nocién de valores es mas amplia. Nos estamos alejando
de los tiempos en que aceptabamos sélo una clase de valores. Nos estamos
acercando a un periodo en que tendremos que aceptar las diferencias. Esta
transicion es muy dificil porque nuestra naturaleza es etnocéntrica. La naturaleza
del hombre del futuro, sin embargo, sera policéntrica.??

A lo que comenta Gardels que “el argumento del relativismo cultural viene

21 Cfr. Smith, A. D., Nacionalismo. Teoria, ideologia, historia, Madrid, Alianza, 2004
(trad. de O. Bernardez Cabello), especialmente el capitulo 6: Perspectivas, y dentro de él los
apartados “;ldentidades hibridas?” y “;Una cultura global?”, pp. 152 y ss.

22 Kapuscinski, R., op. cit., p. 33.



Alicia M® de Mingo: Pluralismo y futuro compartido... 243

con frecuencia a la mente justamente porque estamos atravesando, por pri-
mera vez, un umbral critico en el que los valores europeos estan chocando con
valores positivos que no son europeos”.?®

Kapuscinski y su interlocutor en este articulo, Nathan Gardels, consideran
Los Angeles como prototipo de esta auténtica transicion de valores que estéa te-
niendo lugar gracias a la convivencia estrecha de tan diferentes culturas, situa-

cion a la que se puede considerar generadora de dinamismo cultural®

, Crea-
tividad y desarrollo como fruto del desafio a las normas operantes, como, por
otra parte, ya se ha mostrado histéricamente en determinadas circunstancias.
Quizas incluso podamos concluir que ésta sea la clave que descifra el gran poder
de iniciativa y despliegue de actividad norteamericanos.

En cualquier caso, esa reunién y confrontacion en un solo lugar de tal di-
versidad cultural produce una ruptura en todos los 6rdenes que contempla una
yuxtaposicion de heterogeneidades que no es recomponible, aunque natural-
mente se realiza un intento de reconstruccién que se traduce en la posibilidad

de que aparezca una sociedad multicultural.

i
Por eso se entiende que surjan criticas a esta tesis de Kapuscinski, sin duda
optimista en cierto sentido, en tanto hay quienes contemplan estas yuxtaposi-
ciones culturales como una sucesion de ghettos que en modo alguno favorece-
rian la interculturalidad, sino que mas bien supondrian una ocasion propicia

para la manifestacién de actitudes xenéfobas®. Se ha pretendido combatir

23 Ibidem. Quizéas la pregunta respecto a este punto se cifraria en discernir entre el ori-
gen cultural y/o historico del valor, y el contenido del propio valor, para después extraer
consecuencias sociolégicas y filosoficas al respecto. Indudablemente, una perspectiva feno-
menoldgica resultaria aqui de lo mas esclarecedora.

24 A juicio de J. Frey, “Los Angeles es la ciudad que actualmente domina la cultura mun-
dial. Ahora mismo hay mas artistas que en cualquier otra urbe del mundo. Y creo que se esta
produciendo un gran movimiento como el que ocurrié en los afios treinta, cuando muchos
dejaron Paris para irse a Nueva York. Ahora se van desde Nueva York hacia Los Angeles”
(Altares, G., op. cit., p. 5).

25 “Los Angeles es la historia de un éxito y de un fracaso, una ciudad mégica y una urbe
de pesadilla, el epicentro de revueltas raciales pero también de importantes cambios en la
sociedad de Estados Unidos, es una megaldpolis imposible en la que se hablan cientos de
lenguas y conviven cientos de culturas” (Ibidem, pp. 5s). Recordemos los graves problemas
de enfrentamientos raciales violentos que han tenido lugar y su relaciéon con la estructura
urbanistica de Los Angeles. Cfr. Armero, J., “Aprendiendo de L.A.”, aparecido en El Pais, Ba-
belia 938, el 14 de Noviembre de 2009, p. 6: “Precisamente uno de los grandes retos de Los
Angeles es mejorar la integracion entre sus miles de barrios que flotan desparramados entre



244 Investigaciones fenomenoldgicas 7

este tipo de actitudes apelando a la maxima del derecho a la diferencia, en
la que, a nuestro parecer, no atisbamos en toda su fuerza ese intento de re-
construccion que conduciria a la sociedad intercultural, la cual pensamos que
ha de verse mas favorecida por lo que algunos, como Demetrio Velasco, deno-

minan "derecho a la indiferencia”:

El mestizaje debe permitir ejercer a todo el mundo ‘el derecho a la indiferen-
cia’, no como [...] lo entienden los racialistas, sino como el derecho a poder vivir
la vida normal en el anonimato de una sana privacidad, sin verse obligado a de-
mostrar que la propia forma de ser diferente no significa amenaza alguna para los
demas. Los inmigrantes y ciertas minorias étnicas se ven condenados, de por Vi-
da, a tener que avergonzarse por tener unos rasgos que, como si fuera una mal-
dicidn, los diferencian y estigmatizan. Todo ello, porque ‘los otros’, los que podemos
ejercer sin problemas el ‘derecho a la indiferencia’, sin tener que dar a nadie ex-
plicacién alguna sobre nuestras sefias especificas de identidad, lo hemos decidido
asi por ellos.?®

Y se siguen encontrando otros proyectos de liberacion humana y social
que tienen como lema, en expresion de Carmifa Navia, transformar el cuer-

po mestizo en raza césmica. Para Navia,

en Latinoamérica estamos en una situacion privilegiada para construir
una nueva cultura y tejer una nueva historia del cuerpo. Porque el cuerpo
mestizo guarda en si toda la potencialidad de las tres razas. La raza negra
reconciliada en su corporeidad, la india en comunién permanente con la
Naturaleza [...], la blanca con sus avances tecnolégicos y médicos.?’

El problema que se suscita respecto a las posibilidades de lo intercultural
es, me temo, gque "una" cultura es un espacio justamente de indiferencia, y que
el reto de la otra cultura —de la que adviene y, por dialéctica, de la que reci-
be (si cabe hablar en estos términos, no siempre pertinentes)— es que "una
cultura™ busca presentarse en su diferencia, es su diferencia, y hay ocasiones
en que lejos de contribuir al entre, la diferencia lo entorpece, violenta o escan-
daliza.

En realidad, esta idea del "derecho a la indiferencia” entronca con el rechazo

sus autopistas urbanas. Las tensiones generadas por la segregacion racial y las tremendas
desigualdades no pueden ser obviadas por la galaxia urbana del sur de California”.

26 velasco, D., “Mestizaje”, en J. Conill / D. A. Crocker (eds.), Glosario para una sociedad
intercultural, Valencia, Bancaja, 2002, p. 250.

27 Navia, C., “Cuerpo mestizo, Raza césmica”, Concilium 165 (2002), p. 314 (cit. por D.
Velasco, op. cit., p. 251.



Alicia M® de Mingo: Pluralismo y futuro compartido... 245

a la prosopolepsia, esencial a cierta comprension del cosmopolitismo. Para
glosar esta ultima afirmacion, y por seguir la propuesta de Vladimir Jankélé-
vitch, el cosmopolitismo, que para una mentalidad griega no puede dejar de ser
paraddjico, encuentra aval con una idea extraida del discurso religioso, en
tanto que para el Dios novotestamentario no hay "extranjeros”. La prosopolep-
sia consistiria en el engafo fruto de tomar en consideracion el aspecto y color de

la piel, de modo que,

el rechazo de la prosopolepsia se traduce en los Evangelios en la absoluta
indiferencia hacia toda distincion social, profesional o étnica y, en consecuencia,
en el doble maximalismo de la caridad —extremismo, universalismo— que se en-
cuentra en el origen de esta indiferencia.?®

Llegado el momento en que en el encuentro entre dos seres humanos sélo
se reconociese su humanidad, mas alla de la "contingencia" —visto en perspec-
tiva trascendental— de sus diferencias culturales, o mas bien: sin que esas di-
ferencias supusiesen una barrera para esta relacion porque pasarian inadverti-
das, nos encontrariamos en una sociedad constituida en la auténtica plurali-
dad unida. Pero mientras que se alcanza ese momento, y a tenor de la confu-
sidn que suscita la transicion de valores en que nos sume la interculturalidad,
Todorov se plantea la funciéon del intelectual respecto al cruzamiento de cul-
turas. Mas alla del estudio de las culturas como disciplina —que corresponde
al especialista—, o de la propia vivencia de las culturas —como individuo que
responde practicamente a la problemética que plantean—, al intelectual co-
rresponderia una funcion critica en sentido constructivo, propiciando un espacio
de debate de la legitimidad de nuestros valores, con la ayuda de la reflexion y
el didlogo?®; asi, el “objetivo comuin a las artes y a las ciencias humanas
(...) [consistiria en] revelar y, si hay ocasién, modificar el complejo de valo-
res que sirve de principio regulador de la vida de un grupo cultural™®°,

La dificultad afadida que constata Todorov respecto al campo de las rela-

28 Jankélévitch, V., La paradoja de la moral, Barcelona, Tusquets, 1983 (trad. de N. Pé-
rez de Lara), p. 59.

2% Cfr. Badillo O”Farrell, P. (ed.), Entre Etica y Politica. Materiales de Filosofia Préactica,
Sevilla, Mergablum, 2004, especialmente el cap. 5, “Por una ética transcultural”, y el cap. 6,
“Multiculturalismo. Un ensayo de clarificacion y critica liberal”, pp. 111 y ss.

%0 Todorov, T. y otros, Cruce de culturas y mestizaje cultural, Madrid, Jdcar, 1988 (trad.
de A. Desmonts), p. 11.



246 Investigaciones fenomenoldgicas 7

ciones interculturales es que, actualmente y en teoria, hay unanimidad en
cuanto al modo en que deben tener lugar —pacificamente, con mutua com-
prensién, dialégicamente, con un intercambio justo y equilibrado—, mien-
tras que, en la practica, no deja de haber comportamientos racistas y xenéfo-
bos, como si la generalizacion de ese ideal lo trivializara y lo condenase a la
inoperancia; y aun mas, la xenofilia no deja de ser el otro término de la alter-
nativa que comparte con la xenofobia un grado de error y de aporias que no
hace a ninguno de ellos deseable; Todorov propone ejemplos favorables y des-
favorables de encuentros interculturales y del grado de mestizaje que en ellos
se resuelve, sin decidir una pauta plausible y fija al respecto. Finalmente,
aventura que “la mejor consecuencia del cruzamiento entre culturas suele
consistir en la mirada critica que uno vuelve hacia si mismo; lo cual no implica

en absoluto la glorificacién de lo ajeno™*. Y continGa diciendo que

el conocimiento de los otros es un movimiento de ida y vuelta; quien se con-
tenta con sumergirse en una cultura extranjera se queda a medio camino.

¢Quiere todo esto decir que hay que reconciliarse con los propios "prejuicios"
y proclamar la esterilidad del circulo hermenéutico? La imagen del circulo tal vez
tenga aqui algo de engafiosa, al no permitir visualizar el movimiento orientado
hacia un horizonte, que seria el de la verdad y la universalidad. Luego de haber
pasado una temporada entre lo ‘otro’, el ‘especialista’ no regresa al mismo punto
de partida; se esfuerza por encontrar un terreno de entendimiento comun, de
crear un discurso que saque partido de su exterioridad pero que, al mismo tiem-
po, hable a los otros, y no sélo de los otros. Rousseau (...) lo comprendié muy
bien (...): hay que conocer, decia, las diferencias entre los hombres, no para en-
cerrarse en la afirmacion de la incomunicabilidad, sino para esclarecer al hombre
genérico.*?

v
Si Todorov reivindica la figura del intelectual, ni que decir tiene que aquel
“filésofo” como funcionario de la humanidad a que se referia Husserl en La crisis
enlaza directamente con la diferencia, esencial para la fenomenologia, entre lo
empirico y lo trascendental, en la medida en que, apelando a lo trascendental,
busca justamente aquel "desasimiento" que deberia permitir el acceso a lo In-
tercultural. El filésofo habria de ser capaz de no tener que decir: filésofo "eu-

ropeo", pero para ello habria que alcanzar una dimension de la cultura filos6-

31 Ibidem, p. 28.
32 Ibidem, p. 30.



Alicia M® de Mingo: Pluralismo y futuro compartido... 247

fica mas alla de aquella figura espiritual de Europa, rastreando en otras culturas
aquellos gestos béasicos que permitirian que pudiera decirse que la Filosofia
es, en algun sentido, "patrimonio de la humanidad".

De modo analogo, y si hemos de tomar en serio que se opere la epojé (al
menos relativa) de cada cultura en su singularidad para llegar a pensar la emer-
gencia de lo intercultural, deberiamos concluir que habria que practicar una cier-
ta epojé también de Europa. Es dificil pensar el "comportamiento unitario-
enlazado" al que se refiere Husserl en el anteriormente citado § 51 de Ideas Il, o
el "todo enlazado", y no consentir en pensar que, por seguir con su ejemplo,
al tiempo que, al menos en cierto sentido, la India se europeizase, Europa,
también y al menos en cierto sentido, se indianizara (de hecho, Oriente, en
general, va infiltrAndose en Occidente cada dia un poco mas, coincidiendo
con su creciente poder mundial). De no ser asi se romperia la paridad y la
reciprocidad sin las que lo Intercultural apenas podria siquiera esbozarse.

De ello se trata. Y de que nos preguntemos en qué medida la filosofia debi-
era ser capaz de tomar a "Europa" también como un acontecimiento empirico,
hacerla descender de su atalaya "filosofica”. Lo intercultural acontece mas alla
de la "filosofia". Quizés, si se lo hubiera de justificar filos6ficamente, lo intercul-
tural acontece en una dimension de la humanidad en que ésta no se basta a si
misma ni se limita a si misma en su condicion empirica. La subjetividad trascen-
dental de Husserl y el Dasein heideggeriano suponen, mucho mas que propia-
mente “Europa”, el "punto de encuentro”, en la medida en que ahondan en la
humanidad aquello que permite hacer emerger justamente lo Intercultural,
que es, bien pensado, una verdad “metafisica”.

Si el filésofo debiera seguir siendo "funcionario de la humanidad" es por-
que debe vigilar el no desfallecimiento de las posibilidades de lo intercultural.
Pero atencion: lo intercultural quizas s6lo pudiera emerger como Verband. El
riesgo que ello representa es tan intenso como magnifica es la oportunidad que
brinda. Se neutraliza quizas el peligro de la linea monoldgica, dictatorial, de
direccion, al tiempo que se puede abrir el abismo del amontonamiento y del
colapso caotico, con degeneracion en el detritus, farrago y acto fallido civiliza-
torio. Resuenan en nuestros oidos las palabras de Julia Kristeva referidas al

personaje de Camus en El extranjero:



248 Investigaciones fenomenoldgicas 7

Meursault lleva hasta el exceso la disociacion del desarraigado (...). Este ex-
trafio extranjero muestra, por otra parte, que esos extranjeros, debido a la sin-
gularidad herida e irreconciliable que les habita, son incapaces de fundar un
mundo nuevo. No forman un ‘universo’. Las metaforas pueden ser muchas —
movimiento browniano de moléculas, camara de aceleracién de particulas...—,
pero en todos los casos la imagen debera mostrar un grupo disociado, un spray,
la desconfianza sosegada y helada que los protagonistas sienten los unos con
respecto 513 los otros y que constituye el Unico nexo de ese conglomerado de con-
denados.

Este seria un final demasiado pesimista que no haria justicia a la posibilidad
del surgimiento de la interculturalidad, posibilidad que la propia Kristeva recono-
ce un poco mas adelante, cuando afirma que “por no pertenecer a nada, el ex-
tranjero puede sentirse afiliado a todo, a toda la tradicion, y esa ingravidez en el
infinito de las culturas y de las herencias le procura la insensata facilidad de in-
novar™*,

Y aqui volveriamos a encontrarnos con el ejemplo de vitalidad y creatividad
de Los Angeles, que también podria ser expresado en clave poética con las pala-
bras de Machado: “esa segunda inocencia que da el no creer en nada”, pero in-
terpretado desde la perspectiva del problema que nos ha ocupado aqui: a fin de
cuentas, la posibilidad de un nuevo punto de partida, de otra oportunidad de vi-
da.

33 Kristeva, J., Extranjeros para nosotros mismos, Barcelona, Plaza y Janés, 1991 (trad.
de X. Gispert), p. 39.
34 Ibidem, p. 42s.



POR MI DOLOR COMPRENDQO...
EL RECONOCIMIENTO DEL DOLOR
EN LA CIUDAD MULTICULTURAL"

Xavier Escribano
Universitat Internacional de Catalunya, Espafia
xescriba@cir.uic.es

Resumen

El punto de partida del presente trabajo es el interrogante —formulado en tér-
minos de Bernhard Waldenfels— acerca de cdmo es posible responder adecuada-
mente a aquello que se nos presenta como extrafio. A propésito de esta cuestion —
y siguiendo la inspiracion del filésofo Maurice Merleau-Ponty y la del sociélogo Ri-
chard Sennet— se subraya la importancia de aquellas disposiciones, previas al dis-
curso tedrico, que configuran la percepcion sensorial del otro. Dada la estrecha co-
nexion existente entre la insensibilidad sensorial —fomentada por el disefio urbanis-
tico de las grandes ciudades— y la indiferencia ética respecto al destino de los
otros, se concluye con Sennet que la experiencia del dolor o de la propia insuficien-
cia es decisiva para la posibilidad de una cultura civica entre miembros de culturas
extrafas.

Abstract

The basis of this paper is the question —as formulated by Bernhard Wal-
denfels— how it is possible to answer adequately to what appears strange to us. As
regards this question —following in the footsteps of the philosopher Maurice Mer-
leau-Ponty and the sociologist Richard Sennet— we underline the importance of
remarking on the factors, before embarking on the theoretical discourse, that shape
the sensory perception of the other. Because of the close link that exists between
sensory insensibility —nurtured by the urban layout of the big cities— and the ethi-
cal indifference in respect of the destiny of others, we conclude with Sennet that
the experience of pain or of one’s own insufficiency is decisive in making possible a
civic culture among the members of strange cultures.

1. Los que me importan o el alcance del dolor

Aungue sea su manifestacion mas acuciante, el problema que abordo

aqui no tiene que ver Unica y exclusivamente con las tensiones que, coyun-

* Ponencia presentada en el VIl Congreso Internacional de Fenomenologia, “Intercultu-
ralidad y Conflicto”, organizado por la Sociedad Espafiola de Fenomenologia, en la Universi-
dad de Salamanca (Espafa), los dias 28-30 de abril de 2004.



250 Investigaciones fenomenoldgicas 7

turalmente, provoca el fendbmeno de la multiculturalidad en algunas ciuda-
des del mundo occidental. El intento de dar una respuesta adecuada a lo
ajeno® —en expresion de Bernhard Waldenfels— es un problema mas amplio
que se puede visualizar a multiples niveles —relaciones entre generaciones
diferentes, entre clases sociales diferentes, etc...—, uno de los cuales es,
sin duda, la convivencia en el marco de una misma ciudad de personas que,
de una forma colectiva, pertenecen a culturas extrafias.

Al abordar esta cuestion con el bagaje conceptual mas tipico se tiende
espontaneamente a la oposicion entre las perspectivas antagodnicas del
“universalismo” y del “relativismo cultural”, que conducen irremediablemen-
te a la oposicion entre una totalidad omniabarcante y una pluralidad irre-
conciliable.

Para evitar tales antagonismos, creo que puede ser de interés seguir
una recomendacion del filésofo francés Maurice Merleau-Ponty que nos invi-
ta, al abordar las cuestiones que atafien al mundo social y cultural, a regre-
sar de los “constructa” a lo vivido® con el fin de desactivar la fuerza de
aquellas construcciones tedricas que quizas constrifian excesivamente nues-
tra mente. Por ejemplo, la concepcién que atomiza las culturas como totali-
dades cerradas (puesto que el rasgo considerado mas propio de una cultura
podria ser un préstamo de otra) o el presupuesto de que la pertenencia a
una cultura me encierra en una perspectiva y me impide acceder a otra
(cuando es precisamente mi situacion concreta la que me abre a las signifi-
caciones y, por tanto, actia como un “principio de curiosidad, de investiga-
cién y de interés™).

Creo que vale la pena, siguiendo también al autor francés, que abando-
nemos por un momento la formulacion del problema del encuentro entre

culturas como si se tratara de un dilema entre sacrificar al otro a nuestra

2 Waldenfels, Bernhard, “Respuesta a lo ajeno. Sobre la relacién entre la cultura propia
y la cultura ajena”, Revista de Filosofia de la Universidad de Costa Rica vol. XXX, 71 (1992)
1-6 y “Respuesta a lo extrafio. Rasgos fundamentales de una fenomenologia responsiva”,
Daimon. Revista de Filosofia 14 (1997) 17-26. En ambos articulos, remitiéndose a Husserl,
define la “experiencia de lo ajeno” como la “verificable accesibilidad de lo originalmente inac-
cesible” (Hua. I, 144).

3 Cfr. Merleau-Ponty, Maurice, “Le philosophe et la sociologie”, en Signes, Paris Galli-
mard, 1960, p.141.

4 Merleau-Ponty, Maurice, “De Mauss a Claude Lévi-Strauss”, en op. cit., p. 138.



Xavier Escribano: Por mi dolor comprendo... 251

I6gica, o sacrificar nuestra l6gica al otro®. Asimismo, creo que es necesario
considerar que las posibilidades de comprension y acuerdo en el &mbito de
una universalidad tedrica, presuponen previamente una voluntad de acuer-
do enraizada en disposiciones hacia los otros que no son del orden del dis-
curso teorico.

Una primera mirada sobre los problemas del multiculturalismo, podria
llevar a pensar que el factor de divisiéon de los individuos es la diferente
cosmovisidn que asumen consciente o inconscientemente. A mi modo de
ver, sin embargo, para un individuo cualquiera, el mundo se divide mucho
mas radicalmente entre aquellos que para él son alguien y significan algo, y
aquellos que para ese individuo no son nadie y no significan nada. El mundo
humano hacia el que se polariza un individuo se haya compartimentado al
menos en dos conjuntos: el conjunto de los que me importan y aquellos
otros que, en expresion de Gabriel Marcel, entran en la categoria de los no
importa quién.

Los otros, los extrafnos, los ajenos, forman parte de mi mundo (0 me
encuentro yo mismo en condiciones de compartirlo con ellos) no cuando
piensan lo mismo que yo pienso, sino cuando soy capaz de extender a ellos
—dicho metaféricamente— la superficie de mi dolor®. Es decir, cuando su
dolor me duele.

Creo que puede ser pertinente traer a colaciéon precisamente aqui la no-
cion de “intercorporeidad” o “intercorporeidad carnal”: para Merleau-Ponty,
la intersubjetividad es, en un nivel fundamental y originario, intercorporei-
dad o, como dice en otros textos, intersubjetividad carnal. Nuestra vida in-
terpersonal y social supone de antemano una “proto-historia de seres car-

nales copresentes en un solo mundo™’

, €s decir, por debajo de nuestra exis-
tencia individual y personal ha de presuponerse un nivel en el que, en tanto
que sujetos encarnados que se dirigen al mismo mundo, constituimos érga-
nos de una misma intercorporeidad. Del mismo modo que mi cuerpo no es
una masa opaca que se interpone entre la conciencia y el mundo, sino pre-

cisamente el vehiculo de mi ser en el mundo, tampoco el cuerpo de otro es

5 Cfr. Ibidem, p. 144.
8 Cfr. Merleau-Ponty, Maurice, “Le philosophe et son ombre”, en op. cit., pp. 213 y 218.



252 Investigaciones fenomenologicas 7

una masa opaca gue me oculta su ser, sino que, en tanto que se refiere in-
tencionalmente al mismo mundo y se comporta en él, el otro es una varia-
cion posible de mi propio comportamiento: viéndolo actuar me siento actu-
ando en él y viéndole mirarme me siento mirAndome a través o desde él,
reefectio de algin modo sus operaciones como si su cuerpo fuera una ex-
tension del mio, o como si ambos formaramos parte de un mismo ser que
comunica interiormente. Asi, prosigo una mirada ajena que apunta al mun-
do y percibo segun el otro; los gestos, ademanes e intenciones de otro
constituyen en cierto modo una extension de mi propia corporeidad: mi tac-
to se prolonga en las manos de otro y puedo, hasta cierto punto, hacerme
cargo de su dolor. Nuestra corporeidad es, con la presencia de otro, inter-
corporeidad. Mi cuerpo se amplia o se extiende en los cuerpos de otros. En
definitiva, puede decirse que, para Merleau-Ponty, la intersubjetividad y el
didlogo es, en primer lugar, carnal: ese nivel de muda comunicaciéon es lo
que se prosigue y transforma en el didlogo propiamente linguistico®.

Esta ruptura de una subjetividad encapsulada, que a priori se piensa
como cerrada en si misma, es la que permite comprender lo que Miguel
Hernandez decia, en aquella increible Elegia a Ramén Sijé, ante la muerte
de su mejor amigo: “y siento mas tu muerte que mi vida”. La actitud basica
que se pone de manifiesto aqui es el estar dispuesto a sufrir por otro, el
dejarse afectar por el dolor de otro, el permitir que lo que le pasa al otro
interrumpa, interfiera e incluso disloque el recinto de lo propio. Por tanto, se
trata de una actitud de no indiferencia.

Desde una 6ptica complementaria, se puede decir también que formo
parte del mismo mundo que aquellos de los que estoy dispuesto a aprender
algo. Para Merleau-Ponty, la experiencia etnoldgica consiste en primer lugar
en experimentar al otro como un extrafio, en ponerlo a prueba desde la
propia Optica, pero al hacerlo, situarnos entonces en su perspectiva y dejar-
se poner a prueba por él. “Singular método: se trata de aprender a ver co-
mo extranjero lo que es nuestro, y como nuestro lo que nos resulta extran-

jero”. Con ello la experiencia se ensancha (expérience élargie) puesto que

7 Merleau-Ponty, Maurice, op. cit., p. 227.



Xavier Escribano: Por mi dolor comprendo... 253

contiene mi punto de vista sobre el otro, y el punto de vista del otro sobre
mi. Ahora bien, la experiencia etnolégica no es una toma de distancia teori-
ca, que nos deja indiferentes: exige “que nos transformemos nosotros mis-
mos”, que el sujeto “haya aprendido a dejarse ensefiar por otra cultura,
pues él dispone desde entonces de un nuevo 6rgano de conocimiento, él ha
retomado posesion de la region salvaje de si mismo que no se halla investi-
da en su propia cultura, y por donde él comunica con los otros™. A través
de tales palabras, a las que volveremos mas adelante, se hace presente
otra actitud que, a mi modo de ver, resulta imprescindible en cualquier
acercamiento a una cultura ajena. Se trata de otro modo basico de dejarse
afectar o transformar por lo otro: el conceder, por principio, que la expe-
riencia de lo ajeno puede aportar algo que falta, que puede poner remedio a
una carencia o apuntar hacia alguna mejora en el mundo propio. Por tanto
se trata de una actitud de no autosuficiencia, en la que se muestra la propia
vulnerabilidad y se esta dispuesto, si se quiere decir asi, a exponerse al
otro.

Me parece que la respuesta adecuada a lo ajeno, entendida en este con-
texto como el interrogante que se plantea ante el encuentro en una misma
sociedad de individuos pertenecientes a culturas consideradas colectiva-
mente como extrafias, entrafia preliminarmente, antes que la elaboracion
de un discurso tedrico, disposiciones afectivas o éticas, puesto que, Vivir
Unica y exclusivamente el propio mundo o entrar en el mundo del otro,
guarda estrecha relaciéon con hasta qué punto me voy a dejar afectar por las
palabras o la suerte de otro o cual es mi nivel de indiferencia o de insensibi-
lidad respecto a él.

Asumiendo este punto de partida, creo pertinente en este debate tener
en cuenta el planteamiento de Richard Sennet, que advierte de que una in-
sensibilidad respecto a las propias sensaciones dolorosas o la no aceptacion
del propio dolor o de la propia insuficiencia en el marco de la ciudad con-
temporanea (él se refiere especificamente a la organizacion urbanistica y
arquitectonica de la ciudad), pueden imposibilitar el interés por el otro y la

comprension de sus necesidades y carencias en una sociedad multicultural.

o Merleau-Ponty, Maurice, op. cit., p. 150.



254 Investigaciones fenomenoldgicas 7

2. La “privacion sensorial” en la ciudad occidental contemporanea

y la posibilidad de su ruptura

En su original trabajo titulado: Carne y Piedra. El Cuerpo y la Ciudad en
la Civilizacién Occidental’®, Richard Sennet elabora la historia de la ciudad
occidental a través de la experiencia corporal de las personas. El autor parte
de la tesis de que los espacios urbanos cobran forma en buena medida a
partir de la manera en que las personas experimentan su cuerpo. Sennet
sostiene que la civilizacion occidental ha tenido un problema persistente a la
hora de honrar la dignidad del cuerpo y la diversidad de los cuerpos huma-
Nnos y que esos problemas han encontrado expresion en la arquitectura y la
planificaciéon urbana (p.17). Lo que le mueve a realizar este estudio es
constatar que a pesar de que los tiempos modernos han otorgado un trata-
miento privilegiado a las sensaciones corporales y a la libertad de la vida
fisica, sin embargo la privacion sensorial en el espacio (falta de conexién
activa entre el cuerpo humano y sus creaciones) afecta a la mayoria de edi-
ficios modernos (p.18).

Sennet pone algunos ejemplos de insensibilidad (o pasividad) sensorial,
propia del mundo contemporaneo. Por ejemplo, en los medios de masas
existe una division entre lo representado y las experiencias vividas en la
realidad cotidiana e inmediata. Por ejemplo, la experiencia vicaria de la vio-
lencia insensibiliza al espectador ante el dolor real. EI consumo elevado de
dolor simulado, asi como de sexo simulado, sirve para embotar la concien-
cia corporal (p.19). La insensibilidad sensorial también guarda una estrecha
relacion con el protagonismo de la experiencia de la velocidad en las ciuda-
des contemporaneas: a medida que el espacio urbano se convierte en una
mera funcién del movimiento, también se hace menos estimulante. El con-
ductor, dice Sennet, desea atravesar el espacio, no que éste atraiga su
atencion (p.20). Como complemento del aislamiento que impone la veloci-

dad, las acciones necesarias para conducir un automovil son micromovi-

10 sennet, Richard, Carne y Piedra. El Cuerpo y la Ciudad en la Civilizacion Occidental,
Madrid, Alianza Editorial, 1994 (titulo original: Flesh and Stone. The Body and the City in
Western Civilization). En adelante, citaré esta obra por el nUmero de pagina en el cuerpo del
texto. Las cursivas son siempre mias.



Xavier Escribano: Por mi dolor comprendo... 255

mientos. De todo ello resulta que “el viajero, como el espectador de televi-
sion, experimenta el mundo en términos narcéticos. El cuerpo se mueve
pasivamente, desensibilizado en el espacio, hacia destinos situados en una
geografia urbana fragmentada y discontinua” (p.21).

En ambos casos se da una liberacion de las resistencias. El deseo de li-
berar el cuerpo de resistencias lleva aparejado el temor al roce, que se
puede ejemplificar de muy diversas maneras. Entre otros ejemplos, Sennet
recuerda que cada vez mas se vende a los compradores una comunidad
planificada con verjas, puertas y guardias, como si ésta fuera la imagen de
la buena vida (p.23). En efecto, mediante el sentido del tacto corremos el
riesgo de sentir algo o a alguien como ajeno. Hoy en dia, el orden social
significa falta de contacto. El contacto, la friccion, la confrontacion, se con-
sideran tremendamente negativos. Segun constata M. P. Baumgartner (ci-
tado por Sennet), “en la experiencia cotidiana, la vida esta repleta de es-
fuerzos destinados a negar, minimizar, contener y evitar el conflicto. La
gente rehuye los enfrentamientos y muestra un enorme desagrado cuando
se buscan problemas o se censura una conducta errénea” (p.23).

Segun declara Sennet, en la multitud moderna la presencia fisica de los
otros seres humanos es sentida como algo amenazante (p.24). Para Sen-
net, estos problemas contemporaneos hunden sus raices en problemas pro-
fundos de la civilizaciéon occidental, al concebir espacios para el cuerpo
humano en los que los cuerpos son conscientes unos de otros. Para demos-
trarlo realiza un recorrido histérico desde la polis de los antiguos atenien-
ses, pasando por la Roma de Adriano, el Paris medieval, la Venecia del Re-
nacimiento, el Paris Revolucionario, el Londres de la época de E. M. Forster
y la Nueva York contemporanea. Para él, el triunfo del movimiento indivi-
dualizado en la formacion de las grandes ciudades del siglo XIX conduce a
nuestro actual dilema: el cuerpo individual que se mueve libremente carece

de conciencia fisica de los demas seres humanos (p.26).

3. El reconocimiento del dolor en la ciudad
En el dltimo capitulo de su libro, Sennet analiza el caso de Greenwich

Village, un barrio de Nueva York, considerado por algunos el paradigma de



256 Investigaciones fenomenoldgicas 7

la convivencia de culturas en su diversidad. Sennet hace observar que la
vista, que presenta una mezcla de individuos diferentes en un mismo espa-
cio, con frecuencia aporta una informacidén social engafiosa sobre la diversi-
dad (p.380). Resulta que la diferencia y la indiferencia coexisten en la vida
del Village. El mero hecho de la diversidad no impulsa a las personas a in-
teractuar. Sennet pone de relieve —describiendo una experiencia que po-
demos comprobar diariamente— que “durante el desarrollo del individualis-
mo moderno y urbano, el individuo se sumioé en el silencio de la ciudad. La
calle, el café, el almacén, el ferrocarril, el autobus y el metro se convirtieron
en lugares donde prevaleci6 la mirada sobre el discurso. Cuando son difici-
les de sostener las relaciones verbales entre extrafios en la ciudad moder-
na, los impulsos de simpatia que pueden sentir los individuos de la ciudad
mirando a su alrededor se convierten a su vez en momentaneos” (p.381).
Nuestro agora —dice Sennet— es meramente visual.

Sennet sostiene que, para que las personas que viven en una sociedad
multicultural se interesen por los demas, es preciso que cambie la forma en
que percibimos nuestros cuerpos: “no experimentaremos la diferencia de
los demas mientras no reconozcamos las insuficiencias corporales que exis-
ten en nosotros mismos. La compasion civica procede de esa conciencia fisi-
ca de nuestras carencias, y no de la mera buena voluntad o la rectitud poli-
tica” (p.394).

Segun Sennet es un habito tipicamente moderno considerar puramente
negativas la inestabilidad social y la insuficiencia personal. El individualismo
moderno en general ha pretendido hacer a los individuos autosuficientes,
completos mas que incompletos (p.395). La psicologia habla de individuos
“centrados”, de “integridad” y “plenitud” del yo. Los modernos movimientos
sociales también hablan ese lenguaje. Sennet observa que en Nueva York
los grupos raciales o étnicos o sociales adoptan actitudes introspectivas pa-
ra dotarse de coherencia y recobrarse (p.396).

Por otro lado, la busqueda de placer, en el fondo, no es el esfuerzo de
un contacto placentero con lo otro, sino que mas bien tiende a encerrarse
en si mismo, es la busqueda de un regreso a un estado que Freud comparé

al bienestar de un feto en el vientre, seguro e ignorante del mundo. Bajo el



Xavier Escribano: Por mi dolor comprendo... 257

dominio del principio del placer, el individuo desea descomprometerse.
Freud dice que el deseo de comodidad expresa una necesidad bioldgica pro-
funda: “para el organismo vivo —escribe—, la defensa contra las excitacio-
nes es una funcidn casi mas importante que la recepciéon de las mismas”.
Pero si predomina la proteccién, si el cuerpo no esta abierto a crisis periodi-
cas, el organismo acaba enfermando por falta de estimulo. El impulso mo-
derno de buscar la comodidad es extremadamente peligroso para los seres
humanos. Para Sennet el prototipo moderno del cuerpo individual e inde-
pendiente, no es que haya acabado en triunfo, sino que ha acabado en pa-
sividad (p. 398).

El impulso de retirarse a una situacion placentera, puede ser vencido
por el “principio de realidad”, por la cual una persona, a través de su fuerza
de voluntad, se resuelve a conocer el displacer. O, de manera mas segura y
duradera, es la experiencia de la incompatibilidad entre deseos diversos, lo
que pone al cuerpo en estado de guerra consigo mismo (p.397). Para Sen-
net, esta ultima es la tarea de la civilizaciéon: enfrentarnos, en nuestra fragi-
lidad, a experiencias contradictorias que no pueden ser soslayadas y que
nos hacen sentirnos incompletos. En este estado de disonancia cognitiva los
seres humanos comienzan a atender, a explorar y a comprometerse en el
ambito donde el placer de la plenitud es imposible.

En los dltimos compases de su libro, Sennet se plantea esta cuestidon
como acuciante en una ciudad multicultural: porque, “sin una percepcion
alterada de nosotros mismos, ¢;qué nos impulsara a la mayoria de nosotros
—que no somos héroes [...]— a volvernos hacia fuera en busca de los de-
mas, a experimentar al Otro?” (p.398s).

El autor mantiene aun cierta fe en la movilizacion de los poderes de la
civilizacion contra los del dominio. La tarea de la civilizacion radica en acep-
tar lo que la soledad del individualismo moderno intenta evitar: el dolor't.
“El dolor vivido —dice senté— es un testimonio de que el cuerpo trasciende
el poder de la sociedad para definir; los significados del dolor son siempre

incompletos en el mundo. La aceptacion del dolor se halla en un orden exte-



258 Investigaciones fenomenoldgicas 7

rior al orden que los seres humanos crean en el mundo” (p.400). El hombre
autosuficiente cree poder eliminar el dolor, con ello no le reconoce un lugar
en la ciudad y cuando comparece, se escandaliza y no es capaz de compar-
tirlo, huye de él. El reconocimiento de que el dolor es inevitable y de que la
sociedad humana no lo puede eliminar completamente, aunque le niegue un
reconocimiento o un lugar dentro de la ciudad, va ligado en Sennet a la
conciencia religiosa de hallarse en este mundo como en un lugar de destie-
rro y al convencimiento de que el destino compartido por todos los indivi-
duos humanos es el de un exilio forzado. Lo que tenemos en comun es que
no estamos en el Paraiso y que sufrimos.

Con acierto observa Sennet que entre los problemas civicos de una ciu-
dad multicultural esta la dificultad moral de estimular la simpatia hacia los
que son otros. Esto soélo puede ocurrir —y estos dos puntos resumen la pro-
puesta del autor— si se entiende por qué el dolor corporal exige un lugar en
el que pueda ser reconocido y en el que sus origenes trascendentes sean
visibles. Ese dolor reconocido posee la capacidad de desorientar y de hacer
incompleto al individuo y asi vence el deseo de coherencia y de autosufi-
ciencia. En definitiva, el cuerpo que acepta el dolor esta en condiciones de
convertirse en un cuerpo civico, sensible al dolor de otra persona, a los do-
lores presentes en la calle. Sennet propone una concepcién trascendente
del origen del dolor como condicién de posibilidad del reconocimiento de su
inevitabilidad, de que todos nos hallamos expuestos ante él y que, por tan-
to, tenemos un destino compartido. Para el autor, en ultimo extremo, el
cuerpo solo puede seguir esta trayectoria civica si reconoce que los logros
de la sociedad no aportan un remedio a su sufrimiento, que su infelicidad
tiene un origen trascendente, y que no puede recibir una solucién social o
humana. Sélo asi —dice el autor— aquellos que han sido expulsados del

Jardin del Edén podrian encontrar un hogar en la ciudad.

11 Esta idea podria conectarse con lo que M. Merleau-Ponty llama tomar contacto con la
region salvaje de uno mismo, es decir, aquello que escapa al propio dominio, y al de cualqui-
er cultura posible, y que, por tanto, nos pone directamente en contacto con el otro.



Xavier Escribano: Por mi dolor comprendo... 259

4. A modo de conclusion

A modo de conclusiéon me gustaria afiadir un breve comentario apoyado
en los versos de Cernuda —“Por mi dolor comprendo que otros inmensos
sufren”— que han inspirado el titulo de este texto'?. En efecto, cualquiera
de nosotros podria, posiblemente, exteriorizar una queja semejante al com-
probar uno de esos desajustes entre el cuerpo y la ciudad de los que habla
Sennet, el del contraste entre la vision lacerante de la pobreza o la margi-
nacion arrojada en la calle y los edificios magnificentes, rectilineos, de geo-
metria y disefio puros e incontaminados que, al tiempo que se aislan del
sudor y del ruido de las calles de las grandes ciudades, vuelven la espalda a
los gritos de auxilio procedentes de un intranquilizante mundo exterior. Por
tanto, ese paraiso de la geometria o del disefio no es el Paraiso del ser
humano.

So6lo en el caso de que lo que pueda ocurrirle al otro, por extrafio o aje-
no culturalmente que sea, pueda, como dice el poeta, arrasarme de lagri-
mas los ojos, estoy en condiciones de pensar si hay algo que nos une a los
dos —individual y colectivamente—, aunque ese algo asuma la forma de la
ausencia o de la carencia.

El reconocimiento del dolor de otro pasa por el reconocimiento del pro-
pio dolor y de la propia insuficiencia. Como dice acertadamente Bernhard
Waldenfels, a quien he citado al principio, la “extrafieza no empieza fuera
de mi mismo, empieza en nosotros mismos en forma de una extrafieza in-

I"13. Las reflexiones esbozadas en estas

trasubjetiva, asi como intracultura
paginas pretenden ser también una invitacion a no apartar la mirada de lo

que nos recuerda que el nuestro es un mundo roto™, ya que la vision, el

12 “Estoy en la ciudad alzada para su orgullo por el rico,/ Adonde la miseria oculta canta
por las esquinas / O expone dibujos que me arrasan de lagrimas los ojos. / Y mordiendo mis
pufios con tristeza impotente / AUn cuento mentalmente mis monedas escasas, / Porque un
trozo de pan aqui y unos vestidos / Suponen un esfuerzo mayor para lograrlos / Que el de
los viejos héroes cuando vencian / Monstruos, rompiendo encantos con su lanza. (...) Por mi
dolor comprendo que otros inmensos sufren / Hombres callados a quienes falta el ocio / Para
arrojar al cielo su tormento. Mas no puedo / Copiar su enérgico silencio, que me alivia / Este
consuelo de la voz, sin tierra y sin amigo, / En la profunda soledad de quien no tiene / Ya
nada entre sus brazos, sino el aire en torno, / Lo mismo que un navio al alejarse sobre el
mar”. El poema es “La visita de Dios”, perteneciente al libro Las Nubes (1937-1940), en Luis
Cernuda, La realidad y el deseo (1924-1962), México/Madrid, F. C. E., 1988, pp. 152s.

13 waldenfels, Bernhard, “Respuesta a lo extrafio...”, p. 20.

14 Asi se titula precisamente uno de los dramas escritos por Gabriel Marcel.



260 Investigaciones fenomenoldgicas 7

reconocimiento de la ruptura, nos trae memoria de la no autosuficiencia, de
que toda cultura humana es insuficiente. A partir de tal reconocimiento, po-
dria abrirse paso una universalidad entendida como capacidad de apelacién
mutua, como busqueda conjunta de modos de poner remedio a las propias
carencias y de apoyo mutuo, como comparfneros de destierro, para hacer
frente a aquello que nos une, el dolor, que, como el frio, se cuela por las

fisuras inadvertidas del mundo.



FENOMENOLOGIA DE LA COEXISTENCIA
DESDE LA IDENTIDAD EN LAS DIFERENCIAS®

M2 Carmen LOpez Saenz
Universidad Nacional de Educacion a Distancia, Madrid, Espafa
clopez@fsof.uned.es

Resumen

La temprana descripcion merleau-pontiana de la coexistencia como interrela-
cion entre conciencias encarnadas es una reactivacion del Ineinander husserliano
de la que se sigue una nueva vision de la trascendencia del otro desde el horizonte
del mundo compartido. El reconocimiento de la insuficiencia de la polaridad yo-otro
y el descubrimiento de la Chair como instituciéon originaria y quiasma de identidad y
diferencia, supondran una revision todavia mas enriquecedora de la intersubjetivi-
dad y conduciran a una concepcién compresiva de lo social. La Carne habra de en-
tenderse como lo irrelativo de toda relacién o como generalidad en la que se gestan
diferenciaciones por écart. Este nucleo de la intra-ontologia merleau-pontiana nos
permitira interpretar la Stiftung como “institution”, que no requiere una conciencia
constituyente y nos acerca a un universal concreto. Mostraremos la utilidad de éste
para trascender la multiculturalidad hacia la interculturalidad y para eludir el relati-
vismo extremo. Sostendremos que una filosofia intercultural ha de insertarse en el
proyecto de una fenomenologia de la razén élargie que no desvincule las estructu-
ras de la experiencia vivida.

Abstract

The early Merleau-Pontian description of the coexistence as an interaction be-
tween embodied consciousnesses is a reactivation of Husserlian Ineinander. A new
vision of the transcendence of the other from the horizon of the shared world fol-
lows from this. The recognition of the self-other polarity and the development of
the Chair as original institution and chiasm of identity and difference will mean a
further review of the intersubjectivity and lead to an understanding conception of
the social world. Flesh must be understood as the basis of any relationschip or as
the generality from which differentiations are gestated by écart. This core of the
Merleau-Pontian intra-ontology allows us to interpret the Stiftung as institution that
does not require a constituing consciousness and brings us closer to a concrete uni-
versal. We show its usefulness in order to move beyond multiculturalism towards
interculturalism and to avoid extreme relativism. We will claim that an intercultural
philosophy has to be embodied in the project of a phenomenology of the élargie
reason that does not dissociate the structures of lived experience.

* Ponencia presentada en el VIl Congreso Internacional de Fenomenologia, “Intercultu-
ralidad y Conflicto”, organizado por la Sociedad Espafiola de Fenomenologia, en la Universi-
dad de Salamanca (Espafa), los dias 28-30 de abril de 2004.



262 Investigaciones fenomenologicas 7

La reduccion primordial husserliana arroja como resultado que el mun-
do, incluido el yo, como ser humano mundano, esta constituido intersubje-
tivamente. Merleau-Ponty subrayarda la pertenencia corpoérea del yo y el otro
al mundo hasta describir la existencia como ser-en-el-mundo con los otros.
Basaréa la intersubjetividad en la intercorporeidad® sin reducirla a la inma-
nencia, cifrando la transcendencia en el descentramiento de la situacion
propia que inaugura la otra apertura al mundo.

El descentramiento primero del punto cero, que es nuestro cuerpo fe-
némenico, viene determinado por él mismo, gracias a su intencionalidad
motora que nos descubre otros cuerpos con capacidades semejantes. Asi,
reinterpreta la Einfilung y la Paarung como action a deux de los cuerpos
que anuncia una sociabilidad sincrética y pre-egoldgica, presente ya en la
infancia. Tal sociabilidad demuestra que la conciencia de uno mismo se de-
riva de un nivel pre-personal de anonimidad del que se sigue la empatia y el
hecho de que no s6lo nos encontremos con los otros como seres fisicos, si-
no como comportamientos. Estos me descubren otras conciencias encarna-
das como la mia cuyas conductas parten de otro “aqui y ahora”. Desde él,
como yo desde el mio, nos destacamos de un horizonte y percibimos el
mismo mundo.

El caracter pre-personal de la conciencia perceptiva se traduce en una
co-percepcién que presupone varios posicionamientos; no consiste en una
a-presentacion de la subjetividad ajena a través de la presentacion de su
cuerpo, porque no la reduce a un cogito que deba deducirse, sino a un
cuerpo cognhoscente y vivenciado como el mio, pero desde si.

La correlacion existente entre la conciencia del cuerpo propio y la per-
cepcion del otro, asi como la percepcién conjunta, pero diversa, y el com-
portamiento explican la relacién continua entre mismidad y alteridad en la
coexistencia sin necesidad de realizar inferencias. La intersubjetividad vi-
viente es un hecho e intentar demostrarla por analogia no sirve para enten-

der al otro como un alter ego, sino sélo como un duplicado del yo.

1
He desarrollado con méas amplitud este concepto en “Intersubjetividad como intercorpo-
reidad”, en La ldmpara de Didgenes, 5 (2004) 57-71.



M2 Carmen Lopez Saenz: Fenomenologia de la coexistencia... 263

El yo encuentra al otro como toma conciencia de si: en la experiencia
vivida junto a otros, la cual tiene como trasfondo una situacion intercorpo-
ral. Gracias a esta Ultima es posible acceder a la conciencia del otro, aunque
nunca de una manera absoluta, ya que no puedo experimentar directamen-
te la conciencia encarnada del otro o su cuerpo como sujeto. Esta incapaci-
dad permite justamente que el otro siempre sea otro que yo. La experiencia
que tengo de él es inagotable por su alteridad, pero también lo es la mia,
porgue un yo generalizado constituye el potencial de todas mis experiencias
abiertas a otras que, obviamente, incluyen las de los otros. Ese yo anénimo
es Leib por el que experimentamos a otros sin constituirlos ante la concien-
cia y por el que sabemos que la transcienden.

Un sujeto corporal no es ni yo ni otro; es constituyente y constituido,
ya que unifica los objetos que percibe, mientras es percibido y confirma,
con otros perceptores la objetividad los mismos. Lo otro (autrui)® no esta,
por tanto, en nuestro interior, sino contribuyendo a dar unidad al mundo; es
co-instituyente, pero transcendental, en tanto condicién de posibilidad de
los objetos y puesta en comun de la vida intencional. De esta vida originaria
procede el yo y lo otro.

En sus primeras obras, Merleau-Ponty la encontrarda en la anonimidad
del ser-en-el-mundo o en la intersubjetividad dada que nos hace ser, al
mismo tiempo, “absolutamente individuales y absolutamente generales™,
seres-en-el-mundo o ek-sistencias, es decir, descentramientos entre la indi-
vidualidad y la generalidad. Ambas son formas de anonimidad que, en la
realidad interactuan. Esta relacionalidad que observamos es fruto de una
generalidad primordial en la que el yo y el otro se confunden porque todavia
no hay individuaciéon. Formamos parte de esa anonimidad, que es la estruc-
tura compartida del esquema corporal, pero cada uno adquirimos significa-
do cuando nos diferenciamos de ella por écart. El origen de la intersubjeti-

vidad no es, pues, la soledad, sino esa coexistencia pre-personal. Por tanto,

: Merleau-Ponty se refiere, generalmente a autrui. Cfr. M. Merleau-Ponty, Les relations
avec autrui chez I” enfant, Paris, CDU, 1975 y Le visible et |"invisible, Paris, Gallimard, 1964,
pp. 298 y 317. En nuestra opinidn, esto demuestra que se interesa fundamentalmente por lo
ajeno del préjimo, por la alteridad que revertira en la ampliacién del yo y en el conocimiento
de la propia otredad.

3
M. Merleau-Ponty, Phénoménologie de la perception, Paris, Gallimard, 1945, p. 448.



264 Investigaciones fenomenoldgicas 7

el sujeto es social por naturaleza o, mejor dicho, naturaleza y cultura se
inter-penetran en la intercorporalidad.

El yo es, a la vez, general e individual en virtud de su cuerpo vivido. La
experiencia motriz de éste no es que posee un cognoscente de un objeto,
sino una manera corporal de adhesiéon al mundo, una praktognosie®. La uni-
dad de la experiencia del cuerpo y de su intencionalidad hacia el mundo se
produce gracias al esquema corporal®, que integra dindmicamente las par-
tes del cuerpo en los proyectos motores, es condicién de nuestra situacion y
media entre lo interno y lo externo.

Aun siendo la base del cuerpo fenoménico, su esquema no es meramen-
te particular, sino una estructura compartida, “un Iéxico de la corporeidad
en general, un sistema de equivalencias entre el adentro y el afuera, que
prescribe al uno cumplirse en el otro”®. Con las sedimentaciones deposita-
das en él, organiza todas las formas de actividad, de modo que la reactiva-
cién de habitualidades permite concentrarse en tareas abstractas. La gene-
ralidad de aquéllas obedece a la generatividad corporal y nos permite des-
arrollar lo mas propio.

Interpreto analogamente el cuerpo del otro como la cara visible de otro
esquema corporal desde cuya inmanencia se abre a toda trascendencia. Su
comportamiento es la prueba mas inmediata de su intencionalidad motora.
A esta evidencia se suma el hecho de que mi cuerpo no me permite con-
templar el mundo como puro objeto, sino como horizonte permanente de mi
existencia, y al otro como mi complemento en el mundo.

La experiencia de la intercorporeidad es de inmediato experiencia de in-
tersubjetividad debido a la trasgresion intencional que, a través de la per-
cepcion del cuerpo del otro, me lleva a la totalidad de su persona sin nece-
sitar una mediacion intelectual. El sujeto que cumple dicha trasgresion sélo
puede serlo en tanto que situado; lo mismo ocurre con la experiencia de

otro, que soélo es posible porque la situacién forma parte del cogito. Ambos

¢ Ibidem, p. 164.

5
El esquema corporal es “postura orientada hacia determinada tarea actual o posible”
(ibidem, p. 116).
6
M. Merleau-Ponty, Résumés de Cours. College de France 1952-1960, Paris, Gallimard,
1968, p. 178.



M2 Carmen Lopez Saenz: Fenomenologia de la coexistencia... 265

son dinamizados por la intencionalidad motora y la continua reciprocidad
entre el yo y el otro dinamizan la situacion.

Merleau-Ponty supera, por tanto, la alternativa entre lo subjetivo y lo
objetivo volviendo a la unica realidad que es el Ineinander de los seres
humanos en el seno del mundo. Esta unicidad no anula al individuo; sélo lo
determina parcialmente. Mediatizado por los otros, el yo es susceptible de
cierta universalidad, por generalidad y por acceso a la objetividad. Esta de-
terminacion mutua es la que lleva a Merleau-Ponty a negar que la verdad de
una sociedad corresponda a la perspectiva del mas desfavorecido’; esto no
seria mas que superponer la otra subjetividad a la mia. De manera similar,
la unidad sartreana inmediata del para-si y del para-otro se le antoja mera
alternancia, doble verdad; él busca la verdad del doble, es decir, que el yo
sea otro y que el otro sea también yo, de manera que se produzca una su-
peracion de los sentidos particulares. Para ello, hay que dejar de concebir al
yo y al otro como absolutos; ver a cada uno como estructura dialéctica en-
tre interioridad y exterioridad, cuya dindmica define el campo de gravitacion
social®.

La férmula yo-otro es, a todas luces, insuficiente para el fil6sofo®, igual
que la de individuo-sociedad, porque la realidad muestra que el uno no
puede sostenerse sin el otro. Como en la comunidad monadolégica husser-
liana, es la persona la que sostiene el hecho social, pero ésta no es sustan-
cia, sino percepciéon que muestra la armonia intermonéadica’®. Es asi como
nuestro filésofo hace frente al objetivismo de la sociologia positivista. Para
él, lo social no es un objeto, sino nuestra situacion. La aceptacion de ésta
no excluye su critica, sino que le proporciona un contexto. Este no explota
las diferencias entre el ser y el deber ser, sino que abre los conceptos a la
experiencia de su reversibilidad. Si la concepcion corpérea se basa en el

intercambio entre lo subjetivo y lo objetivo y la de la sociedad, en la com-

7
Cfr. M. Merleau-Ponty, L”institution. La passivité. Notes de cours au Colléege de France
(1954-1955), Paris, Belin, 2003, p. 161.

8 - re - 7 - - - . -
Dice Merleau-Ponty que la raiz de lo social no esta ni en los individuos ni en su suma,
sino en el campo de gravitacion social, en la verdadera sede de la dialéctica Cfr. ibidem, p.
119.

9

Cfr. M. Merleau-Ponty, Le visible et |I" invisible, p. 275.
10

Cfr. ibidem, p. 276.



266 Investigaciones fenomenoldgicas 7

plementariedad yo-otro, la critica social, derivada de ellas arranca del cues-
tionamiento de la propia cultura; esto exige que seamos capaces de poner-
nos en el lugar del otro y reflexionar sobre el papel del sujeto como repre-
sentante de una cultura en relacion con otra. La critica de la cultura propia
y de la ajena es necesaria porque la interrelacion no sélo tiene como objeti-
vo favorecer la comprensién de cada integrante, sino también llegar a una
comprehensién que abra nuevas posibilidades para la auto-comprensiéon y
para la inter-subjetividad. So6lo desde una cultura de la otredad se puede
hacer frente a la cultura dominante, pero teniendo en cuenta que compren-
demos una cultura como otra en el interior de nuestro campo temporal y
desde nuestra particularidad. Sin esta conciencia situada, pero dialéctica,
carece de sentido la critica del poder del discurso. Si s6lo entendemos el
poder como algo externo y si nos consideramos efectos de éste, (qué po-
dremos defender? Merleau-Ponty no reduce la subjetividad a la discursivi-
dad, sino que la entiende como coexistencia cuyo origen no se halla en lo
simbdlico, sino en el cuerpo vivido. Tal subjetividad no es la del espectador
desinteresado, sino la del comportamiento y la accion.

El filosofo reintegra la sensibilidad general del cuerpo en la instituciéon
(Stiftung) del sentido y asi evita constituir la conciencia del otro en la inten-
cionalidad propia. La posibilidad de una institucion se halla en la estructura
corporal, condicién de todas las operaciones expresivas y de todas las ad-

I*. A su vez, la estructura cor-

quisiciones que constituyen el mundo cultura
poral se institucionaliza como habitualidad que re-significa. El cuerpo insti-
tucionalizado ya presupone el encuentro con los otros institucionalizantes,
porque el habitus se adquiere socioculturalmente. Por tanto, el otro ya no
se entiende como lo negativo de mi mismo, porque lo instituido no es refle-
jo inmediato de mis acciones, sino que puede ser reactivado por otro.

Si queremos recapacitar sobre la accién, tenemos que pensar la Stif-
tung, porque aquélla no es realizada por un sujeto constituyente. Sociedad
y cultura son desarrolladas por la coexistencia. Su institucibn no implica

constitucién del sentido por la conciencia; éste es auto-constituido en el

11
Cfr. M. Merleau-Ponty, Phénoménologie de la perception, p. 445.



M2 Carmen Lépez Saenz: Fenomenologia de la coexistencia... 267

proceso instituyente. La estructura de la Stiftung es diacritica, es decir, tie-
ne doble sentido: instituido e instituyente, porque incorpora la posibilidad
de reactivar la fuerza instituyente, que parece haber desaparecido de las
instituciones cosificadas. Las instituciones sociales se fundan en los legados
individuales y la tradicidon; ésta se sedimenta cuando aprendemos a alterar-
la mediante nuestro estilo'?, ese que imprime la deformacién coherente del
mundo y marca las diferencias en el seno de la anonimidad compartida. La
reactivacion a través del estilo no sélo es conciencia de nuestra pertenencia
a una tradicion, sino también de la co-autoridad de la misma. Esta compete
a la conciencia encarnada, pero si esta conciencia se ha producido en una
tradiciéon, ¢como reflexionaremos sobre otra? Tal y como nos relacionamos
con lo sedimentado®®: abriéndonos a la “idea”, a la idealizacién como telos
de una tarea infinita’* en la que lo invisible es la otra cara de lo visible;
desde nuestra auto-comprension y dialogando hasta conformar las bases de
una tradicion, entendida de manera prospectiva y no como una determina-
cién que viene del pasado, aprendiendo a cuestionar y ampliar la propia cul-
tura después de habernos acercado comprensivamente a la de los otros.
Esto es la institucion: apertura a un campo comunizado en el que la do-
nacion de sentido requiere la recepcién del mismo y ésta se funda en aqué-
lla. Hasta la experiencia pone de manifiesto que ambas operaciones se
atraviesan continuamente, pues presenta un grado de anonimidad que no
emana de los actos personales, sino que constituye una alienacion primaria
que se sigue del hecho de que tengo que perderme en el mundo para en-

contrarme. Nos ensefia que lo anénimo y lo personal no son entidades, sino

2 Merleau-Ponty atribuye a Husserl la introduccion del término "estilo™ como traduccion
de nuestra relacién original con el mundo (cfr. M. Merleau-Ponty, La prose du monde, Paris,
Gallimard, 1969, p. 79). En consonancia con la cuarta de las Meditaciones cartesianas, en la
que Husserl define al yo como sustrato de habitualidades y “estilo constante, con una ininte-
rrumpida unidad de identidad, un caracter personal” —E. Hussserl, Cartesianische Meditatio-
nen (1931) und Pariser Vortrage. Husserliana I, The Hague, M. Nijhoff, 1991 (trad. cast. de
M. Presas: Meditaciones cartesianas, Madrid, Tecnos, 1986, p. 90). Merleau-Ponty caracteri-
za el estilo por una espontaneidad sobre la que no tenemos un control consciente. Un estilo
es un modo de afrontar las situaciones y el primer estilo es el perceptivo. Como el esquema
corporal, es un sistema de equivalencias entre lo interior y lo exterior que produce significa-
do sin necesidad de representacion objetiva.

13
”La sedimentacion es el Unico modo de ser de la idealidad”. Cfr. M. Merleau-Ponty, Le
visible et I"invisible, p. 288.
14
Cfr. M. Merleau-Ponty, L™ institucion. La passivité. Notes de tours au College de France
(1954-1955), pp. 98 y 276.



268 Investigaciones fenomenoldgicas 7

capas diferentes de experiencia. Algo parecido sucede en la institucion, en-
tendida como campo intersubjetivo en el que lo sedimentado ha de ser re-
activado desde el presente. Se adecua a la intra-ontologia merleau-
pontiana, que concibe el ser como campo de reversibilidad yo-otros, exento
de polarizaciones y de cuyo proceso de ser-coexistiendo arrancan las dife-
renciaciones. La continuacion de dicha endo-ontologia no sdélo enriquece el
poder descriptivo de nuestras acciones en el mundo y con los otros, sino
que también puede transformarlas.

Gracias al concepto clave de esta nueva ontologia —la Chair—, el cuerpo
ya no se entiende como una entidad puramente singular o como un actor
aislado, sino como compromiso con el mundo. Carne no es el cuerpo de
hecho, sino el ser carnal aplicable tanto al sujeto como al objeto, el medium
formativo de ambos. No es una simple propiedad del cuerpo perceptor rela-
tivo al mundo, sino que es lo irrelativo, el absoluto de todas las relaciones.

En Lo visible y lo invisible, Merleau-Ponty enraiza la experiencia del yo y
la del otro en esa dimensién intercarnal. La carne no es materia pasiva, sino
reversibilidad ontogenética, generatividad por apertura y diferencia antes de
las diferenciaciones reflexivas. Su reversibilidad es movimiento que recorre
todos los niveles de la realidad para aprehender su articulacion y su dife-
renciacion; de ahi que siempre sea inminente'®. Ella es la verdad en la que
vivimos, el Ineinander del mundo con nosotros, “instituciéon primera, siem-
pre ya ahi”*®, porque es la vida anénima sedimentada que nos constituye.
Su potencialidad de écart no es sino quiasma de identidad y diferencia, por-
que toda diferencia es relativa a aquello de lo que difiere. Asi es como Mer-
leau-Ponty se esfuerza por comprender la identidad en términos de diferen-
cia en lugar de aproximarse a ésta sobre la base de una identidad funda-
mental. Por tanto, la carne no es, como interpreta Sullivan!’, una identidad
subyacente, sino impulso divergente. La dehiscencia carnal es el mejor

ejemplo de este écart: siendo individual, la carne irradia por todo, es di-

15
"Una reversibilidad siempre inminente y nunca realizada de hecho" (M. Merleau-
Ponty, Le visible et |I”invisible, p. 194).

16 .
Ibidem, p. 270.

17
Cfr. S. Sullivan, "Domination and Dialogue in Merleau-Ponty”s Phenomenology of Per-
ception”, Hypatia vol. 12, 1 (1997), p. 15.



M2 Carmen Lopez Saenz: Fenomenologia de la coexistencia... 269

mensién universal, dimensionalidad del alter y del ego. Las identidades no
se pierden entre las diferencias, porque la generalidad carnal es “distancia
en la proximidad”'®. Un buen ejemplo de ésta es la observacion del nifio en
el espejo; muestra al nifio que ven los otros y, gracias a esa objetivacion,
aprende a diferenciarse del otro y, por tanto, a entender su yo. Aqui la dife-
rencia es proximidad, no asimilacion.

La co-incorporaciéon merleau-pontiana del mundo y el cuerpo en la Car-
ne’® no conduce a la desapariciéon de sus diferencias, sino a la contextuali-
zacion de las mismas en el horizonte carnal compartido que posibilita la co-
municacion. Ademas, la Carne designa el punto de articulaciéon de la natura-
leza y la cultura. El mundo natural envuelve al cultural y éste explica a
aquél: “todo es cultural en nosotros (nuestro Lebenswelt es subjetivo)
(nuestra percepcién es cultural-histérica) y todo es natural en nosotros (in-
cluso lo cultural reposa sobre el polimorfismo del Ser Salvaje)”?°. Aunque la
cultura pretende desvelar el sentido de éste, “no nos da nunca significacio-
nes absolutamente transparentes, la génesis del sentido nunca esta acaba-
da”?t,

Esta fenomenologia de las relaciones no se limita ni a constatar la multi-
culturalidad, ni a buscar afinidades culturales en ella. Quiere comprender
por qué culturas tan diversas se comprometen en tareas analogas, por qué
lo que produce una cultura tiene siempre un sentido para las otras. Una cul-
tura debe ser reconocida por su esfuerzo para buscar la verdad y la feno-
menologia pone de manifiesto las afinidades de estos diversos esfuerzos,
entendiéndolas como momentos insustituibles de una tarea comun que, por

serlo, es capaz de reconocer lo diferente®?.

18
M. Merleau-Ponty, Le visible et L” invisible, pp. 187s.

° Un desarrollo mas extenso, en M2 C. Lépez, “Pensar y sentir la carne del mundo des-
de la ecofenomenologia”, en P. Alves / J. M. Santos (eds.), Humano e Inhumano. A Dignida-
de do Homen e os Novos Desafios, Lisboa, Centro de Filosofia da Universidade de Lisboa,
2006, pp. 161-189.

0
M. Merleau-Ponty, Le visible et I”invisible, p. 307.
21
M. Merleau-Ponty, Signes, Paris, Gallimard, 1960, pp. 52s.

22 - . -
Como dice Merleau-Ponty, las culturas se relacionan, porque se necesitan unas a otras
en su diferencia y s6lo parecen idénticas cuando se ignoran entre si. Cfr. M. Merleau-Ponty,
La prose du monde, p. 113.



270 Investigaciones fenomenologicas 7

La institucion del sentido nos anunciaba la de la interculturalidad como
dialéctica de la identidad en el seno de las diferencias. Ambas culminan en
el lenguaje®®, imprescindible, como la intersubjetividad, para instituir un
logos del mundo cultural, porque cuando hablo o comprendo, “experimento
la presencia del otro en mi o la mia en el otro (...) y al fin comprendo lo que
quiere decir la enigmatica proposicion de Husserl, ‘la subjetividad transcen-
dental es intersubjetividad’ ”?*. Cuando hablo, tomo conciencia de que lo
que digo tiene un sentido sedimentado y soy otra; cuando comprendo, algo
del otro se incorpora en mi. Con el lenguaje, el pensamiento adquiere valor
intersubjetivo y el otro se hace plenamente significativo.

Como el lenguaje, el sistema social es una forma de intercambio entre
sujetos cuyos papeles son complementarios, debido al polimorfismo funda-
mental del ser que hace que el otro no tenga que constituirse ante el ego,
puesto que esta ya ahi y el ego se conquista gracias a él. Este polimorfismo
o continuidad entre yo y otros es abordado Unicamente por una filosofia que
se interrogue, tanto por la posibilidad de la vida individual como por la in-
tersubjetiva, porque la institucion es integracion por transitividad, envolvi-
miento, Deckung®. Lo instituido-instituyente es un universo vertical o car-
nal y su matriz polimorfa, es decir, un circuito de integrantes en el mundo:
“el mundo nos es comun, es intermundo —hay transitividad por generali-
dad”?®. La generalidad vivida posibilita la comunicacién con otros y se desa-
rrolla con ellos. Ella nos permite comprender, mas alla de las personas, los
existenciales, que son el sentido sedimentado de todas nuestras experien-
cias. Sin embargo, no se encuentran en nuestro interior, sino ante nosotros,

como la articulacién de nuestro campo, como “Urgemeinschaftung de nues-

2 Un tratamiento mas detallado de este tema, en M2 C. Lépez, “La Parole as a Gesture
of the Originating Differentiation”, en B. Penas / M2 C. Lépez. (ed®.), Interculturalism. Be-
tween ldentity and Diversity, Nueva York / Berna, Peter Lang, 2006, pp. 27-46. Véase tam-
bién M2 C. Lépez, “De la expresividad al habla. Un modelo diacritico de interculturalidad”, en
M2 C. Lépez / B. Penas (ed®.), Paradojas de la Interculturalidad. Filosofia, lenguaje y discur-
so, Madrid, Editorial Biblioteca Nueva, 2008, pp. 31-61.

24
M. Merleau-Ponty, Signes, p. 121.

25
M. Merleau-Ponty, L institution. La passivité. Notes de cours au College de France
(1954-1955), p. 57.
2

6
M. Merleau-Ponty, Le visible et |I”invisible, p. 323.



M2 Carmen Lépez Saenz: Fenomenologia de la coexistencia... 271

tra vida intencional”?’. Estos existenciales hacen que todas las culturas, co-
mo idealidades que son, proporcionen verdades sobre el mundo y orienta-
ciones para la praxis. La conciencia de esta generalidad generativa deberia
conducirnos a reconocer el valor de verdad de las diversas potencias y posi-
bilidades del instituir humano, en lugar de abocar al relativismo cultural.
Hallamos el germen de esta intencién en la definicion merleau-pontiana de
la instituciébn como proceso de articulaciones (entre cosas e ideas, sociedad
e individuo, etc.) producidas en el campo existencial, que permite una lec-
tura fenomenoldgica de las estructuras. Merleau-Ponty cree que ésta supera
el relativismo social de Lévi-Strauss®®. Esto es asi porque nuestro filésofo
dialectiza la estructura interpretandola como nucleo de significados no sélo
sincronicos, sino también diacronicos, puesto que las Gestalten sociales son,
a la vez, colectivas e individuales. Si la sociologia es “acceso al otro”?°,
habrd que comprenderla —ya que no explicarla— sin subordinar al otro a
nuestra légica y sin sacrificar ésta a la suya.

Ir mas alla del dualismo es trascender también la oposicién entre antro-
pologia y fenomenologia e instalarse en un terreno en el que todos actua-
mos y somos inteligibles, damos sentido y sinsentido, a las propuestas que
nos vienen del mundo. De este modo se desarrolla también la interseccion
cultural. No consiste en yuxtaponer sus contenidos, ni en someterlos a
pruebas de verdad, sino en reconocer que estd formada por verdades y
errores, y en aprender algo de alguna otra cultura para descentrar la nues-

tra.

La tarea es, pues, “ampliar nuestra razén, para hacerla capaz de com-

prender lo que en nosotros y en los otros la precede y la excede™®, cons-

truir una experiencia ampliada accesible, en principio, a todos los seres

27
Ibidem, pp. 233s.
28
En una préxima publicaciéon, profundizo en este asunto, que aqui s6lo puedo anunciar.

Véase M2 C. Lopez, "Universalidad existencial (M. Merleau-Ponty) frente a relativismo cultu-
ral (C. Lévi-Strauss)", en J. Diaz / J. San Martin / M. Garcia y M2 C. Lépez (eds.), Historia,
mundo de vida e interculturalidad. Para una filosofia del mundo contemporaneo, Madrid,
Biblioteca Nueva (en prensa).

29

M. Merleau-Ponty, Signes, p. 144.
30

Ibidem, p. 154.



272 Investigaciones fenomenologicas 7

humanos. Si la etnologia asume este telos, cesara de definirse por su objeto
de estudio (las sociedades primitivas) y pasara a caracterizarse por su mo-
do de pensar un sujeto a otro. Entonces, nos permitira ver como extrafio lo
que es nuestro y lo ajeno como una de nuestras posibilidades.

Midiéndonos continuamente desde el otro, llegamos a una nueva con-
cepcion de lo comudn, a un universal lateral, cuya referencia ya no es la sub-
jetividad que impone sintesis conceptuales, sino la intersubjetividad, por la
que “vivimos en la unidad de una sola vida todos los sistemas de los que se
compone nuestra cultura™?!; lo hacemos reactivando el sentido de otras cul-
turas facticas y posibles, en virtud de las variaciones imaginativas, y reco-
nociendo asi las limitaciones de la nuestra. Las variaciones sobre un tema
soOlo existen simultineamente a él, es decir, son interdependientes; por un
lado, niegan el tema, pero no lo hacen de un modo absoluto, sino afirman-
dolo en sus propios écarts.

Si la antropologia combina el andlisis objetivo con el de la experiencia
vivida, estara capacitada para entender ese universal lateral que adquirimos
a través de la experiencia de las culturas, pero no sustituye al particular,
sino que ve en él la génesis continua de los tipos universales, porque “el
paso de lo particular a lo universal nunca esta concluido™?.

Merleau-Ponty renuncia a la universalidad abstracta, porque la plurali-
dad es un hecho que nos rebasa; pero acepta una universalidad concreta
que permite acceder a otras culturas aprehendiéndolas primero como dife-
rentes y concibiendo entonces la propia como una variante. Esta universali-
dad existencial nos recuerda que toda generalidad necesita una interpreta-
cion que la apligue a lo diverso y que lo plasme asi en generalidades con-
cretas intersubjetivamente validas.

Este es el desafio de la fenomenologia de la coexistencia: no sélo hemos
de proyectarnos en el otro corporal para descubrir lo familiar, sino que tam-

bién tenemos que comprender lo que parece semejante como propio del

otro. Asi, no sélo quedan preservadas las particularidades, sino que se

31 .
Ibidem, p. 150.

32
M. Merleau-Ponty, L institution. La passivité. Notes de cours au College de France
(1954-1955), p. 97.



M2 Carmen Lépez Saenz: Fenomenologia de la coexistencia... 273

asume la irreductibilidad de las mismas para poder hablar de intersubjetivi-
dad y no de solipsismo o de hipersubjetividad frente a objetos dominados.

En Merleau-Ponty encontramos una fenomenologia respetuosa de la dia-
léctica de la intersubjetividad: la autorrealizacion del ser humano supone el
caracter intersubjetivo de nuestra existencia relacional, pero, a la vez, la
intersubjetividad requiere una clara conciencia de la propia subjetividad si-
tuada. Es posible, pues, encontrar lo idéntico (tal vez mejor lo auténtico) en
lo diferente.

Las exploraciones fenomenolégicas de la intersubjetividad se contindan
en una filosofia intercultural si incorporan esta dialéctica, si hacen suyo el
proyecto de una fenomenologia de la razén ampliada, que no pierda de vis-
ta lo esencial para todo ser humano y que, al mismo tiempo, sea capaz de
asumir las diferentes formas que puede tomar la aspiraciéon a llevar una vi-
da razonable. Desde la fenomenologia, entendemos la humanidad como una
idea histoérica que se esta construyendo ininterrumpidamente, mas que co-
Mo una especie bioldgica o una esencia inmutable. Esto favorece una feno-
menologia intercultural que no se limita a describir la experiencia de los su-
jetos que interaccionan discutiendo cuestiones universales, sino que tam-
bién actua en las reflexiones de éstos y en sus relaciones sociales. La inter-
culturalidad va cobrando sentido para esta fenomenologia y se va configu-
rando como interrogacion critica y construccion de espacios de inteligibilidad
para las diversas formas de alteridad cultural, que siempre van asociadas a
la formacién de identidades individuales o colectivas.

Con estas consideraciones, esperamos haber mostrado que la fenome-
nologia es una buena referencia para afrontar el problema de la diversidad

de tradiciones y culturas sin recaer ni en el relativismo ni en el dogmatismo.






UN MUNDO INHABITABLE
O POR DEBAJO DE LAS NECESIDADES

(De la imposibilidad de ser humano)*

Francisco José Pérez
Universidad de Sevilla, Espafia
josepefl3@yahoo.es

Son los que pueblan mi memoria con su presencia sin
rostro, y si pudiese encerrar a todo el mal de nuestro
tiempo en una imagen, escogeria esta imagen, que me
resulta familiar: un hombre demacrado, con la cabeza
inclinada y las espaldas encorvadas, en cuya cara y en
cuyos o0jos no se puede leer ni una huella de
pensamiento®.

Resumen

La presente comunicacion pretende desbrozar el proceso de deshumanizacion
al que fue sometido el ser humano en los campos de exterminio. Todo ello, y en la
medida de lo posible, atendiendo de manera fundamental a los testimonios de los
sobrevivientes, como Primo Levi, Jean Amery, Viktor Frakl, etc. spa, la pérdida del
lenguaje y la imposibilidad de ponerse en el lugar del otro, ademas de la anulacién
de la comunicacion. Para finalizar con la reivindicacion de la memoria y el testimo-
nio como estructura de recuperacion de una humanidad perdida. Ademas de desta-
car la figura del testigo como la posible transformaciéon de una subjetividad que se
ve sometida a un sufrimiento transformador de la relacion del hombre con el mun-
do.

Abstract

The present paper aims to clear a path through the process of dehumanization
to which the human being was subjected in the extermination camps, considering
principally, and as far as possible, the testimony of the survivors, such as Primo
Levi, Jean Améry and Viktor Frakl. In this process the emphasis has been placed on
the reduction to bare flesh, language loss, and the impossibility of putting oneself in
the place of another, as well as the annihilation of communication. The paper closes
with the claim of memory and testimony as a structure for recovering a lost hu-
manity, and also highlights the figure of the witness as a possible transformation of

* Ponencia presentada en el VIl Congreso Internacional de Fenomenologia, “Intercultu-
ralidad y Conflicto”, organizado por la Sociedad Espafiola de Fenomenologia, en la Universi-
dad de Salamanca (Espafa), los dias 28-30 de abril de 2004.

1 Levi, P., Si esto es un hombre, Muchnik, Barcelona, 2000, pag. 96.



276 Investigaciones fenomenologicas 7

a subjectivity which undergoes a suffering transforming the relationship between
man and world.

Comenzar este escrito por pensar en un mundo inhabitable tiene una
funcion primordial: atender a la posibilidad de conducir nuestro pensa-
miento hacia un mundo donde la posibilidad de ser humano se anule, con
todas sus carencias, miserias y maldades, ademas de sus grandezas,
bondades y bellezas. Aunque, tal vez, acercarnos a un mundo inhabitable
resulte extrafo, si no inasequible, ya sea porque todo hombre es un animal
social y resulte improbable que construya un mundo en que no pueda vivir,
0, por el contrario, se considere que la inhabitabilidad de un espacio no
dependa del hombre sino de las condiciones exteriores, incapaces de asumir
no sélo la vida humana sino también la de cualquier ser vivo. Sin embargo,
no se quisiera hablar de ninguna de estas posibilidades y de las que
pudiéramos encontrar a media distancia. Se pretende, antes bien, atender
al empefio del hombre en construir un mundo donde la vida sea inter-
pretada desde una dinamica de guerra y exterminio, no ya tan solo desde la
aseveracion de Hobbes, donde el homo homini lupus est (aunque tal
aseveracion se halle enmarcada en una hipétesis de trabajo conducente a
justificar un pacto social que autorizara al hombre a compartir su vida con
la de otros), sino desde una perspectiva tal que determinados hombres se
estimen capacitados para considerar a otros hombres como objetos-de-
exterminio; en la que existan sobrehombres y subhombres, por utilizar una

terminologia himmleriana, y una razén para acabar con los subhombres?,

2 No se deben pasar por alto las consignas nazis a fin de entender el abandono de la
humanidad para recabar en una concepcién sobrehumana. Asi, anota Arendt algunas frases
de los discursos de Himmler dirigidas a los comandantes de los Einsatzgruppen y a los altos
cargos de las SS y de la policia: «Haber dado el paso al frente y haber permanecido integros,
salvo excepcionales casos explicables por la humana debilidad, es lo que nos ha hecho
fuertes. Esta es una gloriosa pagina de nuestra historia que jamas habia sido escrita y que
no volvera a escribirse»; «La orden de solucionar el problema judio es la mas terrible orden
que una organizacion podia recibir jaméas»; «Sabemos muy bien que lo que de vosotros
esperamos es algo sobrehumano, esperamos que seais sobrehumanamente inhumanos».
Contintia Arendt diciendo que «lo que se grababa en las mentes de aquellos hombres que se
habian convertido en asesinos era la simple idea de estar dedicados a una tarea historica,
grandiosa, Unica («una gran mision que se realiza una sola vez cada dos mil afios»), que, en
consecuencia, constituia una pesada carga. Esto Ultimo tiene gran importancia, ya que los
asesinos no eran sadicos, ni tampoco homicidas por naturaleza, y los jefes hacian un



Francisco José Pérez: Un mundo inhabitable o por debajo de las necesidades 277

ademas de romper la comunion de almas que constituye la humanidad
como elemento unificador y dignificador de todos los individuos. De este
modo, la humanidad se disuelve y hace chocar a aquellos que se consideran
sobrehumanos y aquellos que son considerados subhumanos, establecién-
dose entre ellos una lucha sin cuartel donde la desaparicibn de estos
ultimos seria la solucién final y el mundo se transformaria en un lugar
perfecto®, donde la sobrehumanidad quedaria edificada sobre la anulacién
de lo subhumano a través de un terror cuya finalidad seria el exterminio de
la humanidad o de lo que de ella pudiera quedar. Es ante esta problematica
donde nos queremos situar; frente a la perdida de la humanidad, y como se
puede llevar a cabo o, mejor, como se llevé a cabo. En este sentido, creo
que seria de especial relevancia atender a las siguientes palabras de Primo

Levi:

En efecto, estoy persuadido de que ninguna experiencia humana carece de
sentido ni es indigna de analisis, y de que, por el contrario, hay valores
fundamentales, aunque no siempre positivos, que se pueden deducir de este
mundo particular del que estamos hablando. Querria hacer considerar de qué
manera el Lager ha sido, también y notoriamente, un gigantesca experiencia
biolégica y social.

Enciérrense tras la alambrada de plas a millares de individuos diferentes
en edades, estado, origen, lengua, cultura y costumbres, y sean sometidos
aqui a un régimen de vida constante, controlable, idéntico para todos y por
debajo de todas las necesidades: es cuanto de mas riguroso habria podido
organizar un estudioso para establecer qué es esencial y qué es accesorio en
el comportamiento animal-hombre frente a la lucha por la vida.

No creo en la mas obvia y facil deducciéon: que el hombre es fundamen-
talmente brutal, egoista y estupido tal y como se comporta cuando toda
superestructura civil es eliminada, y que el Haftling no es mas que el hombre
sin inhibiciones. Pienso mas bien que, en cuanto a esto, tan sélo se puede
concluir que, frente a la necesidad y el malestar fisico oprimente, muchas
costumbres e instintos sociales son reducidos al silencio”.

esfuerzo sistematico para eliminar de las organizaciones a aquellos que experimentaban un
placer fisico al cumplir con su misién» (Arendt, H., Eichmann en Jerusalén. Un estudio sobre
la banalidad del mal, Lumen, Barcelona, 2001, pag. 160).

3 Se estara de acuerdo con Todorov al establecer tres elementos fundamentales para el
surgimiento del Totalitarismo, a saber: «el espiritu revolucionario que implicaba el recurso a
la violencia; el suefio milenarista de edificar el paraiso terrenal aqui y ahora; y por ultimo, la
doctrina cientificista, que postula que el conocimiento integral de la especie humana esta al
alcance de la mano» (Todorov, T., Memoria del mal, tentacion del bien. Indagacion sobre el
siglo XX, Peninsula, Barcelona, 2002, pag. 39).

4 Levi, P., op. cit., pag. 93. Para una apreciaciéon de cudles eran las condiciones de vida
de un Haftling en un Lager remitimos a las pags. 104-116, de Vidal, C., El Holocausto,
Alianza, Madrid, 1995.



278 Investigaciones fenomenologicas 7

Tras ese silencio y la ausencia de humanidad que supone, se quisiera
rastrear el proceso de envilecimiento del ser humano o, de otro modo,
como construir un mundo por debajo de las necesidades, un lugar donde el
hombre dejara de existir como tal.

Aungue, por otra parte, no se quisiera proponer una teorizacion sobre el
sin-sentido del holocausto, ni tampoco una interpretacion histérica sobre lo
que alli acaecié. Tan sélo se quisiera oir los testimonios de aquellos que
sufrieron tal proceso de deshumanizacion®, ademas de sentir la falta de
reconocimiento que los indujo a extrafiarse a si mismos como humanos
(recordemos en este momento que los propios judios fueron utilizados para
asesinar a sus propios congéneres y obligados a realizar las tareas mas
terrorificas)®. Se trata de entender la experiencia no como algo exterior al
conocimiento sino como el despliegue de todas las virtualidades del conoci-
miento. Aunque hay que decir que es dificil escapar al horror de tales
testimonios, si se deseara destacar la desposesion de los elementos
esenciales de aquello que ya Kant establecia como lo propio de la
humanidad, no ya sélo la libertad y la autonomia de la voluntad, sino la
dignidad de ser humano, mas aun de la posibilidad de dejar de pertenecer a
la humanidad. No obstante, se quisiera acentuar cierto proceso que podria
hacernos comprender no ya sé6lo lo que no deberia volver a ocurrir (lo cual
es facil decir), sino también rastrear las condiciones materiales necesarias
para desposeer de aquello que constituye a un ser humano en grado
maximo. En este curso de pensamiento seria relevante atender a un
comentario de Améry cuando recuerda que «frente a él, es decir, frente al
prisionero, las SS empleaban una l6égica de exterminio que en si misma

operaba con tanta coherencia como en el mundo exterior la l6gica de la

5 En este sentido, estariamos de acuerdo con Reyes Mate cuando afirma que «el
testimonio no es aqui una declaracion a favor del otro, sino un gesto constituyente de
subjetividad, un “heme aqui”, un reconocimiento de la autoridad del otro desvalido» (MATE,
R., Memoria de Auschwitz. Actualidad moral y politica, Trotta, Madrid, 2003, pag. 178).

8 «Filip Muller, sobreviviente de las cinco liquidaciones del “comando especial” de
Auschwitz: «El Oberscharfurher Voss era entonces el jefe de los cuatro crematorios (...) De
repente me dijo: “jAnda, llama a los kapos!”. Yo llamé a los kapos... Entraron y él les
pregunté: “;Cuantas piezas mas?”. Se referia a los cadaveres. “Aproximadamente quinientas
piezas. -De aqui a mafiana las quinientas deben estar en cenizas. ;(Son quinientas entonces?
-Aproximadamente -jCémo, imbéciles! jQué significa eso de aproximadamente!». (Wacjman,
G., El objeto del siglo, Amorrortu, Buenos Aires, 1998, pag. 217).



Francisco José Pérez: Un mundo inhabitable o por debajo de las necesidades 279

conservacion de la vida»’. Por tanto, se muestra que la primera sensacion
del torturado es considerarse una cosa, algo que se limita a lo que aparece
y que se resiste. Tener conciencia-de-cosa, no pertenecer al mundo de los
humanos, ademas de perder la conciencia de tal pertenencia; transformarse
en un trozo de carne sentiente, algo que debe ser descarnado, golpeado y
maltratado no ya hasta que la muerte llegue sino hasta que el alma, aquello
que lo hace humano, salga despedida, exhalada por cada poro de la piel. O,
ya ingresado en el campo, asistir al reconocimiento mutuo de los

prisioneros cuando se decian,

“no va durar mucho”, o, “él es el proximo” nos susurrabamos entre
nosotros, y cuando en el curso de nuestra busqueda de piojos, veiamos
nuestros propios cuerpos desnudos, llegada la noche, pensdbamos algo asi:
Este cuerpo, mi cuerpo, es ya un cadaver, ;qué ha sido de mi? No soy mas
que una pequefia parte de una gran masa de carne humana... de una masa
encerrada tras la alambrada de espinas, agolpada en unos cuantos barracones
de tierra. Una masa de la cual dia tras dia va descomponiéndose un
porcentaje porque ya no tiene vida®.

En este sentido, habria cierto significado en el condicional que da titulo
al primer libro de Primo Levi: Si esto es hombre. (;Cémo es posible
considerar hombre a aquel al que se ha quitado todo lo que tiene, es y
podria ser? Esto es lo que pretendemos rastrear: ;cOmo se puede robar a
un hombre su posibilidad, su posible ser de otro modo? Desde esta
perspectiva, Finkielkraut dice que «las fabricas de la muerte también son
laboratorios de la humanidad sin hombres. Tributarias tanto de la utopia
radical como de la politica extrema, pretenden, ademas de la aniquilacién
fisica del Adversario, la desaparicion metafisica de lo Multiple en lo Unico»®.

Para responder a la pregunta planteada se debera pensar que lo
primero es considerar al hombre, y hacerlo sentir, como un pedazo de
carne. El hombre debe experimentar Unicamente su cuerpo, y tan sélo ello,
por lo cual ha de sentir dolor como maxima expresion de su propio cuerpo y

suprema soledad, o como dice Améry, «el dolor, deciamos, es la maxima

” Améry, J., Mas alla de la culpa y la expiacién. Tentativas de superacién de una victima
de la violencia, Pre-textos, Valencia, 2001, pag. 43.

8 Frakl, V., El hombre en busca de sentido, Herder, Barcelona, 2001, pag. 54.

® Finkielkraut, A., La humanidad perdida. Ensayo sobre el siglo XX, Anagrama, Barce-
lona, 1998, pag. 106.



280 Investigaciones fenomenoldgicas 7

exaltacion imaginable de nuestra corporalidad»®®. El dolor encierra al
hombre en si mismo, no permitiéndole salir de si, pensar, extrafiarse ante si
y perder la conciencia. En definitiva, extrafiarse del mundo y la confianza en
si mismo. «Por tanto —afirma Améry—, ignoro si quien recibe una paliza de
la policia pierde la dignidad humana. Sin embargo, estoy seguro de que ya
con el primer golpe que se le asesta pierde algo que tal vez podriamos

denominar provisionalmente confianza en el mundo»*!.

El mundo deja de
ser un lugar de gozo —donde la luz hace visible la belleza de las cosas—, al
contrario, se transforma en un espacio inenarrable que provoca los mas
diversos horrores, donde el cuerpo es s6lo eso, cuerpo, deja de ser un
ambito de expresién para transformarse en algo solitario y sin trascen-
dencia ni expresividad'®>. No es una fuente de expresividad porque en el
Otro no provoca mas que frialdad e incomprensiéon. El cuerpo asume la mas
absoluta de las soledades en la medida en que la epidermis se cierra al
mundo y pone en contacto al hombre con su interioridad y sélo con ella. Por
tanto, no sélo se pierde la confianza en el mundo sino que, ademas, éste
deja de pertenecer a una conciencia de mundo, restandole la Unica
esperanza de la anulaciéon del dolor y la seguridad de la desesperanza en el
socorro; nadie le oira y atendera, donde todo es silencio en su derredor,

salvo el crujir de sus propios huesos. En definitiva, se abre una distancia

10 Améry, J., op.cit., pag. 98..

11 contintla Améry diciendo que «en la confianza del mundo intervienen varios supues-
tos: la fe irracional en el férreo principio de causalidad, injustificable desde un punto de vista
I6gico, por ejemplo, o la conviccion, igualmente ciega, sobre la validez de las inferencias
inductivas. Pero el supuesto mas importante de esta confianza —y el Unico relevante en
nuestro contexto— es la certeza de que los otros, sobre la base de contratos sociales escritos
0 no, cuidaran de mi, o mejor dicho, respetaran mi ser fisico y, por tanto, también
metafisico. Las fronteras de mi cuerpo son las fronteras de mi yo. La epidermis me protege
del mundo externo: si he de conservar la confianza, s6lo puedo sentir sobre la piel aquello
que quiero sentir» (Idem., pags. 90-91)

12 valga como contrapunto lo que Hénaff dice del cuerpo lirico: «es un concierto de
innUmeras voces, es un mosaico moviente de signos, de sefiales, de sintomas. La piel, las
manos, los ojos, la cara, no dejan de expresar, los gestos no dejan de significar, los vestidos
no dejan de simbolizar, y los propios silencios no dejan de hablar. Todos los estados del
corazon, todas sus emociones, todas sus transformaciones (dudas, celos, felicidad, deses-
peracion, ternura...), todas sus graduaciones, todo debe marcarse en el cuerpo, exponerse
en él, porque es la pantalla necesaria en la que todo se proyecta, porque es el Unico punto
posible de encuentro y de articulacion por el que pueden pasar el hilo del relato o las meta-
foras del poema» (Hénaff, M., Sade. La invencién del cuerpo libertino, Destino, Barcelona,
1980, pag. 24). Bien, todo esto desaparece cuando el cuerpo se torna so6lo fuente de dolor.
Cuando no hay expresividad porque no hay ningun interlocutor al que esto interese. Deja, el
cuerpo, de ser una fuente de intencion comunicativa y se transforma en un grito que no
Ilama a nadie ni a nadie interesa.



Francisco José Pérez: Un mundo inhabitable o por debajo de las necesidades 281

radical e insalvable entre el hombre y el mundo en la medida en que no hay
posibilidad de reconciliaciéon. EI hombre se ha desplazado de su quicio vital
en el grito de un cuerpo desalmado, no ya sélo por el dolor sino también
por el extrafiamiento con el otro. Esta es otra consecuencia de la pérdida de
confianza en el mundo; la ausencia de un interlocutor que ponga en
contacto con el mismo. El hombre deja de reconocerse como tal y abandona
la posibilidad de comunicarse, ya que su llamada es siempre desoida.
Escribe, en este sentido, Améry: «Asombro por la existencia del otro que en
la tortura se impone desmesuradamente y asombro ante aquello en que nos
podemos convertir: carne y muerte»'®. En esta situacién, el Otro se
transforma en un mazo que golpea, que no habla ni escucha; es un
adversario que pretende hacer desaparecer lo que de humano aun pudiera
quedar. Por tanto, como apunta la cita del comienzo, el hombre queda
como una presencia sin rostro, un objeto, algo que no tiene alma, ni una
huella de pensamiento. El hombre pierde aquello que lo ha caracterizado a
lo largo de la historia: “contener” algo parecido a eso que llamamos
espiritu, ya sea por su naturaleza racional, ya por su capacidad de elegir,
autonomia o capacidad de comunicacion'*. Sin embargo, en esta cita de
Levi comprobamos que el hombre no posee ninguna de estas categorias
sino que éstas han desaparecido, han muerto, se han trasladado no se sabe
muy bien a donde. (Puede quitarsele al hombre esa zona oscura dénde
parece descansar su capacidad de actuar? Parece que si, incluso los suefios,
dice Levi: «Ay de quien suefia: el momento de conciencia que acompaifa al

despertar es el sufrimiento méas agudo. Pero no nos ocurre con frecuencia, y

13 Améry, J., op. cit., pag. 107. ContinGa escribiendo Améry: «Quien ha sufrido la
tortura, ya no puede sentir el mundo como su hogar. La ignominia de la destruccion no se
puede cancelar. La confianza en el mundo que ya en parte se tambalea con el primer golpe,
pero que con la tortura finalmente se desmorona en su totalidad, ya no volvera a restable-
cerse. En el torturado se acumula el terror de haber experimentado al préjimo como
enemigo: sobre esta base nadie puede otear un mundo donde reine el principio de
esperanza. La victima del martirio queda inerme a merced de la angustia. Sera ella quien de
aqui en adelante reine sobre él. La angustia y ademas todo aquello que solemos llamar
resentimientos. También estos sentimientos permanecen y apenas tienen la oportunidad de
concentrarse en una espumeante y catartica sed de venganza» (Ildem., pags. 107-108).

14 «Los prominentes judios constituyen un triste y notable fené6meno humano. Conver-
gen en ellos los sufrimientos presentes, pasados y atavicos, y las tradiciones y la educacion
de hostilidad hacia el extranjero, para convertirlos en monstruos de insociabilidad y de
insensibilidad» (Levi, P., op. cit., pag. 97).



282 Investigaciones fenomenologicas 7

los suefios no son largos: no somos mMas que bestias cansadas»®®. El

hombre se transforma en un cuerpo necesitado e impelido a satisfacerse,
sin fuerzas ni esperanzas ni fines, salvo la supervivencia. Una bestia cuya
Unica ilusibn es saciar su hambre. Asi recuerda Wiesel que «soOlo tenia
interés por mi plato de sopa cotidiana y por mi trozo de pan duro. El pan, la
sopa, era toda mi vida. Era un cuerpo. Tal vez menos adn; un estomago
hambriento. Y sélo el estémago sentia pasar el tiempo»*°.

Si a un hombre se le quita su mundo, el mundo se queda sin hombre,
mas aun, sin sentido. Y qué seria un mundo sin sentido. Probablemente un
mundo habitado por bestias buscadoras de satisfacciones materiales,
hambre, sed. Tan s6lo aquellas satisfacciones que promociona un cuerpo
ausente por la necesidad, un organismo sin fuerza, saturado de trabajo y
perdido en su indigencia y escasez. Un cuerpo sin érganos, por utilizar una
expresion de Artaud. O por citar un poema de tal autor en el que se pone
de manifiesto la pérdida del sentido y la huida de aquella parte del hombre

que lo hace ser tal:

Bajo esta costra de hueso y piel, que es mi cabeza, hay una constancia de
angustias, no como un punto moral, como los razonamientos de una
naturaleza imbécilmente puntillosa, o habitada por un germen de inquietudes
dirigidas a su altura, sino como una (decantacion).

en el interior,

como la desposesion de mi sustancia vital,
como la pérdida fisica y esencial

(quiero decir pérdida de la esencia)

de un sentido®’.

Un cuerpo sin 6érganos donde la Unica satisfacciéon se encuentra en la
busqueda de esos 6rganos y en su observancia. El hombre se convierte en
un maquina individual de bdsqueda y afirmacion de si mismo a través de la
apetencia de satisfacer una necesidad imperiosa abierta en su cuerpo por
un hambre ya no-corporal y que se transforma en lo Unico relevante.
Recuérdese, en este sentido, a aquel prisionero desahuciado y esperando su

entrada en la camara de gas, deleitandose sin angustia en la segunda taza

15 Ibid., pag. 47.
16 wiesel. E., La noche, El Aleph, Barcelona, 2002, pag. 71.
17 Artaud, A., El pesanervios, Visor, Madrid, 1992, pag.56.



Francisco José Pérez: Un mundo inhabitable o por debajo de las necesidades 283

de sopa servida a aquellos que iban a morir. Por otra parte, tal reclusion en
si mismo desemboca en una falta de reconocimiento en la medida en que
también los otros han desaparecido en la misma reclusién, un espejo
continuo que siempre refleja la misma imagen; mdnadas sin ventanas y sin
armonia preestablecida. Recuerda Améry que se «habia convertido en un
ser humano que ya no podia decir “nosotros” y que por tanto decia “yo”
solo por costumbre, pero sin el sentimiento de poseerse plenamente a si
mismo»*8,

Junto con el mundo desaparece el otro, ya en minudscula. El ser humano
se convierte en un ser que pretende adaptarse al nuevo medio que le rodea,
sin buscar reconocimiento, sin encontrarlo y, mas aun, sin pretenderlo. En

este sentido, comenta Frankl que ya tenian:

bastante suerte con conservar nuestro cuerpo que, al fin y al cabo,
seguia respirando. Todo lo demas que nos rodeaba, como los harapos que
pendian de nuestros esqueletos macilentos, sélo tenia interés cuando se
ordenaba un transporte de enfermos. Se examinaba a los “musulmanes” con
curiosidad descarada, con el fin de averiguar si sus chaquetas o sus zapatos
eran mejores que los de uno. Después de todo, su suerte estaba echada®®.

No hay posibilidad de comunicacién, tan s6lo utilizacion de uno por el
otro, el verdugo y carcelero y el que quiere sobrevivir, y entre los
prisioneros todos son enemigos en la bdsqueda de un trozo de alimento
suplementario. Una iluminacion de este proceso se muestra en el encuentro
de Primo Levi y el Doktor Pannwitz, una relacibn marcada —curiosamente—
por la vergienza que siente el torturado ante la mirada de aquel que, sin
torturarlo directamente, forma parte de la maquinaria de muerte. Todavia

en un intento de reconocimiento, el Haftling 174517 se preguntaba

cual seria el funcionamiento intimo de hombre; cémo llenaria su tiempo
fuera de la Polimerizaciéon y de la conciencia indogermanica; sobre todo,
cuando he vuelto a ser hombre libre, he deseado encontrarlo otra vez, y no ya
por venganza sino sélo por mi curiosidad frente al alma humana®°.

18 Améry, J., op. cit., pag. 113.
19 Frakl, V., op. cit., pag. 83.
20 Levi, P., op. cit., pag. 112.



284 Investigaciones fenomenoldgicas 7

Todavia subsiste en el ser humano que se esta hundiendo sin posible
salvacion la idea de una comunidad de almas, aunque ésta no se dé ni se
muestre. No hay mirada de reconocimiento porque tras la mirada azul de
aquel hombre no habia ni la mas remota conmiseracion ante la piltrafa
humana que se le presentaba delante, tan sélo la posible utilidad que podria

darle antes de que muriera reventado. Como continta Primo Levi,

porque aquella mirada no se cruzé entre dos hombres; y si yo supiese
explicar a fondo la naturaleza de aquella mirada, intercambiada como a través
de la pared de vidrio de un acuario entre dos seres que viven en medios
diferentes, habria explicado también la esencia de la gran locura de la tercera
Alemania®’.

No hay Ilugar para el reconocimiento entre el sobrehombre y el
infrahombre. No hay posibilidad de comunicacién, no ya sélo por la falta de
reconocimiento con los guardianes de las SS, ni con los otros presos en
tanto contrincantes en la busqueda de alimento, sino también por la
cantidad de idiomas que se hablaban en el Lager. En este sentido, comenta

Primo Levi que

el uso de la palabra para comunicar el pensamiento, ese mecanismo
necesario y suficiente para que el hombre sea hombre, habia caido en desuso.
Era una sefial: para aquéllos, no éramos ya hombres; con nosotros, como con
las mulas o las vacas, no existia una diferencia sustancial entre el grito y el
pufietazo. Para que un caballo corra o se detenga, dé una vuelta, tire o deje
de tirar, no es necesario llegar a un entendimiento ni darle explicaciones
detalladas; es suficiente un diccionario formado por una docena de signos
distintos pero univocos, y no importa que sean acusticos, tactiles o visuales:
tirones de bridas, punzadas de espuelas, gritos, gestos, golpes de latigo,
restallidos de labios, golpes en el lomo, todos sirven. Hablarles seria un
necedad, como hablar solo, o un patetismo ridiculo: por que ¢;qué iban a
entender? Cuenta Marsalek, en su libro Mauthausen (Milan: La Pietra, 1977)
que en ese Lager, todavia mas poliglota que Auschwitz, al latigo de goma se
le llamaba der Dolmetscher, el interprete: el que se hacia entender por
todos.??

Sin posibilidad de comunicacién ni reconocimiento (0 como Unica
comunion, la del dolor), porque a los Haflingen no se les consideraba como

hombres, sino como prisioneros, hombres pertenecientes a un estrato

21 Ibid., pags. 112-113.
22 Levi I, P., Los hundidos y los salvados, Muchnik, Barcelona, 2000, pags. 79-80.



Francisco José Pérez: Un mundo inhabitable o por debajo de las necesidades 285

inferior, destinados al exterminio, con los que no habia que mantener
ningln contacto y, mucho menos, interhumano. El entre basico de Buber no
conformaba las relaciones establecidas en este espacio de muerte®. Por el
contrario, si algo parecido a un “entre” pudiera existir, remitia a una
jerarquia deshumanizadora que impedia cualquier contacto que no fuera el
de sumisiéon. Dos castas, un destino; la muerte y el verdugo. De este modo,
el lenguaje sé6lo servia como consigna e informaciéon, no para la comuni-
cacion, sino para la obediencia. Habia que saber qué querian decir los gritos
de orden para actuar en consecuencia; sin tal conocimiento se desaparecia
antes. El lenguaje, signo de comunicacidn y conocimiento, quedaba
reducido a un grupo de 6rdenes que debian ser reconocidas si se queria
llegar a la comida o evitar una somanta de palos, etc®*. No habia que
hablar, tan sélo obedecer; por otra parte, porque incluso hablar cansa,
como le comenté un musulman® a Semprun en Buchenwald. El lenguaje se
transforma, pues, en un cliché, en consignas que no comunican nada, tan
sOlo ordenan a los infrahombres hacinados en un espacio reducido y
maloliente. Ademas, por otra parte, tal lenguaje consignatario salvaba a los
verdugos de sus problemas de conciencia en la medida en que evitaba a
éstos de pensar y enfrentarse a la realidad. En este sentido, reconoce

Arendt que a Eichmann

cuanto mas se le escuchaba, mas evidente era que su incapacidad para
hablar iba estrechamente unida a su incapacidad para pensar, particular-

23 valga como ejemplo la anécdota contada por Primo Levi en Los salvados y los
hundidos: «en el tajo, un Kapo recién llegado de una escuadra formada especialmente de
italianos, franceses y griegos, no se habia dado cuenta de que por detras de él se habia
acercado uno de los mas temidos vigilantes de las SS. Se dio vuelta como por resorte, se
cuadré muerto de miedo y pronuncié la Meldung de rigor: “Kommando 83, cuarenta y dos
hombres”. En su nerviosismo, habia dicho zweiundvierzig Mann, “hombre”. El militar le
corrigié en tono seco y paternal: no se dice asi, se dice zweiundvierzig Haftlinge, cuarenta y
dos prisioneros. Se trataba de un Kapo joven y por eso podia perdonarsele, pero tenia que
aprender el oficio, las conveniencias sociales y las distancias jerarquicas» (ibid., pags. 80-
81).

24 «En la memoria de todos nosotros, los sobrevivientes, escasamente poliglotas, los
primeros dias del Lager han quedado grabados en forma de pelicula desenfocada y frenética,
llena de ruido y de furia, y carente de significado: un ajetreo de personajes sin nombre ni
rostro sumergidos en un continuo y ensordecedor ruido de fondo del que no afloraba la
palabra humana. Una pelicula en blanco y negro, sonora pero no hablada» (ibid., pag. 81.
Las cursivas son nuestras).

25 Término con el que se reconocia a aquellos que estaban desahuciados, moribundos,
en los campos de concentracion.



286 Investigaciones fenomenoldgicas 7

mente, para pensar desde el punto de vista de otra persona. No era posible
establecer comunicacién con él, no porque mintiera sino porque estaba
rodeado por la mas segura de las protecciones contra las palabras y la
presencia de otros, y por ende contra la realidad como tal®®.

El lenguaje, en este sentido, tiene la funcién de anular la realidad o,
quizds, de crear una realidad donde el sujeto desaparece, donde se
establece una serie de significantes en los que el significado no tiene
relevancia y mucho menos la fuente de sentido, en la medida en que no hay
ninguna intencibn de comunicar, sino tan sélo de requerir una accion,
obedecer y mandar sin-sentidos a fin de hacer trabajar sin razon ni
objetivo. En consecuencia, se establece un conjunto de transacciones en las
que no hay nada que decir ni contacto interhumano alguno, soélo
especulaciones comerciales con la comida mantenidas siempre en lugares
donde nadie se atrevia a entrar por su mal olor y perniciosidad salutifera.
Comenta, en este sentido, Semprun que ante la pregunta insistente de
Kaminsky, comparfiero politico de Buchenwald: ¢Qué demonios buscas alli?,

en la letrina donde defecaban todos los prisioneros, €l respondia que

alli buscaba precisamente lo que a él le asustaba, lo que el temia: el
desorden vital, ubuesco, impresionante y calido, de la muerte que nos habian
atribuido a todos, y cuyo caminar visible hacia fraternales aquellos despojos.
Eramos nosotros mismos los que moriamos de agotamiento y de cagalera en
medio de aquel hedor, alli es donde podia tenerse la experiencia de la muerte
ajena como horizonte personal: estar-con-para-la-muerte, Mitsein zum Tode.
(...) Y los “musulmanes” eran la encarnacion, lastimosa y patética sin duda,
pero insoportable, de esa derrota que siempre era de temer. Demostraban de
manera clamorosa que la victoria de los SS no era imposible. (Acaso los SS
no afirmaban que no éramos mas que mierda, menos que nada, infra-
hombres? Ver a los “musulmanes” sélo podia afianzarlos en esta idea®’.

Parece, de lo comentado por Semprin, que el Unico reconocimiento al
que llegaban era aquel otorgado por los guardianes y su barbarie; por todo
ello, no hay comunicacién, porque no hay reconocimiento mutuo en un
espacio de muerte y supervivencia, en la medida en que el hombre se

encuentra abrumado y aplastado por la realidad: «en ningun otro lugar del

26 Arendt, H., op. cit., pag. 80.
27 Semprdn, J., Viviré con su nombre, morira con el mio, Tusquets, Barcelona, 2002,
pags. 85-86.



Francisco José Pérez: Un mundo inhabitable o por debajo de las necesidades 287

mundo la realidad poseia una fuerza tan imponente como en el campo, en
ningln otro lugar era tan poderosamente real»?2,

¢Qué implica, pues, la necesidad de esta realidad? En primer lugar, el
no-poder-ser-de-otro-modo. Quedar restringido a lo que se es, ya que es
imposible poder ponerse en el lugar del otro en la medida en que se es el
mismo; el imperio de la Mismidad. Un hombre, restringido a su propia
corporalidad, siente sélo la interioridad de su epidermis, el ambito de la
necesidad insatisfecha. La mas absoluta de las soledades. No obstante, no
es la soledad de la unidad, sino aquella que se muestra en la mas absoluta
promiscuidad. No ya soOlo porque no hay lugar para el recogimiento, no-
estar-al-lado-de-otro, sino también porque toda privacidad desaparece en el
terrible reflejo continuo y constante del laboratorio de humanos sin
hombres, uno-espejo-del-otro; no poder dejar de ver cOmo es uno tras un
tiempo en el campo, no olvidar en ningln momento donde se esta y ver la
degradacion de uno mismo en los demas. Se acaba la confianza, como
deciamos mas arriba, en el mundo pero también se destroza la confianza en
uno mismo y en los demas y se vive en el infierno de lo Mismo, una imagen
reflejada infinitamente cuyo horizonte no es mas que la espesa atmoésfera
del campo. De este modo, no hay virtualidad de pensar en la medida en que
no se pueden abrir posibilidades. Por eso, si se restringe al hombre un
sentido de la posibilidad se lo lanza por debajo de las necesidades, esto es,
no ya solo en la impotencia de poder ser otro, sino dejar de ser uno para
pasar a ser algo; imposibilidad de ser alguien y transformacién en objeto.
Como afirma Finkielkraut, en un campo de exterminio las relaciones
humanas, «el hombre en el hombre, (...), no se reconoce en sus
propiedades, en sus facultades o en sus prerrogativas, sino en los tormen-
tos que lo agobian»®°. Esta es la mayor soledad en la que un hombre puede
vivir, en la busqueda de un alma en la que reconocerse, y no encontrarla;
una busqueda infructuosa en un cuerpo del que el alma del muerto en un

campo de exterminio se fue mucho antes de morir. Recuérdese, si no el

28 Améry, J., op. cit., pag. 78.
29 Finkielkraut, A., op. cit., pag. 117.



288 Investigaciones fenomenoldgicas 7

testimonio de Semprun ante Francois L., moribundo a su lado mientras

aquél espera ocupar su lugar:

Yo miraba el rostro de Francois L. en el que no veria aparecer el alma una
hora después de su muerte. Ni hora después ni nunca. El alma —es decir, la
curiosidad, el gusto por los riesgos de la vida, la generosidad del ser-con, del
ser-para, la capacidad de ser-otro, en resumen, de ser-por-delante-de-uno-
mismo por el deseo y el proyecto, pero también de perdurar en la memoria,
en el arraigo, la pertenencia; el alma, en una palabra sin duda facil, dema-
siado comoda, y no obstante clara—, el alma ya habia abandonado desde
hacia mucho el cuerpo de Francois, habia desertado de su rostro, vaciado su
mirada al ausentarse®.

Por tanto, lo que desaparece tras la tortura, la incomunicacién, la
necesidad y la soledad es el alma del ser humano. Su incapacidad de ocupar
el lugar del otro es lo que hace que el ser humano deje de serlo, se
transforme en un imposible. En un ser univoco, incapaz de salir de si mismo
en la medida en que no puede comunicarse, no puede entrar en la vida de
otro y no puede ser el que fue, ni trazar proyectos de futuro; sin
esperanzas. Se cierra en si mismo y en su actualidad, ademas de compartir
un espacio de horror del que no puede salir y no puede imaginar otro ya
que seria mucho mas doloroso encontrarse de nuevo con esa realidad
imposible. La memoria se convierte en un peso de muerte: «Jamas olvidare,
aunque me condenaran a vivir tanto como Dios. Jaméas»>*. No hay manera
de olvidar, como reconocen todos los sobrevivientes, pero tampoco hay
manera de vivir en la medida en que no sélo no puede uno deshacerse de si
mismo en ningldn momento, sino que tampoco tiene a su alcance la
virtualidad de ser otro, compartir otras vidas, “vivirlas”. La vida vivida
aprieta toda posibilidad hasta anularla, hasta convertirla en un imposible-
ser-de-otro-modo. De ahi uno de los titulos de Semprun, La escritura o la
vida, que por su contenido podria ser “recordar u olvidar”, porque durante
medio siglo tuvo que elegir entre la fijacion escrita de sus torturadores
recuerdos y un olvido liberador que le permitiera seguir viviendo. Tal
disyuntiva desembocé en la escritura como un intento de desplazar de su

memoria todo el contenido de su vida, de hacer un hueco a través del cual

30 Sempran, J., op. cit., pags. 205-206.
31 Wiesel, E., op. cit., pag. 51.



Francisco José Pérez: Un mundo inhabitable o por debajo de las necesidades 289

pudiera vivir otra existencia que no fuera la que vivié. Se podria suponer
que la densidad terrorifica de tal memoria deja incapacitado al que vive en
tal situacion para ser capaz de ponerse en el lugar del otro, no ya durante
su internamiento sino con posterioridad. Imposibilidad-para-dejar-de-ser-
y0, NO por egoismo, sino por saturacion mnemdadnica y compasioén; no querer
que nadie pase por lo mismo. Una vida puesta al servicio del recuerdo, de
grabar con todo detalle lo ocurrido, de salvar del olvido la barbarie y a
aquellos que murieron, encauzar a Leteo o al menos hacer participe a la
humanidad de aquello que nunca debié ocurrir, pero ocurrié. Yo estuve alli,
dird un superviviente con la verguenza de haber sobrevivido y con el orgullo
de poder testificar su propia memoria, su no ser otro, sino el que se es.
Pensar, por fin, pensar y transmitir, presentar una vida que no es vida y
una muerte que no es muerte, ademas de un humano que no es humano.
Nos encontramos, pues, tras todo lo dicho, con la experiencia de
fabricacion de un lugar organizado para des-animar a todo aquel que tuvo
la experiencia de su ingreso en aquel lugar de destruccién y exterminio. En
este sentido, el testimonio de los sobrevivientes da una razén no soélo para
la vida de éstos, sino también para los lectores y aquellos que murieron en
la medida en que sobreviven en la memoria de éstos, primero, y en la de la
humanidad, después. Como dice Finkielkraut, «restituyen lo que en cada
uno de ellos excede la mera muestra del género o de la especie, incluso si,
como en el caso de Hurbinek, esta trascendencia se reduce a un combate
desesperado para reincorporarse al circulo humano de la conversacion»>2.
Este intento de pertenecer al ambito de la palabra sélo puede ser recobrado
en el testimonio de aquel que estuvo involucrado, en algdn momento de su
vida, en el infierno del exterminio, la vida de aquel que la perdi6 y a través

de la cual recobr6 su humanidad perdida.

32 Finkielkraut, A., op. cit., pag. 111. La memoria de Hurbinek la recoge Primo Levi en
La tregua: «Hurbinek, que tenia tres afios y probablemente habia nacido en Auschwitz, y
nunca habia visto un arbol; Hurbinek, que habia luchado como un hombre, hasta el dltimo
suspiro, por conquistar su entrada en el mundo de los hombres, del cual un poder bestial lo
habia exiliado; Hurbinek, el sinnombre, cuyo mindsculo antebrazo habia sido firmado con el
tatuaje de Auschwitz; Hurbinek murié en los primeros dias de marzo de 1945, libre pero no
redimido. Nada queda de él: el testimonio de su existencia son estas palabras mias» (Levi,
P., La tregua, Muchnik, Barcelona, 2001, pag. 20).



290 Investigaciones fenomenoldgicas 7

* * * X *

Tras todo lo dicho se quisiera concebir un mundo imposible como un
mundo inhabitable, un mundo donde se anule el reconocimiento en la
humanidad y donde se establezcan las diferencias como espacio de
distanciamiento entre los hombres. Por otra parte, se pretende destacar,
como uno de los elementos fundamentales en la vida de cualquier ser
humano, el concepto de posibilidad, no s6lo como elemento necesario en el
mundo de la cotidianidad, sino también en la constitucion de los diversos
mundos que el hombre puede crear y habitar a través de su accion, ademas
de constituir al ser humano como un ser que es mas de lo que es, sin
restringirlo al circulo de su facticidad ni a las esferas de sus
condicionamientos exteriores. De este modo, se quiere recuperar la
posibilidad como un espacio de reflexion y distanciamiento desde y a partir
del cual el ser humano pueda ofrecerse como apertura a todo aquello que lo
rodea.

Si se ha querido destacar el acontecimiento de la opresion humana en el
“universo concentracionario” no ha sido por atender a la pregunta de
Adorno de si es posible hacer poesia y, aun, filosofia tras el Holocausto. No
s6lo debe ser posible sino que se hace completamente necesario, si bien el
pensamiento y el mundo no debe ser considerado de igual modo. No se
quisiera inaugurar un nuevo pensamiento, ni mucho menos, tan soélo
destacar la posibilidad-de-ser-de-otro-modo como una caracteristica propia
y fundamental del ser humano y, junto con ella, una realidad que no debe
nunca quedar restringida a la necesidad, sino que debe ser reivindicada
como el lujo que supone cualquier vida humana, y que debe ser revelada
continuamente si no se quiere permanecer en la metafisica de lo Uno y en
la destruccién del hombre.

Por ello, no se buscara, por tanto, ninguna realidad Unica ni
preeminente que pueda acoger plenamente el sentido de la existencia; por
el contrario, se intentara acentuar la importancia de la diversidad de
realidades que el hombre es capaz de abrir, crear y habitar. Realidades,
éstas, que pondran en movimiento la creatividad del ser humano en todas

sus dimensiones, ademas de destacar ciertas potencialidades de una



Francisco José Pérez: Un mundo inhabitable o por debajo de las necesidades 291

subjetividad que no deberad quedar restringida a las determinaciones de
ninguna realidad.

En este sentido, se quisiera insistir sobre la labor de la memoria en la
constituciéon de cualquier identidad y, sobre todo, con lo que hemos
establecido en cuanto a la imposibilidad de ser humano, ya que una
reflexién sobre la memoria muestra, no sélo su relevancia en la constituciéon
de cualquier identidad humana o cultural, sino también sobre el peligro de
ésta cuando se cierra, endure y anquilosa sobre si misma. Asi, dice Todorov

en sus analisis sobre el siglo XX que

la “memoria” no es buena ni mala. Los beneficios que se espera obtener
de ella pueden ser neutralizados, desviados incluso. (De qué modo? En primer
lugar, por la propia forma que adoptan nuestras reminiscencias, navegando
constantemente entre dos escollos complementarios: la sacralizacion, aisla-
miento radical del recuerdo, y la banalizacidon, o asimilacion abusiva del pre-
sente al pasado®>.

Ahora bien, frente a la memoria se encuentra el olvido. Asistir a los
testimonios recobrados en esta introduccion implica no olvidar; sin
embargo, tampoco se pretende el anquilosamiento en el terror de tal
memoria, aunque si se ha pretendido asomarse al horror de lo imposible,
del intento de arrancar la humanidad al hombre, la singularidad y, por ello,
el ser uno mismo. En este sentido, se pretende asumir la memoria vivida
sin una sacralizaciéon que conduciria a la imposibilidad de ser humano, es
decir, a la cerrazén de todo humano en su facticidad mundana; no poder
dejar de ser “yo” porque se es incapaz de olvidar aquello que lo ha
constituido de una forma radical. Tal yo asume su identidad en el recuerdo
de un dolor envolvente y cerrado, que lo imposibilita para establecer
relaciones de reconocimiento en y desde tal dolor. No se entienda con esta
afirmacién que la memoria proyectada sobre los testimonios analizados en
esta introduccion estén banalizados. Lo que si queremos rastrear es la
incidencia de tal memoria en los hombres que hemos tratado, no sélo por el
dolor que tal memoria ha causado en ellos tras su liberacion, sino porque el

efecto de la pérdida de su dignidad se ha mostrado y, si bien ha sido

33 Todorov, T., op. cit., pag. 195.



292 Investigaciones fenomenologicas 7

recobrado a través de la memoria, también quedd enclaustrado en aquella
realidad y su necesidad. Se quisiera poner de manifiesto la vertiente
perniciosa de tal memoria en la medida en que anula la posibilidad de ser
de otro modo, impide dejar atrds una piel marcada por un nidmero y un
alma por unas experiencias inhumanas. Por otra parte, el recuerdo de la
inhumanidad podria conducir, no al perdon ni a la venganza, sino a la
anulacion de la vida propia recluida en la actualidad “eterna” del Lager. En
este sentido, se quisiera apuntar que la memoria enquistada niega el arte
de percibir las posibilidades de una realidad iluminada en el gozo de
horizontes experienciales creadores de atmdsfera habitables en los que se
conserve la dignhidad de los seres humanos.

Asi pues, desplegar algunas de las posibilidades humanas abiertas por el
hombre para abrir la diversidad de espacios en los que poder habitar, es
fundamental para comprender no ya sélo al ser humano sino su capacidad
de creacion y sus posibilidades de vida. Frente al hombre recluido en un
cuerpo “inexpresivo”, cercado por un espacio inclemente y viviendo en un
tiempo absolutamente “actual”, sin pasado ni futuro, absolutamente pre-
sente en el espacio ocupado por su corporalidad herida e incapaz de
provocar un atisbo de sentimiento de conmiseraciéon. Frente a tal “cuerpo”
posible-imposible se quisiera revelar la capacidad constitutiva de sentido y
realidad de todo humano para intentar comprender ciertas estructuras de
dignidad que abran la posibilidad de un espacio de reconocimiento donde

todo hombre pudiera constituir un mundo habitable.



EL MUNDO COMO HOGAR DE NOSOTROS (TODOS).
¢SUENO O REALIDAD POSIBLE?
APUNTES PARA UNA RELACION INTER-CULTURAL®

Maria del Aguila Sola Diaz
Universidad de Sevilla, Espafa
aguilasolad@us.es

Resumen

El articulo se centra en la dimension praxica de la intersubjetividad, en el en-
cuentro efectivo y cotidiano con otros si-mismos mediante el cual esa experiencia
intersubjetiva se abre al ambito del ethos, en su doble sentido de morada y de mo-
ral. La intenciéon es reflexionar, en el marco establecido por Heidegger con el con-
cepto de habitar el mundo humanamente, sobre la cuestidon de si realmente esta-
mos-en-el-mundo o no desde la actitud ontoldgica de entenderlo como un hogar de
todos, no sdlo del llamado primer mundo. Tal actitud, que en el articulo se resume
en el término Nosotros, se propone como categoria integradora y como llamada a la
responsabilidad de todos y cada uno de los seres humanos. En su analisis surgira el
concepto de fusidon de horizontes (Gadamer) como dialogo sin fronteras, y también
como fenébmeno de 6smosis, de mestizaje de culturas.

Abstract

The article focuses on the praxical (of praxis) dimension of the inter-
subjectivity, that is, on the effective and everyday encounter with other selves by
means of which this inter-subjective experience is open to the idea of ethos, in its
double sense of dwelling and morality. From the framework established by Heideg-
ger with his concept of dwelling the world as human beings, the aim of this article
is to think about the question of if we-are-in-the-world (In-der-Welt-sein) or not,
from the ontological attitude of understanding this world as a home for all of us, not
only of the so-called first world. This attitude summed up in the article by the term
Nosotros (We) is proposed as a category of integration and as a call for the respon-
sibility of every single human being. From this analysis the concept of fusion of ho-
rizons (Gadamer) will emerge as a non-borders dialogue, as well as a phenomenon
of osmosis, that is, of cultural mixture.

* Ponencia presentada en el VIl Congreso Internacional de Fenomenologia, “Intercultu-
ralidad y Conflicto”, organizado por la Sociedad Espafiola de Fenomenologia, en la Universi-
dad de Salamanca (Espafa), los dias 28-30 de abril de 2004.



294 Investigaciones fenomenoldgicas 7

1. El hombre es un ser si-mismo en-el-mundo, en medio de otros hom-
bres con los que convive en un espacio intersubjetivo. EI &mbito de la inter-
subjetividad marca un Entre, un terreno relacional considerado primordial
por buena parte de la filosofia. Husserl, por ejemplo, vincula la intersubjeti-
vidad trascendental con la constitucién de la objetividad que constituye el
Nosotros primordial que abre para cada sujeto el camino hasta la objetivi-
dad, tal como se muestra en sus obras: Meditaciones Cartesianas y La crisis
de las ciencias europeas y la fenomenologia transcendental. Al pensamiento
dialégico le interesé el Entre intersubjetivo desde una perspectiva existen-
cial. Es el caso de Buber, que en {Qué es el hombre?! lo sefiala como el
hecho fundamental de la existencia humana. Ahora bien, si determinar la
originariedad del d&mbito intersubjetivo ha sido y es una cuestion teorética
de la filosofia, el encuentro efectivo, cotidiano, que todos realizamos en
nuestro mundo de la vida con otros Yoes, con otros si-mismos, escapa de la
esfera puramente especulativa, aunque precise una teoria de base, para
abrirse ademas a otro ambito, el del ethos, en su doble sentido de morada y
de moral. Seguidamente queremos referirnos a esa dimensién praxica de la
intersubjetividad, que ya es experiencia dialdgica, en la siguiente direccion.
Si recordamos el relato sobre Heraclito que Heidegger cita en su Carta so-
bre el humanismo, apreciaremos que el sentido de ethos como morada tie-
ne una connotacion de hogar, de lugar del mundo de la vida muy grata al
pensador de Messkirch, que incluydé en la Seinsfrage la pertenencia a un
hogar —el del ser—, en cuyo ambito adquiere sentido la humanitas del
hombre, frente a la apatridad, a la falta de hogar, al extrafamiento que
significa su olvido.

Siguiendo el rastro siempre fructifero de Heidegger podriamos pensar y
preguntar, en el marco establecido con el concepto de habitar el mundo
humanamente, si realmente estamos-en-el-mundo desde la actitud ontol6-
gica, en su modalidad préxica, de entenderlo como ethos, como morada,

pero como un hogar de todos, no sélo del llamado primer mundo. Que al dia

1 Buber, M., ;/Qué es el hombre?, México, F.C.E., 1974°. Cfr. p. 146.



M2 Aguila Sola: EI mundo como un hogar... 295

de hoy esto no es asi es un hecho constatable. Los fil6sofos solemos pensar
en el mundo como ese lugar donde estamos instalados-arrojados ya, en
medio de las cosas, de las circunstancias, pero tal estructura ontolégica no
implica que el mundo sea un hogar donde todos (hombres, culturas) ten-
gamos un sitio, donde nadie se sienta extrafio ni rechazado. Siendo esto
asi, una tarea que se nos impone es reflexionar sobre las condiciones que
habria que establecer para que el mundo, en el que cada vez todo esta mas
a la mano (tecnologia, medios de comunicacién) y sin embargo en otros
aspectos todo esta tan lejano (por ejemplo, el dialogo intercultural efecti-
Vo), pueda llegar a ser realmente un hogar. Desde los inicios de la moder-
nidad Europa se abrié a otras culturas, en medio de un clima de descubri-
miento y colonizacion, y es precisamente Europa (que entendemos en sen-
tido husserliano como categoria cultural, no geogréafica) quien tiene que dar
el paso fundamental para transformar el choque de culturas en un dialogo
inter-cultural. A nuestro entender uno de los objetivos primordiales de ese
didlogo seria lograr lo que Gadamer llama una “interpretacion comun del
mundo”. Con ella tal vez se podria eliminar el enfrentamiento actual entre el
Yo y el Otro (hombres, culturas) y alcanzar un nuevo punto de partida, que
hemos resumido en el término Nosotros.

Los pasos que daremos para mostrar nuestra propuesta son los siguien-
tes. En primer lugar deseamos despejar el equivoco de que razén equivale a
etnocentrismo y a dominio, para lo cual distinguiremos entre modelos de
racionalidad. A partir de ahi intentaremos mostrar la virtualidad de la di-
mensioén del Nosotros, que entendemos diferente a Los Nuestros. Nosotros
hace referencia a todos, conjuga todas las personas verbales, imprescindi-
ble para un dialogo inter-personal e inter-cultural real, alcanzando una uni-
dad que mantiene en su seno la diferencia irreductible del Yo, del Otro o de
culturas. Por el contrario, Los Nuestros indica jerarquizacion y division, par-
ticularizaciéon y privatizacion de cuestiones y valores universales, reflejando
una mirada etnocéntrica disfrazada de solidaridad utilitarista (por ejemplo
en Rorty), que abre un abismo entre lo individual y lo social, dificultando el

diadlogo inter-cultural.



296 Investigaciones fenomenoldgicas 7

2. No podemos pensar en razones ontoldgicas que privilegien a unos
hombres frente a otros, sélo razones de poder, de dominio. Algunos secto-
res de la filosofia han sefalado a la razén, a la racionalidad, como una ins-
tancia dominadora de suyo, proponiendo como alternativa su debilitacion.
Por otro lado, es conocida la sentencia: el que sabe tiene el poder. Antigua
como el mundo, ha encontrado en la actual sociedad occidental tecnocienti-
fica un suelo fértil donde florecer. Conocimiento, tecnologia, poder, dinero.
Parece que ése sea el esquema tedrico-funcional predominante en la actua-
lidad, un esquema marcadamente 6ntico. Anclado en tal tirania tecnocrati-
ca, Occidente se dirige al Otro, a la otra cultura no occidental, no europea.
Sin embargo, la tecnociencia y el relativismo racional y cultural no son los
unicos modos de ejercer la razén, de pensar.

Sabido es que en La crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia
transcendental® Husserl reservaba a la filosofia y a los filésofos la honorable
tarea de ser funcionarios de la humanidad. Para Husserl, la figura espiritual
Europa seria el lugar ontolégico de la racionalidad, con la esencial misién de
ponerla al servicio de la humanidad. Por tanto, desde esta perspectiva la
racionalidad no significa dominio sino servicio. Tarea teorética infinita sobre
las cosas mismas, infinita porque somos finitos, contingentes y nuestro al-
canzar verdades es histdrico. También el esquema heideggeriano, pensado
(mediante el paso atras) desde la esencia de la metafisica y de la técnica,
nos propone una idea de racionalidad y de hombre que no refleja dominio,
como se muestra en la categoria de Habitar (Wohnen) humanamente el
mundo, con la que su autor ensaya una nueva formulacion de la existencia
auténtica en el marco de lo Ereignis. Tal actitud ontoldégica va unida a la
serenidad (Gelassenheit), capaz de establecer una distancia reflexiva con la
técnica moderna sin caer en sus redes. Como disposicion del pensar, sere-
nidad consiste en renunciar a la voluntad de poder, abandonandose al ser,
oyendo su llamada.

Paso atras, tarea infinita sobre las cosas mismas, nos informan sobre
una comprension de la filosofia de retorno (Riuckgang) a la raiz, a lo origina-

rio, a lo ontoldgico o trascendental en definitiva, presente actualmente en el

2cfr.87.



M2 Aguila Sola: EI mundo como un hogar... 297

panorama filoséfico compartiendo espacio con otras teorias. Se trata de un
modelo de racionalidad que escapa tanto del concepto reductor de razén de
la dltima modernidad, perpetuado en la razén cientifico-técnica, responsable
del pathos de dominio que injustamente se atribuye a la razén en general,
como de la propuesta posmoderna, que vacia de contenido puntales funda-
mentales de la filosofia —tales como el concepto de verdad—, restandole
validez universal y ofreciendo un modelo light que no sélo renuncia a en-
frentarse ontolégicamente a las cosas, sino que rechaza esa actitud como
resto metafisico a eliminar. En concreto pensamos en Rorty, que confunde
la contingencia, enraizada en la finitud e historicidad del hombre, con un
horizonte del pensar particular-privado o Iéxico ultimo del que es imposible
salir cientificamente para alcanzar la verdad de los acontecimientos huma-
nos y cuyo modelo declarado es la critica literaria. Por ello, conceptos fun-
damentales como verdad, justicia, humanidad, etc., determinantes a la hora
de establecer un dialogo inter-cultural, pasan a verse desde una posicion
etnocéntrica fundamentada en la contingencia, la ironia y la solidaridad, fa-
voreciendo la division de los hombres en Los Nuestros y Ellos.

Por lo dicho, nuestra primera propuesta es que no se puede hablar en
general de racionalidad como dominio y etnocentrismo, sino de distintos
modelos de razén. La racionalidad, la filosofia, entendida como ciencia que
es capaz de alcanzar verdades, es el legado de Europa, su mejor logro. En
relacion con la cuestion de la inter-culturalidad, que en muchas ocasiones
adopta casi la forma de guerra de culturas, necesitamos una filosofia fuerte
que sea capaz de afrontar los problemas con originariedad, en remision a
fundamento, una filosofia intrinseca a la praxis humana que dé sentido a la
accion. Nosotros hemos sefialado un modelo ontolégico con el que nos acer-
camos seguidamente a la cuestion de la relacion con el Otro —Otro hombre,
Otra cultura—, pues entendemos que la perspectiva ontoldgica o trascen-
dental de la realidad es la que puede aportar luz sobre nuestro debate. En
esta tarea, Gadamer y sus conceptos fundamentales —comprensioén, dialo-

go, fusién de horizontes— pueden sernos de ayuda.



298 Investigaciones fenomenoldgicas 7

3. Para no hablar en abstracto, partamos de dos analisis concretos y re-
lativamente recientes sobre la situacion de la humanidad.

El primero es de Gadamer. En su libro La herencia de Europa, sefiala
dos amenazas que sobrevuelan actualmente las condiciones de vida de la
humanidad. 1) La existencia de un arsenal de armas cuyo empleo significa-
ria un suicidio colectivo de la civilizacion humana. 22) La crisis ecoldgica, el
agotamiento, desertizacion y devastacion de los recursos naturales de nues-
tra tierra. Para Gadamer no existen alternativas a estas dos amenazas. Solo
un cambio en la direccién de los procesos que ya estadn en marcha “podra
tal vez hacer posible la supervivencia de todos”®. Parece una reflexiéon opor-
tuna en nuestro aqui y ahora actual, cuando la amenaza mundial del terro-
rismo requiere no solo la atenciéon de todos los paises sino, lo que es mas
importante, un acuerdo unanime para tratarlo. Para lograrlo hace falta vo-
luntad de dialogo. ¢Existe esa voluntad, la tienen los paises, la tenemos to-
dos? Esa es la cuestion.

El segundo andlisis lo tomamos de Steiner en su obra titulada Gramati-
cas de la creacion. Alli sefiala® la actual coexistencia en el espacio y en el
tiempo de la superabundancia occidental con el hambre, la miseria y la
mortalidad infantil que se abate sobre 3/5 partes de la humanidad, mos-
trando al siglo XX desde el contraste absurdo entre la riqueza disponible y
la miseria efectiva. Ello le lleva a interpretar que hay un retroceso en la
evolucion humana que denomina bestializacion, representado en la Meta-
morfosis de Kafka, que él ve como la fabula de la modernidad.

Acudamos ahora a Heidegger y su concepcion de Habitar humanamente
el mundo. Habitar (wohnen), segun se dibuja en el articulo “Construir, habi-

tar, pensar™

, significa cuidar (schonen), mirar por la cuaternidad, por la
unidad originaria de tierra, cielo, dioses y mortales, las cuatro regiones de
ser (que Heidegger llama mundo) en las que se despliega das Ereignis. Ello
quiere decir: no devastar la tierra y renunciar a su explotacién brutal, vivir

a un ritmo césmico, esperar a los divinos como los otorgadores de medida

3 Gadamer, H. G., La herencia de Europa, Barcelona, Peninsula, 1990. Cfr. p. 22.

4 Steiner, G., Gramaticas de la creacion, Madrid, Siruela, 2001. Cfr. pp. 14s.

5 Heidegger, M., “Construir, habitar, pensar”, en Conferencias y articulos, Barcelona,
Serbal, 1994. Cfr. pp. 130ss.



M2 Aguila Sola: EI mundo como un hogar... 299

para el habitar del hombre y en dltimo lugar, estar a la muerte. Esta pro-
puesta acerca a Heidegger a una concepcion de la existencia, de habitar en
el mundo o de vivir conforme a una actitud ontoldgica, que podriamos lla-
mar ecoldgica y que hunde sus raices en el dejar ser al ente, dejar ser a la
cosa. También Gadamer se ha hecho cargo en cierta medida de esta con-
cepcion al seflalar que la naturaleza no es un simple objeto para la explota-
cioén, sino que es el Otro con el cual convivimos®.

Ahora bien, ¢es vivible la propuesta de Heidegger? En lo fundamental
creemos que si. Pese a que él mismo no se ocupd ni de la experiencia inter-
subjetiva ni de la dialégica, pensamos que la categoria de Habitar delinea
un modo de estar-en-el-mundo de respeto hacia lo Otro, aunque sélo sea
dicho asi en general. No obstante, dejar ser a la cosa, al ente, abarca todas
las regiones de ser y por tanto, al hombre y a los Otros hombres, ademas
de a la naturaleza, aunque Heidegger mismo no lo sefalara. Antropoldgica-
mente, dejar ser implica aceptar al Otro, a lo Otro que tenemos enfrente,
Otro hombre, Otra cultura, sin sustituirlo, manteniéndole en su alteridad y
en su ser si-mismo. Frente a Heidegger, Gadamer si analiz6 el tema del
Otro, completando en este sentido a su maestro. El Otro (persona o texto
humano) conforma el cimiento de la hermenéutica universal gadameriana,
como sabemos.

Tenemos pues, dos andlisis sobre la situacidon actual y una propuesta
desde Heidegger sobre como Habitar el mundo. En medio de ellas e im-
pregnandose de toda su problemética, se encuentra la relacion entre las
distintas culturas. En este punto preferimos hablar de inter-culturalidad y no
de multi-culturalismo, ya que pensamos que este ultimo intenta igualar las
culturas relativizandolas, lo que en la practica se traduce en una concepcion
rigida o restringida del hecho real de la pluralidad cultural que lleva a que
cada uno se retraiga a su propia cultura.

Esta claro que actualmente vivimos una situacion critica en el impres-
cindible dialogo inter-cultural. En esta situacion, que tal vez Jaspers califica-
ra de limite, pensamos que es mas adecuado hablar de Nosotros que del Yo,

e incluso del Otro. ¢(Por qué Nosotros? En primer lugar por una razén tal vez

® Op. cit., p. 36.



300 Investigaciones fenomenoldgicas 7

socioldgica, a saber, porque somos todos Nosotros, los hombres, los que
encontraremos la solucién o nos hundiremos. Todos. Seguramente, el mun-
do pobre antes, pero después el mundo rico. La segunda razén tiene un ca-
racter netamente filos6fico. Porque Nosotros alude a una perspectiva de
unidad sin que ello implique, a nuestro juicio, la eliminacion de la(s) dife-
rencia(s). Unidad que supera conteniendo los dos polos: el Yo y el Otro;
unidad que los asume en su diferencialidad. Los hombres somos iguales y al
mismo tiempo diferentes; también las culturas. Y esa diferencia es impor-
tante mantenerla pues es una fuente de riqueza. Sélo si creemos en la vali-
dez de la perspectiva de Nosotros podremos conseguir, en nuestra opinion,
que el mundo sea realmente un hogar.

Hay en Gadamer una tesis que avala nuestra posicion. En su articulo

“Lenguaje y comprension”’

, tras subrayar que el fendbmeno de la compren-
sion es linguistico, sefala las caracteristicas de qué sea hablar. Hablar no es
primariamente discutir, ni no entenderse, sino poner de manifiesto un as-
pecto comun de lo hablado. La verdadera realidad de la comunicacidon
humana consiste en que el didlogo no impone la opinién de uno contra la de
otro ni las agrega a modo de suma, sino que las transforma. Un dialogo lo-
grado, puntualiza Gadamer, hace que “ya no se pueda recaer en el disenso
que lo puso en marcha”. Por tanto, la coincidencia que no es ya mi opinién
ni la tuya, sino “una interpretacion comudn del mundo, posibilita la solidari-
dad moral y social”. Nuestra vida social descansa en que la conversacion,
en su sentido mas amplio, “deshace el bloqueo producido por el aferramien-
to a las propias opiniones”. Como vemos se trata de una aplicacion del con-
cepto de fusion de horizontes.

Pensamos que Gadamer esta sefialando un punto clave, nos estid dando
una pista importante. No se trata de que todos pensemos igual. Eso es im-
posible e indeseable. Pero en cuestiones fundamentales si creemos que de-
be haber una interpretacién comun del mundo que supere el bloqueo pro-
ducido por el aferramiento a las propias opiniones. Aqui es donde entra en

juego la perspectiva del Nosotros.

7 Gadamer, H. G., “Lenguaje y comprension”, en Verdad y Método Il, Salamanca, Si-
gueme, 19942, Cfr. p. 185.



M2 Aguila Sola: EI mundo como un hogar... 301

4. Antes de ahondar nuestra propuesta, descartemos de qué no esta-
mos hablando.

En primer lugar, no pensamos en Nosotros como una configuraciéon
andnima y totalitaria (tales como la Historia hegeliana, la Humanidad com-
tiana o la Sociedad de Durkheim) que esté a la base del Yo, quitdndole a
éste la responsabilidad y libertad de la donaciéon de sentido. No pensamos
en una sustitucion del Yo, o mejor de la persona, por una categoria abstrac-
ta y andnima. Lo que queremos significar con Nosotros es precisamente una
llamada a la responsabilidad de todos y cada uno, porque sé6lo la accion de
todos los hombres sera capaz de transformar el modo actual de convivir.

En segundo lugar, tampoco Nosotros debe entenderse como sinénimo
de Uno de Nosotros, concepto que vemos equivalente al de Los Nuestros,
por contraposicion a Ellos, como ocurre en Rorty al aplicar la solidaridad®.
Por ejemplo, este autor describe la situacion de desesperanza y miseria in-
finitas de la vida de los jévenes negros en las ciudades norteamericanas,
diciendo que es “una afrenta que un estadounidense tenga que vivir sin es-
peranzas”. El criterio Util empleado ha sido el de que son compatriotas, uno
de Los Nuestros, frente a un criterio metafisico que seria decir que es una
afrenta que un hombre viva asi. Su posicidon es que hay que ir conquistando
cada vez mas cotas de solidaridad, que cada vez entren mas hombres en el
paraiso de Los Nuestros, pero el punto de partida es esta distincion tajante.
A nuestro entender, la suya es una posicion Ontica que no va tras la verdad
de la cosa sino de lo que conviene. Evidentemente no pretendemos resolver
de entrada estas dificiles cuestiones, pero si mostrar lo inquietante de la
propuesta rortyana. Y si la hemos traido aqui es porque esa perspectiva et-
nocéntrica, que distingue entre los hombres, que los separa en dos bandos
—Los Nuestros y Ellos— se parece bastante al modo como se entiende en
muchos sectores de la vida social la relacién con el Otro: Otro hombre, Otra
cultura. El peligro que vemos en tal posicién es que, pensando asi, se puede
entrar en el ambito que propicia defender a Los Nuestros, aunque sean
unos indeseables, pero son de Los Nuestros. Es un criterio que tiene trazas

de mafioso, y que desde luego abre un abismo entre los hombres, abismo

8 Rorty, R., Contingencia, ironia y solidaridad, Barcelona, Paidés, 19962. Cfr. pp. 208ss.



302 Investigaciones fenomenoldgicas 7

que no favorece en nada la praxis dialdgica, la relacién inter-cultural, la
hermandad deseable entre todos. Es en definitiva un reduccionismo y un
relativismo feroz, como propugna Rorty en nombre de una contingencia mal
entendida. El ser humano tiene unos derechos fundamentales por ser hom-

bre, no por ser estadounidense, siguiendo el ejemplo rortyano.

5. Porque Nosotros no expresa ninguna abstracciéon, sino todos y cada
uno, el primer paso para poder alcanzar esa unidad es el reconocimiento del
Otro como tal, en el encuentro efectivo y cotidiano. En este encuentro, Ga-
damer ha destacado la prioridad del didlogo, una de cuyas dimensiones
fundamentales es comprender que el Otro puede tener razon. Este es un
hecho fundamental que forma toda nuestra experiencia humana, dice Ga-
damer. Tenemos que aprender a respetar al Otro y a lo Otro; o, lo que es lo
mismo, tenemos que aprender a no tener razén. Tenemos que aprender a
perder en el juego®. Aprender a no tener razén, a perder en el juego que
significa la praxis humana, quizas sea una de las primeras condiciones que
habria que establecer para una relacién entre iguales. Y no es cualquier
juego el de la relacién con el Otro, es decir, Otro hombre, Otra cultura. Es
un juego en el que nos jugamos mucho. En dltimo extremo nos jugamos la
supervivencia como humanidad (Gadamer), pero antes gue esa Ultima posi-
bilidad llegara nos estamos jugando vivir como hombres (la bestializacién
que denunciaba Steiner), o Habitar humanamente el mundo, segun la cate-
goria de Heidegger; en definitiva, que el mundo sea un hogar para todos.

Entre un didlogo logrado y el choque inter-cultural hay todo un abanico
de posibilidades, pero no olvidemos que el juego de la relacién con el Otro,
como todo juego, tiene unas reglas internas que no dependen de nada exte-
rior. En este punto pensamos que la confianza implicita en el Otro vy, reci-
procamente, su sinceridad al mostrarse como si-mismo, son reglas del am-
bito del ethos en su doble vertiente de moral y de morada que deberian
presidir la relacion con el Otro: Otro hombre, Otra cultura. Son las reglas
que presiden (al menos idealmente) las relaciones en los hogares. En nues-

tra casa, con nuestra familia, convivimos desde la confianza en/de nuestros

9 Cfr. La herencia de Europa, p. 37.



M2 Aguila Sola: EI mundo como un hogar... 303

hijos, en/de nuestros padres, y también contamos con que ellos se nos van
a mostrar tal como son, lo mismo que hacemos nosotros. Presidida por es-
tas reglas de juego, una casa puede ser un hogar. Por ello, si presiden la
relacion inter-cultural, quizds también el mundo pueda ser un hogar, de ahi
que veamos importante la propuesta gadameriana, antes citada, de apren-
der a no tener razén y a perder en el juego, pues ello implica algo funda-
mental en la experiencia dialdgica: oir al Otro, escucharlo, y ponernos en su
lugar.

Para terminar, si trasladamos a la cuestiéon de la inter-culturalidad los
tres elementos gadamerianos analizados —dialogo, fusién de horizontes y la
transformacion del hombre gracias a la interpretacion comun del proble-
ma—, tenemos que con la fusién de horizontes, basada en el concepto de
horizonte husserliano que Gadamer interpreta no como “una frontera rigida
sino algo que se desplaza con uno y que invita a seguir entrando en éI"°,
dicha fusién, decimos, se delinea como un dialogo sin fronteras, y también
como un fendmeno de 6smosis, de mestizaje de culturas. Y es que las cul-
turas son normalmente porosas, capaces de contaminarse de otras, de asi-
milarlas. Por ello, en lugar de destacar lo que las diferencia mostrandolas
como inconmensurables, habria que ir a posiciones de convergencia apoya-
das en elementos fundamentales comunes o valores, tales como: Principio
de justicia, Derechos Humanos, eliminacién de la explotacion infantil, de los
nifos soldado, etc., unas posiciones que estén a la base del didlogo inter-
cultural y que puedan hacer posible la deseable interpretacion comun del
mundo de la que hemos partido. Ella seria a nuestro entender el primer pa-
so, no diremos para lograrlo (porque eso suena demasiado optimista, y el
problema es muy grave) pero si para iniciar un camino que pueda convertir

a nuestro dolorido mundo en un hogar para Nosotros (todos).

19 Gadamer, H. G., Verdad y Método I, Salamanca, Sigueme, 19998, Cfr. p. 309.






[Hoja intencionalmente en blanco]



