INVESTIGACIONED

2007
SEFE
OCIEDAD ESPANOLA DE FENOMENOLOGIA

e




Todos los derechos reservados.

Prohibida la reproduccion total o parcial
de este libro sin el permiso explicito de los
editores

Edita:

Sociedad Espafiola de Fenomenologia

Dpto. de Filosofia y Filosofia Moral y Politica
(UNED)

© Sociedad Espafiola de Fenomenologia
(SEFE)
Universidad Nacional de Educacion a
Distancia (UNED)
De su texto, cada uno de los autores

Deposito Legal: M. 27.292-1996
ISSN: 1137-2400
Madrid, Marzo de 2007



[Hoja intencionalmente en blanco]



[Hoja intencionalmente en blanco]



INVESTIGACIONES
FENOMENOLOGICAS

REVISTA
DE LA
SOCIEDAD ESPANOLA DE
FENOMENOLOGIA

DIRECTORES
Javier San Martin y Agustin Serrano de Haro

CONSEJO DE REDACCION
Jesus M. Diaz Alvarez (UNED), Urbano Ferrer (Murcia), Miguel Garcia-Bar6
(Comillas), José Lasaga Medina (Instituto Univ. Ortega y Gasset), M.* Carmen
Lépez Saenz (UNED), Vicent Martinez Guzman (Castellén), César Moreno
(Sevilla), M.* Carmen Paredes (Salamanca), M* Luz Pintos Pefiaranda (Santiago de
Compostela), Eduardo Ranch (Alicante), Nel Rodriguez Rial (Santiago de
Compostela), Sergio Sevilla (Valencia)

CONSEJO ASESOR
Pedro M.S. Alves (Portugal), Jesus Conill (Valencia), lon Copoeru (Rumania),
Natalie Depraz (Francia), Lester Embree (Estados Unidos), Luis Flores
Hernandez (Chile), Jos¢ M.* G. Gomez-Heras (Salamanca), Klaus Held
(Alemania), Julia Iribarne (Argentina), Juan Manuel Navarro Cordon (Madrid),
Patricio Pefialver (Murcia), Francesc Perefia (Barcelona), Mario Teodoro
Ramirez (México), Rosemary Rizo-Patron (Pera), Ramoén Rodriguez (Madrid),
Hans Rainer Sepp (Alemania), Bernhard Waldenfels (Alemania), Roberto
Walton (Argentina), Antonio Ziridon (México)

NUMERO 5
2007

ST,

ver créditos v ©s




[Hoja intencionalmente en blanco]



INDICE

I. ESTUDIOS

Dieter Lohmar
El método fenomenolégico de la intuicién de esencias y su
concrecion como variacion eidétiCa......ccvoveviviiiiiiii i 9

Sebastian Luft
Desde el Ser a lo dado y desde lo dado al Ser: Algunos comentarios
sobre el significado del Trascendentalismo Ideal en Kant y Husserl ........ 49

M# Luz Pintos Pefiaranda
Los anexos XXV-XXVI-XXVII-XXVIII al paragrafo 73 de La crisis de
HUSS I .o et 85

José Lasaga
Hannah Arendt o el valor de pensar. Una introduccién a su obra....... 125

Francisco Conde
Derrida contra Husserl: la critica de la voz y el fenbmeno a la teoria
del signo de la primera investigacioén légica de Husserl ................... 153

José Ruiz Fernandez
Un problema de la fenomenologia: la controversia
entre HUSSerl Yy NatOrp ....cooeiiiii e e 209

Javier San Martin
Zubiri, hombre, filésofo y “fenomendlogo”. Reflexiones al
filo de la lectura de su biografia .........oooiiiiiiiiiiiii 225

Hans Rainer Sepp y Cathrin Nilsen
El proyecto de una ediciéon de las obras completas de
EUGEN FiNK ..o e 255

Il. PRESENTACIONES DE LIBROS, RECENSIONES, TESIS
DOCTORALES

Pedro Cortés
Contrasentidos. Ensayo herético sobre critica de la cultura



6 Investigaciones fenomenoldgicas 5

El Arbol Ediciones-jitanjafora Morelia Editorial. México. 2006.
(02X 0] (0] o] g1 Y= 0 = Uod Lo o1 T 273

Urbano Ferrer
Adolf Reinach. Las Ontologias regionales, Cuadernos del Anuario
Filoséfico, Univ. de Navarra, 176 (2005), 96 pp.
(AULOPIresSENTACION) ..o et 277

Joan Gonzalez
Tiempo y medida. investigaciones fenomenoldgicas sobre tem-
poralidad y cronometria (Autopresentacion) ...........ccceviiieeviinnnnn. 281

Victor Tirado
Husserl et Zubiri. Six Etudes pour une controverse, Paris,
I’Harmattan, 2005, 180 pp. (Autopresentacion) ...........ccccccevieeanns 285

Rafaela Prada Carrasco
Fenomenologia y antropologia. Javier San Martin, Editorial Lec-
tour/Uned, Buenos Aires/Madrid, 20052, 123 0] © 293

Ignacio Castillo
Interculturalism. Between ldentity and Diversity. Beatriz Penas
y Carmen LOpez Saenz. Peter Lang, Berna 2006, 267 pp. ...c.c......... 299

Alicia de Mingo
Signo, intencionalidad, verdad. Estudios de fenomenologia.
César Moreno y Alicia M2 de Mingo (eds.) SEFE y Universidad
de Sevilla, 2005, 500 PP.  ttiiiii et 303

1], EFEMERIDES VARIAS .. uttitttttaa ettt et ae et ae e eeae et e reaaenesraarnnaen 307

Alicia de Mingo
VIIlI Congreso Internacional de Fenomenologia Cuerpo y
alteridad. Valencia, 25-28 de octubre de 2006.........c..cccvviiiiennnnns 309

César Moreno
VIIlI Congreso Internacional de Fenomenologia Cuerpo y
alteridad: Palabras de presentacion. ..........cccviiiiiiiiiiiiiiiiiiiaann. 317

César Moreno y Alicia de Mingo
Palabras de despedida .......cooiiiiiiiiiii i 325



EL METODO FENOMENOLOGICO
DE LA INTUICION DE ESENCIAS
Y SU CONCRECION COMO VARIACION EIDETICA

Dieter Lohmar

Universidad de Colonia
Archivo Husserl de Colonia

1. La pretensiéon cognoscitiva de la intuiciéon de esencias®.

El método fenomenoldgico de Husserl es un andlisis descriptivo de
los actos de conciencia, pero no pretende ser tan solo una investiga-
cion empirico-psicoldgica de la conciencia factica sino determinar sus
estructuras esenciales, necesarias. Se trata de aquellas estructuras y
leyes que deben estar necesariamente presentes en todo caso posible
de una determinada operacién de la conciencia. El objetivo es una de-
terminacién apriodrica de la estructura de la conciencia. Los rasgos en-
contrados son independientes del caso empirico investigado en cada

caso e independientes de la persona.

El progreso metddico decisivo para el desarrollo de esta preten-
sion al que Husserl recurre en su propia fenomenologia frente a la

psicologia empirica es el empleo de la asi llamada intuiciéon de esen-

! Este texto aparecid originalmente en version alemana en: “Die phanomenolo-
gische Methode der Wesensschau und ihre Préazisierung als eidetische Variation.”,
en Phdnomenologische Forschungen, 2005, S. 65-91. Le agradecemos afectuosa-
mente a su autor, Dr. Dieter Lohmar, director del Archivo Husserl de Colonia, su
permiso para la traduccion.



10 Investigaciones fenomenolégicas 5

cias (es decir, la “abstraccion ideatoria” o “intuicién de lo general”)?.
Este método debe asegurar que la descripcion de las peculiares ca-
racteristicas de los procesos de conciencia no sélo efectia una enu-
meracion de hechos empirico-psicoldgicos. Los hechos empiricos con-
figuran siempre una base de partida limitada para las inducciones; no
pueden abarcar nunca todos los casos y ademas pueden cambiar bajo
ciertas circunstancias. La intuicion de esencias, o sea, el método eidé-
tico, pretende no limitarse a hechos empiricos-contingentes, sino es-
clarecer relaciones apridricas, 0 sea, necesarias, que se aplican a to-
do caso futuro y en general posible de un determinado fenédmeno de

la conciencia.

En las Investigaciones Logicas el método de la intuicién de esen-
cias es fundamentado cuidadosamente, y concretamente en la medi-
da en gque es aclarado el tipo de conocimiento de que se trata. La
presentacion del método mismo se encuentra sé6lo en analisis concre-
tos y en la muy escasa presentacion del paragrafo 852 de la 62 In-
vestigacion Logica. Ya aqui se muestra una faceta de la pretension de
la fenomenologia de querer ser y también poder ser una ciencia fun-
damentada de forma ultima y ademas con ello también autofunda-
mentada: la intuiciéon de esencias como método cognoscitivo funda-
mental es estudiada en el marco del analisis del conocimiento en la

62 Investigacion Logica como un caso de conocimiento. Eso significa

2 En comparacion con otros temas hay poca literatura secundaria en torno a la in-
tuicion de esencias: Bernet, R., Kern, |., Marbach, E.: Edmund Husserl. Darstellung
seines Denkens, Felix Meiner Verlag, Hamburgo 1989, 74-84, J. N. Mohanty, “Indi-
vidual Fact and Essence in E. Husserls Philosophy”, en Philosophy and Phenomeno-
logical Research XIX (1959), 222-230, E. Tugendhat, Der Wahrheitsbegriff bei Hus-
serl und Heidegger, ob. cit., 137-168, E. Stroker: “Husserls Evidenzprinzip. A.a.O.
und B. Hopkins: Phenomenological Cognition of the A priori: Husserl’s Method of
‘Seeing Essences’, en B. C. Hopkins (Ed.): “Husserl in Contemporary Context”,
Contributions to Phenomenology Vol. 26, Dordrecht 1997, 151-178. Quisiera agra-
decerle a los participantes en el seminario para la lectura de textos de Husserl del
Archivo Husserl de Colonia sus numerosas observaciones criticas.



Dieter LOHMAR: El método fenomenoldégico de la intuicidon de esencias 11

que ella posee en lo esencial las mismas caracteristicas que los otros
casos de conocimiento. La abstraccion ideatoria es en primer lugar
una facultad de examen humana cotidiana que puede y debe ser pu-
lida metddicamente para que pueda servir como fundamento para un
analisis especificamente fenomenoldgico de la conciencia. EI método
eidético ha sido mantenido y continuamente desarrollado por Husserl

a lo largo de todo el discurrir de su pensamiento.?

Husserl entiende su fenomenologia en las Investigaciones Logicas
todavia como una 'psicologia descriptiva'. Sin embargo, poco tiempo
después comprende que esta denominacién conduce a error.* La fe-
nomenologia no debe consistir s6lo en una recolecciéon de hechos con-
tingentes e inducciones empiricas. La fenomenologia tiene como ras-
go fundamental por motivos sistematicos que el trabajo descriptivo se
apoye sobre meétodos que permitan la ganancia de conocimientos
aprioricos, es decir, conocimientos generales, que sean independien-
tes del caso singular factico correspondiente. La fenomenologia pre-
tende formular enunciados sobre la conciencia en general, es decir,
sobre cualquier forma posible de conciencia existente. Para ello Hus-
serl debe mostrar de qué forma regulada metédicamente puede la
descripcion fenomenoldgica recoger aquello que segun su sentido es
apriorico, es decir, esencial, aquello que permanece y que debe tam-
bién permanecer idéntico en todos los posibles casos singulares de su
objeto de descripcidon. La pretension de la fenomenologia de ser una
ciencia fundamentante de forma ultima y no una mera ciencia empiri-
ca depende, por lo tanto, de si se puede fundamentar que el método

de la intuicion de esencias es una forma de conocimiento.

3 En la serie Husserliana esta prevista una edicién de los manuscritos de investigaciéon sobre
el tema esencia e intuicion de esencias.

4 Véase para la relacién entre fenomenologia y psicologia descriptiva el texto de Husserl
“Bericht Uber deutsche Schriften zur Logik in den Jahren 1895-1899”, en Archiv flr systema-
tische Philosophie, vol. IX (1903), S. 397-400 (= Hua XXII, 203-208).



12 Investigaciones fenomenolégicas 5

En el segundo apartado llevaré a cabo brevemente el analisis del
tipo de conocimiento de la intuicidon de esencias en la 62 Investigacion
Logica en cuanto una forma peculiar de la intuicion categorial. Sera
discutida también la suposicion a menudo formulada de que el méto-
do de la intuicién de esencias conduce a un platonismo. En la tercera
parte se tratara de la concrecion de Husserl del método de la intuicion
de esencias en cuanto “variacion eidética” elaborada en el curso so-
bre Psicologia fenomenoldgica del semestre de verano de 1925. En
esta ocupard lugar central la funcién de la fantasia ante todo. En la
cuarta parte analizaré cinco cuestiones sistematicas y estrechamente
relacionadas referentes al método eidético. Las dos primeras cuestio-
nes surgen todavia en el interior del precisar técnico del método eidé-
tico, las tres ultimas van mas alla y discuten su sentido y las limita-

ciones necesarias. Son éstas:

a. ¢Como puedo asegurar que he ido lo “suficientemente lejos”
en mi variacion, es decir, cuanto y de qué modo puedo aproximarme
al ideal de la “variacion infinita”? b. (Como puedo tener la certeza de
que no voy “demasiado lejos” en las variaciones efectuadas sobre el
ejemplo de partida y de que no traspaso el limite de posibilidad de
variacion “del mismo”, es decir, los limites del “concepto” con el que
yo pensé el ejemplo de partida? ¢(Conozco los contenidos de estos
conceptos? c. (No son también el procedimiento de la variacion eidé-
tica y el observar atento de lo que no varia métodos para conocer el
contenido de nuestros “conceptos”? d. Debido a que en casi todos
nuestros conceptos hay sentidos culturales escondidos que pueden
ser diferentes de una comunidad a otra, ¢(no nos veremos obligados a
una limitacion de mucho peso en el procedimiento de la variacion ei-
dética? e. En la unidn de las variaciones a un ejemplo de partida
mundano, ¢no yace una limitacion de la variacion que soélo podria ser

superada mediante la ejecucion de la reduccion trascendental?



Dieter LOHMAR: El método fenomenoldégico de la intuicidon de esencias 13

2. Intuicion de esencias como una forma de conocimiento en

las Investigaciones Logicas

La 62 Investigacidon Logica realiza el analisis del caracter cognosci-
tivo de la intuicion de esencias. La intuicion de esencias, Husserl la
denomina aqui también “abstraccion ideatoria” o “intuicién de lo ge-
neral”, se funda sobre la intuicibn inmediata de objetos individuales

del mismo modo que las otras formas elementales del conocimiento.

En la 62 Investigacion Logica Husserl hace referencia en su teoria
de la intuicién categorial a las diferencias entre la percepcion inme-
diata y la intuicién categorial fundada.® Los objetos de la percepcién
inmediata pueden ser captados “directamente”, son “dados inmedia-
tamente”, “de un soélo golpe” de forma intuitiva. Esto significa que los
objetos de la percepcion estan ya “para nosotros ahi” en un solo nivel
de actos, es decir, pueden ser objeto de una intencion [intendiert] en
un solo nivel de actos y eventualmente también darse en un solo ni-
vel de actos. La intencion categorial y también la intuicion categorial
exigen por el contrario una sucesién de actos formada por actos arti-
culados y fundantes, que posteriormente son coaprehendidos me-
diante un acto englobante dotado de una intencién nueva, de un nivel
superior. En este acto cognoscitivo fundado y categorial es intencio-
nado [intendiert] y eventualmente también dado algo que en los ac-

tos perceptivos inmediatos y fundantes no podia todavia ser mentado

5 Acerca de la teoria husserliana de la intuicion categorial véase la 62 Investigacién Légica,
Hua XIX, 674, 676-680 y Erfahrung und Urteil, Felix Meiner Verlag, Hamburg 1999, 301 ss.
Véase al respecto: E. Tugendhat, Der Wahrheitsbegriff bei Husserl und Heidegger, Berlin
1970, 111-136; R. Sokolowski: “Husserl’s Concept of categorial intuition”, en Phenomenolo-
gy and the human sciences. Philos. Topics Vol. 12 (1981), Supplement, 127-141, D. Willard:
Logic and the Objectivity of Knowledge. Athens 1984, 232-241; D. Lohmar: “Wo lag der
Fehler der kategorialen Reprasentanten?”, en Husserl Studies 7 (1990), 179-197, Th. M.
Seebohm, “Kategoriale Anschauung”, en Phanomenologische Forschungen 23 (1990), 9-47,
R. Cobb-Stevens “Being and Categorical Intuition”, en Review of Metaphysics 44 (1990), 43-
66; D. Lohmar: Erfahrung und kategoriales Denken, Dordrecht 1998, 178-273 y también:
Husserl’'s Concept of Categorical Intuition, en Hundret Years of Phenomenology, D. Zahavi F.
Stjernfelt (Eds.), Dordrecht 2002, 125-145.



14 Investigaciones fenomenolégicas 5

ni dado. Solo la intencion categorial y la intuicion categorial cumplido-

ra son conocimiento.

La relacion de fundacién entre los actos inmediatos fundantes y
los conocimientos fundados por ellos es unilateral y unidireccional, es
decir, el recorrer todas las percepciones singulares fundantes es la
condicion de la realizabilidad intuitiva del acto categorial. En los casos
mas sencillos de intuicion categorial los actos fundantes pueden ser
percepciones inmediatas, pero sobre la base del mismo modelo de
conocimiento se realizan también actos categoriales de un nivel supe-
rior, que finalmente pueden alcanzar el nivel de las teorias sistemati-

camente vinculadas unas con otras.

Una cuestion compleja concierne al cumplimiento de las intencio-
nes categoriales: las sensaciones sensibles cumplen percepciones
sensibles, pero ¢qué es lo que cumple los actos categoriales? Bajo
una perspectiva mas amplia lo que aqui se decide es si esta efectiva-
mente justificada la ampliacion del concepto de intuicion desde la
percepcidon sensible a la intuicién categorial. Husserl se refiere para
ello a las denominadas sintesis de cubrimiento entre intenciones par-
ciales que se producen en la transicion [Ubergang] entre los actos
fundantes. Se trata en este caso de una denominacion para la facul-
tad del espiritu humano de poder advertir en la transicion de percep-
ciones que se transforman unas en otras el que en la percepcion an-
terior y en la siguiente se encuentran elementos de sentido comunes,
que por una parte tienen el mismo sentido pero bajo una determina-
cion diferente. Esto quiere decir que en las sintesis de cubrimiento
entre las intenciones parciales de los actos fundantes advertimos que
se encuentran presentes intenciones parciales idénticas, aunque lo
hagan con diferentes matices de sentido, diferentes modos de aten-

cion y diferentes grados de cumplimiento.



Dieter LOHMAR: El método fenomenoldégico de la intuicidon de esencias 15

La funcidon de las sintesis de cumplimiento en la intuicion catego-
rial puede ser explicada de la mejor forma con un ejemplo: veo un
objeto, digamos un libro verde. En esta percepcion global son inten-
cionados ya de forma implicita todos los elementos de sentido de este
objeto, aunque no sean atendidos de forma explicita. Entonces me
dirijo al momento de color de forma explicita y voluntaria, aunque to-
davia sigo percibiendo el libro. Podria decirse que veo el libro 'a tra-
vés' del color verde explicitamente atendido. En la transicion de la
percepcion global a esta percepcidon singular apuntada [pointiert] se
produce un cubrimiento de sentido entre el momento de verde del li-
bro con anterioridad sélo implicitamente intencionado y el color verde
ahora explicita y voluntariamente atendido. Ambas intenciones se di-
rigen a la misma intencion parcial, pero tienen caracteres totalmente
diferentes: Una es ejecutada de forma implicita, no atenta y mas bien
incidental; la otra es ejecutada de forma activamente voluntaria, ex-
plicita y se dirige a un s6lo elemento de sentido del todo. La sintesis
de cubrimiento entre estas dos intenciones parciales es la dacion in-
tuitiva que cumple intuitivamente la intencidon cognoscitiva sintética

“El libro es verde”.

A este analisis se le podria objetar que nosotros tenemos ya en la
primera percepcion global por asi decir “conciencia de todo aquello”
que el destacamiento apuntado nos hace posteriormente explicito.
Pero justo este rendimiento establece la diferencia entre los rasgos
que percibimos incidentalmente en una percepcion y los rasgos cono-
cidos explicitamente. Cuando percibimos diferentes objetos, puede
suceder que en un objeto de repente “advertimos algo” que habiamos
visto ya antes todo el tiempo, sin haberlo hecho objeto de nuestro
conocimiento. Sobre la base de la transicion desde la percepciéon glo-
bal a la percepcion singular sefialada del rasgo efectuada ahora po-

demos saber que este objeto posee este rasgo.



16 Investigaciones fenomenolégicas 5

En la intuicion de esencias encontramos exactamente los mismos
elementos que caracterizan a estas formas de conocimiento mas sen-
cillas aqui representadas. La intuiciéon de lo general, que podemos de-
signar también con un nombre general, por ejemplo, “azul” sélo es
posible en la medida en que recorremos una sucesion de objetos de
la percepcién o de la fantasia.® La intuitividad de la intencion dirigida
a esto general, es decir, a aquello comun a todos los casos singula-
res, es cumplida mediante una sintesis transversal [durchgehende]
de cubrimiento entre el elemento de sentido “azul” presente de la

misma forma en todos los casos.

Si la intuicién de esencias es descrita como una forma particular
de la intuicién categorial, tal y como hace Husserl en el paragrafo 8§
52 de la 62 investigacion ldgica, entonces también posee la estructura
caracteristica, dividida en tres partes de la intuicion categorial: per-
cepcion global, percepciones singulares, sintesis categorial. En el re-
correr los actos miembros se establece entre las intenciones dirigidas
al momento de color una unidad de cubrimiento parcial. En el caso de
la intuicién de esencias los titulos de las fases son: percepcion, crea-
cion de variantes [Variantenerzeugung] con las sintesis de cubrimien-
to que se establecen entre las variantes y finalmente el destacamien-
to y la aprehension objetiva de lo invariante. Las sintesis de cubri-
miento cumplidoras entre los actos miembros pueden establecerse

cuando varios actos dirigidos a casos singulares son recorridos.

Sin embargo, se imponen aqui también cuestiones y objeciones:
¢como podemos estar seguros de que en absolutamente todos los po-
sibles casos se encuentra presente lo comun? La respuesta de Hus-
serl: la “seguridad” aqui buscada no la tenemos de ninguna forma an-

tes, sino después de la realizacion del proceso de intuicion de esen-

6 véase Hua XIX, 111-115, 176 ss., 225 ss., 690-693.



Dieter LOHMAR: El método fenomenoldégico de la intuicidon de esencias 17

cias. Cuando reformulamos [umfingieren] en multiples ilimitadas va-
riaciones posibles a través de la percepcion y de la fantasia el objeto
contemplado segun libre modificacion y advertimos el mismo elemen-
to en todas ellas, entonces podemos estar seguros de que en los ca-
sos siguientes también estara presente, es decir, se trata de algo ne-
cesario, apriorico en el sentido de la intuicidon de esencias. Este senti-
do husserliano de apriori no debe ser equiparado al apriori kantiano
en el sentido de “valido antes de experiencia” e “independiente de to-
da experiencia”.” Todos los objetos extensos tienen necesariamente
un color determinado, todos los sonidos tienen necesariamente una
determinada intensidad y duracion, etc. El apriori de la intuicion de
esencias que se muestra de esta forma tiene por lo tanto una forma

propia de necesidad y generalidad.

Naturalmente se presupone para esta variacion en la fantasia que
yo ya tengo una representacion vaga, determinada imprecisamente
del objeto que debe ser representado en todas las variaciones posi-
bles. Por ejemplo, nuestra representacion de “azul” es vaga, sin em-
bargo es ya apropiada para limitar con pleno sentido la formacién de
variaciones. La teoria de la intuicién de esencias no debe ser tampoco
una teoria genético-psicoldgica, es decir, no debe explicar como lle-
gamos a los conceptos. La intuicion de esencias es un método que
puede darnos intuitivamente objetos generales (es decir, conceptos y
conocimiento sobre las estructuras generales de la conciencia). En la
teoria de la intuicidon eidética se trata también para Husserl de justifi-
car los conceptos sobre la base de la intuicion cumplidora, que aqui
es una intuicion de algo general. Nuestros conceptos deben ajustarse

a esta intuicion.

7 Husserl hace referencia en una nota a pié de Légica formal y trascendental que él utiliza
siempre el concepto del apriori siempre en este sentido, que no debe ser confundido con el
concepto de Kant del apriori. Véase Hua XVII, 255, Anotacion 1.



18 Investigaciones fenomenolégicas 5

Por ello no constituye ningun circulo que en los actos miembros
[in den gliedernden Akten] nos dirijamos a objetos azules percibiendo
o fantaseando para hacernos intuitivo lo general “azul”. Poseemos
siempre ya representaciones vagas de conceptos generales, pero es-
tas representaciones no son todavia conceptos intuitivamente expli-
cados. Incluso podemos misteriosamente percibir objetos como tales
(por ejemplo, como azules) mediante un vago conocimiento previo,
pero esta facultad descansa de alguna forma — como Kant lo formulo
una vez — “en las profundidades oscuras del animo humano” y de-
pende de la forma en que adquirimos las funciones conceptuales ne-
cesarias para unificar sintéticamente la sensibilidad dada en objetos
percibidos. Husserl no disponia todavia en el tiempo de las Investiga-
ciones Loégicas de ninguna teoria acerca del surgimiento de los con-
ceptos a partir de la experiencia. Los analisis detallados sobre el te-
ma, es decir, sobre la génesis del Tipo basado en la experiencia, se
encuentran en la fenomenologia tardia, genética.® Las diferenciacio-

nes del método eidético adoptadas al respecto las trato mas abajo.

En el acto de la abstraccién ideatoria captamos por lo tanto la
unidad de cubrimiento especial que se establece entre las captaciones
particulares [Sonderzuwendungen] recorridas (percepciones, recuer-
dos o fantasias) como una dacion intuitiva de la especie azul. Las
captaciones particulares apuntan a todas las variantes concebibles del
objeto. De igual forma que en el caso del acto que esta dirigido tema-
ticamente a la identidad de una cosa, la unidad de cubrimiento entre
las percepciones singulares sirve aqui también como cumplimiento in-
tuitivo para la intencién que apunta a la identidad. Sin embargo, no
se da aqui la identidad de cosas individuales, sino la identidad de lo

general. A través de la serie de percepciones singulares de los obje-

8 Véase Experiencia y Juicio, § 83.



Dieter LOHMAR: El método fenomenoldégico de la intuicidon de esencias 19

tos individuales y en los transcubrimientos [Uberdeckungen] entre
sus elementos intencionales se aparece el mismo color. En el acto de
la intuicion de esencias se muestra por lo tanto también la posibilidad
de la intuicién de lo general y de las sintesis identificatorias que se
dirigen a esto general. Lo general se muestra asi como un objeto de

conocimiento en el pleno sentido de la expresion.

Las sintesis de cubrimiento pueden ser descritas aun con mayor
precision. En el caso de la intuicion de la especie azul se establece
una peculiar unidad de cubrimiento entre los actos miembros. Esta es
descrita quizas de la forma mas apropiada diciendo que se trata de
una zona claramente destacada de cubrimiento persistente y un
“margen” de diferencia y diversidad.’ Este “margen” impreciso co-
rresponde al grado de la diferencia de los momentos de azul dados
intuitivamente o fantaseados en las captaciones singulares; procede,
por asi decir, de la amplitud de la banda [Bandbreite] del mismo co-
lor, o del grado de la diferencia de los objetos en cuanto objetos indi-

viduales.

Sobre la base de este modelo fundamental puede ser comprendi-
da también la intuiciéon de generalidades de un nivel superior. Pode-
mos efectuar abstracciones ideatorias que se fundan a su vez por su
parte sobre intuiciones categoriales. Asi puede hacerse intuitivo el
concepto de color mediante el recorrer los colores singulares, el con-
cepto de percepcion mediante el recorrer ideatorio de los actos per-

ceptivos singulares, etc.*®

Con la pregunta acerca del modo de dacién de los conceptos ge-
nerales Husserl se situa entre los sucesores criticos del empirismo in-

glés, en especial el de David Hume. Hume queria esclarecer critica-

9 Véase Experiencia y Juicio, 418 ss. y Hua IX, 78.

10 | a intuicién de esencias, o sea, la variacién eidética, que conduce a grados superiores de
generalidad, es expuesta de forma detallada en el curso Psicologia fenomenoldgica 8§ 9, €).



20 Investigaciones fenomenolégicas 5

mente el significado de los nombres individuales y generales a través
del retroceso [Ruckgang] a las intuiciones correspondientes. La am-
pliacion del concepto de intuicion de Husserl al concepto de intuicion
categorial le permite aplicar este proceder ‘critico' a los conceptos

generales.

Tanto mas sorprendente resulta que a Husserl se le acuse de pla-
tonismo. Naturalmente se piensa inmediatamente bajo el término “in-
tuicion de esencias” en las ideas platdnicas, que pueden ser “intuidas”
de forma esotérica. Cuando se acusa a Husserl de platonismo es en
la mayoria de las ocasiones porque se interpreta el método de la in-
tuicion de esencias errobneamente como el ver algo asi como las 'i-
deas platdnicas', es decir, ideas que, como en Platén, pertenecen a
una region del ser fundamental para el mundo de los sentidos. Las
ideas de Platon exigen una forma de ver particular, esotérica, que no
es accesible a todo el mundo sin ayuda mayéutica. Por ello no tiene
ningun sentido comprender la intuicion de esencias de Husserl segun
el modelo de Platén. En la realizacién concreta se muestra rapida-
mente que en el caso de Husserl se trata del concepto de un método
concebido de forma precisa, que tan sélo ha sido denominado con un
término elegido infelizmente. Husserl no ha defendido nunca ningun
platonismo. La denominacion “intuicion de esencias” favorece sin em-
bargo este malentendido y el hecho de que Husserl escogiese esta
denominacion muestra claramente que él no era consciente del riesgo
de ser tomado errbneamente por un platénico. El considera el plato-
nismo como una “hipéstasis mitica” o “metafisica” despachada ya

hace mucho tiempo y que hay que dejar de lado.** La postura algo

1 véase Hua XIX, 127 ss., y también el Proyecto de un 'prélogo’ para las 'Investigaciones
Logicas', (editado por E. Fink en: Tijdschrift voor Filosofie 1 (1939), 106-133 y 319-339,
especialmente las paginas 118 ss. y 131, ahora en: Hua XX/1, 272-329). Husserl sostiene
aqui que el reproche no esta justificado y que contradice su teoria. Para Husserl una
hipostatizacién metafisica de las esencias yace abiertamente en una oscuridad mistica que



Dieter LOHMAR: El método fenomenoldégico de la intuicidon de esencias 21

ingenua frente a la virulencia de estas concepciones, a su parecer
“despachadas desde hace mucho tiempo”, condujo sin embargo di-
rectamente a la interpretacion errénea del método eidético y a la cri-

tica de que Husserl es un platonico.

La diferencia mas importante con respecto a la posicion de Platéon
yace en la omision de la hipostatizacion de las esencias. Para Husserl
las esencias pertenecen, como todos los objetos categoriales, a los
objetos del entendimiento irreales. Estos no configuran una region de
ser propia, sino que son simplemente objetos del conocimiento que
exigen siempre hacerse reales [Realisierung] bajo la forma de rasgos
o0 estructuras empiricas reales de los objetos reales. También la ex-
presion aparentemente platénica “participacién” tiene en Husserl ver-
daderamente un sentido diferente. En Platdn los objetos sensibles
deben participar de las ideas sensibles. Los objetos sensibles soélo
pueden ser objetos, s6lo pueden existir en la medida en que partici-
pan del mundo ideal de las ideas. Las ideas son para Platon eternas,
son la unica realidad y las cosas de los sentidos son reales sélo en la
medida en que transmiten de alguna forma una parte de la “realidad”
del mundo de las ideas a la sensibilidad. Las ideas platdnicas son
“mas reales” que el mundo sensible. Husserl formula por el contrario
la relacion de los constructos irreales (por ejemplo, eide) y la realidad
oponiéndose conscientemente al platonismo: “Cada tipo de irrealidad
[...] tiene formas de participaciéon posible de la realidad” (Hua XVII,
163). La relacion de “participacion” es concebida exactamente al con-
trario que por Platéon: no son la realidad ni el pensamiento humano
los que pueden participar de la idea, sino que la idealidad irreal puede

e incluso debe participar de la realidad: debe ser intuida, pensada y

no merece ser discutida. Que ya en el afio 1911 él estime como minimo el riesgo de una
confusion lo muestra la siguiente indicaciéon lapidaria: “La intuicion de esencias no contiene
mas dificultades o misterios 'misticos’ que la percepcion.” (en: Filosofia como ciencia estricta,
pag. 315), en ldeas | (1913) se apunta asi mismo que deben ser “totalmente excluidos los
pensamientos misticos” (Hua I11/1, 16).



22 Investigaciones fenomenolégicas 5

captada a través de signos orales y escritos. Las esencias, 0 sea, las
estructuras esenciales de la conciencia y de la realidad no son por
tanto por ellas mismas reales. Dependen de un hacerse reales de
forma sensible en el mundo real, el mundo en el que vivimos. Nues-

tro mundo real es para Husserl la Unica realidad.

3. La concrecidon del método eidético como variacion eidética

Otro problema del método eidético es la relacion entre fantasia y
percepcion en él. En las Investigaciones Logicas se considera al prin-
cipio que el caracter de posicion de los actos que se unen al acto in-
tuitivo inicial y que deben representar todos los casos posibles del
mismo objeto da igual.'? Para el cumplimiento de la intencién que
apunta a un objeto general es de significado decisivo que se encuen-
tre entre los actos fundantes al menos un acto intuitivo, es decir, un
acto que dé el objeto mismo. La intuicion [Intuition] es el nombre pa-
ra un tipo de aprehension de intuiciones [Anschauungen] dadas sen-
siblemente que aprehenden lo dado como el objeto mismo. Otras for-
mas de la aprehensién son en la mayoria de los casos también posi-
bles: por ejemplo, aquella que aprehende algo como signo (simbdli-
co-signitivo) de algo otro o como representacion imaginativa (ima-

gen-signitiva) del objeto propiamente mentado.

En las Investigaciones Ldgicas Husserl escribe que la abstraccion
ideatoria debe construirse al menos sobre un acto que represente de
forma intuitiva. Curiosamente este acto, que representa el ejemplo
de partida, puede ser también una representacion de la fantasia. El
ejemplo de partida puede ser representado imaginativa - signitiva-
mente, es decir, puede mentar el caso singular representado de un
concepto con ayuda de una imagen suya: “La conciencia de algo ge-

neral se construye igual de bien sobre la base de una percepcion que

12 yyéase Hua XIX, 691 ss., 670.



Dieter LOHMAR: El método fenomenoldégico de la intuicidon de esencias 23

sobre una imaginacién [Einbildung] conforme a esta” (Hua XIX, 691
ff., ver también 607 ss.). Husserl conservara también mas tarde esta
posicion. En Psicologia Fenomenoldgica afirma: “La disposicion fun-
damental de la que depende todo es la [re]configuracion [Gestaltung]
de cualquier objetualidad experienciada o fantaseada en una varian-

te”, que al mismo tiempo sirve como “modelo guia” (Hua IX, 76).

Esta teoria cuenta con aspectos problematicos. Un ejemplo de
partida fantaseado es seguramente plenamente oportuno en una si-
tuacion en la que no podemos comenzar con una percepcion debido a
circunstancias externas, por ejemplo, si queremos contemplar la
esencia de una silla justo cuando no hay ninguna, la esencia de un
estado de animo triste justo cuando no estamos tristes o la esencia
de un recuerdo justo cuando no estamos recordando nada. En el caso
del dltimo ejemplo la dificultad puede ser superada facilmente, pues-
to que puedo evocar un recuerdo en todo momento. Pero ya en el ca-
so del estado de 4&nimo esto no parece ser tan facil y en el caso de la
silla tiene que bastar con una presentificacion®®. Si yo veo ahora algo
rojo o si sélo me lo represento imaginativamente no importa; lo mis-

mo en el caso de un sonido.

El aspecto problematico de tomar los objetos de fantasia como
ejemplos de partida consiste en el hecho de que ellos pueden ser in-
tenciones imaginativas. La intencion imaginativa adquiere en referen-
cia a la intuitividad una determinada posicion intermedia entre la in-
tuicion, es decir, la intuicién de la cosa misma, y la intencion signitiva
que opera con ayuda de un signo. La intencién imaginativa nos da a
conocer ya algunas caracteristicas del objeto mentado. Por ejemplo,
el esbozo de un camino a través de la ciudad muestra un trazo curvo

alli donde la calle hace una curva, una cruz donde hay un cruce, etc.

13 Nota del traductor. Es decir, no tiene que ser necesario recurrir a actos de mayor
complejidad.



24 Investigaciones fenomenolégicas 5

Ademas, puedo “representarme en imagen” muchas cosas que no hay
en la realidad, por ejemplo, los famosos cuadros de Escher represen-
tan escaleras que estan encajadas una en otra y que siempre condu-
cen hacia adelante. Los ejemplos de partida de la fantasia pueden
pertenecer al ambito de la ficcidn, ser invenciones poéticas que nunca
ha habido y que nunca podr& haber en la realidad. También hay obje-
ciones a considerar seriamente contra el hecho de elegir como punto
de partida para la intuicion de esencias una representacion de la fan-
tasia. La percepcion (intuitiva) parece ser aqui una garantia mejor
para la racionalidad (es decir, segun Husserl la proximidad a la intui-
cion y su orientacion sostenida hacia la intuicién) que la fantasia. La
exigencia de al menos un caso dado intuitivo-intuitivo [anschaulich-
intuitiv] constituye un determinado limite de sentido que opera “dia-

lécticamente”.

Aqui deben ser hechas distinciones complementarias segun el tipo
de objeto. Si se trata, por ejemplo, de la intuicién de leyes eidéticas
como “todo color es extenso” o “todo sonido posee una duraciéon”, en-
tonces puede tomarse un ejemplo de fantasia al principio de la varia-
cion: un color fantaseado o un sonido fantaseado son igualmente
apropiados. Pero es importante advertir que la fantasia de este ejem-
plo de partida opera de una forma diferente, y de hecho de un modo
inmediato, que no implica ninguna conciencia de imagen. Husserl de-

nomina este modo también “mera fantasia” (Hua IX, 73).

Junto a este acto intuitivo (que se erige sobre el ejemplo de parti-
da) pueden y deben presentarse en la continuacién del proceso de la
intuicion de lo general actos de fantasia, y en efecto actos que varian
al modo de la fantasia el ejemplo de partida. Esta variacion del ejem-
plo de partida posibilita también por principio que yo pueda hacerme

intuitiva la esencia de una cosa en base de un solo ejemplo intuitivo



Dieter LOHMAR: El método fenomenoldégico de la intuicidon de esencias 25

dado, en la medida en que partiendo del ejemplo de partida intuiti-

vamente dado creo en la fantasia todas las variantes posibles.

Una cuestion logica es si es necesario representarse en la ilimita-
da fantasia un namero ilimitadamente amplio de variantes, quizas in-
cluso infinitas variantes concebibles del objeto para alcanzar efecti-
vamente la generalidad de lo representado. Es en este sentido en el
que parece ir la determinacion posterior del procedimiento de la intui-

cion de esencias presentado en la leccion Psicologia fenomenoldgica.

Ya en ldeas | (1913) y en Psicologia fenomenolégica (1925) Hus-
serl hace referencia explicita a la necesidad, o sea, a la posicion de
privilegio de la variacion ,libre’ imaginativa, al contrario que en las
Investigaciones Ldgicas, en las cuales la cualidad de posicion de los
actos variadores era considerada como indiferente.* En Ideas | se di-
ce claramente que la intuicion de esencias “puede ser ejecutada tam-
bién sb6lo sobre la base de una mera presentificacion de singularida-
des ejemplares” (Hua I11/1, 145 f.) y que en el ambito de las ciencias
eidéticas la “libre fantasia ocupa una posicion de privilegio con res-
pecto a la percepcién” (Hua 111/1, 147). La utilizacion de las variacio-
nes de la fantasia es “necesaria” (Hua I11/1, 148) y esto lleva a Hus-
serl a afirmar “que la ,ficcion’ es el elemento vital de la fenomenolo-
gia, como de toda ciencia eidética, que la ficcion es la fuente de la

que bebe el conocimiento de las ,verdades eternas’.

En la leccion sobre Psicologia fenomenoldgica (1925) se elabora la

forma definitiva del método eidético en cuanto ,variacién eidética’.

4 Sobre la fantasia libre en la variacion eidética, véase Hua I11/1, 146 ss., Hua XVII, 206,
254 ss., Experiencia y Juicio, 410 ss., 422 s. y E. Stroker, Husserls Evidenzprinzip, ibidem,
21 ss. Th. Seebohm sostiene que la variacion de fantasia segun la cosa ya esta presente en
las Investigaciones Ldgicas (Kategoriale Anschauung. En Phanomenologische Forschungen
23, 1990, 14 s.). Podria considerarse la determinacion de los conceptos materia, cualidad y
cumplimiento en la 52 Investigacion Légica como un procedimiento por variacion. Aqui se
hace intuitivo el contenido de estos conceptos a través de la variaciéon arbitraria de los otros
momentos correspondientes del acto.



26 Investigaciones fenomenolégicas 5

Segun esta el procedimiento se inicia con “cualquier objetualidad ex-
perienciada o fantaseada” (Hua IX, 76), de la que partimos en cuanto
que elemento de partida y que modificamos después libremente en la
fantasia en cuanto modelo conductor. En el recorrer las variantes sin-
gulares se genera entre las singularidades un “cubrimiento que va de
unas a otras” [Uberschiebende] (Hua IX, 77), y lo invariante en todas
las variantes se destaca intuitivamente. Sobre estas sintesis de cu-
brimiento se construye después la operacion propiamente categorial,
es decir, ellas son el fundamento de aprehensién (el contenido pre-
sentador) para la intuicion de lo general. Sin embargo no se trata ya
de contenidos sensibles en el caso de estas sintesis de cubrimiento
entre elementos intencionales, sino de daciones que sélo se pueden
aparecer en la transicién entre los actos intencionales.’® La captacion
del eidos es, al contrario que la representacion vaga que tenemos de
un concepto al principio, una donaciéon misma de lo general mismo.
No debe ser comprendida como un ver sensible, sino — como ya se
dijo antes — como una intuicidén en el sentido de una intuiciéon catego-

rial (Hua IX, 85).

En la variacion eidética no se trata de crear efectivamente todas
las variantes posibles, puesto que esto no seria posible, ya que la va-
riacion tiene que ser interrumpida facticamente en algin momento.
Lo que garantiza la generalidad de los invariantes captados es la con-
ciencia del libre “y asi en adelante a voluntad” (Hua IX, 77) que parti-
cipa en todas las variaciones. Este afiadido de sentido del “y asi en
adelante a voluntad’ es el elemento nuevo decisivo del método de la

variacion eidética (Hua IX, 79). Debe ejecutarse una variacion libre,

15 Acerca de la cuestion sobre el caracter de las sintesis de cubrimiento como contenido dado
y como fundamento de cumplimiento para las intenciones categoriales, véase D. Lohmar
“Husserl’s Concept of Categorical Intuition”, en Hundred Years of Phenomenology, D. Zahavi
F. Stjernfelt (Eds.), Dordrecht 2002, 125-145. Aqui se investiga también la funcidon constante
de la sensibilidad para el cumplimiento de las intenciones categoriales.



Dieter LOHMAR: El método fenomenoldégico de la intuicidon de esencias 27

ilimitada en su nimero, es decir, en el caso ideal una “variacion infi-

nita” (ibidem), para que podamos captar el eidos puro.

La exigencia de que en el procedimiento de la variacion eidética
deba ser asumida una variacion del objeto en la fantasia que sea de
partida ilimitada es una condicién importante para el cumplimiento de
la exigencia de abarcar un espectro completo del elemento ejemplar
tomado como muestra: “Mediante un hacer libre se pone en juego
una indiferencia frente a la realidad, y asi se trasplanta en cierta ma-
nera aquello ahi presente real al reino de la libre fantasia” (Hua IX,
86). La libre fantasia debe asegurar que la generalidad dada no es
s6lo una comunidad meramente factica referente a un d&mbito limita-
do del mundo®®. La realidad factica de los casos singulares que sur-
gen de la variacion es por ello irrelevante (Hua IX, 74). La indiferen-
cia con respecto a lo factico, a los hechos meramente empiricos, es

un rasgo caracteristico esencial del eidos.’

El procedimiento de la variacion eidética nos permite transformar
los conceptos vagos con los que necesariamente tiene que comenzar
toda ciencia en conceptos claros asentados sobre la intuicion real. Es-
ta esencia apridrica, que es fundamental para todas las ciencias em-
piricas, comienza de entrada por conceptos simples, “cercanos a la
intuicion” como color, sonido, claridad, timbre, espacialidad, etc.
Cuando en la reconfiguracion posterior de la ciencia alcanzamos con-
ceptos mas complejos, como por ejemplo el concepto de una cosa na-
tural o el concepto de ser humano, entonces se hace evidente que es-
tos conceptos apuntan a multiples dimensiones diferentes cuyo anali-

sis exige “una ciencia infinita entera” (Hua IX, 93).

16 véase Experiencia y Juicio, 419-425.

17 Este aspecto de la oposicién entre hecho y eidos se encuentra ya en Ideas I: “las verdades
de esencia puras no contienen la mas minima afirmacién sobre hechos” Véase Hua I111/1, 15
s.



28 Investigaciones fenomenolégicas 5

4. Cinco cuestiones sistematicas en torno al procedimiento de

la variacion eidética

La variacion del objeto mentado en la fantasia despierta algunas
preguntas sistematicas que primero voy a enunciar brevemente y que

después estudiaré a fondo:

a. ¢Como puedo establecer con seguridad que he ido en mi varia-
cion realmente “lo suficientemente lejos”? Es decir, cOmo puedo
aproximarme al ideal de la “variacion infinita” y cuanto debo acer-
carme a él para que la meta de la determinacion del eidos sea real-

mente alcanzada?

b. ¢Como es limitada la variacién, es decir, como puedo proceder
de forma segura para no ir en la variacion del ejemplo de partida
“demasiado lejos”? ¢(No depende el limite de posibilidad de variaciéon
“de lo mismo” también del “concepto” bajo el que es pensado el

ejemplo de partida? ;Y en qué medida conozco yo este “concepto”?

c. El dltimo giro de la segunda pregunta traslada nuestra atencion
a la siguiente suposicion: ¢no son el procedimiento de la variaciéon ei-
dética y el intuir atento de lo invariante ademéas de un método para
hacer intuitivo lo general también un método para conocer por prime-

ra vez el contenido de nuestros conceptos?

d. La cuarta pregunta resulta del analisis de la precedente, que
muestra que en casi todos nuestros conceptos se encuentra escondi-
do cierto sentido cultural que puede ser muy diferente de una comu-
nidad a otra. Esto nos obliga a una limitacion muy seria en relacion a

la eficiencia del procedimiento de la variacion eidética.

e. Con esta necesaria limitacion se relaciona otra cuestion. Ella se
refiere a la relacion de los dos métodos fundamentales de la fenome-

nologia de Husserl, es decir, a la relacion entre la reduccion trascen-



Dieter LOHMAR: El método fenomenoldégico de la intuicidon de esencias 29

dental y la variacion eidética: ¢no yace en el vinculo de las variantes
al ejemplo de partida mundano una limitacion inadvertida, una limita-
cion de la variaciéon, que sdélo podria ser superada mediante la ejecu-

cion de la reduccién trascendental?

Sobre a: la segunda fase de la variacion eidética es la creaciéon de
todas las percepciones, imagenes del recuerdo o fantasias posibles
efectuadas sobre el ejemplo de partida o sobre un objeto semejante
(por ejemplo, cuando se trata de un sonido se obtiene otro sonido,
etc.). En el caso ideal deberia tratarse de ilimitadas y multiples va-
riantes, de las que puedo examinar si el rasgo comun buscado esta
realmente presente en todos los casos posibles, es decir, si realmente
es algo invariante y con ello apriérico. Cuando nos damos por satisfe-
chos s6lo con la percepcion en la eleccion de todos los casos posibles,
entonces permanecemos nhecesariamente encerrados en un ambito
relativamente pequefo y estrechamente limitado de casos diferentes
de un mismo objeto. Incluso cuando afadimos recuerdos la situacion
no varia. A la meta ideal, contemplar todas las variantes posibles
mediante una “variacién infinita”, nos acercamos s6lo cuando se utili-
za la variacion de la fantasia, aunque el caso ideal sea facticamente

inalcanzable.

Y ello porque todas las variantes fantasticas que yo puedo crear
conformaran siempre un numero finito. Este es un limite esencial
[prinzipiell] del procedimiento de la variacion que no puede ser supe-
rado. La unica solucidén posible parece ser la induccién desde un nu-
mero finito de multiples casos a todos los casos, pero esta soluciéon
despierta a su vez, como se sabe, considerables problemas. Una se-
guridad apridrica no puede ser alcanzada con la induccion y Husserl
se ve por ello también obligado a separar su procedimiento de la va-
riacion eidética de la induccion basada en un fundamento empirico.

La variacion eidética no es ningun procedimiento inductivo.



30 Investigaciones fenomenolégicas 5

La utilizacion de la fantasia para la creacion de variaciones es
también importante porque la intuiciéon de esencias husserliana es un
intento por separarse del hecho [Faktum] empirico y encontrar la in-
variante necesaria “en todos los casos posibles” (y no sélo en todos
los casos reales). La variacion eidética es un proceso complejo que
muestra en multiples lugares problemas metddicos que hacen peli-
grar la consecucion de la meta ideal de disponer de “todas las posi-
bles” variantes. El recurso a la fantasia y la consideracion de que la
variacion de la fantasia esta unida a la estructura de arbitrariedad
exigida soluciona sin embargo una parte de los problemas. Asi —a
través del uso de la fantasia— los casos que yo puedo examinar no
son solo aquellos que conozco facticamente. Aqui yace ya una dife-
rencia clara con respecto a la inducciéon efectuada a partir de conoci-

mientos empiricos.

Claro que Husserl ve claramente que el proceso de la variacion
permanece siempre limitado facticamente, es decir, que en cuanto
seres “finitos” siempre y necesariamente en nuestra experiencia real
hecha s6lo podemos referirnos a una multiplicidad finita. Debemos
“interrumpir” (Hua IX, 77) cada formacion de variaciones en algun
momento. Contra la objecidon aqui contenida contra el procedimiento
de la variacion genética Husserl adopta posteriormente la siguiente
medida: cada variacion singular debe contener un elemento de senti-
do gue pre-apunta a una variacion posterior efectuada sobre el ejem-
plo de partida, que hace posible esta variacién posterior y que incluso
la exige. Cada variacion debe contener una co-menciéon del conteni-
do: puedo continuar esta variacion, y de hecho ilimitadamente. Natu-
ralmente este “yo puedo” (siempre otra vez) es una idealizacion de

una posibilidad factica limitada, sin embargo se trata de una conside-



Dieter LOHMAR: El método fenomenoldégico de la intuicidon de esencias 31

racion que estad motivada racionalmente.'® Husserl llama a estos la

“estructura de arbitrariedad” de las variaciones.

Sobre b. La libertad de la fantasia en la variaciéon no carece de
limites, puesto que siempre partimos de una representacion vaga de
un concepto o de una relacidén estructural de la conciencia que que-
remos hacer intuitiva. Esta representacién vaga de un concepto se in-
corpora al procedimiento, por asi decirlo, en el ejemplo de partida
dado intuitivamente, que adoptamos como hilo conductor o modelo y
que variamos, en la medida en que nos representamos solo objetos
semejantes: partiendo del ejemplo de partida pasamos continuamen-
te a “imitaciones” [“Nachbildern”] que deben ser semejantes al mo-
delo (Hua IX, 77). Aqui no domina una libertad completa, sino que la
variacion permanece y debe permanecer como una variacion que
conserva su objeto, y por lo tanto no se trata de una transformacion
completa, es decir, una transformacion que traspasaria los limites del
género: no esta permitida ninguna variacion que no pertenezca al
ejemplo de partida en cuanto a su género: “Un color soélo puede
transformarse en un color y no en un sonido” (Hua IX, 75). La varia-
cion libre estd ligada a los bocetos contenidos en la conceptualidad
vaga (vgl. Hua IX, 89 f.).

La propuesta de Husserl de una variacion de semejanza del ejem-
plo de partida debe superar por lo tanto la dificultad referente a la
cuestion planteada acerca de la limitacion de la variacién. Por princi-
pio puedo transformar cualquier objeto en otro, (cémo se limita la
variacion? La propuesta de Husserl en la Psicologia Fenomenoldgica

exige la semejanza de la variaciéon con el ejemplo de partida. El

18 yéase al respecto A. Aguirre “Die Idee und die Grenzenlosigkeit der Erfahrung. Kant und
Husserl”. En Philosophie der Endlichkeit. Editado por B. Niemeyer y D. Schiutze, Wirzburgo
1992 y mi aportacion: “Warum braucht die Logik eine Theorie der Erfahrung?”, en
Phenomenology on German ldealism, Hermeneutics and Logic. Ed. by R. Dostal, L. Embree,
J.N. Mohanty, J.J. Kockelmanns and O.K. Wiegand, Dordrecht 1999, 149-169.



32 Investigaciones fenomenolégicas 5

ejemplo de partida conduce la estructuracion de la variacion de la
fantasia: “Deben ganarse continuamente nuevas imagenes semejan-
tes en cuanto imitaciones e imagenes de la fantasia que en su con-
junto son imagenes concretas semejantes al modelo originario” (Hua
IX, 72).° Ccudl sea el significado de “semejanza concreta” no es expli-

cado aqui.

El concepto de semejanza es por su parte un titulo para proble-
mas diferentes. Podria incluso afirmarse que con la referencia a la
semejanza no se resuelve ningun problema, sino que simplemente se
crean nuevos problemas.?® Sin embargo, esta propuesta tiene tam-
bién sus aspectos positivos: Husserl intenta al menos solucionar el
problema de la limitacion de la variacion; en concreto orientandose
sobre lo dado intuitivamente, en la medida en que exige una relacion
de semejanza con respecto a esto. Una de las claras desventajas de
esta propuesta es que traslada la “facultad de limitacion” de la varia-
cion a las profundidades misteriosas de la conciencia humana, es de-
cir, a nuestra capacidad de poder determinar que objetos son todavia
(exactamente tan) “semejantes” a otros, y cuales no se nos aparecen

ya como semejantes.

Sobre c. Intentemos tratar el problema de la limitacion de la va-
riabilidad todavia de otra forma: cuando los objetos son semejantes
unos a otros, esto significa que no son exactamente iguales, pero sin
embargo muestran suficientes caracteristicas comunes como para ser

subsumidos bajo el mismo concepto que el ejemplo de partida. Los

® En otro lugar se dice “siguiéndolo como modelo configuro numerosas imitaciones fingidas
como cosas y hechos [Fikta] a él semejantes” (Hua IX, 71), el objeto de partida es un
“'modelo’ guia” (Hua IX, 76), en el interior de la variacion “pasamos de imitacidon a imitacion,
de lo semejante a lo semejante” (Hua IX, 77).

20 yéase mi aportacion al tema de la semejanza: “Wittgenstein, Husserl and Kant on aspect-
change”, en Husserl et Wittgenstein. Ed. por Sandra Laugier, Verlag Frommann-Holzboog
2004 (en imprenta) y también R. N. Smid: “Ahnlichkeit als Thema der Miinchener Lipps-
Schule®, en Zeitschrift fur philosophische Forschung 37 (1983), 605-616.



Dieter LOHMAR: El método fenomenoldégico de la intuicidon de esencias 33

“elementos de sentido comunes” son los rasgos que formulariamos al
explicar el concepto: una silla tiene un asiento y patas que soportan
este asiento, eventualmente un respaldo. Pero asi nos topamos con
una nueva dificultad, ya que el concepto es claramente presupuesto
aqui en varios sentidos diferentes. Se presupone que sabemos lo que
el concepto mienta exactamente, lo que “significa” y “quiere decir” y

que elementos de sentido “contiene”.

Para ser un procedimiento que debe aclarar primero lo que “es” el
concepto, remitiendo el cumplimiento intuitivo de la intencion a algo
general, depende — esta es la primera objecion — de forma excesiva
de la utilizacion segura de un concepto y del contenido del concepto
ya anteriormente fijado de forma consciente. Incluso cuando no se
considera el conocimiento exacto de un concepto una condicion para
su uso, por ejemplo, en la percepcion o en la variacion de la fantasia,
con la presuposicion de una utilizaciéon segura del concepto en la per-
cepcion y en la fantasia se llega de nuevo a las profundidades miste-
riosas de la conciencia humana. Podemos de alguna forma sentir o
decidir segun nuestra sensacion que es lo que puede valer como “si-
lla”, como “percepcidon”, como “recuerdo” y que no — pero no sabe-
mos exactamente como hacemos esto y cual es el fundamento de tal
intuicion.

Se muestra aqui la dificultad esencial [prinzipiell] de que no sa-
bemos exactamente cdmo operan nuestros conceptos en la percep-
cion (y en la fantasia), y tampoco sabemos exactamente si aquellos
conceptos que posibilitan nuestra percepcion son ya realmente con-
ceptos en el sentido propio del término. Este diagndéstico puede pare-
cerle de entrada a algun lector enigmatico, pero depende del concep-
to genético de concepto, es decir, del concepto del Tipo. Husserl cali-
fica el concepto genético de concepto, es decir, la representacion de

un objeto que ganamos a partir de experiencias similares como Tipo.



34 Investigaciones fenomenolégicas 5

El Tipo es una representacion que contiene aquellos elementos de
sentido que se han ciertamente mostrado en un objeto o en un grupo
de objetos en mis percepciones precedentes.?* El Tipo consiste en un
producto, o sea, un sedimento de las sintesis pasivas, sintesis no
efectuadas voluntariamente por el yo, que por asi decir ocurren en la
experiencia de objetos percibidos 'a nuestras espaldas’ (sin conciencia
y sin voluntad). Sin embargo estas sintesis pasivas conducen a una
adquisicion que permanece, es decir, podemos disponer del rendi-
miento del Tipo en percepciones posteriores, podemos por ejemplo
apercibir otros objetos como “parecidos a los objetos vistos hasta
ahora”. El Tipo guia de esta forma las sintesis en nuestra percepcion
en la medida en que nos hace tener una expectativa acerca de los
elementos “tipicos” de un “objeto de esta clase”. Esta predetermina-
cion tipica codetermina también los limites de la variacion de la fan-
tasfa en el método eidético.?? En la variacién nos orientamos por asi
decir segun el ancho de banda [Bandbreite] que se muestra en el
grupo hasta ahora conocido de objetos tipicamente semejantes. Los
elementos de contenido del tipo nos son por lo tanto disponibles “en
la percepcion a la mano”, es decir, podemos emplearlos sin problema
y efectuar con ellos nuestras sintesis objetivadoras, pero conocemos
el contenido conceptual de nuestros tipos solo de forma imprecisa, de

una forma vaga y que no entra completamente en detalle.

21 sobre la teorfa husserliana del tipo véase Experiencia y Juicio, § 83 y A. Schitz, Typus und
Eidos in Husserls Spatphilosophie. En: A. Schitz, Gesammelte Aufsatze. Bd. 3, Den Haag
1971, 127-152 y D. Lohmar, Erfahrung und kategoriales Denken, ob. cit., 245-254.
Especialmente debe reconocerse que no sdélo hay tipos como lo comidn a varios objetos, sino
que también hay tipos para un solo objeto. Véase mi aportacion: “Husserl’s Types and Kant’s
Schemata”, en The New Husserl: A Critical Reader. Ed. Donn Welton, Indiana University
Press. Indiana 2003, 93-124.

22 En referencia al paso desde la intencion tipificadora dirigida a un objeto, a la intuitivacion
de la variacion eidética Husserl escribe: “La sintesis pasiva [...] es para nosotros por todas
partes el fundamento para el poner-en-juego las actividades del hacer constitutivo de
conceptos y enunciados generales relacionantes y légicamente generalizadores” (Hua IX,
99).



Dieter LOHMAR: El método fenomenoldégico de la intuicidon de esencias 35

Un rasgo importante del tipo es que, en su forma originaria, mien-
tras no sea transformado en la comunicacién posterior mediante de-
nominaciones y conceptos intersubjetivos canodnicos, es prelinguisti-
co. Esto se muestra, por ejemplo, en el hecho de que los elementos
del tipo, que “en el uso pueden ser empleados de forma segura”, muy
frecuentemente no pueden ser ni siquiera nombrados, es decir, no
podemos formularlos de forma comprensible para otros. Esto se
muestra, por ejemplo, en la dificultad para describirle a alguien el
rostro de un ser humano determinado. Podemos reconocer a este ser
humano de inmediato, pero no podemos recoger en palabras los ras-
gos peculiares y las proporciones de su rostro. De igual modo es casi
imposible explicarle a alguien la diferencia entre vaca, perro y caballo
tan solo con la ayuda de conceptos. Sin embargo, en la situacion per-

ceptiva concreta aplicamos el tipo sin ningun tipo de dudas.

Debido a su exigencia de una libre variacion sobre el ejemplo de
partida la variacion eidética se muestra como un procedimiento re-
flexivo-experimental. Con su ayuda podemos también establecer por
lo tanto — si se atiende conscientemente — en qué medida podemos
modificar imaginariamente [en la imaginacion] la representacion de
un caso singular sin traspasar ya los limites del concepto, es decir,
sin imaginarnos “algo otro”. A través de la variacion eidética descu-
brimos en cierta forma no sélo la intuitividad, sino también los limites
de nuestros conceptos, que nosotros mismos no podemos determinar
arbitrariamente. Por ello existen interpretaciones de la variaciéon eidé-
tica que la comprenden como un procedimiento capacitado también

para aclararnos el contenido de nuestros conceptos.?®

23 yéase la “Introduccién” de K. Held (en: E. Husserl, Die ph&nomenologische Methode.
Ausgewahlte Texte I, Stuttgart 1985) pag. 29 asi como U. Claesges, E. Husserls Theorie der
Raumkonstitution, La Haya 1964, 29 ss.



36 Investigaciones fenomenolégicas 5

Junto a la produccion de una intuicion de lo general puede hablar-
se en otro sentido por lo tanto también razonablemente de un “clarifi-
carse” de los conceptos, y en concreto de una clarificacion en relacion
al contenido. Esto suena de entrada raro, puesto que cuando aplica-
mos un concepto debemos tener al menos imprecisamente una re-
presentacién de cuales son los elementos del contenido incluidos en
el. Para comprender en que perspectiva el procedimiento de la varia-
cion eidética nos puede decir también algo sobre el contenido de
nuestros conceptos debemos tener en cuenta algunos aspectos mas

generales de la teoria de los tipos.

De entrada deberia dejarse claro que la fenomenologia no co-
mienza generalmente con la presuposicidon de que poseemos ya con-
ceptos que después habria simplemente que aplicar a intuiciones en
la percepcion, tal y como Kant caracteriza la actividad fundamental
del conocimiento. En las Investigaciones Logicas Husserl comienza
con el analisis descriptivo-eidético de nuestras capacidades percepti-
vas y cognoscitivas, y en concreto como si de entrada no supiésemos
que es un concepto y que es lo que hace. Tampoco son adoptadas
otras concepciones alternativas de la ganancia de los conceptos, co-
mo por ejemplo teorias empiricas o pragmaéticas. La percepcion es
comprendida como aprehension, es decir, como una interpretacion y
un ensamblaje sintético de la intuicion, cuyo resultado es una presen-
tacion sensible del objeto percibido. Husserl no expone de entrada
ninguna teoria sobre la funcién del concepto en esta unidon sintética.
Pero esta claro que la elecciéon de los elementos sensibles, la menciéon
de los elementos y el tipo de ensamblaje dependen del “concepto”

que nosotros empleemos en la percepcion.

No obstante, el “concepto” (en el sentido propio del término) no
es segun la fenomenologia el instrumento decisivo que posibilita esta

capacidad sintética. El lugar del concepto es, antes bien, el conoci-



Dieter LOHMAR: El método fenomenoldégico de la intuicidon de esencias 37

miento, es decir, los actos categoriales que cuya intencidn apunta a
algo en cuanto caso de un concepto general y en su caso lo conocen
también intuitivamente, un conocimiento que entonces también se
puede transmitir comunicativamente. Esto quiere decir: el concepto,
tal y como opera en la percepcion, es algo diferente del concepto que
opera en el conocer expresable. Sin embargo, esta interpretacion es-
t4 en las Investigaciones Logicas mas bien implicita, no es formulada

explicitamente.

Sélo en la fenomenologia de Husserl (a partir del 1920 aproxima-
damente) se elabora la diferencia entre estas dos variantes del con-
cepto mas claramente. Se hace entonces patente que en el caso de
esta funcion que la percepciéon “de algo” nos hace posible no se trata
todavia de un concepto dotado de una forma general. En la percep-
cion se trata simplemente de un tipo que es una union de representa-
ciones que se ha formado en nuestra propia experiencia y que es

también transformada en la experiencia posterior.

La delimitacién del tipo frente al concepto se hace comprensible
de la mejor forma posible mediante una mirada retrospectiva dirigida
al surgimiento genético del tipo. El tipo agrupa de entrada simple-
mente aquellos rasgos de los objetos que ya se le habian dado alguna
vez al sujeto individual en la percepcion. Puede aqui también verse —
y es en gran parte equivalente — la union de un grupo limitado de ob-
jetos individuales, es decir, un grupo de objetos conocidos por mi que
para mi guardan una relacién de parecido. Por ello no tiene todavia el
tipo la forma de la generalidad, sino simplemente la forma de una

comunidad de un numero finito de muchos objetos.

Mediante esto se hacen comprensibles algunas limitaciones y pe-
culiaridades del tipo en oposicion al concepto general: cuando una
persona ha visto perros de solo un determinado tamafo, es dificil

convencerla de la validez de la afirmacion “esto es un perro” ante un



38 Investigaciones fenomenolégicas 5

ejemplar extraordinariamente grande. Qué tipo de tipos tengo de-
pende de mi historia perceptiva, ellos no tienen de ningun modo una

validez general.

Asi llegamos a otro elemento de los tipos, en concreto la norma-
cion intersubjetiva del uso de los tipos. Esta normacidon no puede ser
reducida a la historia perceptiva de la persona individual. En los dia-
logos, que de forma tipica ocurren entre nifios y adultos, establece-
mos el uso de los tipos, es decir, lo normamos de acuerdo con las
convicciones compartidas por nuestro grupo. Cuando un nifio, por
ejemplo, muestra una vaca y dice “guau guau”, sus padres intervie-
nen y corrigen su uso del tipo. Junto a la experiencia posterior y pro-
pia el tipo contiene también, a la raiz de estas intervenciones norma-
doras, su configuracion posterior. Como sedimento de estas interven-
ciones normadoras adquirimos unos limites para el uso de los tipos
que nos son impuestos por la comunidad, y que al mismo tiempo son

denominados con conceptos.

En la introduccién detallada en el uso de la lengua reciben los ti-
pos de la persona correspondiente una transformacién posterior me-
diante la que se establece lo que es un “objeto singular” en oposicién
a un “objeto general”, es decir, un concepto general. S6lo para estos
ultimos son utilizadas convenciones designativas de la forma “un A”,
por ejemplo, “un perro”. Los tipos de objetos individuales y los tipos
de los objetos generales son sin embargo ya separados anteriormen-
te mediante diferentes contextos de experiencia; en caso contrario no
tendria ningun fundamento en la experiencia una reglamentacion de
su uso. En el caso de objetos singulares podemos, por ejemplo, asig-
narles una historia de movimiento y cambio correspondiente. Deje-
mos estos comentarios muy generales para regresar al tema de la

aplicaciéon del tipo en la percepcion.



Dieter LOHMAR: El método fenomenoldégico de la intuicidon de esencias 39

El tipo opera en la percepciéon como lo que nos permite conocer
ante un objeto percibido aquello de la sensibilidad que es apropiado
para presentarlo y aquello que no lo es. Eso quiere decir que nosotros
“sabemos” con ayuda del tipo adquirido en la experiencia que el res-
paldo y el asiento, asi como las patas, pertenecen a una silla vista,
pero que el suelo, el ligero olor a cigarrillo y mi dolor de dientes no

pertenecen a su representacion.

Al proceso de la percepcion pertenece por lo tanto una fase en la
que analizamos nuestra dacion sensible a fin de descubrir lo que es
apropiado para la representacion sensible de este objeto. El tipo nos
“dice” lo que es apropiado para la representacion. Si vemos, por
ejemplo, la forma y el color de un limén y al mismo tiempo adverti-
mos un olor ligeramente afrutado, incluimos este olor de buena gana
en la representacion del limén. Si percibiésemos por el contrario un

libro, no incluiriamos el olor en la representacion.?

En la percepcion debemos interpretar “lo apropiado” de la sensibi-
lidad como algo y en concreto como un elemento parcial determinado
de lo percibido tipificado, atribuirle por asi decir un determinado sen-
tido. Esto lo advertimos claramente, por ejemplo, cuando considera-
mos el caso de la cabeza de liebre-pato de la teoria de la Gestalt: el
pico del pato puede ser “observado”, “interpretado”, “mentado” como
un pico, pero también como las orejas de la liebre.?® Los tipos son

también por lo tanto un instrumento para la actividad interpretativa.

Ademas de esto debemos unir sintéticamente las partes o aspec-
tos del objeto asi nuevamente interpretadas y aprehender (apercibir)

la complexién dada sensiblemente y desde el punto de vista del con-

24 Kant escoge una formulacién comparable para su descripcién de la apercepcion, es decir,
de la percepcién de algo como algo. Véase la Kritik der reinen Vernunft. A 120 s.

25 Sobre este ejemplo de la psicologia de la Gestalt véase L. Wittgenstein, Philosophische
Untersuchungen. Schriften, Frankfurt 1960, pag. 505.



40 Investigaciones fenomenolégicas 5

tenido siempre nuevamente interpretada como este objeto, por

ejemplo, esta silla, un limén, una liebre o un pato.2®

Sin embargo, los elementos de sentido del objeto permanecen en
cierta medida siempre “a las espaldas” de lo percibido, es decir, dis-
ponemos de ellos en la percepcién, pero no son objetos explicitos de
nuestra conciencia. El procedimiento de la variacion eidética puede
ser usado por tanto para determinar mas precisamente los limites
implicitos permanentes de nuestros conceptos y los elementos de

sentido de nuestros conceptos.

Consideremos un ejemplo concreto, esta silla aqui. Si intentamos
traer a intuicidn la esencia de este objeto, siguiendo el método de la
variacion eidética debemos variar este ejemplo de partida en varian-
tes semejantes a él, es decir, variantes que son todavia sillas. Esto
funciona mientras nos atengamos a los requisitos concretos. Asi tiene
cada variante una “superficie de asiento”, “patas “ y eventualmente

también un “respaldo”.

Pero ahora debemos ir todavia mas en detalle, puesto que el
“respaldo” es claramente un elemento de sentido que no pertenece
necesariamente a la silla. Ademas no es necesario que una silla tenga
cuatro patas. Puede tener tres o mas de cuatro. Podria tratarse tam-
bién de una piedra apropiada para sentarse o del tronco de un arbol
macizo, pero entonces no estariamos tan seguros por lo que se refie-
re a la determinacion conceptual. En el caso del tronco de arbol o de
la piedra que pretendemos verdaderamente nombrar silla podria tra-

tarse tan sélo de una determinacién metaférica.

Por otra parte, advertimos que el elemento de sentido “artefacto”,

“producido para un fin” es, en el caso del arbol serrado, mas vivo que

26 puyede compararse el tipo husserliano con el esquema de un concepto kantiano. Véase mi
aportacion: Husserl’s Types and Kant’s Schemata, a.a.O.



Dieter LOHMAR: El método fenomenoldégico de la intuicidon de esencias 41

en el caso de una piedra apropiada para sentarse. Hay por lo tanto
una gradacion advertida de la metaforicidad que nos muestra que el
elemento “producido para un determinado fin” pertenece del todo al
concepto. Si nos imaginamos ahora objetos producidos artificialmen-
te, cuya “superficie de asiento” no es horizontal, sino que esta fuer-
temente inclinada, de forma que este fin no se cumple ya, entonces
se hace la denominacion “silla” completamente metaférica. Se trata
de una obra de arte, que ha dejado de cumplir el fin que debe cumplir

una silla, en concreto “ser apropiada para sentarse”.

Lo que determina el limite dltimo de la variacién es la funcion del
objeto y en concreto una funcion que también es relativa a nuestro
cuerpo. Esto remite al entrelazamiento de nuestras representaciones
generales con acciones practico-vitales. Nuestro cuerpo espera aqui
algo determinado, juna determinada disposicion! Esto se aprecia cla-
ramente cuando variamos la altura del asiento y determinamos que
un artefacto que tiene la forma de una silla, pero que es demasiado
alto como para poder sentarse sobre él, s6lo puede ser denominado
como tal de forma metaférica. Propongamonos lo contrario: si dismi-
nuimos la altura del asiento hasta poco por encima del suelo, enton-
ces advertimos que este artefacto, por ejemplo, una esterilla de paja
de arroz, no sirve ya para el europeo central normal “para sentarse”.
Aqui nos encontramos con un componente cultural escondido del “al-
go para sentarse”, puesto que en el caso de los japoneses tradiciona-
les y muchos otros asiaticos la representacion practico-corporal no se
dirige a un asiento elevado alejado mediante patas del suelo. jUna
esterilla sobre el suelo es ya aqui “algo para sentarse” y la silla con-

cebida por nosotros no es en absoluto “algo para sentarse”!

Conocemos de esta forma por lo tanto no sélo los elementos del
contenido de nuestro concepto regionalmente influenciado de silla.

Advertimos de esta forma también que aquello que nosotros podemos



42 Investigaciones fenomenolégicas 5

concebir mediante una representacion general depende de nuestra
socializacion cultural y que ahi pueden encontrarse escondidos tam-
bién elementos que sb6lo podemos encontrar a través de tales varia-

ciones realmente efectuadas hasta los limites.

Sobre d. De esta forma se muestra incluso también que es nece-
saria una delimitacién critica de la eficiencia de la intuicion de esen-
cias. La intuicion de lo general no puede ser aplicada a todas las cla-
ses de conceptos por igual. En especial, son los sentidos culturales
que estan adheridos a los conceptos y a los objetos los que en con-
creto pueden ser advertidos con la ayuda de la variacion eidética, pe-
ro que no pueden ser de ningin modo considerados como universales
y generales. Hay naturalmente también otras limitaciones, mas bien
técnicas, de la variacion eidética. Asi no pueden hacerse intuitivos a
través de este procedimiento conceptos ensamblados complejamente
(gorra de capitdn de barco de vapor del rio Danubio) [Donau-
dampfschifffahrtskapitansmutze], conceptos metaféricos (bulo perio-
distico; literalmente pato de periédico [Zeitungs-Ente]) o conceptos
creados a través de definiciones especiales (ordenador, teléfono, heli-

coptero).

Una limitacion por principio se muestra en el caso de los concep-
tos que contienen sentidos culturales. No pueden ser hechos intuiti-
vos de forma clara en el procedimiento de la variacion eidética. Asi, el
sentido del concepto “dios” en los griegos antiguos y en otros pueblos
con religiones politeistas esta unido a la multiplicidad. Por el contrario
un ser humano de un ambito cultural monoteista que reflexione inge-
nuamente sobre la comparacion cultural y que aplique el procedi-
miento de la intuicion de esencias puede figurarse que la singularidad

sea esencial al concepto de dios.?’ La intuicién de esencias es util —

27 yéase la afirmacién idéntica de Husserl en ‘Wiener Vortrag’ (1935), Hua VI, 335. Los
intentos de Husserl por determinar lo idéntico en todos los casos de diferentes mundos de la



Dieter LOHMAR: El método fenomenoldégico de la intuicidon de esencias 43

debe concluirse — s6lo para un determinado tipo de conceptos cerca-
nos a la intuicidn, en concreto para aquellos cuyos casos singulares
pueden ser dados en la sensibilidad interior o exterior en gran parte.
Esto deberia ser establecido para la determinacion de la aplicacion o
deberia limitarse la teoria de la intuicion de esencias con el importan-
te afadido de que debe precederla una remision de los conceptos
complejos a los sencillos, aquellos que pueden ser cumplidos [erfullt]
intuitivamente, tal y como, por ejemplo, presupone el empirismo cla-
sico. De esta forma puedo en efecto ver un ordenador y advertir sus
“reacciones” sin que de ningun modo sea necesario captar la esencia
del ordenador, por ejemplo, en cuanto aparato para la elaboracion de

informaciones.

Que significa 'azul’ puede ser captado a través de la vista de con-
junto comparativa de multiples cosas azules diferentes que apunta al
momento comun de color. Cuando recorremos efectuando variaciones
multiples tipos diferentes de color, 'rojo’, ‘azul’, 'verde’, etc., pode-
mos intuir la esencia comun color. De esta forma también puede te-
nerse experiencia de las determinaciones esenciales de las activida-
des centrales de la conciencia, como la percepciéon, el recuerdo, la
fantasia, etc. De esta forma la intuicion de esencias — incluso sin la
orientacion critica necesaria relativa a su aplicabilidad y a los limites
de su aplicabilidad — rinde para la fenomenologia lo que debe rendir.
Pero lo que sea la “justicia” no puede ser averiguado de esta forma,
en caso contrario la mayoria de las preguntas filoséficas serian res-

pondidas rapidamente con la intuicibn de esencias. Esta aparente-

vida deben ser considerados con gran escepticismo. El éxito de un analisis que busca tales
rasgos universales depende no so6lo de que estos sean variados eidéticamente, sino también
de que se establezcan amplias comparaciones histdricas y cultural-criticas. La idea que
corresponde a esta exigencia es que aquello que ya sido visto una vez en otro tiempo o en
otra cultura de forma diferente no puede tener validez universal.



44 Investigaciones fenomenolégicas 5

mente ingenua esperanza podria haber motivado todavia a algunos

de los primeros fenomendélogos.?®

Sobre e. Un problema importante continla sin embargo afectan-
do al procedimiento de la variacidon eidética, incluso cuando se atien-
de atentamente al caracter de regién de todos nuestros conceptos y
se ponen entre paréntesis todos los objetos dotados de sentidos cul-
turales: podria ser que nunca alcancemos el eidos puro, es decir, que
nunca determinemos aquello que vale para todos los casos posibles,
sino que determinemos siempre tan solo lo factico comudn a un corte
limitado de la totalidad de todas las realidades. Como ejemplo Hus-
serl emplea la variacion idealmente ilimitada de la representacion de
sonidos. Cuando efectuamos variaciones en las que nos limitamos a
“sonidos arbitrarios en el mundo”, es decir, “sonidos que pueden ser
0 que han sido escuchados por los seres humanos del planeta Tierra”
(Hua IX, 74), entonces se constata una “union secreta”, “inadvertida”
de la variacion a nuestro planeta Tierra y a “nuestro mundo real efec-

tivo” (ibidem).

Una limitacion a lo comdn meramente regional puede darse si no
superamos conscientemente y voluntariamente todo vinculo con la
realidad predonada: “En realidad el eidos soOlo es puro cuando se ex-
cluye de hecho todo vinculo a la realidad predonada de la forma mas
cuidadosa” (Hua IX, 74). Debemos intentar “poner conscientemente
fuera de juego” (Hua IX, 74) estos vinculos, que eventualmente pue-
den ser dificilmente advertibles. Ya la actitud originaria, natural pue-
de operar al modo de un vinculo tal: “Todo hecho factico y todo eidos
remiten al mundo efectivo” (ibidem). Sélo podemos escapar de esta

“posicion del mundo oculta y este vinculo 6ntico” “si somos conscien-

28 Acerca de la historia del movimiento fenomenolégico véase H. Spiegelberg: The
Phenomenological Movement. A Historical Introduction. 3rd Ed. with Collaboration of Karl
Schuhmann, Den Haag 1982.



Dieter LOHMAR: El método fenomenoldégico de la intuicidon de esencias 45

tes de este vinculo y lo ponemos conscientemente fuera de juego”
(ibidem). Sélo a través de la separacion completa de la variacion del
mundo factico alcanzamos la “completa pureza” del eidos, es decir,

“el eidos absolutamente puro” (ibidem).?°

Parece como si Husserl quisiese unir sus métodos fundamentales:
la variacion eidética como variaciéon completamente libre sélo parece
ser posible cuando se efectua la reduccion trascendental. En mi opi-
nion esta apariencia es engafosa. La libertad absoluta con respecto a
lo factico puede y debe ser alcanzada ya mediante la forma de arbi-
trariedad de las variantes. La reducciéon trascendental en cuanto po-
ner entre paréntesis las aspiraciones de validez de todo acto inten-
cional sirve a otro objetivo: la critica de todas estas aspiraciones de

validez que la actitud natural une de forma universal con objetos.*°

Otro argumento contra la suposicion aqui propuesta de que la va-
riacion eidética sblo puede ser realmente libre con la ayuda de la re-
duccion trascendental yace en la organizacion de los escritos de Hus-
serl. Tanto en Ideas | como también en la leccion sobre Psicologia fe-
nomenoloégica y en las Meditaciones cartesianas y en la Crisis aparece
la posibilidad de una ciencia eidética mundana de la conciencia, es

decir, una eidética exitosa realizada sin la reduccién trascendental.

Aqui se plantea otra cuestion —aparentemente solo metdodica-
¢en qué momento del procedimiento se alcanza efectivamente la bus-
cada “libertad con respecto a lo factico”? ;Se da ya en la fase de la
variacion del ejemplo de partida o se alcanza soélo cuando se llega al

eidos dado como él mismo? Husserl le otorga gran valor al hecho de

2% En gran parte los mismos pasajes se encuentran en Experiencia y Juicio, pag. 423 ss. para
la utilizacién de los textos del paragrafo § 9 en Experiencia y Juicio véase D. Lohmar: “Zu
der Entstehung und den Ausgangsmaterialien von E. Husserls Werk Erfahrung und Urteil”, en
Husserl Studies 13 (1996), 31-71.

30 véase “Die Idee der Reduktion. Husserls Reduktionen und ihr gemeinsamer methodischer

Sinn“, en Die erscheinende Welt. Festschrift fur K. Held, editado por H. Huni / P. Trawny,
Berlin 2002, 751-771.



46 Investigaciones fenomenolégicas 5

que ya las variaciones mismas se separen en gran parte (o incluso
completamente) de lo factico, porque en caso contrario correriamos
el riesgo de limitarnos en nuestras variantes hechas a partir del
ejemplo de partida a una mera comunidad Unicamente extendida de
forma local, que no podria en realidad aspirar a una validez universal.
La cuestidén acerca de como conseguimos la independencia de la crea-
cion de variaciones con respecto a todo lo factico no recibe todavia
asi respuesta, y tampoco la cuestion acerca de si se alcanza verdade-

ramente esta independencia.

Naturalmente podria objetarse: toda variante del ejemplo de par-
tida es y permanece una variacion factica ejecutada por mi aqui y
ahora. Frente a esto, el eidos en cuanto objeto ideal es realmente in-
dependiente de todo lo factico. — Pero aqui se ha inmiscuido inadver-
tidamente otro sentido de “ser independiente de” que es evidente-
mente mentado con la ultima afirmacion de que sélo el eidos en sen-
tido platonizante, ontdlogico puede ser realmente independiente de lo
factico. Aqui se habla de la independencia ontolégica de diferentes
regiones oOnticas. Los objetos del entendimiento irreales, ideales, co-
mo por ejemplo el eidos, no constituyen en la fenomenologia husser-
liana ningun elemento opuesto al ambito de los objetos reales, sino
que son siempre un momento dependiente de la realidad. Son obje-
tos de conocimiento y no constituyen en cuanto tales ninguna regiéon

independiente.

El rendimiento especial del procedimiento de la intuicion de esen-
cias se muestra asi en dos sentidos importantes: de entrada, en la

posibilidad de hacer intuitivas todas nuestras representaciones gene-



Dieter LOHMAR: El método fenomenoldégico de la intuicidon de esencias 47

rales, pero también en el desvelamiento de los elementos de sentido

ocultos en todos nuestros conceptos.3!

(Traduccién de Francisco Conde Soto,
universidad de Barcelona)

31 En Ideas | y también en presentaciones posteriores Husserl escribe que la intuicién del
apriori, la “ideacion” asumida en el procedimiento eidético también es empleada en la
matematica. Sin embargo, no tenemos conciencia en la mayoria de los casos de que aqui
llevamos a cabo un procedimiento eidético, puesto que todavia no hemos “aprendido a ver
en el interior del hacer matematico y a observar como surgen en €l las generalidades partir
de necesidades” (Hua IX, 87)

Véase Hua I11/1, 17-22 (y también Experiencia y Juicio, 425) donde Husserl presenta la
geometria pura como una ciencia eidética, es decir, de esencias (véase también Hua I11/1,
24, 137, 149) y establece la proximidad del juzgar sobre una esencia al juzgar en el modo-
general [Urteile im Uberhaupt-Modus]. También los juicios en el modo-general pueden tener
el caracter de la generalidad de esencia. Los “axiomas” de la geometria, y en concreto no las
premisas consideradas en sentido moderno arbitrarias, sino los juicios comprendidos en
sentido antiguo como juicios inmediatamente evidentes sobre figuras espaciales, se deben a
la intuiciébn de esencias. De estos axiomas, o sea, leyes primitivas de esencia, pueden
deducirse todos los enunciados vélidos del &mbito de las figuras espaciales (véase 111/1, 151
s.). El objeto del gedmetra no son las figuras efectivamente dibujadas, sino las idealmente
posibles. Las variantes que él crea en su método ideador pueden por lo tanto proceder de la
realidad, pero también de la fantasia (véase también 111/1, 147), lo Unico decisivo para sus
resultados es so6lo aquello que no varia en todos los casos posibles. En cuanto eidética la
geometria se distingue de esta forma de todas las ciencias experimentales de forma
totalmente radical. También Bernhold Picker se refiere a la geometria como modelo e
inspiracion para el método eidético (en: Die Bedeutung der Mathematik fir die Philosophie
Edmund Husserls. En: Philosophia Naturalis 7 (1961), 266-355).






DESDE EL SER A LO DADO Y DESDE LO DADO AL SER:
ALGUNOS COMENTARIOS SOBRE EL SIGNIFICADO DEL
TRASCENDENTALISMO IDEAL EN KANT Y HUSSERL

Sebastian Luft
Marquette University

La obra de Kant contiene oro en abundancia. Pero
uno tiene que romperlo y derretirlo en el fuego de
la critica radical, de modo de extraer su contenido.
(Husserl, de un manuscrito de 1917)*

Abstract:

This paper takes a fresh look at a classical theme in philosophical scholar-
ship, the meaning of transcendental idealism, by contrasting Kant's and
Husserl's versions thereof. | present Kant's transcendental idealism as a the-
ory distinguishing between the world as in-itself and as given to the experi-
encing human being. This reconstruction provides the backdrop for Husserl's
transcendental phenomenology as a brand of transcendental idealism expand-
ing on Kant: Through the phenomenological reduction Husserl universalizes
Kant's transcendental philosophy to an eidetic science of subjectivity. He
thereby furnishes a new sense of transcendental philosophy, rephrases the
'quid iuris?," and provides a new conception of the thing-in-itself. What needs
to be clarified is not exclusively the possibility of a priori cognition, but in-
stead, starting much lower, the validity of objects that give themselves in ex-
perience. The thing-in-itself is not an unknowable object, but the idea of the
object in all possible appearances experienced at once. In all these innova-
tions Husserl remains committed to the basic sense of Kant’'s Copernican
Turn. | end with some comments on how both Kant and Husserl view the rela-
tion between theoretical and moral philosophy

Introduccion

En una carta de 1925 a Ernst Cassirer, frecuentemente citada,
Edmund Husserl reflexiona acerca de su camino filoséfico. Escribe que
inicialmente en su evolucion, influenciado por Brentano y su escuela,

fue “adverso a Kant” y “no receptivo al genuino sentido de la filosofia

! Hua. XXV, 206 (tomado de un apéndice del tratado “Fenomenologia y Epistemologia” de
1917).



50 Investigaciones fenomenolégicas 5

de Kant”, pero que después de forjar su método de la reduccion fe-
nomenolodgica, “tuve que darme cuenta de que esta ciencia que desa-
rrollé en mi abarcaba, con un método completamente distinto, todo la
problematica kantiana... y de que ella confirmaba los principales re-

sultados de Kant con un fundamento cientifico y con su limitacion”?.

Como muchos filésofos en la estela de Kant, el Husserl maduro
también reconocid el impresionante genio de Kant y se vio a si mismo
en la tradicion del filosofar kantiano, aunque nunca quiso llegar a ser
un “kantiano” en el sentido de un miembro de una escuela dedicada a
Kant. En vez de ello, intentd, a su propia manera, sacar el verdadero
fruto de la filosofia kantiana, descartando el resto. Uno debia “enten-
der a Kant correctamente”, aun cuando ello significara leerlo en con-
tra de Kant mismo, y aun cuando implicara, como Kant mismo decia,
entender al autor mejor de lo que se entendié a si mismo. Como la
cita anterior muestra, Husserl se dio cuenta bastante tarde de que
estaba promoviendo las verdaderas intenciones del pensamiento kan-
tiano. En realidad, como se ve en ldeas, Libro | (1913) él explicita-

mente concibié su fenomenologia como una forma de trascendenta-

2 Hua.-Dok. I11/V, 4. La relacion Kant-Husserl ha sido un pilar fundamental en la literatura
filoséfica sobre ambos y ha sido objeto de un renovado interés recientemente, sin duda
gracias a las nuevas publicaciones en la Husserliana que han traido nuevas luces para
entender el estilo y la forma de la fenomenologia trascendental de Husserl. Sobre algunas
interesantes monografias comparativas recientes, ver Lohmar 1998 y Paimann 2002. El
primer estudio exhaustivo es hecho por Kern en 1964. Welton 2000, aunque es mas una
detallada explicacion de la fenomenologia trascendental genética, trata sobre la relacion
entre Husserl y Kant en el capitulo 6.

Sobre nuevos volumenes de la Husserliana que ponen de relieve textos que tratan sobre
“cuestiones trascendentales”, Cf. Hua. XXXII, Natur und Geist, lecciones de 1927 que mues-
tran a Husserl lidiando con cuestiones acerca de la escuela del sudoeste del neo-kantismo;
Hua. XXXIIl, The Bernau Lectures on Time-Consciousness, los muy esperados textos sobre la
fase “media” del analisis Husserliano del tiempo-conciencia; Hua. XXXIV, On the Phenome-
nological Reduction, la cual compila textos sobre finales de los afios 20 y de los afios 30; Hua
XXXV, Introduction to Philosophy, lecciones de 1922/23 en las que Husserl desarrolla un in-
tento de fundacionalismo Udltimo fenomenolégico (Letztbegrindung) y finalmente Hua.
XXXVI, Transcendental Idealism, el cual es especialmente interesante aqui, ya sea en térmi-
nos de mostrar la génesis de la nocion de Husserl del idealismo trascendental (jla cual se
remonta a 1908!), ya sea por una particular “prueba” que Husserl presenta aqui .



Sebastian LUFT: Desde el ser a lo dado y desde lo dado al ser: 51

lismo filosofico con una clara referencia a la filosofia critica de Kant
después del giro trascendental. Husserl propugnd, incluso adopto, la
nocion kantiana del idealismo trascendental para describir su filosofia,
aunque se asegurd de sefalar que su idealismo fenomenoldgico era
diferente de todos los idealismos tradicionales, como el de Berkeley?®
(aunque al mismo tiempo diferente de todos los realismos). El idea-
lismo trascendental de Husserl, como el de Kant, soluciona todo tipo
de unilateralismos a través de un nuevo método, pero no simplemen-

te anunciandolo, como Kant, sino desarrollandolo®.

¢ENn qué sentido —ello es lo que me gustaria indagar en este arti-
culo— es la fenomenologia de Husserl un idealismo trascendental? En
realidad, tal nocién podria parecer curiosa si uno vuelve la mirada al
fundador de esta doctrina, pues Husserl rechaza lo que fue, para
Kant, el principal principio del idealismo trascendental, a saber, la
distincion entre la cosa en si misma y el fendmeno, tildandola de “mi-

"> A diferencia de Kant, la manera en que Husserl concibié su

tologia
fenomenologia en un estilo trascendental fue fundando todo conoci-
miento y, mas ampliamente, toda experiencia del ser en una subjeti-
vidad constituyente y dadora de sentido. Este fue el sentido —la co-
rrelacion a priori— en el cual Husserl pensé su fenomenologia, la cual
podria ser interpretada como un idealismo trascendental: todo ser re-
cibe su significado (Sinn) en actos-dadores de sentido de una subjeti-

vidad trascendental. Desde el punto de vista de la fenomenologia, sin

3 Cf. el Epilogo (Nachwort) a Ideas de 1930, donde él escribe, con referencia a la nocién de
idealismo trascendental introducida en lIdeas | de 1913, que no tiene “nada que revocar”
(Hua. V, 151). Sobre el “realismo” del idealismo fenomenoldgico, cf. Ibid., 152 y s. La
manera que Husserl describe su idealismo aqui es como una cufia entre el realismo y el
idealismo tradicional, el cual permanece opuesto a ambos en una suerte de oposicion
dialéctica (y por ende siendo ambos exageraciones extremas).

4 Como Welton correctamente sefiala en su analisis del método de Husserl de la reduccién
trascendental, “quizas podemos simplemente decir que para €l [Husserl] el andlisis es el
método” (Welton 2000, 289).

5 Cf. Hua. VII, 235 (de 1924) y ya antes en Hua. XXXVI, 66 (de 1908).



52 Investigaciones fenomenolégicas 5

embargo, una distincion entre la cosa-en-si-misma, a la cual no te-
nemos acceso y de la que no podemos saber nada, y su fenédmeno,
que experimentamos y conocemos a través de nuestro aparato cogni-
tivo (sensibilidad y entendimiento), no tiene sentido. Con esta distin-
cion Kant podria haber abierto la puerta para una “ciencia de los fe-
némenos”, la fenomenologia®, sin embargo la distincién misma es una
construccion mitica que debe ser abandonada. El “oro” en el genio de
Kant fue el giro copernicano hacia la subjetividad. Mas alla de ello,
como muestra el texto citado, Husserl crey6é que la filosofia de Kant
nos habia ofrecido el ideal de una filosofia cientifica, no como una
metafisica de alto vuelo, sino como una ciencia rigurosa fundada en
la experiencia del mundo. Es en este sentido en el que ciertos ele-
mentos de la filosofia kantiana pueden ser adoptados y otros descar-
tados. SOlo de esta manera uno esta cumpliendo la promesa de la re-

volucién copernicana de Kant.

Hasta aqui la interpretacion que Husserl hace de Kant y su propia
lectura de la sabiduria del maestro de Kdnigsberg. Sin embargo, co-
mo espero mostrar, es mas que una simple curiosidad exegética el
preguntarnos si acaso Husserl estuvo realmente en lo correcto en su
valoraciéon del proyecto kantiano y en el concepto del idealismo tras-
cendental. De hecho, quisiera postular que el rechazo de Husserl de
la nocién kantiana del idealismo trascendental descansa en una inter-
pretacion equivocada del significado verdadero de esta doctrina. El
presentar el logro kantiano bajo una nueva luz no soélo rectificara una

erronea y en verdad absurda interpretacion de su filosofia trascen-

% Uno podria también afirmar que Kant mismo habla de una fenomenologia en el marco de su
Fundamentos Metafisicos para las Ciencias Naturales, la que se encuentra en el ultimo de los
cuatro principios de la ciencia natural (siendo los primeros tres foronomia, dinamica, y
mecéanica). Esto no tiene casi nada que ver con el sentido husserliano de la palabra. Sobre el
sentido en que la primera critica de Kant puede ser construida como una “fenomenologia
trascendental”, ver la interesante obra de Allison, donde reconstruye a Kant en un estilo
husserliano (Cf. Allison 1975).



Sebastian LUFT: Desde el ser a lo dado y desde lo dado al ser: 53

dental, sino que mi principal objetivo es mostrar que también nos da-
ra una comprension mas rica y profunda del genuino sentido fenome-
nolégico del idealismo trascendental, lo que no estd, como espero
mostrar, lejos del idealismo de Kant, aunque suponga algunos avan-
ces significativos sobre éste. El idealismo trascendental de Kant pue-

de, a su vez, ayudar a clarificar la version husserliana de éste.

En consecuencia me gustaria mostrar, primero, como el giro co-
pernicano kantiano y su consecuente concepto de idealismo trascen-
dental es, si es reinterpretado con herramientas que son fenomeno-
I6gicas, un proyecto mucho mas interesante y en verdad mucho mas
parecido con el de Husserl de lo que parece a primera vista. Después
de ésta mas bien no ortodoxa lectura del proyecto kantiano, volveré
luego a Husserl y revaloraré su proyecto bajo esta perspectiva. Sélo
desde esta perspectiva la reduccion fenomenoldgica trascendental y
su intencion efectiva llegan a ser completamente comprensibles. Fi-
nalmente, presentaré el “nuevo” tipo de idealismo trascendental y de
filosofia trascendental que aparece en el Husserl maduro. Aunque la
filosofia de Husserl es una ciencia rigurosa de fenédmenos, es decir,
del ser en cuanto es dado, mostraré como la real fuerza de su feno-
menologia descansa en un concepto nuevo de ser como validez (Gel-
tung). Asi, la version del idealismo trascendental de Husserl se mos-

trard como un camino hacia el verdadero ser del mundo.

Terminaré con algunas consideraciones sobre las visiones de Kant
y Husserl respecto a la relacion entre la razon tedrica y la razén prac-
tica y sugeriré que Husserl en udltima instancia se alinea con el objeti-
vo sisteméatico de la filosofia trascendental de Kant. La filosofia de
Husserl en realidad no nos lleva mas alld de descubrimientos episte-
mologicos, a diferencia de la filosofia de Kant, cuyo completo sistema
se encamina hacia la accidon practica y contiene una elaborada filoso-

fia moral en clave trascendental. Husserl, aunque en principio se



54 Investigaciones fenomenolégicas 5

acerca mucho a Kant, realmente no crea una filosofia moral propia
que pudiera, si se desarrollase, ser significativamente diferente a la
de Kant. Si bien Husserl acepta la primacia kantiana de la razén prac-
tica, no la profundiza. Husserl tiene una manera un tanto diferente de
hacer la transicion desde el conocimiento a la accion, la que se origi-
na en su interpretacion del ser como validez. No haciendo ningun
avance serio en esta direccion, permanece incluso mas firmemente

en el esquema general de la filosofia kantiana.’
1. Del Ser a lo dado: La revolucidon copernicana de Kant

Para entender lo que Kant quiso decir con la idea de una radical
revolucién copernicana, puede ayudar el distinguir dos pasos del ar-
gumento general, los que equivalen a los dos pasos en los cuales
Kant lo introduce en la Estética y en la Analitica Trascendental, res-
pectivamente. Como veremos, la concepcion de Kant del idealismo
trascendental intenta hacer justicia a ambos aspectos. Recordemos el
punto general de la revolucién kantiana, la cual se introduce como un
experimento mental:

“Ensayese, pues, si acaso no llegamos mas lejos en el problema de
la metafisica, aceptando que los objetos deben reglarse por nuestros
conocimientos, lo cual se conforma mejor con la deseada posibilidad de
un conocimiento a priori de ellos, que establece algo sobre los objetos

antes que nos sean dados. Sucede aqui lo que con el primer pensa-
miento de Copérnico...”8

7 La unica consideracién realmente practica que Husserl tiene en el esguema de su
fenomenologia trascendental podria ser descrita como una ética de la conducta cientifica, es
decir, sobre el rol del cientifico en sus actividades entendido como un “funcionario de la
humanidad”. De ahi que el intento de Funke de establecer una “primacia de la razén practica
sobre la razén tedrica” en Husserl meramente consigue referirse a la auto-reflexién de un
individuo como un cientifico o como filésofo y no es, por lo tanto, muy convincente en
términos de establecer una ética universal a la manera en que Kant lo hizo (Cf. Funke 1984,
esp. p.- 28). Ver las conclusiones sobre las reflexiones de Husserl acerca de los postulados
practicos de Kant.

8 B XVI.



Sebastian LUFT: Desde el ser a lo dado y desde lo dado al ser: 55

Asi, el punto del experimento mental es averiguar qué sucede con
la pregunta de la metafisica: ¢cual es el verdadero conocimiento del
ser, cuando invertimos la situacion y asumimos que no es nuestro
aparato cognitivo el que se conforma con los objetos, sino que mas
bien son ellos, los objetos, los que deben conformarse a nosotros si
queremos tener algun conocimiento de ellos? Asi, para hablar acerca
del conocimiento, el conocimiento real, el cual es a priori (cOmo es
posible sera la pregunta siguiente), tenemos que primero asumir que
los objetos nos son dados. El ser s6lo es cognoscible en cuanto dado.
Los objetos pueden ser s6lo conocidos por nosotros si podemos expe-
rimentarlos, asi los objetos son Gegen-stande, aquello que debe apa-
recer ante nosotros. Por lo tanto, la manera en la que podemos expe-
rimentar los objetos es como fendmenos, pero no como ellos “real-
mente” son. Asi nosotros no conocemos nada de los objetos como co-
sas en si mismas. Esta distincion basica marca precisamente la no-
cion de Kant del idealismo trascendental. Asi, el idealismo trascen-
dental postula: no podemos tener ninguna experiencia y conocimien-
to de las cosas en si mismas, sino s6lo como ellas se nos aparecen,
siendo nuestra estructura subjetiva la que permite que las cosas nos
sean dadas como fendmenos. Pero Kant va un paso mas alla: nuestra
manera de experimentar los objetos es para nosotros la Unica mane-
ra en que las cosas son. Por lo tanto somos nosotros quienes “pone-
mos” algo “dentro” de los objetos. Es mas, las cosas en si mismas no
estan constituidas fuera de nuestra experiencia. La llamada “tercera
alternativa”, de acuerdo con la cual las cosas en si mismas podrian,
en lo que a nuestro saber respecta, estar constituidas como existien-
do en el espacio y el tiempo (los cuales son exclusivamente formas
nuestras de intuicidon) es imposible. Esta seria la posicion del realismo
trascendental, una posiciéon que Kant claramente rechaza, porque el

argumento del idealismo trascendental es que éste considera las con-



56 Investigaciones fenomenolégicas 5

diciones epistemoldgicas bajo las cuales las cosas son experimenta-
bles para nosotros. Las cosas en si mismas no tienen en si mismas
ninguna condicidn epistemoldgica; las condiciones epistemoldgicas

existen sdélo para agentes epistémicos.

¢De qué se trata realmente este giro? Aungque el movimiento a la
subjetividad se situa claramente en la tradicibn de las Meditaciones
de Descartes, hay mas en juego aqui. Henry Allison ha descrito este
giro como un paso del modelo de conocimiento “teocéntrico” al “an-
tropocéntrico”, siendo el realismo trascendental una version del mo-
delo teocéntrico®. ;Cual es la tesis fundamental del modelo teocéntri-
co?: La idea de que podemos tener un acceso directo a las cosas, es-
to es, a las cosas como ellas realmente son. El punto de vista huma-
no, desde el cual nosotros experimentamos las cosas, es irrelevante
con respecto al conocimiento de ellas. Esta es la tesis del racionalis-
mo racionalista, segun la cual tenemos acceso a las cosas y la mane-
ra en que las experimentamos es cOmo realmente son. En otras pala-
bras la perspectiva de las cosas no cuenta. Vemos el mundo como
Dios lo veria, si usamos nuestra razon para conocer lo que experi-
mentamos. El giro kantiano consiste en tomar este punto de vista,
esta perspectiva en serio. Se trata de asumir que el punto de vista le
hace algo al objeto. El punto de vista no “hace” algo a la cosa en
términos de manipular su “verdadero” ser, pero el punto de vista so-
bre algo muestra un cierto aspecto, una cierta perspectiva de la cosa,
0, lo que equivale a decir lo mismo, los objetos se muestran como fe-
nédmenos desde una perspectiva. De esto se trata en el movimiento
hacia un modelo antropolégico de conocimiento: es un movimiento

hacia una consideracion del punto de vista humano especifico, como

® Allison 1983, 14.



Sebastian LUFT: Desde el ser a lo dado y desde lo dado al ser: 57

opuesto a una vision donde el punto de vista sobre las cosas no es

relevante?®.

Asi es como la revolucion copernicana de Kant debe ser entendi-
da. Es basicamente, una teoria que asume dos puntos de vista. En
palabras de Allison: “La distincion entre fendmenos y cosas en si
mismas refiere principalmente a dos formas distintas en las cuales las
cosas (objetos empiricos) puede ser ‘considerados’: ya sea en rela-
cion con la condicidon subjetiva de la sensibilidad humana (espacio y
tiempo), tal como ellas ‘aparecen’, o independientemente de esas
condiciones, como ellas son ‘en si mismas’*!. Sin embargo, uno tiene
que ser mas preciso: las cosas “consideradas” (pensadas) como son
en si mismas significa las cosas consideradas como no experimenta-
das por ningun sujeto. Cualquier sujeto que tiene experiencia (y en
este sentido finito, no como Dios) tiene un punto de vista para tener
experiencia. Las cosas en si mismas, por lo tanto, son objetos que no
son experimentados. La pretension realista es, entonces, el ser capaz
de tener acceso a objetos sin experiencia. Esto es lo que la vuelve
imposible, incluso absurda. La verdadera distincion entre objetos y
cosas-en-si-mismas, por ende, consiste en la consideracion del objeto
en cuanto dado desde una perspectiva y el objeto “dado” sin una
perspectiva. Los teoria de dos puntos vista es realmente acerca de la
distinciéon entre con o sin un punto de vista. Es por esto por lo que
Kant también llama a la cosa en si misma un noumenon. Es un mero

objeto pensado. Podemos pensarlo, concebirlo en nuestras mentes,

10 Este punto de vista no ha muerto, sino que en realidad ha revivido nuevamente en la
ciencia moderna bajo el titulo de “naturalismo”. De hecho, ésta es la critica de Thomas Nagel
a la ciencia moderna en cuanto ella lucha por lo que él llama una “visiéon desde ninguna
parte”. Se trata de un intento explicito de deshacerse de la perspectiva a fin de tener una
verdad “real” y “objetiva”. El punto de Nagel es apenas diferente, por cierto. El ve como un
ideal el luchar por la “objetividad”. Lo ve como una idea limite (como Husserl) e intenta
aplicar este ideal a la subjetividad reduciendo la experiencia a las sinapsis del cerebro, por
ejemplo. Este intento no esta solamente orientado errébneamente, sino que es absurdo.

11 Allison 1983, 8.



58 Investigaciones fenomenolégicas 5

pero no podemos saber cOmo esa experiencia seria, porque para te-
ner una experiencia se requiere una perspectiva. Dios probablemente
no necesita de una perspectiva desde la cual experimentar las cosas,
pero no tenemos idea de como el conocimiento de Dios podria ser. De
ahi el movimiento de un modelo de conocimiento teocéntrico a uno
radicalmente antropocéntrico. Kant se propone investigar el mundo
como nos es dado desde una perspectiva y esta perspectiva es, para
nosotros, claramente el punto de vista humano, el Unico que cono-
cemos. Por lo tanto, Kant introduce una perspectiva radicalmente fini-

ta, como Heidegger correctamente lo ha sefialado®? .

Sin embargo, Heidegger se equivoca completamente si con esto
quiere decir que para Kant entonces nuestro conocimiento es finito,
pues, paraddjicamente, el objetivo de todo el proyecto critico de Kant
es precisamente mostrar y justificar que no obstante nuestra pers-
pectiva subjetiva sobre las cosas, nosotros podemos tener un cono-
cimiento objetivo, a priori, que es necesario y universal. Este es el
factum gue Kant presupone incuestionable: el conocimiento existe,
por cierto como conocimiento humano, pero es con todo un conoci-
miento a priori. Esto nos lleva a un segundo aspecto del idealismo
trascendental en Kant o, dicho de otra manera, a un segundo paso a

través del cual desarrolla esta nocion.

El primer paso es el giro copernicano en si mismo, el giro desde el
objeto de la experiencia a la experiencia de los objetos. Mas precisa-
mente, los objetos aparecen en el espacio y en el tiempo, pero como
fendbmenos para nosotros. El espacio y el tiempo son nuestras mane-
ras de experimentarlos. Por lo tanto el espacio y el tiempo son nues-
tras formas de la intuicion (externa e interna). Este es el factum que

es establecido en la Estética Transcendental y que es formulado en la

12 cf., por ejemplo, Heidegger 1997, 153.



Sebastian LUFT: Desde el ser a lo dado y desde lo dado al ser: 590

cuestion de hecho (quid facti). ElI factum, desde el cual Kant comien-
za toda su empresa, es que los objetos son experimentados como
existiendo en el tiempo y en el espacio como formas de nuestra intui-
cion. Sin embargo, esto no es aun suficiente para establecer un sélido
sentido de experiencia, pues la experiencia es mas que intuicién o
sensacion. Pues, aunque la intuicién es todo lo que tenemos para es-
tablecer “lo dado” (de los objetos), cuando hacemos ciencia tenemos
un conocimiento a priori de los objetos (ciencia entendida en Kant ba-
jo el paradigma de la fisica newtoniana). La pregunta crucial de la
Critica es ¢(COmo es esto posible? jPues el conocimiento existe! La
pregunta es, entonces, no so6lo “como son posibles los juicios sintéti-
cos a priori”, sino como podemos hacer estos juicios justificadamen-
te. Este es la cuestion de derecho (quid iuris) que es planteada y res-
pondida en la Analitica Trascendental a través de la Deduccion Tras-
cendental. El resultado positivo de la primera Critica, por lo tanto, es
justificar cbmo para nosotros, seres humanos con un cierto punto de
vista, es posible tener un conocimiento a priori. Podemos justificada-
mente afirmar que tenemos conocimiento a priori porque, aunque te-
nemos una perspectiva finita en cuanto observadores empiricos, te-
nemos acceso a los conceptos puros en cuanto criaturas racionales. El
unico problema que queda por resolver para Kant es cOmo conectar
nuestra naturaleza racional con nuestra naturaleza empirica. Kant
responde esta pregunta en el notoriamente oscuro capitulo sobre el

Esquematismo, cuyo éxito o fracaso no nos corresponde juzgar aqui.

Juntando estos dos aspectos, podemos decir que el logro de la re-
volucién copernicana kantiana y de la correspondiente doctrina del
idealismo trascendental es (a) pasar de un modelo teocéntrico a uno
antropocéntrico, lo que equivale a introducir el aspecto de la perspec-
tiva en el conocimiento humano y (b) establecer la legitimidad del

conocimiento a priori no obstante nuestra necesaria perspectiva. Asi,



60 Investigaciones fenomenolégicas 5

Kant quiere reconocer los limites de la perspectiva humana (lo que ha

sido llamado la “humildad kantiana”*3

) Yy al mismo tiempo encontrar
una manera de garantizar lo que para él es un hecho, a saber, que

tenemos acceso a una verdad universal.

Lo anterior es de gran interés para el tema que desarrollaré a
continuaciéon. Kant fue realmente el primero, a través de la revoluciéon
copernicana, en formular el concepto de ser como ser-dado, como fe-
nomeno. El ser, en cuanto lo podemos experimentar, debe ser dado
desde una cierta perspectiva y es, para nosotros, el ser dado. En este
sentido, Kant puede ser considerado como el primer fenomendlogo en
el sentido husserliano de la palabra. Su doctrina del ser en si mismo
es menos “mitica” de lo que Husserl (y otros) pensaron, si conside-
ramos el idealismo trascendental como una doctrina que primera-
mente introduce la idea de la perspectiva en la experiencia, en oposi-
cion con la contradictoria idea de la “vision desde ningun parte”, es
decir, una perspectiva sin perspectiva. Después de esta reconstruc-
cion del idealismo de Kant, pasemos ahora al idealismo trascendental

de Husserl.

2. Desde lo dado a lo dado como tal: La reduccion

trascendental de Husserl

Mi presentacion del idealismo trascendental de Kant, fue plantea-
da con el propdsito de hacerla compatible con Husserl a fin de conec-
tar Husserl con el proyecto kantiano. A continuacién me concentraré
en dos aspectos del idealismo trascendental que Husserl desarrolla: el
modelo de conocimiento antropocéntrico de Kant y la cuestion de de-

recho (quid iuris). Desarrollaré el problema del modelo antropocéntri-

13 Cf. Langton 1998, quién dedica un estudio a esta nocién.



Sebastian LUFT: Desde el ser a lo dado y desde lo dado al ser: 61

co en esta seccion y el de la cuestion de derecho (quid iuris) en la

préxima.

Se ha sefalado, y es justo decirlo, que la reduccion trascendental
de Husserl es en principio su manera de reformular la revolucién co-
pernicana. Primero, por tanto, reconstruyamos la reduccién a la luz
de lo que se ha dicho acerca del giro de Kant, lo cual nos dara intere-
santes perspectivas sobre el presunto progreso de Husserl sobre

Kant.

El primer paso hacia la fenomenologia trascendental ocurre cuan-
do Husserl introduce la epoché, que es una puesta entre paréntesis
de la actitud natural. Esta operacion de poner en suspenso origina un
giro hacia los actos subjetivos a través de los cuales el mundo es ex-
perimentado en la actitud natural™. La actitud natural es definida
como olvidadiza de los actos subjetivos intencionales a través de los
cuales el mundo es experimentado. En otras palabras, la actitud na-
tural es realista. En la terminologia Kantiana es caracterizada episte-
moldégicamente como realismo empirico: En la actitud natural, pen-
samos que el mundo existe, y eso significa, que existe como inde-
pendiente de cualquiera que lo experimente. La actitud natural toma
el ser por descontado. De ahi entonces que la “tesis general” de la
actitud natural es precisamente: “el mundo existe”, tomando “exis-
tir’, “ser” simplemente como el hecho de que existe como en si-
mismo™>. Lo que Kant presenté como dos posiciones epistemoldgicas
—idealismo trascendental y realismo empirico- llega a ser, en Husserl,
una relacion entre el punto de vista natural y filoséfico. Usando una
terminologia contemporanea, la reflexion fundamental de Husserl po-

ne en evidencia el hecho de que la actitud natural esta cargada teori-

14 Sobre el giro trascendental como el “verdadero” giro copernicano, Cf. Hua. VII, 254.
% Hua. 111/1, 60; Cf. también Hua. VIII, 36 y ss.



62 Investigaciones fenomenolégicas 5

camente. Vemos asi que Husserl ya esta operando dentro del esque-
ma kantiano cuando introduce la reduccion. La actitud natural y filo-
sofica, como él las llama, son dos puntos de vista sobre una misma
cosa: el mundo. Pero de nuevo, uno tiene que ser mas preciso y
afirmar mas bien que la actitud natural no es realmente una actitud,
pues si se le pidiera a ella que clarificara su opinion del mundo, ella
responderia: el mundo es, y es irrelevante el hecho de que sea dado
y solo asi experimentado. Es esta epistemologia implicita la que Hus-

serl critica como ingenua.*®

Entonces nos corresponde preguntarnos, ¢;como ve la actitud filo-
sofica el mundo? Lo ve, por supuesto, en el “estilo” copernicano des-
pués que las pretensiones de la actitud natural han sido suspendidas:
el mundo es s6lo mundo para nosotros, en la medida en que es expe-
rimentado. La reduccion reduce el ser al ser-dado y el mundo a fe-
ndmeno, a la esfera universal de lo dado. El ser-dado se corresponde,
por supuesto, con el agente que es quien experimenta lo dado. Se
trata de un sujeto que experimenta el mundo y que, por esa razoén,
no puede al mismo tiempo ser parte del mundo. Esto es formulado en
la famosa paradoja de la subjetividad: el sujeto es al mismo tiempo
un sujeto que experimenta el mundo y un objeto en el mundo. La pa-
radoja no puede ser resuelta. S6lo puede ser clarificada reflexiva-
mente cuando uno ve que es una paradoja que surge desde las dos

visiones sobre la misma “cosa”, en este el caso sobre el sujeto’. Sin

16 Cf. Hua. XXXIV, 14, nota al pie de pagina: “El mundo en la actitud natural en general no
es un tema, por lo tanto no hay una actitud propiamente hablando. El mundo es pre-dado,
es la region de todas las actitudes naturales en el sentido tematico existente”.

17 Cf. Carr 2003, 196, quién resume su andlisis en esta paradoja: “Debemos concluir...
aceptando lo que Husserl llama la paradoja de la subjetividad: que somos al mismo tiempo
sujetos para el mundo y objetos en el mundo. La tradiciéon trascendental nos introduce a esta
radical oposicidon y nos provee con nuevos medios para ir mas alla de ella. Nos da dos
descripciones del yo que son igualmente necesarias y esencialmente incompatibles. De
acuerdo con mi explicacidon, ninguna de estas formas de la conciencia de si mismo tiene
precedencia sobre la otra. Desde la perspectiva de cada una, la otra aparece de alguna



Sebastian LUFT: Desde el ser a lo dado y desde lo dado al ser: 63

embargo, como la teoria de la intencionalidad subyacente a este con-
cepto de subjetividad implica, el sujeto esta siempre intencionalmen-
te relacionado con algo experimentado, es siempre una experiencia
de. De esta manera, asi como uno puede decir que Husserl se en-
cuentra en la perspectiva copernicana, podemos afirmar que Kant
tiene una teoria implicita de la intencionalidad cuando se mueve des-
de la cosa en si misma al fendmeno, el cual es siempre fendbmeno pa-

ra el sujeto.®

En cuanto a aquello que el sujeto experimenta, todo ser es expe-
rimentado s6lo cuando es dado y asi la Unica manera en la cual se
puede hablar de ser es a partir de un sujeto con el cual, en cuanto
sujeto empirico, esta intencionalmente relacionado. Asi, la teoria de
la intencionalidad en si misma implica la idea de una relacién entre el
ser y el agente que lo experimenta. Otra manera de expresar esto es
diciendo que el ser es relativo al sujeto que lo experimenta. El sujeto
que experimenta es, por lo tanto, el absoluto en el sentido de que to-
do ser es relativo a él. Esto no es una afirmacion metafisica, como al-
gunos lo han sefialado, caricaturizando a Husserl. Mas bien, es soélo
otra manera de reformular la idea basica del idealismo trascenden-

tal’®: el ser s6lo puede ser experimentado desde una perspectiva, y

forma bizarra, irreal. Desde la perspectiva de la actitud natural, el sujeto trascendental
parece artificial, falso, una mera ficcion. Desde la actitud trascendental, el mundo como un
todo y mi sujeto empirico dentro él, emerge como ‘phenomenon’, su realidad queda puesta
en suspenso”.

18 | a “intencionalidad” en Kant se extiende no sélo a la intuicién sino también a los puros
conceptos del entendimiento, en el sentido que ellos tienen que ser esquematizados a fin de
ser aplicables a los objetos de la intuicidon. El verdadero sentido de lo trascendental en Kant,
asi, no es tanto el que sea condicién de posibilidad en general, sino el que sea condicion de
posibilidad de la capacidad de las categorias para ser usadas en la intuicién de la que somos
capaces en cuanto seres contingentes.

19 Otra manera de decir lo mismo, desde el angulo opuesto, por asi decirlo, seria decir que la
tesis del idealismo trascendental es ya un prototipo de la teoria de la intencionalidad; esto es
lo que Carr tiene en mente cuando habla de la “tradicién trascendental” en la cual él incluye,
como un precursor, Kant (Cf. Carr 2003, 181 y ss.).



64 Investigaciones fenomenolégicas 5

por lo tanto es relativo a la perspectiva desde la cual es experimenta-
do o, correlativamente, desde el lugar desde el cual se muestra a si
mismo como apareciendo. Aquello a lo cual aparece el ser es, como
Husserl también lo llama, el ser absoluto. Todo ser que aparece, apa-
rece a este sujeto empirico y es, para nosotros, el Unico ser que po-
demos experimentar. Asi el siguiente texto de Husserl no es nada
mas que una reformulacion del idealismo trascendental en el sentido
Kantiano (ndotese bien, jya en 1908!): “Hay so6lo un ser-en-si-mismo
fuere del ser absoluto; es el que viene a ser dado a través de una
conciencia real y posible del ser-en-si-mismo (de las cosas, de la na-
turaleza, etc.)... Pertenece a la esencia del ser el ser-capaz-de-ser-

dado y el ser-capaz-de-ser-dado-legitimamente (;perfectamente?).”?°

21

Sin embargo, Husserl no se detiene ahi. Pues, como el texto ya
indica, él no distingue entre el ser para nosotros y el ser en si mismo.
El habla del ser como tal, el que sélo puede ser siendo-dado. Como
afirma mas adelante en el mismo texto, bastante apodicticamente: “A
la esencia de todos los seres pertenece una relacidon a la concien-
cia”??. ;Cémo puede Husserl afirmar esto sin caer en un antromorfis-
mo? Volviendo al giro Kantiano desde el modelo de conocimiento teo-
céntrico al antropocéntrico, ¢por qué Husserl no avanza con su postu-
lado y se detiene donde Kant se detuvo, limitandose a si mismo, en

un gesto de humildad, a nuestro punto de vista especificamente

29 La palabra entre paréntesis “perfectamente” con el signo de interrogacion anticipa la idea
de la presuntividad de todo ser mundanal que Husserl desarrolla mas tarde como su estado
genético. Esta idea fue, como la cita prueba, prefigurada aunque no desarrollada en 1908.

21 Hua. XXXVI, 32. Podemos dejar de lado aqui la distincién entre la conciencia real y
posible, la cual llega a ser instrumental en la “prueba” concreta del idealismo trascendental
que Husserl desarrolla en algunos de los textos en este volumen. Para un analisis de esta
prueba y la versién alternativa del idealismo trascendental que Husserl desarrolla aqui, Cf.
Bennet 2004.

22 Hua. XXXVI, 36; cursiva afiadida.



Sebastian LUFT: Desde el ser a lo dado y desde lo dado al ser: 65

humano? El motivo para rechazar el modelo antropocéntrico nos re-
mite al impetu original del filosofar de Husserl que motivé los Prole-
gomenos del primer volumen de las Investigaciones Ldgicas: Dete-
nerse en el punto de vista humano seria una forma de psicologismo:
ila tesis de la relatividad de todo ser lo podria volver nuevamente re-
lativo al sujeto humano! Sin embargo, hasta donde sabemos, uno
podria decir que las criaturas de Marte podrian tener un acceso direc-
to a los objetos. jPero esto es absurdo! Entiéndase bien, lo que se
quiere decir es gue si los marcianos tuvieran experiencia, y Si esa ex-
periencia fuera mediada a través de los sentidos, entonces ellos tam-
bién podrian tener sélo experiencia de los fendbmenos. Incluso Dios,
como Husserl lo expresa en el famoso pasaje de ldeas I, si tuviera
experiencia —esto es, si Dios tuviera ojos o0 cualquier otra forma de
sensibilidad- sélo podria ver el objeto en perfiles®®. Asi, Kant acerté al
postular el ser como dado, pero redujo esta afirmacion a los humanos
y por ende lo relativiz6é. EI modelo antropocéntrico es, por lo tanto,

contradictorio.

Este es, entonces, el progreso que significa la reduccién trascen-
dental de Husserl sobre el giro copernicano: Husserl no esta hablando
acerca de un sujeto (humano) concreto en este mundo, sino acerca
de la subjetividad trascendental, conciencia como tal, que tiene expe-
riencias intencionales y algo dado en estas experiencias. En termino-
logia de Husserl, hay en Kant una reduccion fenomenolégica y un co-
rrespondiente giro hacia el sujeto, pero no una reduccion eidética-

trascendental que se mueva desde un sujeto humano hacia la subje-

23 Hua. I11/1, 351, es el locus classicus, al cual todos se refieren sin conocer el original, por
lo que lo citaré: “Por lo tanto llega a ser claro que algo como la objetividad espacial es
intuible no sélo por nosotros sino que también por Dios —como la representacion ideal del
conocimiento absoluto- s6lo a través de las fendmenos, en las cuales [esta objetividad] es
dada y debe ser dada “perspectivamente” en numerosas pero ordenadas variables maneras

en variables ‘orientaciones’.



66 Investigaciones fenomenolégicas 5

tividad como tal. S6lo con este movimiento uno puede suponer una
verdadera filosofia cientifica, la que tiene que ser acerca de verdades
de la razén, no de hechos. Por supuesto esto es lo que también pre-
tende Kant, pero las verdades de razén no pueden ser restringidas a
ninguna especifica criatura factica, tal como el ser humano. La feno-
menologia de Husserl en su forma trascendental es una doctrina de la
experiencia-como-tal, la conciencia-como-tal, y correlativamente, el
fendmeno-como-tal. No esta hablando acerca de la manera especifica
humana de experimentar, sino mas bien, la experiencia humana es
solo una manera posible en la cual una concreta subjetividad experi-
menta el mundo. Lo qué esta fenomenologia provee es, por asi decir-
lo, una eidética de la experiencia como tal, del ser como tal dado a un
sujeto-como-tal®*. Husserl, asi, radicaliza el modelo antropocéntrico
kantiano llevandolo al nivel eidético —el de la ciencia rigurosa- al si-
tuarse no en la conciencia humana sino en la conciencia como tal. Me
gustaria calificar este movimiento desde un modelo antropocéntrico
de conocimiento a uno noocéntrico (del griego nous), como el paso
desde la conciencia humana a la conciencia como tal. Kant estuvo en
lo correcto al enfatizar la perspectividad (por decirlo de alguna mane-
ra) de la experiencia del agente y correlativamente el status del ser
como dado, pero se quedod corto en la tarea de universalizar esta in-
tuicion a fin de abarcar la experiencia como tal. Kant podria aun obje-
tar que somos nosotros quiénes decimos esto. Es cierto, pero soélo
contamos con nuestra experiencia. Hablar del ser como dado, cuando
decimos que el ser es experimentado y por lo tanto lo es en perspec-

tiva, es una afirmacién tan ideal como un juicio que dice que

24 El intento de De Palma de refutar la idea de que la fenomenologia de Husserl es un
idealismo trascendental y que ésta debe ser construida como un “empirismo eidético” (Cf. De
Palma 2005, 200) estéa por lo tanto mal orientado: el empirismo eidético seria sélo un titulo
diferente para lo que Husserl esta haciendo en su ciencia eidética de la subjetividad
trascendental. Asi, el error descansa en tratar de separar lo trascendental y lo empirico, lo
que equivale a perder de vista el nucleo de la fenomenologia trascendental de Husserl.



Sebastian LUFT: Desde el ser a lo dado y desde lo dado al ser: 67

“2+2=4". Nuestro punto de vista humano no nos impide hacer afir-
maciones eidéticas, como se prueba en la Deduccién Trascendental

de Kant.

Por lo tanto, uno puede decir que la reduccion trascendental uni-
versaliza los resultados de la Estética Trascendental: Si el ser existe,
s6lo puede ser conocido a través de la experiencia y la experiencia
presupone un punto de vista. Entonces, el ser sdlo puede ser conoci-
do como dado. No tiene sentido hablar del ser aparte del ser dado,
porque ello presupondria una experiencia fuera de lo que es constitu-
tivo de la experiencia: un punto de vista. Esto es valido universal-
mente. Repitiendo lo que dije antes: si Dios tiene experiencia a través
de cierta forma de sensibilidad —y sélo esto es experiencia-, debe ser
desde una perspectiva. Esta es la esencia de la percepcién y da un
nuevo significado a la doctrina idealista tradicional del esse como per-
cipi®>. Este paso desde un modelo antropocéntrico de conocimiento a
uno noocéntrico supone una reformulacion de la cuestion de hecho
(quid facti). El factum no es que el conocimiento humano existe, sino
que la experiencia como tal existe. Este es el factum cuya condiciéon

de posibilidad la filosofia trascendental debe clarificar.

25 Cf. Hua. XI, 16 y ss. Cf. el analisis de W. Smith sobre el idealismo trascendental de
Husserl, quién propone que “el idealismo trascendental sea renombrado como
“perspectivismo intencional” y desarrollado como un monismo de multiples aspectos unido
con una teoria de la intencionalidad via noémata... Si el mismo Husserl se aventura en el
idealismo, nosotros no necesitamos seguirlo. El ha mostrado el camino hacia las Ding an
sich...” (W. Smith 1995, 384). Estoy muy de acuerdo con la interpretaciéon de W. Smith, la
cual es, por cierto, mucho mas sofisticada que mi explicacion mas bien esquematica. Mi
Unica salvedad seria que Husserl puede ser interpretado, como trato de hacerlo, como
profesando un “perspectivismo intencional”, pero sin las consecuencias que W. Smith trata
de elaborar a partir de esta afirmacion y sin esa reaccion visceral de Smith en contra del
término “idealismo trascendental”. Para agregar una ultima sospecha, siento que él aun
quizds no ha captado la radicalidad del propdsito de Husserl y cae en una ingenua posicion
kantiana (aunque no en la posicion del mismo Kant, ver seccién 1) cuando él escribe: “La
posicion [del perspectivismo] seria que mientras el ser de los objetos naturales no depende
del ser de la conciencia, el ser conocido o intencionado si” (lbid.). El punto idealista de
Husserl no nos permite distinguir entre los dos sin caer en un idealismo ingenuo que separa
el ser de lo dado.



68 Investigaciones fenomenolégicas 5

La pregunta que surge inmediatamente entonces es qué relacion
tiene este modelo de conocimiento con la cuestion de las verdades a
priori que nosotros, de acuerdo con Kant, tenemos justificadamente
cuando hacemos los juicios sintéticos a priori. (No es el idealismo
trascendental de Husserl una nueva forma de subjetivismo, basada
enteramente en la experiencia? ;Donde se inserta aqui el conocimien-
to, que es tan central para el proyecto kantiano? Veamos ahora cOmo
Husserl evita que su filosofia caiga en subjetivismo -el cual en reali-
dad va en contra de la médula de su filosofia- y como reconcilia su

perspectivismo con una concepcion del conocimiento no relativista.

3. Desde lo dado de regreso al ser: El ser como significado y

la pregunta por el An-sich

Para Husserl, Kant aun permanece dentro de los confines del ra-
cionalismo cuando plantea la distincion entre dos fuentes de conoci-
miento que no tienen relaciéon interna la una con la otra: sensibilidad
y entendimiento. Podemos ver ahora como el “noocentrismo univer-
sal” de Husserl socava esta misma distincion al hablar de la experien-
cia como experiencia en el amplio sentido de la palabra, es decir, co-
mo experiencia de cualquier cosa que puede ser dada. El concepto
fenomenoldgico de experiencia se refiere a cualquier cosa que se
muestra a si misma como evidente, pero al mismo tiempo en las for-
mas y los limites desde los cuales se puede mostrar a si misma. Esto

"6 Es en este

es formulado en el “principio de todos los principios
sentido un “subjetivismo”, si uno quiere decir con esto que Husserl
esta proponiendo una ciencia de la experiencia en la cual el ser es
dado a un sujeto. Pero, nos preguntaremos ahora, ¢qué tipo de con-

cepto de ser como dado esta proponiendo la fenomenologia de Hus-

26 Hua. I11/1, 51.



Sebastian LUFT: Desde el ser a lo dado y desde lo dado al ser: 69

serl? El contestar esta pregunta nos permitira ver como la filosofia de
Husserl esta relacionada con la cuestion de derecho (quid-iuris) y con
la pregunta por la verdad que fue tan crucial para todo el proyecto de
Kant. Un noocentrismo universal no es una renuncia a la filosofia
cientifica rigurosa, aunque ello suponga una modificacion del d&mbito

original de Kant.

El ser como dado es hasta ahora un concepto enteramente formal.
La pregunta es, ¢qué es lo dado como? La respuesta es el objeto, la
X, es dada como algo. No es necesario una mediacion o interpreta-
cion adicional para experimentar algo como algo. Lo que veo es un
carro, escucho un sonido (el sonido del tubo de escape), etc. El obje-
to, por tanto, es dado inmediatamente con un significado. En uno u
otro sentido es dado con una validez especifica. Este sentido puede
variar, basado en la perspectiva o en el punto de vista. Puedo ver un
arbol como fuente de sombra, como una materia prima o como un
objeto de belleza sublime. El objeto es dado como significativo, como
experimentado y es experimentado con un cierto significado. Tiene,
en terminologia de Husserl, un sentido noematico que es valido para
mi. Las cosas en el mundo tienen sentido?’. Este sentido, sin embar-
go, es dado a los objetos desde los sujetos, los cuales les han confe-
rido un significado, no cada uno por si mismo necesariamente, sino
ciertamente por otros sujetos antes que mi. Para dar otro ejemplo, el
ver este objeto aqui como un vaso de vino que es un recipiente de un
liquido potable, con quizas ciertas cualidades estéticas, es ya una
percepcidén de un objeto significativo muy complejo. Pero en todo ca-
so puedo decir que el objeto en cuanto una cosa significativa en mi
entorno, ha recibido este sentido a través de actos dadores de senti-

do (atribuibles a alguien). Esto es lo que hacemos cuando tenemos

27 Mohanty también establece una conexién entre el sentido noematico y el significado del
idealismo trascendental, Cf. Mohanty 1996, 29.



70 Investigaciones fenomenolégicas 5

alguna experiencia. Experimentamos algo como algo con un cierto
sentido. No es una “cruda” cosa en si misma que luego recibe signifi-
cado, sino que lo que es oido es el sonido de un carro, el maullido de

un gato, etc.

El conferir significado a las cosas en su ser-dadas lo llama Husserl
también constitucion. En la experiencia nosotros, como sujetos como
tales, somos constituyentes, lo cual no es lo mismo que constructores
o0 productores. Las cosas en su ser-dadas se constituyen a si mismas
en nuestra experiencia y en cuando significativas ellas tienen un cier-
ta validez para nosotros®®. Como se dijo, la validez de algo como un
objeto cultural, un vaso de vino por ejemplo, es de un nivel superior
(hoherstufig) y presupone, o mas bien incluye, actos constitutivos
mas simples. Pero dado que los actos es todo lo que tenemos en
nuestra manera de lidiar con el conocimiento del objeto, uno ya pue-
de vislumbrar el tipo de trabajo que un fenomendlogo tiene que llevar
a cabo: la tarea de la fenomenologia es dar cuenta de la constitucion
completa de los objetos en su sentido noematico en toda posible ca-
pa, esfera y dimension. Esto puede ser llevado a cabo de una manera
empirica —uno podria escribir una novela acerca del significado de es-
te vaso- pero de lo que se trata aqui es de una tarea filoséfica tras-
cendental que toma la forma del “¢cOmo es posible?”. Esto marca la
dimension genética de la fenomenologia trascendental de Husserl:
partiendo desde los actos mas simples, en los cuales el objeto llega a
ser constituido —experimentado como algo con un significado-, dar

una descripcion de la experiencia de los objetos en todos los niveles.

28 Dejo a un lado el problema de la optimicidad, en el cual una cosa es dada como 6ptima
bajo una cierta manera de experimentarla. Por ejemplo, un amante de las plantas estara
completamente feliz cuando tiene una cierta experiencia estética de un jardin de flores que le
complace “completamente”; mientras que la botanica no se detendra con esa experiencia.
De hecho, recién comienza ahi. Cf. Hua. IX, 120-123, y Hua. XlI, 23 s. Por supuesto, el
o6ptimo sera soélo relativo, también. El amante de las plantas puede comenzar a refinar su
conocimiento y sentirse insatisfecho con su actual conocimiento, etc.



Sebastian LUFT: Desde el ser a lo dado y desde lo dado al ser: 71

Si se trata de un objeto externo, uno podria comenzar describiendo la
interaccion cinestésica con él, los movimientos del ojo, tocandolo, mi-
randolo de frente o anticipando el lado posterior. De hecho Husserl
desarrolla esto en gran detalle en su légica genética, la cual también
puede ser llamada una explicacion noocéntrica de la experiencia de
un ser encarnado®® como dador de significado en una multitud de ni-
veles. Esta explicacion comienza desde el nivel mas simple y primiti-
vo hasta los mas complejos, los cuales podrian ser descritos como ac-
tos sociales e intersubjetivos, en los cuales es logrado algo parecido a
un acuerdo intersubjetivo. Todo esto no es una forma de antropologia
cultural, sino una explicacion trascendental de coOmo la conciencia
como tal confiere sentido de diferentes maneras y en diferentes com-
plejidades. Uno pude ver ahora por qué Husserl crey6é que habia ape-
nas abierto la puerta a un area gigantesca de investigacion, la que él
mismo habia recién comenzado estableciendo las bases fundamenta-

les.

Asi, la conciencia como tal, en general, es dadora de sentido en su
experiencia. Lo que es experimentado es siempre experimentado co-
mo algo que tiene sentido (incluso si no puede ser entendido en un
principio). Pero el sentido especifico noeméatico de la X no es fijo. El
sentido depende de la perspectiva: dependiendo del punto de vista el
sentido cambia. Pero no hay una normatividad o dominio de un cierto
sentido sobre otros. Dependiendo de la perspectiva puede ser visto
como esto o aquello (contenedor de un liquido u objeto estético). Se-
ria absurdo decir que uno podria ser “mejor” que otro. Son simple-
mente sentidos noemaéaticos diferentes dependiendo del punto de vista

que uno quiere tomar. Incluso el punto de vista de un cientifico,

29 La pregunta sobre el rol de la encarnacién para la experiencia del sujeto, como condicién
de posibilidad para la experiencia de los objetos externos, debe ser también pasada por alto.
Para el rol del cuerpo-vivo en relacién con el problema del idealismo trascendental (jy de la
intersubjetividad!), Cf. Hua. XXXVI, 151 y ss.



72 Investigaciones fenomenolégicas 5

mientras lucha por la objetividad, permanece como un punto de vis-
ta®°. La objetividad es en si misma constituida. Esto tendra conse-

cuencias para la idea misma de objetividad, como veremos.

Siempre nos concentramos en una perspectiva especifica, dentro
de la cual el significado nunca sera completamente revelado. El obje-
to siempre mostrard mas aspectos que ampliaran el significado de la
cosa coma valida para mi. Pero el que acumule mas experiencia acer-
ca del objeto no implica que se amplie el sentido noematico especifi-
co. El sentido puede “explotar”, puede resultar un sin-sentido, la vali-
dez puede ser anulada. Puedo estar cierto que el objeto que esta en
frente de mi es una casa y describirla con mucho detalle, hasta que
un dia, después de afios de pensar que era una casa, descubro, a
través de una cierta nueva experiencia, que es meramente una fa-
chada sin parte trasera. Asi, el sentido noematico en si mismo es
anulado. Simplemente no es lo que yo me esperaba. Esto siempre
puede suceder. El significado es significado siempre que nada lo haya
contradicho. Sin embargo, a través de la irrupcion de un cierto senti-
do noematico, automaticamente e inmediatamente surge uno nuevo:
Nno es una casa, es una fachada (es una x, luego no x, lo cual la vuel-
ve inmediatamente en una y). Asi, mientras la dacién de sentido
siempre continuara, ella puede ser interrumpida y anulada, pero
siempre hara surgir un nuevo significado. Se trata siempre del signifi-
cado de algo, cuya experiencia puede cambiar, pero sera siempre una

experiencia.

En palabras de Husserl, la experiencia es siempre soélo presunta,
es siempre soélo para el ser temporal y siempre se tiene que afirmar a
si misma (Bewédhrung). La cosa experimentada tiene sentido so6lo en

cuanto no ha sido contradicha por una nueva experiencia, lo que es

30 cf. Hua. IX, 121.



Sebastian LUFT: Desde el ser a lo dado y desde lo dado al ser: 73

siempre posible. Toda experiencia es contingente en su validez cons-
titutiva. Incluso el significado del mundo en si mismo en cuanto uni-
verso significativo es s6lo presuntamente verdadero y puede siempre
tornarse en un caos, desde el cual un nuevo significado surgira. No
hay garantia de que el significado y la validez que las cosas tienen
para nosotros —las cosas como son siempre experimentadas - no
pueda cambiar y ser anulados. Pero una nueva validez siempre surgi-
ra. La experiencia es en este sentido siempre holistica, generadora de

significado.

Este analisis finalmente nos permite retomar la cuestiéon de dere-
cho (quid iuris) de Kant y la reformulacién que hace Husserl de ella.
La cuestion de derecho (quid iuris) de Kant presupone la distincion
entre dos fuentes de conocimiento y clarifica el por qué podemos
hacer justificadamente juicios a priori. Los juicios a priori a los que
Kant se refiere son juicios cientificos, juicios acerca del mundo tal
como es experimentado, no juicios ideales acerca de entidades ma-
temaéaticas. La cuestion de derecho (quid iuris) presupone el hecho de
que tenemos, como un factum, verdades sintéticas a priori en el sen-
tido de verdades con una dignidad “necesaria y universal”. En lo que
concierne a la experiencia y a los juicios basados en ella, para Hus-
serl, no puede haber juicios a priori en el sentido de universales y ne-
cesarios. De hecho, necesariamente todo juicio acerca de algo expe-
rimentado es presunto, lo cual no cuestiona su verdad, pero toda
verdad acerca del ser experimentado lo es para el ser temporal, el
que es verdadero en este instante en el tiempo y cuya verdad, por
tanto, puede ser siempre anulada. La verdad, siendo objetiva, es sélo
para el ser temporal, con la posibilidad de ser modificada, incluso
anulada, produciendo una nueva verdad. Asi, la cuestion de derecho
(quid iuris), para Husserl, no puede ser utilizada para preguntarnos

acerca del a priori que Kant tuvo en mente. La Unica cosa que pode-



74 Investigaciones fenomenolégicas 5

mos decir con certeza a priori es que toda experiencia acerca de las
cosas mundanas es presunta. La pregunta, entonces, se vuelva hacia
la cuestion de la validez (quid valoris). La pregunta trascendental, en
consecuencia, debe ser formulada de la siguiente manera: cOmo es
que podemos justificadamente experimentar los objetos como signifi-
cativos, como teniendo cierta validez, que es una validez para noso-
tros. La respuesta principal, que sera explicada en detalle, es: a tra-
vés de los actos dadores de significado de la subjetividad trascenden-
tal. Este es el factum que podemos tomar como dado, el ser dado a
una sujeto empirico como validez. La pregunta ¢coOmo es posible?, es
por lo tanto no acerca de la aplicaciéon de los conceptos a los objetos
experimentados, sino acerca de como se nos dan y como se les con-
fiere significado en cada caso especifico de la experiencia. Kant en-
tendio correctamente el problema de la de la constituciéon de los jui-
cios sintéticos a priori, pero tuvo un concepto matematico de lo a
priori y penso en los objetos propios de los cientificos, no en los obje-
tos con que lidiamos en el mundo de la vida, los cuales también son
constituidos -en niveles inferiores- pero constituidos al fin®'. Husserl
escribe: “La cuestion trascendental como la de la esencia, el signifi-
cado de todo derecho... se transforma en la pregunta de si y en qué
medida este derecho es valido, puede ser valido. Esto corresponde
comprehensivamente a todo conocimiento positivo del mundo y por lo

tanto de hecho a todas las ciencias positivas...”*?

Finalmente, ¢(qué nos dice esto acerca del estatuto del An-sich de

los objetos? Husserl rechaza la nocion de que habria una cosa-en-si

31 Cf. Hua. XI, 125 f., donde Husserl acusa a Kant de prestar atencién sélo “al elevado
problema de la constitucion de los objetos espaciales-mundanos” y no a los problemas
inferiores de la constitucidon “primitiva” del objeto. Esta linea de critica, que sostiene que
Kant —y toda la tradiciéon idealista- comenzé “demasiado arriba”, es una critica
frecuentemente repetida por Husserl.

32 Hua. VII, 271.



Sebastian LUFT: Desde el ser a lo dado y desde lo dado al ser: 75

misma tras los fendmenos, toda vez que los fendmenos es todo lo
que tenemos. Con todo, los fendbmenos son, por supuesto, fendmenos
de las cosas. El sentido noematico es el sentido del objeto como es
intencionado (como una casa o una fachada, por ejemplo). Todos es-
tos sentidos son “verdaderos” en su propio derecho, como dijimos, y
pueden siempre surgir nuevos sentidos noematicos, nuevas perspec-
tivas de las cosas. El sentido noematico especifico nunca es agotado y
siempre puede encontrar nuevos perfiles y aspectos de las cosas. Pe-
ro estos son aspectos de las cosas, no una mera fendbmeno con un
objeto verdadero atras. Es la cosa real la que estamos experimentan-
do, a pesar de estar dada en perfiles. Hay, por ende, al final una ma-
nera positiva de retener el sentido de la cosa-en-si-misma, pues la
cosa-en-si-misma es una idea, a saber, la idea de todos los aspectos,
de todos los sentidos noematicos con todos sus perfiles y perspecti-
vas al mismo tiempo>3. Es un ideal en la medida en que descansa en
el infinito, pues las cosas experimentadas nunca son agotadas. No
obstante, lo que experimentamos es la cosa, estamos en contacto
inmediato con ella, en la manera en que ésta se nos aparece en una
actitud especifica como sentido noematico con una cierta validez. Un
sentido, por cierto, que puede siempre ser abatido y asi surgir un
nuevo sentido. La cosa-en-si-misma es una idea regulativa en el sen-
tido kantiano. Estamos inmediatamente en contacto con la An-sich de
la cosa, aunque a través de un sentido noematico especifico, el cual
no es un “filtro” o una mediacidn, sino una manera de experimentar a
través de una perspectiva; y, perspectivas s6lo se puede tener una

en un momento dado del tiempo..

Para resumir, Husserl nos ha dado, en su esquema de filosofia

trascendental, un nuevo sentido de esta ciencia. La idea original de

33 Cf. Hua. XXXVI, 191-194, and Hua. 111/1, 301-304.



76 Investigaciones fenomenolégicas 5

Kant fue introducir una perspectiva en nuestra experiencia. Esto es el
primer y el mas basico sentido en el cual uno puede hablar del idea-
lismo trascendental. Kant permanece, por tanto, en una posicion an-
tropocéntrica. La filosofia de Kant no puede realmente ser una ciencia
de la subjetividad, sino tan s6lo una metafisica trascendental de la
mente humana . Husserl expande el rango de la subjetividad hacia la
subjetividad como tal, llevando, asi, a la filosofia al nivel de una
“ciencia rigurosa”. Un resultado de esta disciplina universal noocéntri-
ca es la expansion del ambito de la experiencia al considerarse ésta
como el modo en el cual lo dado es recibido (constituido). Esto soca-
va la doctrina de Kant de las dos fuentes (del conocimiento). La cien-
cia de la experiencia como tal, asi, comienza en un nivel mucho mas
simple y primitivo que el de Kant, quien la entiende como la expe-
riencia cognoscitiva de los cientificos. El concepto de experiencia de
Husserl, en cambio, se refiere a la experiencia del mundo de la vida,
a partir del cual niveles superiores de experiencias, tales como la ex-
periencia cientifica, surgen. El mundo de la vida es el mundo experi-
mentado desde el punto de vista de la actitud natural, desde la cual
la pregunta retrospectiva (Ruckfrage) debe comenzar como una in-
vestigacion de las condiciones de posibilidad de esta validez. Lo que
en Kant fue la pregunta trascendental acerca de las aplicacion de
conceptos, lo es, en Husserl, acerca de la aplicacion del significado al

ser, por lo tanto acerca del crear significados con validez.

Concretamente, en cada experiencia, nosotros experimentamos
un significado que siempre puede resultar ser verdadero o falso, pero
siempre habra un significado valido. Asi, la pregunta trascendental de
Husserl es semejante a la del quid valoris. Finalmente, mientras Kant
parecia introducir una distancia insalvable entre el mundo como dado
y el mundo en si mismo, Husserl nos ha traido nuevamente a la cosa

en si misma, como la idea limite que se proyecta al infinito, a la cual,



Sebastian LUFT: Desde el ser a lo dado y desde lo dado al ser: 77

sin embargo, tenemos acceso directo a través de nuestra experiencia,
experiencia que so6lo se da desde una cierta perspectiva y que es
siempre presunta. Su concepcion se encuentra cercana a filosofia de
la ciencia contemporanea que ve toda verdad como provisional y en
principio falsable®**. En todo esto, Husserl solamente ha profundizado
ideas que estaban ya presentes en Kant, pero no completamente ar-
ticuladas. Kant aunque estuvo atado al pensamiento cientifico de su
época, tuvo la ingeniosa intuicion del giro copernicano que fue segui-
do por muchos pensadores bajo su influencia, Husserl inclusive. Si
consideramos la intuicion basica del idealismo trascendental como la
postulacién del ser como dado, Husserl esta en completo acuerdo con
Kant. Husserl s6lo aclara con fuerza el hecho de que el idealismo
trascendental, en vez de llevarnos fuera del mundo a alguna dimen-
sion especulativa, es el gran camino, el dnico camino al mundo en si

mismo y es la unica forma de explicarlo filos6ficamente.

Conclusion: Del ser a la accion: Los postulados practicos de

Kant

En este articulo he tratado de desarrollar un argumento que liga
el proyecto de Kant con el de Husserl, intentando mostrar que el mo-
vimiento de Kant desde el modelo teocéntrico al modelo antropocén-
trico de conocimiento se radicaliza en el modelo noocéntrico de Hus-
serl de la experiencia. El problema del conocimiento en Husserl se
funda mas profundamente en la experiencia, lo que equivale a decir
que la pregunta acerca de las verdades a priori acerca de los objetos
experimentados llega a ser reformulada como la pregunta por la vali-
dez para el agente empirico y en ultima instancia para la comunidad
de los agentes que interactuan. La validez de los objetos en su senti-

do noematico es una idea en el sentido kantiano. Esto introduce un

34 Mohanty también hace esta afirmacién, Cf. Mohanty 1996, 20.



78 Investigaciones fenomenolégicas 5

nuevo sentido del idealismo trascendental que rescata el impulso ori-
ginal de Kant, al mismo tiempo que rompe con su paradigma raciona-

lista de lo sintético a priori.

Me permitiré volver aqui una vez mas a Kant y su visiéon sistema-
tica. Si bien la funcion positiva de su filosofia fue el esculpir un nuevo
sentido de la metafisica —un dominio en el cual podemos correcta-
mente postular verdades a priori- éste es s6lo un aspecto de su pro-
yecto critico. La otra funcidon, negativa, es también delimitar las fron-
teras del conocimiento y asi hacer lugar para la fe. La fe a la que
Kant se refiere no es la fe religiosa, sino la fe en el progreso de la
humanidad a fin de tener acceso al Reino de los Fines en el que reina
la libertad. Asi todo el proyecto kantiano de delimitar tedricamente la
razéon fue hecho para hacer espacio a la razén practica, para mostrar
los limites del pensamiento y de ahi la necesidad de actuar. Para
Kant, todo el propoésito de su critica fue demostrar la posibilidad de la
libertad y la necesidad de hacerla posible precisamente a través de
los limites intrinsecos y necesarios de la razon teodrica. ¢Es posible
encontrar en el “sistema” de Husserl algo parecido a este aparente
desequilibrio en Kant entra la razén préactica y la tedrica, sea ad-

hiriéndose a Kant o proponiendo un modelo alternativo?

Husserl vio la conexion entre el Ser cognitivo y el Deber moral.
Para terminar donde comenzamos, me gustaria citar nuevamente la
carta de Husserl a Cassirer. Husserl concluye su afirmacion acerca de
su relacion con Kant en una manera mas bien criptica. Enumerando
los problemas que a su juicio quedan abiertos en la filosofia de Kant,
concluye: “A estos [problemas abiertos] pertenecen, por cierto, los
problemas de la facticidad como tal, aquellos de la ‘irracionalidad’, los

cuales, me parece, so6lo pueden ser tratados en un método expandido



Sebastian LUFT: Desde el ser a lo dado y desde lo dado al ser: 79

de los postulados kantianos. Estos ultimos son quizas el mayor de la

todos los descubrimientos de Kant”. 3°

Como Kern, en mi opinion, ha sefalado correctamente los postu-
lados de los que Husserl habla aqui son los postulados de Kant de la
razén practica®®. Esta sugerencia puede ser respaldada con un texto
de alrededor del mismo periodo llamado “La doctrina de Kant de los

postulados™®’

, donde Husserl desarrolla algunas reflexiones que ilu-
minan el pasaje citado anteriormente. La vida humana —Husserl me-
dita en “introspeccion trascendental”’-, puede siempre terminar en
caos y absurdo y ciertamente terminara en muerte. “Todo el mundo
[Erde], mi gente, con la totalidad del sistema de valores de la cultura
europea y finalmente todo cultura mundana, terminara”®®. Mas ade-
lante en el texto, en relacion al hecho de que la cultura ha sido esta-
blecida con una estructura permanente y con un continuo conferir-
sentido, surge, entonces, la misma pregunta en cuanto a su validez.
¢Es ésta necesaria? En realidad no lo es. Es tan presunta como cual-
quier otra cosa: “¢;Qué si el devenir de la constitucion pasiva y activa
y de ese modo, de la vida subjetiva en la forma de un cuerpo humano
vivo relacionado con su medio constituido, fuera un *“accidente”- y

qué si las condiciones de posibilidad de una continua vida valiosa...

fueran so6lo contingentes y so6lo desarrolladas parcial y temporalmen-

35 Hua.-Dok I11/V, 6.

%6 «gg scheint, dass Husserl nicht rein auf dem Boden der theoretischen Vernunft tiber das
faktische Dasein des Phadnomens der Weltkonstitution im transzendentalen (intersubjektiven)
Bewusstsein hinausgehen wollte, sondern die Metaphysik wie Kant durch die Postulate der
praktischen Vernunft zu begrinden suchte.“ (Kern 1964, 302). Como lo muestra Kern,
desarrollar esta idea desembocaria en un tipo de “metafisica fenomenolégica”. Los textos
husserlianos relevantes en tal metafisica no han sido publicados alun en la Husserliana. Una
edicion de estos textos (principalmente del grupo E 111 de los Nachlass) ha sido planificada.

37 Hua. VIII, 354 y s. (de 1923, un afo, por lo tanto, antes de la carta de Husserl a
Cassirer). Dado todo esto, él se pregunta con énfasis, “;Es esto soportable?”

38 |bid., 354.



80 Investigaciones fenomenolégicas 5

te?”* En realidad, no hay razén para creer que el curso de nuestra
historia o, para estos efectos, de cualquier historia, tenga ninguna
conexion interna con una verdad trascendente y necesaria. En vistas
de esta posibilidad real, al parecer existen sélo dos alternativas: de-
sesperacion o esperanza. Como él dice, aludiendo a Kant, nada en es-
te mundo, el cual conocemos a través de la experiencia, puede
hacerme creer con necesidad que todo tiene sentido. Podria ser una
ilusién y un intento vano e inatil. El resultado seria la desesperacion,

una negacion profunda y una vida en “constante desesperanza”.

La otra alternativa es la “afirmacion” de un mundo que es en rea-
lidad significativo y que esta lleno de un sentido real y realizado, no
de un significado artificial e ilusorio. Este sentido, dado que no pode-
mos saber si realmente existe, sélo puede ser esperado y demandado
en la forma de un deber moral. Este deber incondicionado, Husserl
afirma, es encontrado en el imperativo categorico kantiano como una
demanda absoluta para la accion. Husserl concluye: “Tal demanda
puede tener significado si y solo si vivo para ella totalmente y absolu-
tamente, entonces también creo, incluso si tal vez no es evidente pa-
ra mi mismo, precisamente porque esta creencia es necesariamente
co-dada [con esta demanda]. Pero cuando reflexiono veo: una es im-
posible sin la otra. Si, sin embargo, creo y llego a ser consciente de
esta creencia y me la represento desde este origen practico libremen-
te, entonces ella le da significado a mi mundo y a mi vida, da la ale-

gre confianza de que nada es en vano y de que todo es para bien”. *°

Lo que parece que Husserl esta diciendo en este pasaje enigmati-
co es que, mientras la visidon sobre el caracter presunto de nuestro

mundo bien podria llevarnos a la desesperacion, puede también lle-

%9 Ibid., 354 y s.
40 1pbid., 355.



Sebastian LUFT: Desde el ser a lo dado y desde lo dado al ser: 81

varnos a una afirmacion absoluta en la forma de una demanda pro-
veniente del deber moral, en el cual el significado es creado a través
de mi creencia en la ley moral. Es, entonces, esta creencia en un
mundo real y completamente significativo la que me puede salvar de
la desesperacion existencial en la cual caeria dado el resultado global
del idealismo trascendental de Husserl, en virtud del cual todo cono-
cimiento es so6lo presunto y potencialmente falsable. Asi parece que
mas que nadie, jlos husserlianos necesitan desesperadamente tener
esperanza en un mundo significativo! El interesante punto husserliano
seria, en contra de Kant, el siguiente: Kant cree en la certeza de al-
gun conocimiento a priori, pero para si mismo reconoce los limites del
conocimiento, dejando a nuestras esenciales limitaciones s6lo con la
esperanza de que podamos contribuir a crear un mundo mejor a tra-
vés de la accion, pues debemos hacerlo, como lo comprendemos a
partir de la ley moral en nosotros. Pero el éxito de la razén practica
es siempre incierto, inestable y susceptible de error y equivocacion.
Asi el movimiento kantiano es desde una certeza limitada a una espe-
ranza ilimitada, pues no sabemos lo que tal Reino de los Fines pudie-
ra realmente ser. Es un noumeno. Asi, el idealismo trascendental de

Kant se extiende también a la esfera ética.

Para Husserl, en cambio, desde la incertidumbre esencial del co-
nocimiento tedrico se sigue precisamente la certeza de que el mundo
tiene significado porque sé que puedo tratar de realizar este signifi-
cado a través de la accion practica. La certeza de la que estamos
hablando, no es entonces una certeza cognitiva, sino una “gozosa
confianza de que todo es para bien”. Es una certeza que es restable-
cida basada en el rechazo de la nocion kantiana de un conocimiento a
priori. Esto, también, se deriva del concepto de idealismo trascenden-
tal de Husserl: el mundo es significativo si elegimos percibirlo como

significativo, si queremos darle un sentido y decidimos actuar en con-



82 Investigaciones fenomenolégicas 5

formidad a él. Pero no podemos evitar actuar en una manera que es
dadora de sentido y el significado que damos puede siempre resultar
ser errado. No podemos hacer nada al respecto, excepto tratar de
arribar a un significado valido e implementarlo activamente. El éxito
de ambas operaciones —conferir sentido y realizarlo- permanece in-
cierto. Con todo, el crear esta posibilidad como una idea regulativa
puede llenarnos de esperanza, al mismo tiempo que somos activos en
esta creacion. La alegria se da en el proceso creativo en si mismo,

aunque la desilusién siempre amenaza.

Finalmente, podemos concluir, la fenomenologia de Husserl es
una soélida afirmacion de los postulados kantianos: lo que no puede
ser pensado, debe ser hecho, y esta es la Unica manera en la que po-
demos esperar algun cierre en un mundo que no es nunca perfecto,
pero que tiene significado. Un significado que lo recibe a través de
nosotros y solo a través de nosotros, aunque podemos siempre fraca-
sar, pero no debemos nunca desesperar. Esto en si mismo es una
demanda moral. En este sentido, Husserl ha permanecido un “verda-
dero kantiano” en el mejor sentido de la palabra, siendo un firme
creyente en la capacidad humana de crear un mundo mejor y al mis-
mo tiempo con el sentido realista de que podemos siempre fracasar.

Traduccioén del inglés por Sebastian Kaufmann

(Marquette University)

Bibliografia

HusserL, Edmund, Husserliana, Springer Dordrecht/Boston/London, 1950 y
siguientes (citada como Hua. + vol. + niumero de pagina).

KANT, Emmanuel, Critique of Pure Reason, traducciéon de P. Guyer & A.
Wood, Cambridge, Cambridge Univ. Press, 1998 (citado como A y B para
la primera y para la segunda edicién, respectivamente + numeros de
pagina).



Sebastian LUFT: Desde el ser a lo dado y desde lo dado al ser: 83

ALLISON, Henry, Kant's Transcendental Idealism. An Interpretation and
Critique, New Haven & London, Yale U Press, 1983.

— “The Critique of Pure Reason as Transcendental Phenomenology” en
Dialogues in Phenomenology, D. lhde & R.M. Zaner (eds.), The Hague,
Nijhoff, 1975, pp. 136-155.

BERNET, Rudolf, “Husserl’s Transcendental lIdealism Revisited” en The New
Yearbook for Phenomenology and Phenomenological Philosophy 1V,
2004, pp. 1-20.

CARR, David, “Transcendental and Empirical Subjectivity. The Self in the
Transcendental Tradition,” en The New Husserl. A Critical Reader, D.
Welton (ed.), Bloomington & Indianapolis, Indiana U Press, 2003, pp.
181-198.

De PALMA, Vittorio, “Ist Husserls Phanomenologie ein transzendentaler
Idealismus?” en Husserl Studies 21 (2005), pp. 183-206.

FUNKE, Gerhard, “The Primacy of Practical Reason in Kant and Husserl” en
Kant and Phenomenology, Boston, University Press of America, 1984,
pp. 1-29.

HEIDEGGER, Martin, Kant and the Problem of Metaphysics, traduccién de R.
Taft, Bloomington and Indianapolis, Indiana U Press, 1997.

KERN, Iso, Husserl und Kant. Eine Untersucung Uber Husserls Verhaltnis zu
Kant und zum Neukantianismus, Den Haag, Nijhoff, 1964.

LANGTON, Rae, Kantian Humility. Our Ignorance of Things in Themselves,
Oxford, Oxford U Press, 1998.

LOHMAR, Dieter, Erfahrung und Kategoriales Denken. Hume, Kant und
Husserl Uber vorpradikative Erfahrung und pradikative Erkenntnis,
Dordrecht/Boston/London. Kluwer, 1998.

MOHANTY, J.N., “Kant and Husserl” en Husserl Studies 13 (1996), pp. 19-30.

PAIMANN, Rebecca, Formale Strukturen der Subjektivitat. Egologische
Grundlagen des Systems der Transzendentalphilosophie bei Kant und
Husserl. Hamburg, Meiner, 2002.

WELTON, Donn, The Other Husserl. The Horizons of Transcendental Pheno-
menology. Bloomington & Indianapolis, Indiana U Press, 2000.

WOODRUFF Smith, David: “Mind and Body” en The Cambridge Companion to
Husserl, B. Smith & D. W. Smith (eds.), Cambridge, Cambridge U Press,
1995, pp. 323-393.






LOS ANEXOS XXV-XXVI-XXVII-XXVIIl AL PARAGRAFO 73
DE LA CRISIS DE HUSSERL

Ma Luz Pintos Penaranda

Universidad de Santiago de Compostela

asmaluri@usc.es

|

El editor de Die Krisis der Europaischen Wissenschaften und die
Transzendentale Phanomenologie!, Walter Biemel, afiadié al corpus
de la obra tres Textos Complementarios de Husserl (Erganzende Tex-
te) que, por su problematica y tratamiento, la complementan y enri-
guecen todavia mas. Y afadid, también, veintinueve textos (Beila-
gen) a modo de apéndices a diferentes paragrafos del corpus, selec-
cionados por él entre un cierto niumero de documentos de investiga-
cion inéditos (Forschungsmannskripte) que Husserl redactd en esa
época y que son muy utiles para puntualizar, clarificar o simplemente
ampliar un poco mas aquellas ideas que, en el desarrollo de los para-
grafos de La Crisis, a su juicio agradecen una puntualizacion, una
mayor clarificacién o una cierta ampliacion. Todos estos Beilagen -en
lo sucesivo los denominaremos Anexos- son de la misma época de la

redaccidon de La Crisis y de su importantisima conferencia en Viena®

! Die Krisis der Europaischen Wissenschaften und die Transzendentale Phanomeno-
logie. Eine Einleitung in die phdnomenologische Philosophic, The Hague, M. Nijhoff,
1954.

2 Se trata de “Die Krisis des europdischen Menschentums und die Philosophie”. En
la edicién de la Editorial Critica se ha traducido como “La crisis de la humanidad
europea Yy la filosofia”. La editorial Nova, de Buenos Aires, cuenta entre sus publi-
caciones con este texto, bajo el titulo de “La filosofia en la crisis de la humanidad
europea”, formando parte del libro Edmund Husserl La filosofia como ciencia estric-
ta -libro que relne varios textos de Husserl y cuya traduccién es de Elsa Tabernig.



86 Investigaciones fenomenolégicas 5

aparecida en la edicion de Biemel como uno de los tres Erganzende

Texte3.

En este estudio que aqui presento me propongo hacer una exposi-
cion y comentario de los Anexos XXIV, XXV, XXVI, XXVII y XXVIII. La
seleccion de este grupo de cinco Anexos entre la totalidad de ellos
responde a que todos estos son Anexos al § 73 de La Crisis. Por tan-
to, puntualizan o clarifican algunos aspectos de este paragrafo y, de
algun modo, deben tener, pues, una conexion interna entre ellos, los
hubiera escrito Husserl, o no, pensandolos para ser comentarios a es-
te paragrafo. El § 73 es un documento afladido por Biemel al resto de
los paragrafos que forman el cuerpo del libro para servirles de broche
final. Y ha sido a Biemel ha quien le ha parecido ver una fuerte vincu-
lacion tematica entre este paragrafo y los cinco documentos que ha

editado como sus Anexos poniéndolos ligados a él. En mi opinién, lo

* En la traduccién al castellano -La crisis de las ciencias europeas y la fenome-
nologia trascendental (a la cual nos referiremos, en adelante, como La Crisis)-
publicada en 1991 por la Editorial Critica, en Barcelona, y llevada a cabo por Jacobo
Mufioz y Salvador Mas, se optdé por mantener los tres Textos Complementarios pero
no asi los Anexos. El conjunto de paginas que suman todos los Anexos es conside-
rable. Es de suponer que pudo ser éste el motivo para que la Editorial Critica publi-
cara esta obra de Husserl sin ninguno de los veintinueve Anexos que figuran en la
edicion original. Sin embargo, debemos lamentarnos por ello ya que, por si mis-
mos, los Anexos conforman un conjunto de textos de extraordinario valor a la hora
de conseguir adentrarnos todavia mas en toda la problematica histérica, cientifica y
filosofica que formaba el marco situacional desde el que Husserl redactd los textos
que componen La Crisis y, por supuesto, clarifican ciertos aspectos importantes
para conseguir una buena comprension de esta obra husserliana; obra que, como
tantas veces se ha dicho, es un resumen de las ideas que forman el pensamiento
nuclear de Husserl desde el inicio hasta el final de su vida y, a la vez, su
testamento filoséfico al haber fallecido sin verla publicada. Discrepo de esta opinion
de que el Husserl que escribidé La Crisis poco tiene que ver con el Husserl de sus
primeros textos y de que, por tanto, hay como un salto en su pensamiento que se
refleja en esta obra y que este salto nos legitima para referirnos a su autor como el
“ultimo Husserl”. Cfr. al respecto mi ensayo “La gran aportacion de la fenome-
nologia husserliana para el mundo de hoy” en Escritos de Filosofia 43 (2003) 125-
156.



M2 Luz PINTOS: Los anexos XXV-XXVI-XXVII-XVIII de La Crisis 87

gue aqui debiera importar es que, sea como sea, y debamos el vincu-
lo de estos Anexos con este paragrafo bien al propio Husserl o bien a
Biemel, el caso es que tenemos la fortuna de contar con tales Anexos
y que ellos son una magnifica oportunidad para mejorar todavia mas
nuestra comprension del mensaje que Husserl ha querido dejarnos
como su legado filosoéfico. Si a esto anadimos la importancia del § 73,
se entiende que toda la atencidn que prestemos a este grupo de sus

Anexos siempre sera poca.

Relata Jan Patocka que el Cercle philosophique de Prague pour les
recherches de |” entendement humaine, fundado en 1934, decidid, ya
en ese momento, invitar a Edmund Husserl a dar una conferencia en
Praga. Fue Patocka el encargado de hacerle llegar la invitacidn; en-
cargo que cumplid personalmente en las Navidades de 1934“. Por
aquel entonces, a Husserl se le impedia, en Alemania, el ejercicio de
todo tipo de actividad académica y publica. Aceptd, pues, con agrado
la invitacion de acudir a Praga como una buena oportunidad para po-
der expresar lo que tan hondamente sentia ante la extrema irraciona-
lidad que se tenia como atmédsfera en su pais. Esto significa que, por
lo menos, desde ese momento de la aceptacion, ya se pondria a tra-

bajar en lo que iban a ser sus dos conferencias en Praga® unos once

4 Cfr. Jan Pato¢ka “Recuerdos de Husserl”, Devenires vol. III, 6 (2002) 9-22 (trad.
Agustin Serrano de Haro).

> Dos conferencias: una en la Universidad alemana y otra en la Universidad checa.
Cfr. Aron Gurwitsch “La ultima obra de Edmund Husserl”, I Parte, Lecciones y
Ensayos (Buenos Aires) 6 (1957) p. 8, nota 3. Este ensayo de Gurwitsch, junto con
su II Parte, estan traducidos por E. Vera Villalobos de los originales publicados en
1956 y 1957 en Philosophy and Phenomenological Research y, actualmente, se
pueden encontrar, en esta traduccién, en la website del Center for Advanced
Research in Phenomenology, (http://www.phenomenologycenter.org),sobre Aron
Gurwistch: http://www.gurwitsch.net. Por cierto, este ensayo de Gurwitsch sobre
La Crisis sirvid para introducir el pensamiento de esta ultima obra de Husserl en
EEUU y durante mucho tiempo fue la primera y la Unica introduccion a ella. Sin
duda ha marcado a muchos fenomendlogos estadounidenses y, con su inmediata
traduccidén en Argentina, también a muchos fenomendlogos latinoamericanos.




88 Investigaciones fenomenolégicas 5

meses mas tarde, en noviembre de 1935: “La crisis de las ciencias
humanas vy la psicologia”. El texto de esta conferencia sirvié a Husserl
también de inicio de La crisis de las ciencias europeas y la fenomeno-
logia trascendental ya que éste es el texto que utilizd (re-utilizandolo)
para el comienzo del libro, es decir, para los §§1-7. Lo que en este li-
bro viene a continuacion de estos paragrafos es una elaboracion de lo
sintéticamente tratado en ellos. De ahi su importancia. Antes de ir a
Praga, Husserl impartio otra conferencia en la Facultad de Filosofia de
Viena. Esto sucedia en mayo de 1935, y el titulo es “cde la humani-
dad europea vy la filosofia”. Como se ve, la gravedad de la situacion
en la que Europa estaba sumergiéndose hace ya no sélo que el tema
de “la crisis” sea su maxima preocupacion -en realidad, éste no era
tema novedoso en Husserl sino, de alguna manera, su tema constan-
te y continuado desde el inicio de su andadura intelectual hasta ese
momento- sino que sea “el tema” del que hay que hablar ante el pu-
blico europeo para darle, con urgencia, la maxima difusién y para

afrontarlo de frente y en profundidad®.

Los Anexos en los que aqui nos centraremos también reflejan la
problematica que gira en torno a La crisis e, igualmente, son de esa
misma época: septiembre de 1934 (Anexo XXIV), otofio de 1934
(Anexo XXV), fin del otono de 1934 (XXVI), verano de 1935 (Anexo
XXVI) y, de nuevo, verano de 1935 (Anexo XXVIII). Con respecto al
texto del § 73, si bien no se conoce su fecha con mas precision, per-
tenece al grupo de manuscritos K III 6, todos ellos elaborados con
posterioridad a 1930. La justificacién que da Biemel de haber escogi-

do este documento como paragrafo final en La Crisis es que Husserl

® Hablando de La Crisis como la obra en la que recoge el trabajo de esta época de
Husserl, sefiala Aron Gurwitsch que “el propdsito de la obra consiste en guiar al
lector hacia la filosofia fenomenoldgica como Unica linea de pensamiento que puede
ofrecer una salida a la crisis en que ha caido el hombre occidental”. Cfr. ob. cit., p.
8.



M2 Luz PINTOS: Los anexos XXV-XXVI-XXVII-XVIII de La Crisis 89

hace en él una apreciacidon global de la crisis de nuestra cultura’. De
ahi que parezca un acierto que Biemel decidiera incluirlo en La Crisis
porque, como sabemos, Husserl no pudo ver su libro finalizado del
todo. “La ultima enfermedad de Husserl -dice Aron Gurwitsch- le
obligé a abandonar toda actividad a partir de agosto de 1937, de ma-

"8 A su muer-

nera que la serie proyectada nunca llegé a completarse
te en 1938, Unicamente las partes primera y segunda del libro habian
sido publicadas’®; la tercera parte estaba ya mas o menos preparada
para publicar'®. Eso era todo. Sin embargo, gracias a Eugen Fink -su
asistente y mas estrecho colaborador en ese periodo- conocemos el
proyecto total que Husserl tenia disefiado y que, de llevarse a térmi-
no, daria como resultado un libro mas completo que el que actual-

mente esta editado con esas tres partes que componen su cuerpo. La

7 Cfr. su “Einleitung des Herausgebers” a Die Krisis der Europaischen Wissenschaf-
ten und die Transzendentale Phanomenologie, The Haag, Nijhoff, 1954, p. XXI.

8 Cfr. Aron Gurwitsch, ob. cit., p. 7.

° Publicadas en la revista de Belgrado Philosophia 1 (1936) 77-176. Lo que en el
texto de La Crisis va desde el §1 al §27.

10 Husserl la estaba reelaborando continuamente y nunca llegé a tener su forma
definitivamente establecida. Después de haberla enviado a Philosophia para
proceder a su publicacién, Husserl retird el manuscrito para configurarlo de otra
manera. Esto sucedia en junio de 1936. En relacién a esta continua reelaboracion,
el ensayo de Anthony J. Steinbock “The New ‘Crisis’ Contribution: A Supplementary
Edition of Edmund Husserl 's Crisis Texts”, Review of Metaphysics 47 (1994) 557-
584 -ensayo que esta referido todo él a la nueva edicidon que ha hecho Reinhold M.
Smid del material de La Crisis en Die Krisis der Europaischen Wissenschaften und
die Transzendentale Phanomenologie. Texte aus dem Nachlass 1934-1937 (Husser-
liana 29: Boston, Kluwer Academic Publishers, 1993)-, nos muestra que “con la
excepcién de las conferencias de Praga, la segunda division de Husserliana 29 es
una coleccidn de bocetos, apéndices y enmiendas a la Parte 3 de La Crisis que
Husserl estaba preparando para publicar”. Cfr. p. 563. En esta misma linea, cfr. el
ensayo de Javier San Martin “El Gltimo Husserl” —Escritos de Filosofia, Buenos Aires,
43 (2003) 41-74-, un articulo riquisimo en los datos biograficos que rodearon la
redaccién de La Crisis y que son una excelente ayuda para comprender su sentido.
El autor trabaja aqui en especial la preocupacion del Husserl de La Crisis: la tarea
de la Filosofia; asunto que, como veremos mas abajo, es principal en el conjunto de
los Anexos del § 73.



90 Investigaciones fenomenolégicas 5

delicadisima situacién histérico-politica e intelectual que se estaba vi-
viendo en Europa en los afos de redaccidon de La Crisis es la que ex-
plica ese proyecto de Husserl para su libro completo. Muy acertada-
mente, Biemel —que habia elegido el § 73 para cerrar el cuerpo del li-
bro- eligio, también como broche final pero esta vez del conjunto de
los Anexos, un texto que no esta escrito con la mano de Husserl, sino
con la de Eugen Fink. La importancia de este texto para aclarar toda-
via mas las intenciones de Husserl en su redaccién de La Crisis es
mas que evidente. Este es el Anexo XXIX. Después de él ya no hay
ningln otro Anexo mas. Y es en este texto en donde Fink refiere el
proyecto de continuacion de Husserl de las partes de La Crisis ya re-
dactadas: a éstas habrian de seguirles otras dos. El plan total de La

Crisis, segun él, seria, pues, éste:

I Parte: “La crisis de las ciencias como expresion de la crisis vital

radical de la humanidad europea”.

Il Parte: “Esclarecimiento del origen de la contraposicién moderna

entre objetivismo fisicalista y subjetivismo trascendental”.

111 Parte: “Esclarecimiento del problema trascendental y la funcion de

la psicologia referida a ello”.

IV Parte: “La idea del recomienzo de todas las ciencias en la unidad

de la filosofia trascendental”.

V Parte: “La imprescindible tarea de la filosofia: la autorresponsabili-

dad de la humanidad”.

Pues bien, a esta V Parte en proyecto corresponde el texto extrai-
do por Biemel de los manuscritos K III 6 para pasar a formar parte
del cuerpo de La Crisis como el § 73, con este titulo: “La filosofia co-
mo autorreflexion de la humanidad, como autorrealizacién de la ra-

z6n”. Que Husserl no llegara a darle forma sistematica, completa y



M2 Luz PINTOS: Los anexos XXV-XXVI-XXVII-XVIII de La Crisis 91

definitiva a esta ultima Parte de su proyecto global no quiere decir
que su mente no estuviera trabajando ya en ello y esbozandola por
escrito. Y el texto del § 73 parece responder a lo que seria la Parte V.
Ya que Husserl no habia tenido tiempo, antes de su fallecimiento en
1938, para completar este proyecto de su gran obra final, por lo me-
nos, de esta manera, incorporando dicho paragrafo, podriamos contar
con algo asi como una sintesis anticipada de la V Parte. De igual mo-
do que la conferencia de Praga (8§ 1-7) expresa, en sintesis, lo que
Husserl simplemente desarrollara con mucho mas detenimiento en las
primeras partes de La crisis, el § 73 expresaria, también en sintesis,
lo que en esa V Parte Husserl habria de desgranar con mas deteni-

miento si hubiese tenido la oportunidad para ello.

Recoger lo expuesto en los cinco Anexos hace imprescindible en-
tender lo que en ellos se dice no sélo como un complemento del
§ 73 sino, también, como un complemento de por lo menos otros dos
documentos que, junto con este paragrafo, forman una Unica melodia
a tres voces. Cuando cotejamos el texto de Viena, el texto de Praga y
este § 73, inmediatamente obtenemos el mismo mensaje de Husserl
y la misma argumentacion e, incluso, una similar ordenacidon de los
elementos que intervienen en esta argumentaciéon. En estos tres do-
cumentos por igual, Husserl tiene un objetivo principal: mostrar cual
es la tarea de la filosofia ante esta situacion de crisis. Y es a este ob-
jetivo hacia el que Husserl encamina toda la argumentacion esgrimida
en estos tres documentos con los distintos aspectos que en ella van
saliendo al desenvolverla. No es extrafio comprobar que los textos de
Viena y de Praga practicamente son un calco el uno del otro -antes
hemos mencionado las circunstancias de su génesis. Pero es que el §
73 de algln modo reproduce este mismo esquema de Viena y de Pra-

ga. Los tres, sin que quepa la menor duda, tienen como eje central el



92 Investigaciones fenomenolégicas 5

asunto de la filosofia. Y, de hecho, la Unica diferencia entre el § 73
por un lado, y los textos de Viena y de Praga por otro, es que, en to-
do caso, en el § 73 Husserl ya no se detiene pormenorizadamente en
la crisis de las ciencias sino que la va arrastrando de modo sobreen-
tendido para ir, directamente, al tema que tiene tanto interés en ex-
poner: la funcidon que debe desempeiiar la filosofia ante esta situacién
de crisis. Y de ahi el gran acierto de Biemel al seleccionar este docu-
mento. Husserl trata aqui de “la imprescindible tarea de la filosofia
[en] la autorresponsabilidad de la humanidad”. En realidad, con lo
aportado en este § 73 y en los textos de Viena y Praga y, por supues-
to mucho antes, en los articulos de Kaizo, debemos tomar La Crisis
como una obra concluida pues aquellas dos partes IV y V que no llegd
a redactar ya estaban redactadas, de algin modo, en documentos di-
versos aunque estos estuvieran disefiados como piezas Unicas y no
para ser una pieza mas en la composicion de esta gran obra final

husserliana.

Por tanto, parece necesario esbozar este eje que es el central a
estos tres textos y trazar las lineas generales del esquema que sigue
Husserl de modo semejante en los tres, porque sdlo haciendo asi po-
dremos pasar a comprender el sentido de los cinco Anexos, dirigidos
todos ellos -ya lo estoy anticipando- a profundizar todavia mas en
este asunto de la filosofia y de los filésofos; un asunto -esto es im-
portante, como mas adelante veremos—- que Husserl aborda siempre
en tres niveles bien diferenciados. Unicamente teniendo a la vista es-
tos tres niveles diferentes sobre la filosofia entenderemos que lo ex-
puesto en los cinco Anexos tiene por misiéon ahondar en ellos y que
todos contienen, pues, un mismo eje tematico muy en consonancia

con la intencion del § 73.

El contenido de todos estos textos (Viena, Praga y § 73) sigue

fundamentalmente el siguiente esquema: primero se hace una cons-



M2 Luz PINTOS: Los anexos XXV-XXVI-XXVII-XVIII de La Crisis 93

tatacion de la crisis explicando en qué sentido podemos hablar de ella
tanto en las ciencias como en la filosofia como en los derroteros que
estan llevando la historia y cultura europeas. En esto consiste siem-
pre, pues, la primera parte del esquema expositivo de Husserl en sus

distintos textos: una declaracion de crisis con estos tres pasos:

1. Las naciones europeas estan enfermas. Europa estd en crisis'?.
La voz de Husserl es una voz mas entre otras expresandose en estos
términos e, incluso, en el uso de determinado vocabulario para des-
cribir esta crisis: crisis, enfermedad, falta de salud, oscuridad, desa-

sosiego, sin sentido, decadencia, escepticismo...'?, si bien la indaga-

11 Aclara Husserl que cuando habla de “Europa” no se refiere a lo que esta
comprendido en los limites geograficos de nuestro viejo continente, sino también a
los Estados Unidos y a todas aquellas otras zonas del planeta dominadas por nues-
tra cultura. Es decir, lo que hoy denominamos “cultura occidental” genéricamente,
es lo que para él esta en crisis, ya sea en uno u otro punto del planeta. Cfr. La
Crisis, p. 328. Pero Klaus Held lleva este asunto del empleo por parte de Husserl
del concepto de “europeo” -cuando habla de “ciencias europeas” en lugar de
“ciencias” sin mas, o “ciencias modernas”- un poco mas alld mostrando la peculia-
ridad que tiene Europa a los ojos de Husserl y que la hace diferente de las otras
culturas y como esta peculiaridad tiene su origen en la cultura griega. Cfr. “La tesis
de Husserl acerca de la europeizacion de la humanidad”, Escritos de Filosofia,
Buenos Aires, 21-22 (1992) 21-46. Muy interesante es la “Adenda”: “¢Es euro-
céntrica y racista la teleologia de la historia de Husserl? Una respuesta a Jacques
Derrida” de Jests Diaz Alvarez en su libro Husserl y la historia. Hacia la funcion
practica de la fenomenologia, Madrid, UNED, 2003, pp. 330-339.

12 Schopenhauer y Nietzsche se expresaban de modo semejante denunciando la
crisis anticipadamente en el siglo XIX. Ambos ya hablaban entonces de enfermedad
en la cultura europea y en sus criticas apuntaban directamente hacia la ciencia;
hacia la ciencia y hacia ese Estado que estaba promocionando tal orientacién de la
ciencia y promoviendo un tipo de educacion encaminada por entero a integrar al
individuo en el mercado de trabajo para que pudiera ganar dinero, cuanto mas
dinero mejor y de la forma mas rapida posible. Por su parte, Spengler dio la sefial
de alarma en el siglo XX con su Decadencia de Occidente, en los afios veinte; a él le
siguieron muchas otras voces. Y en los afios treinta, casi al mismo tiempo que
Husserl, aparecen pensadores como el historiador J. Huizinga, con su libro Entre las
sombras del mafiana. Diagnoéstico de la enfermedad cultural de nuestro tiempo, de
1935, o el psiquiatra K. Jaspers que escribe Ambiente espiritual de nuestro tiempo
a principios de 1932, etc. Todos ellos son una pequefia muestra de que el
sentimiento de crisis estaba hondamente enraizado.. Me permito transcribir aqui



94 Investigaciones fenomenolégicas 5

cion husserliana de la causa de esta enfermedad es Unica ya que re-

quiere el uso del método propio de la fenomenologia.

2. La crisis en el rumbo que lleva la historia y la cultura europeas
remiten directamente a una crisis en sus ciencias. Mas en concreto, a
su enfoque, procedente de la matematizacidon de la naturaleza surgi-
da con la Nueva Ciencia galileana: objetivismo naturalista. La ciencia

se ha quedado reducida a una mera ciencia “de hechos”. Husserl dice

literalmente el testimonio que ofrece H.G. Gadamer porque consigue muy bien
transportarnos a esa época de “la catastrofe que el comienzo y el transcurso de la
Primera Guerra Mundial significaron para la conciencia cultural de la poblacién
europea. La fe en el progreso de una sociedad burguesa mimada por un largo
tiempo de paz, y cuyo optimismo cultural habia animado la era liberal, se derrumbé
en las tempestades de una guerra que al fial fue por completo diferente de todas
las anteriores. No fue la valentia personal o el genio militar lo que determiné el
acontecer bélico, sino la lucha competidora de las industrias pesadas de todos los
paises. Los horrores de las batallas materiales, en las que se devastaron la
naturaleza inocente, cultivos y bosques, aldeas y ciudades, finalmente hicieron que
los hombres en las trincheras y refugios no pensaran en otra cosa que en lo que
Carl Zuckmayer expres6 en aquellos dias con la frase: “Alguna vez, cuando todo
haya terminado”.

El alcance de este acontecer delirante sobrepasé la capacidad de comprensién de
la juventud de entonces. Después de ir a la guerra con el entusiasmo del idealismo
dispuesto al sacrificio, la juventud pronto se dio cuenta en todas partes de que las
antiguas formas del honor caballeroso, aunque cruel y sangriento, ya no tenian
cabida alguna. Lo que quedd fue un acontecer sin sentido e irreal, y al mismo
tiempo cimentado en la irrealidad del excesivo ardor nacionalista, que habia
dinamitado incluso el movimiento obrero internacional. Por eso no era de extrafar
que los espiritus de primer rango se preguntasen en aquel tiempo: éQué era lo
equivocado de esta fe en la ciencia, de esta fe en la humanizacién y la politizacion
del mundo, qué era lo erréneo del presunto desarrollo de la sociedad hacia el
progreso y la libertad?

Se comprende por si mismo que esta profunda crisis cultural que entonces
sobrevino al mundo europeo de la cultura también tuvo que encontrar su expresion
filoséfica y que esto ocurriera particularmente en Alemania, cuyo desmoronamiento
y derrumbe fue la expresion mas visible y catastréfica de la general absurdidad...
La situacién espiritual del tiempo alrededor de 1918, en el que yo mismo comencé
a buscar una direccion, estaba determinada por una falta general de orientacion”.
Esto lo dice Gadamer recordando la atmdsfera en la que tuvo que vivir su juventud
en el libro Los caminos de Heidegger, Barcelona, Herder, 2002. Cursivas mias.



M2 Luz PINTOS: Los anexos XXV-XXVI-XXVII-XVIII de La Crisis 95

estar “persuadido de que la crisis europea hunde sus raices en un ra-

cionalismo que se ha extraviado”.

Los problemas de las ciencias,
caidas en una insatisfaccién creciente, en un estado de malestar ge-
neralizado, en una ausencia de método firme y seguro’?, etc., todos
estos problemas provienen de la ingenuidad con la que la ciencia ob-
jetivista asume como universo todo lo que ella misma tiene por mun-
do “objetivo”, sin reparar en que, de este modo, la subjetividad -de
la que procede la misma ciencia- no puede hacer valer sus derechos
en ninguna ciencia objetivista. Todo lo subjetivo y vivido tiende a ser
excluido; y esta exclusion en las ciencias parece de lo mas natural’®,
aunque haya ocasionado un viraje en el rumbo de nuestra cultura con
nefastas consecuencias para la vida de los existentes y de los pue-
blos. El objetivismo naturalista es un funesto prejuicio que tiene gran

parte de culpa en la enfermedad europea actual'®.

13 La Crisis, p. 347.

14 En los primeros afios del siglo XX y ya desde finales del XIX, el paradigma
positivista daba serias senales de haberse agotado. Esto sucedia en muchas
ciencias humanas y bio-sociales, tales como la filologia (con Saussure), la historia
(con Berr), la geografia (con de la Blanche), la psiquiatria (con Goldstein), la
psicologia (con los psicologos de la Gestalt Wertheimer, Koffka y Kohler), la
zoologia (con von Uexkdill), la antropologia social (con Mauss) y, por supuesto, la
filosofia (con Husserl). Evidentemente, aunque cada una de estas figuras pioneras
en estas ciencias no necesariamnte supiera de las demas, lo cierto es que habia
una convergencia entre ellas en poner en entredicho el enfoque positivista y en
intentar un novo enfoque yendo a los sujetos concretos y a lo vivido por ellos y
asumiendo asi la importancia de lo subjetivo en la labor cientifica. Cfr. M@ Luz
Pintos Pefaranda “La fenomenologia y las ciencias humanas y bio-sociales. Su
convergencia en un importante momento de cambio de paradigmas”, Philosophica,
Chile, 27 (2004) 215-245.

15 | a Crisis, p. 352s.

8 Ibidem, p. 326. Por fortuna, Husserl se libré6 de vivir tiempos todavia mas
aciagos. Pero su discipulo Aron Gurwitsch, judio como él, tuvo ocasién de
contemplar y de padecer los horrores de la irracionalidad nazi y nos ha dejado un
magnifico ensayo en el que relaciona el totalitarismo nazi con el “objetivismo”;
objetivismo cuya encarnacion en la psicologia de ese momento, facilita mucho el
sometimiento idoldgico-politico de individuos y naciones. De lo cual se infiere que el
positivismo decimononico y el objetivismo al que da lugar en absoluto son enfoques



96 Investigaciones fenomenolégicas 5

3. En el extravio del racionalismo, causa de la actual crisis, estan
implicadas todas las ciencias, pero también todas las filosofias porque
se hallan impregnadas de ingenuidad, es decir, de objetivismo natu-
ralista: “Las viejas y las nuevas filosofias —afirma Husserl- fueron y
siguen siendo ingenuamente objetivistas”!’. La filosofia ingenua ve en
el mundo el universo de “lo que es” y, de este modo, el mundo se
convierte en mundo “objetivo”, es decir, lleno de cosas extensas, va-
ciadas de todo sentido vivido por sus sujetos, a pesar de que los su-
jetos no somos de ningln modo meros cuerpos fisicos y de que el
mundo no es meramente mundo objetivo y ya ahi con independencia

de los sujetos.

A esta primera parte del esquema desarrollado por Husserl, con
estos tres pasos mencionados, siempre sigue una segunda soélo a titu-
lo de transito para llegar a la tercera. Se trata en ella de preguntarse
-solamente de preguntarse- por el papel que ha jugado la filosofia en
esta crisis de las ciencias y de la cultura y, asimismo, de preguntarse
si la filosofia siempre ha tenido esta orientacién extraviada en parale-

lo con el extravio de las ciencias objetivistas.

Y en la tercera parte de la argumentacidon se responde a las pre-
guntas formuladas en la segunda. Es cierto que los textos de Viena y
de Praga abordan esta tematica de la tercera parte con cierta com-
plejidad. Pero el § 73 se extiende y profundiza mas en ello, como si la
intencion de Husserl fuera precisamente aqui esta profundizacion en
una tematica que habia ido arrastrando desde el principio de su pro-
duccion escrita como ha quedado reflejado de forma continuada en el

conjunto de su obra. Pero, bien sea de modo abreviado o bien sea de

cientificos “neutrales”. Cfr. Aron Gurwitsch “Sobre el nihilismo de nuestro tiempo”,
Agora. Papeles de Filosofia, Santiago de Compostela, 2 (2003) 157-192. Asimismo
también se puede encontrar en http://www.gurwitsch.net .

7 La Crisis, p. 349.




M2 Luz PINTOS: Los anexos XXV-XXVI-XXVII-XVIII de La Crisis 97

un modo mas extenso y pormenorizado, en estos tres textos de Hus-
serl a los que nos estamos refiriendo el papel de los filésofos y de la
filosofia, que es la cuestidon planteada en la segunda parte de su es-
guema Yy, después, abordada en la tercera parte, se analiza siempre,
indefectiblemente, desde tres perspectivas o niveles diferentes;
siempre desde tres niveles, con independencia del orden en el que
Husserl vaya tocando cada uno de ellos y, también, con independen-
cia del espacio que a cada uno le dedique. Estos niveles son los si-
guientes: la filosofia griega, la filosofia moderna (o, mejor, la filosofia
“anterior” a la nueva filosofia) y la nueva filosofia, la fenomenologia.
La complejidad de la argumentacién husserliana sobre el papel de la
filosofia viene de que la perspectiva griega, la moderna y la fenome-
noldgica, las tres, estan continuamente llamandose las unas a las
otras en lo que constituye, para Husserl, la historia interna de la filo-
sofia. Para Husserl, esta historia de la filosofia refleja la lucha de la
humanidad por lograr su autocomprensién. Por tanto, si esclarecemos
el sentido unitario de esta historia, desde sus origenes griegos hasta
su renovacion por la filosofia fenomenoldgica, los humanos podremos
comprendernos mejor, es decir, podremos comprender nuestro senti-

do como seres racionales, poseedores de “razén”.

Vamos, pues, poco a poco, aproximandonos mas y mas al § 73 vy,
con ello, preparandonos para entender el sentido lo que aportan sus
Anexos. En este § 73, como su mismo titulo expresa y como ahora
hemos comentado, Husserl va a hablar de la filosofia, de cual es su
sentido y su finalidad. Pero, como también se infiere de su titulo, la
filosofia es tan sbélo uno de los elementos de una triada que, para
Husserl, es una e indivisible: razén-filosofia-humanidad. Lo que él
hara, pues, en las paginas de este documento es explicar esta triada
como tal. Explicarla —permitaseme decirlo asi- en un doble tono emo-

cional: por una parte, tenemos su lamento o queja sobre como se ha



98 Investigaciones fenomenolégicas 5

ido desenvolviendo la filosofia a lo largo de su historia y en cuanto a
su incidencia en la vida de los existentes particulares y de la humani-
dad; pero, por otra parte, asistimos aqui a una declaracién entusiasta
de un hombre que esta plenamente convencido del grandisimo papel
gue la filosofia podria desempefar en la existencia humana individual
y en la existencia de la humanidad como colectivo de los existentes

humanos para que las cosas fueran mejor que hasta ahora.

Sin embargo, los lectores de La Crisis en la version espafola pu-
blicada por la Editorial Critica topamos con una dificultad para la com-
prension plena de este esquema; dificultad que no tendria por qué
estar ahi para nosotros. Los traductores del texto han omitido de este
§ 73 una de sus partes; mas precisamente, han omitido una de sus
partes que —-por lo menos a mi juicio- mas ayudan para la compren-
sion de todo el texto: han omitido una nota a pie de pagina que va
enlazada al séptimo parrafo; una nota bastante extensa y, desde lue-
go, importantisima®®. Lo que en ella se dice es tan aclarador con res-
pecto al texto principal que da la impresién de que Husserl no la es-
cribié en su primera redaccién del texto sino cuando ya éste estaba
concluido. La extension de la nota (ocupa como una pagina entera y
es la Unica que lleva este paragrafo) y la importancia de lo que en
ella dice hacen pensar que, de habérsele ocurrido explicarse de este
modo cuando estaba redactando el texto de este § 73, hubiera inte-
grado en él lo que dice en la nota. Pero posiblemente fue en las revi-
siones posteriores cuando considerd hacer este anadido, si bien -
podemos suponer esto a modo de hipdtesis— sin querer reformar la

redaccion del texto principal. De ahi que lo haya incluido en forma de

18 En la traduccién de Elsa Taberning que estd incluida en Edmund Husserl La
filosofia como ciencia estricta (Buenos Aires, Nova), se ha traducido esta nota.
Todas las referencias que aqui haré a esta nota remiten siempre al texto de esta
traduccidén, en su edicion de 1981%, pp. 129-130.



M2 Luz PINTOS: Los anexos XXV-XXVI-XXVII-XVIII de La Crisis 99

nota a pie de pagina, dejando el texto principal tal y como estaba re-

dactado.

La importancia de esta nota, radica, a mi entender, en que Hus-
serl hace todo un manifiesto de qué es filosofia para él. De hecho, si
leemos el § 73 comenzando por la lectura de esta nota, sin duda que
obtendran mas luz para nosotros los parrafos iniciales de este para-
grafo. Comienza Husserl mostrando en ellos qué significa para el ser
humano que su rasgo especifico sea “la razén”; rasgo que, como indi-
ca en otros textos anteriores, va unido a su capacidad para actuar de
forma libre y personal desde si mismo. Y esta concepcidon antropolo-
gica a su vez hace para él de fundamento de su filosofia de la historia
y de su ética'® hacia las que, a la postre, derivan todos sus plantea-
mientos. El ser humano es racional, es decir, estd dotado de una con-
siderable capacidad para la reflexidn sobre la realidad y para la auto-
rreflexion, lo cual equivale a capacidad para la “forma racional de la

20

existencia””, como él dice. Esta dotacién lleva al sujeto -le puede

19 Estoy muy de acuerdo con Hans Rainer Sepp en su afirmaciéon de que, “para
Husserl, ética no sélo significa...una ciencia normativa para el enjuiciamiento de
todo hacer, sino también y ante todo la ciencia para la exposicion [Herausstellung]
del ideal absoluto teleoldgico de la mejor actuacién posible y de las normas para su
realizacion; por eso desemboca en ultimo término necesariamente en teleologia. La
consideracion metafisica teleolégica asume (hebt auf) en si misma la ética”. Cfr.
“Mundo de la vida y ética en Husserl”, en Javier San Martin (ed.) Sobre el concepto
del mundo de la vida, Madrid, UNED, 1994, p. 89. Para esta cuestion de la ética en
Husserl, se hace imprescindible el libro de Irene Angela Bianchi Etica husserliana.
Studio sui manoscritti inediti degli anni 1920-1934, Milano, FrancoAgeli, 1999, en el
gue la autora concluye que “la ética ha sido siempre una preocupacién filoséfica
fundamental en Husserl” (p. 261). Imprescindible, también, los ensayos de Javier
San Martin “Etica, antropologia y filosofia de la historia. Las Lecciones de Husserl de
Introducciéon a la ética del Semestre de verano de 1920” (passim y, especialmente,
las pp. 322-324) y “El sentido de la fenomenologia de Husserl” (sobre todo, p. 42),
ambos en su libro La fenomenologia como teoria de una racionalidad fuerte,
Madrid, UNED, 1994.

20 Como afirma Javier San Martin, “en la tesis husserliana hay un principio
fundamental de interpretacion del ser humano....a saber, que la razon, la capacidad



100 Investigaciones fenomenolégicas 5

llevar, le deberia llevar; no se trata de que ninguna fuerza oculta en
su ser le vaya a llevar necesariamente a esto al modo hegeliano- a
ser responsable; responsable en el sentido de estar capacitado para
valorar y distinguir entre lo verdadero y lo falso, entre lo que es justo
y lo que es injusto, entre lo que se debe y lo que no debe hacer, etc.;
y a ser responsable, también, en el sentido de no estar eximido de
hacer este tipo de valoraciones diferenciadoras. El ser humano esta
plenamente capacitado para hacer en todo momento diferenciaciones
valorativas y comprometidas. Ser racional comporta la responsabili-
dad de tomar conciencia y de valorar y decidir consecuentemente. Y
esta caracteristica forma parte de su esencia como especie. La razon
permite y obliga al ser humano a ser el ser ético por antonomasia. Su
inteligencia le carga con esta capacidad que es, a la vez, una gran

responsabilidad.

Y en este punto hace Husserl en la nota tres afirmaciones -bajo la
forma literaria de preguntas retéricas—- absolutamente relevantes pa-
ra captar su argumentacién y su mensaje. Lo primero que afirma es
que el hecho de que el ser humano es un ser racional se ve en que a
lo largo de la historia ha ido alcanzando grados cada vez mas altos de

autorreflexiéon. Lo segundo que afirma es que el hecho de que el ser

de dar razones evidentes, de asumirlas y distinguirlas ponderativamente de las que
no lo son, ademas de asumir la capacidad discriminatoria de la presencia en la
realidad del mundo de lo real y lo irreal, es rasgo de todo ser humano en las dos
modalidades de convivencia histdrica basicas en que hemos conocido a este ser
humano, en la modalidad de vida precientifica, por tanto, en una situacion en la
que no existe una referencia a la totalidad de los seres humanos como sujetos de la
verdad, y en la que el mundo de la vida no estd mediado por la ciencia; y en una
situacion histérica, en que ese sujeto global de la verdad ya estaba constituido, y
por tanto, en la cual tanto el esclavo como el libre, el griego como el barbaro, son
sujetos competentes para la verdad y para el uso de la razén. La Unica diferencia
entre estas dos formas esta en el conocimiento explicitamente formulado de esa
propiedad, conocimiento y formulacion que se dan en la filosofia, y en la ciencia
cuando ésta estd ya ejecutada desde la actitud filoséfica”. Cfr. “Europa como
cultura”, Recerca. Revista de Pensament i Analisi 6 (2006) p. 29.



M2 Luz PINTOS: Los anexos XXV-XXVI-XXVII-XVIII de La Crisis 101

humano es un ser racional se ve también en que, ser un ser racional
esto Unicamente puede realizarse como tal cuando el sujeto asi lo
quiere conscientemente y conscientemente asi se lo propone en su
vida®!. Lo tercero que afirma es que este propdsito racional “de ser
racional”, producto de una autorreflexion ejercida por el sujeto cons-
cientemente, no sélo va a afectar a su propia existencia particular si-
no también a los existentes “a escala de la humanidad”. La autorre-
flexion del sujeto sobre su propio existir en base a hacer sus propios
juicios valorativos y a decidir, por tanto, sobre coémo orientar su vida,
tiene unas consecuencias que van mas alld de ella como existencia
particular, ya que alcanzan al conjunto de la humanidad: podemos
valernos de la razén para tomar conciencia de la situacién presente
en la que estamos (una situaciéon cultural de sinsentido) y para hacer
sobre ella un analisis reflexivo critico, podemos valernos de la razon
para valorar el rumbo que lleva y el que deberia llevar la humanidad,
podemos valernos de ella para racionalmente querer renovarla??* dan-
dole un sentido racional, podemos valernos de ella para tener el pro-
posito consciente y premeditado -es decir, la voluntad- de infundirle
un telos (el de una humanidad mejor) que, en este caso, seria cons-
cientemente querido, conscientemente conquistado y conscientemen-
te llevado a un intento de hacerlo realidad. El sentido de la capacidad
racional en los humanos (el sentido de la “razén” que poseemos como
un rasgo muy propio nuestro) es -o sea, “debiera ser’— el de “que-
rer” emplearla en pro de conseguir para cada existencia, y para los
colectivos y la humanidad toda, una orientacién mas humana. Esto es

lo que entiende Husserl por orientacion racional. Una orientacion ra-

21 »5y cualidad de ser racional no puede por naturaleza realizarse mas que por la
voluntad, plenamente consciente de si, de ser y llegar a ser racional”, p. 129.

22 “Renovacion es el clamor general en nuestro atribulado presente, y lo es en todo
el ambito de la cultura europea”, declaraba Husserl iniciando asi el primer ensayo
de Kaizo. Cfr. p. 1.



102 Investigaciones fenomenolégicas 5

cional cuya aplicacién hacia un sano rumbo de la humanidad depende
enteramente de nosotros los humanos y de nadie mas. De hecho,
Husserl tiene a la vista que hay dos caminos abiertos en ese momen-
to histérico-cultural desde el que él estd haciendo su reflexion. Los
dos caminos son una posibilidad de eleccion humana: el camino de la
decadencia y la barbarie o el camino de la recuperacion racional del
rumbo de la filosofia y de las ciencias y, por tanto del rumbo cultural
—el rumbo ético-politico- de la cultura europea®® y, a la postre, de la
humanidad toda®*. La conferencia de Viena finaliza con este recono-
cimiento explicito de que la salida de la crisis europea Unicamente
tiene estas dos salidas. La de la decadencia y |la barbarie consiste en
alienarse respecto a nuestro propio sentido racional odiando todo lo
subjetivo —con las repercusiones negativas en la vida de los existen-
tes concretos y de los colectivos que esto entrafia. La otra salida es el
renacimiento de Europa, es decir, la recuperaciéon del querer-darle-
sentido-racional-a-nuestras-existencias; recuperacién que se haria
desde el espiritu critico de la nueva filosofia, consiguiendo de este
modo superar el objetivismo y, en consecuencia, recuperando el valor
de lo subjetivo y de lo vivido. Esta segunda posibilidad, la de —como
él dice- la “nueva espiritualizacion” o nuevo enfoque de la razoén, es

para €l garantia de un futuro mejor y una llamada, pues, a la espe-

23 L a crisis de la existencia europea sélo tiene dos salidas: la decadencia de Europa
en la alineacion respecto de su propio sentido racional de la vida, la caida en el odio
espiritual y en la barbarie, o el renacimiento de Europa desde el espiritu de la
filosofia mediante un heroismo de la razén que supere definitivamente el
naturalismo”. La Crisis, p. 358.

24 Estremece conocer que cuando Husserl estd hablando asi todavia la historia
europea y occidental estaba iniciando lo que hoy ya estd plenamente establecido
como “globalizacién” y que, dicho llanamente, consiste en la extensién por todo el
planeta del imperialismo de la economia occidental y del primado de sus intereses -
mayormente economicistas— por encima de todos los otros. No podia Husserl
adivinar en ese momento hasta qué punto tenia él razén al relacionar lo que ocurre
en la cultura europea y occidental con lo que ocurre actualmente en el conjunto de
la humanidad.



M2 Luz PINTOS: Los anexos XXV-XXVI-XXVII-XVIII de La Crisis 103

ranza®>. Pero, con todo —esto hay que sefialarlo—-, no cae Husserl en
la ingenuidad de los pensadores ilustrados ni en la de aquellos pen-
sadores decimondnicos que todavia se aferraban a esta esperanza
manteniendo una fe ciega en que la historia humana lleva en su seno
una irresistible tendencia a la mejora y a esa meta de una humanidad
plenamente feliz, tales como Hegel, Comte o Marx. No; Husserl es en
esto muy del siglo XX y nada “moderno”®®. Pese a todo, siempre es
tentador confiar en un imparable sentido racional de la historia de la
humanidad que termine llevandola a esa meta de felicidad para to-
dos; meta que ha sido, en la interpretacion husserliana, el anhelo de
la nueva racionalidad nacida con la filosofia griega. Sin embargo, avi-
sa Husserl que nada estd asegurado y que las cosas no son tan faci-
les y que, para conseguir ese sentido racional en nuestras vidas, hay
que estar alerta; permanentemente en alerta porque, como dice, “el
mayor peligro de Europa es el cansancio”. Contra él, y contra el es-
cepticismo, debemos luchar en una batalla que no acabara nunca. Pe-
ro, itodo menos perdernos en un inmovilista e inatil escepticismo con
el que sdélo nos adentrariamos cada vez mas en la decadencia y en la
barbarie! iTodo menos sucumbir a nuestro mayor peligro: el cansan-

cio, el cansancio para luchar contra esta decadencia y esta barbarie!

25 En el primer ensayo de Kaizo preguntaba Husserl si alguien se atreveria a negar
“la posibilidad de un progreso ético continuado bajo la guia del ideal de la razén”
(p. 11). Un progreso que él entiende como el resultado de la exigencia ética que es
“absoluta”: la de mantener una “actitud de combate en orden a una humanidad
mejor y a una cultura auténticamente humana” (p. 2). Y confiesa que, si esta él
pronunciando un juicio reprobatorio sobre nuestra cultura, ello implica que cree “en
una ‘buena’ humanidad como posibilidad ideal” (p. 8); pero en la que cree en el
sentido de que somos nosotros los artifices y responsables de que se vaya
realizando (p. 11). “¢O es que acaso -dice- hemos de aguardar a ver si esta
cultura sana por si sola...?” (p. 2).

26 No es “moderno” por lo menos en este sentido al que me estoy refiriendo; si es
moderno, en cuando que continla ese afan ilustrado de intentar sofiar con
entusiasmo en una posible mejora y de no cruzarse de brazos desanimado por un
escepticismo que a muchos de su época termina por invadir. Husserl siempre ha
arremetido contra este escepticismo inmovilizador e inutil.



104 Investigaciones fenomenolégicas 5

Volvamos ahora a esa nota a pie de pagina del § 73. Afirma Hus-
serl en ella, en cuarto lugar, todavia algo que es nuclear en el mensa-
je de este paragrafo y que es, a la vez, el mensaje principal que se
cuela a través de toda la argumentacidon desenvuelta a lo largo de to-
dos los textos que conforman La Crisis. De hecho, aparece ya este
mensaje en el § 7 de La Crisis, es decir, en lo que fueron sus confe-
rencias en Praga. Poner la razon al servicio de la humanidad -se en-
tiende, para permitir que ésta vaya siempre orientada hacia el bien,
la justicia, la solidaridad, etc.—, ésta es la funcion de la filosofia. ¢Por
qué? Pues porque precisamente es la filosofia la encargada de descu-
brir que la razén puede y debe ser puesta al servicio de este fin. Para
ello, primeramente ha de conseguir que los sujetos humanos nos
comprendamos antropoldégicamente a nosotros mismos como seres
racionales y, por eso mismo, como capaces -si asi lo queremos- de
infundir un sentido o telos mas racional, es decir, mas humano, a
nuestras vidas. Por eso dice aqui Husserl que la filosofia tiene “como
funcidon la humanizacién del hombre, como humanizacion ‘del hombre
en la escala de la humanidad’”. Y en este sentido, la filosofia es para
él una ciencia, un saber de pretensiones universales, y los fildsofos -y
con ellos todos aquellos pensadores comprometidos con esta funcion;
evidentemente no ha de estar refiriéndose Unicamente a los “titula-
dos” en filosofia®’- “los Unicos verdaderos sabios”. La sabiduria con-
siste, pues, para él, en comprenderse uno a si mismo como racional-
mente capacitado y en querer poner los medios racionales necesarios
para lograr hacer realidad este gran objetivo que realmente constitu-
ye el telos interno de la especie humana y de su racionalidad. Entién-
dase: un telos que, si viene inscrito en nuestra razén, lo es tan sdlo
en el sentido de que siempre estd ahi como una posibilidad -sélo co-

mo una posibilidad; aunque, eso si, como la mas elevada posibilidad;

27 Cfr. La Crisis, pp. 342-344.



M2 Luz PINTOS: Los anexos XXV-XXVI-XXVII-XVIII de La Crisis 105

pero como una posibilidad que somos nosotros, y Unicamente noso-
tros, los humanos, los que tenemos que “descubrirla” en cuanto a
idearla a modo de objetivo a cumplir, en cuanto a trazarnosla a noso-
tros mismos como tal telos racional. La filosofia nueva que esta na-
ciendo con Husserl, la filosofia fenomenoldgica, es —dice él- “la” filo-
sofia. Con ella, por fin, se logra acceder al que es el telos propio y au-
téntico de toda filosofia y se logra hacerlo de una manera fundada
apodicticamente. Para Husserl la filosofia —la nueva filosofia fenome-
noldgica- es un conocimiento universal, una autorreflexién universal:
en ella, la razén hasta ahora hundida, replegada sobre si misma, pa-
sa a comprenderse a si misma y, gracias a esta comprensién, a
hacerse actuante conforme a este telos que ha logrado descubrir, es
decir, descubrir a modo de posibilidad y de ideal racional por el que

esforzarse.

Después de haber atendido a este mensaje de Husserl en esta no-
ta que va ligada al parrafo séptimo del texto principal del § 73, pa-
semos al comienzo del propio texto principal. En sus primeras lineas
habla Husserl de que alcanzar una ciencia universal del mundo, o sea,
un saber definitivo sobre el mundo, una verdad definitiva, de “evi-

"28 &sa es la tarea del fildsofo, de la filosofia. Y la

dencia inmediata
ciencia que alcanza este fundamento universal y apodictico surge co-
mo la funcién mas elevada de la humanidad: su funcién es hacer po-
sible —-dice- que la humanidad se desarrolle hacia una autonomia
personal y hacia una autonomia humana de irradiacion universal; y

III

esta idea (surgida como una idea “racional” desde nuestra capacidad

28 |pidem, p. 277.



106 Investigaciones fenomenolégicas 5

racional) constituye para Husserl el impulso vital mas elevado de la

humanidad?®.

Sin embargo, équé ha pasado hasta ahora? écual ha sido hasta la
época de Husserl, y segun él, la orientacion de la filosofia en nuestra
tradicion occidental? La conferencia dada en Viena en mayo de 1935
es muy iluminadora para esta cuestion. En esta conferencia, Husserl
no duda en llamar a las cosas por su nombre ya desde el mismo titu-
lo: “La crisis de la humanidad europea y la filosofia”. O, si se quiere:
“La crisis de la humanidad europea y [el papel de] la filosofia [en ella
y para salir de ella]”. Aclara Husserl nada mas comenzar esta confe-
rencia que va a tratar el tema de la crisis europea, tan abordado por
muchos intelectuales como tal, pero... para darle una nueva luz. Dice
que se va a referir aqui al sentido teleoldgico de la humanidad euro-
pea mostrando la funcion que en él le corresponde a la filosofia y a

las ciencias.

Tanto esta conferencia de Viena como el § 73 presentan en su
modo de comenzar una estructura muy similar; estructura que es la
que nos va a conducir directamente a la necesidad de ayudarnos con
las aportaciones complementarias de los cinco Anexos. Husserl inicia
ambos textos refiriéndose a la tarea que, en medio de esta crisis, le
corresponde al filéosofo y a la filosofia; por tanto, tanto en uno como
en otro texto, en sus primeras lineas anuncia de antemano que va a
tratar de este asunto de la filosofia. Pero, en lo que sigue inmediata-
mente a este anuncio, en ambos textos por igual aunque en cada uno
expresado de forma diferente, hay algo que a simple vista -sdlo a
simple vista- no parece tener mucha relacién con este asunto de la
tarea de la filosofia de la que propone hablar: esto es, el hecho de

gue el fildsofo es ante todo un yo. Un yo que, en cuanto tal, tiene una

2% Ibidem, p. 281.



M2 Luz PINTOS: Los anexos XXV-XXVI-XXVII-XVIII de La Crisis 107

vida personal. Y, tal vida personal, significa que, por un lado -tal co-
mo indica en la conferencia de Viena-, es una vida activa, es decir,
una vida orientada a fines, una vida creadora (piensa, valora, ac-
tua...); y significa también, por otro lado -tal como dice en el § 73—,
gue se trata de la vida de un yo que, en tanto que yo, tiene un td, un
nosotros y un vosotros. En el § 73 indica que cada uno de nosotros,
como “yo” que es, pertenece a una comunidad de yoes. Y, en la mis-
ma linea, en la conferencia de Viena dice que vida personal es vivir
cada uno comunitariamente, en un horizonte de comunidad; en co-
munidades tales como la familia, la nacién, o, todavia, en comunida-

des mas englobantes.

¢A donde quiere llevarnos Husserl cuando habla de la vida del fil6-
sofo como un yo personal y activo dentro de un horizonte de comuni-
dad y qué relacién guarda esto con la tarea de la filosofia? Pertenecer
cada uno y cada una a una comunidad de yoes no puede significar
otra cosa que vivir dentro de una cultura concreta, de un mundo en-
torno concreto (Lebenswelt concreto) que es el mundo comun a todos
sus integrantes (yo, td, nosotros...). Y lo que esta ahi para todos no-
sotros valiendo para todos por igual, a pesar de las valideces o ver-
dades relativas y cambiantes que comporta nuestro vivir en medio de
una constante autocorreccidon y de una también continua correccién
reciproca, lo que esta ahi para todos nosotros por igual es una “ver-
dad en si”, dice Husserl*°. Y es precisamente esta verdad en si la que
se encarga de descubrir la nueva filosofia fenomenoldgica. Esta ver-
dad es la de la vida precientifica, es decir, “lo que realmente es” -

H 31
ya que vale “para cualquiera”-,

III

dice-, lo que tiene validez “universa
con independencia de sus caracteristicas particulares: la época en la

que vive, la cultura concreta en la que desenvuelve su vivir, la edad

30 |pidem, p. 278.
31 Ibidem, p. 333.



108 Investigaciones fenomenolégicas 5

que tiene, su pertenencia a una raza o a otra, etc. Este es el suelo
apodictico del que ha de partir la nueva ciencia, la fenomenologia
como nueva ciencia, como nueva filosofia realmente rigurosa y ya no
mas ingenua al no estar ya cegada por el prejuicio del objetivismo.
Este es el apriori objetivo que, lejos de ser algo al margen de lo sub-
jetivo, es la subjetividad absoluta, es decir, la subjetividad como vida
prerracional intencionalmente constituyente y, por tanto, activa y
productiva, el lugar en donde se lleva a cabo la “constitucion del

mundo”3?.

Pues bien, la fenomenologia, junto con el descubrimiento de la
subjetividad trascendental como la constituyente del sentido del
mundo, descubre a la vez que en esta subjetividad estdn co-
implicadas las otras subjetividades y que, en realidad, la subjetividad
absoluta es una intersubjetividad absoluta. Ya no sélo en el sentido
trascendental de que la subjetividad se origina a partir de la intersub-
jetividad, sino también en el sentido de que los fenomendlogos, “los
fildsofos del presente” —como dice en el texto de Praga-, si hemos
descubierto (como ego fenomenolégico que describe y analiza al ego
fenoménico) que el sentido teleolégico de nuestra capacidad racional
es el de despertar ésta —la razéon- hacia la humanidad, hacia los otros
que conforman, conmigo, la humanidad intersubjetiva, esto solamen-
te se ha hecho posible por ser herederos del pasado en la fijacion de
objetivos que lleva implicitos el concepto “filosofia”. Es decir, es la
comunidad espiritual filoséfica —el horizonte de la comunidad de los
fildsofos—, es la historia (interna) de la filosofia, la que, como “movi-
miento de formacidon” (Bildung), ha ido creciendo hacia el descubri-

miento de la razon. Y sin ella por detras, nosotros no podriamos estar

32 Ibidem, p. 283.



M2 Luz PINTOS: Los anexos XXV-XXVI-XXVII-XVIII de La Crisis 109

hablando en este momento en los términos husserlianos en que lo es-

tamos haciendo.

ITI

Cindmonos ahora mas estrictamente al esquema que sigue Hus-
serl en el § 73 sobre la funcién o tarea de la filosofia y que, como se
puede apreciar, entronca con los otros textos. La tarea del fildsofo y
de la filosofia es alcanzar una evidencia inmediata o verdad en si; una
verdad objetiva, dice, en el sentido cientifico-espiritual, una verdad
que es de otro tipo muy diferente a lo que se tiene por verdad “obje-
tiva” cientifico-natural. El filésofo logra cumplir esta tarea dentro de
la comunidad de fildsofos en un proceso gradual de toma de concien-
cia y de responsabilidad personal hasta alcanzar la responsabilidad
universal. Sefialdbamos antes que la idea de autonomia que se con-
quista en este proceso significa para Husserl la decisidon racional de
guerer ser responsable, realizandose la razén personal como razén en
comunidad. Precisamente, la funcidon de la filosofia es hacer posible
este proceso. En opinién de Husserl, aunque la filosofia moderna y
contemporanea no consiguid superar el objetivismo naturalista (ex-
cepto la filosofia idealista, pero ésta se quedd estancada en otros
errores o insuficiencias), lo cierto es que desde la filosofia griega la
razon estd en incesante movimiento de aclaracion. De tal manera
que, vista desde dentro, la historia de la filosofia es la lucha de gene-
raciones de fildsofos —conviviendo entre si en comunidad espiritual—
por despertar la raz6n®®, siempre en marcha hacia una racionalidad

mas elevada. E indica Husserl que en esta marcha hay dos etapas

33 Cfr. la traduccion de Elsa Tabernig del § 73, Ob. cit., p. 132: la historia de la
filosofia “es la lucha incesante de la ‘razon despierta’ ”. En la traduccién de Jacobo
Mufioz y Salvador Mas, Ob. cit., p. 132, la traduccion es “la constante lucha de la
razon ‘despertada”.



110 Investigaciones fenomenolégicas 5

claramente diferenciadas: la de la filosofia anterior a la fenomenolo-
gia y la de la filosofia fenomenoldgica o nueva filosofia, etapa ésta -la
de la nueva filosofia- en la que se produce una vuelta a la exigencia
de apodicticidad moderna cartesiana y, a la vez, una recuperaciéon de
lo que constituia la esencia de la filosofia griega, a saber, una bus-
gueda de racionalidad teodrico-practica en un ambito universal,
haciendo arrancar del nivel tedrico (el sujeto humano de sabe posee-
dor de logos) un nivel practico (buscando el sujeto racionalidad en su
interaccion con su entorno humano y natural). El fenomendlogo, en
cuanto ego filosofante, se descubre como portador de la razén que
arriba a si misma en un movimiento en el que estan implicados los
otros co-sujetos y los otros co-filésofos, de su tiempo presente o de
tiempos pasados. Y, de este modo, se va abriendo paso un nuevo
sentido en la existencia humana a medida que el sujeto humano se
va entendiendo a si mismo como responsable de si (autdbnomo para
decidir orientar su vida conforme a la razén) y responsable de la
humanidad. El telos inherente a nuestra razon (el telos que consiste
en querer-ser-racional siempre en este sentido de la filosofia griega)
donde se realiza es —afirma Husserl- en todas las acciones. Tal vez
esto nos indique que Husserl contempla la razéon como siendo sdlo
una que de ningln modo podemos escindir en razon tedrica, por un
lado, y razon practica, por otro, ya que en donde se ve realizado este
telos es —para él- en todas las acciones del sujeto. O, lo que es lo
mismo —aunque Husserl no llegue a formularlo de esta manera que a
muchos, y con razdn, sonara al estilo del pensar hegeliano pero que
tal vez mas debiera recordarnos el enfoque que después le darian a
esto Horkheimer y los otros frankfurtianos—, para Husserl, la razon
tedrica y la razén practica deben ir unidas, como unidas iban en su
descubrimiento por los filésofos griegos. La razon (es decir, ese que-

rer ser racional poniendo la razén al servicio de una mayor responsa-



M2 Luz PINTOS: Los anexos XXV-XXVI-XXVII-XVIII de La Crisis 111

bilidad del sujeto hacia su propia vida y hacia la de la humanidad) s6-
lo lo es tal si es llevada a la practica; e, igualmente, una praxis ver-

daderamente racional requiere ese querer ser racional por detras.

Como vemos, pues, es al descubrimiento y comprension de este
telos inherente a nuestra razéon a donde, en definitiva, quiere llevar-
nos la filosofia. Y éste es el esquema que Husserl desenvuelve en el §
73 y que nos recuerda lo que sobre el papel de la filosofia dice en
Viena y Praga -incluso, ya hay indicios parciales de este esquema en
otros textos muy anteriores>*- pero aqui estd expuesto con mas ma-
tices y mas extensidon, aunque siempre dentro de la limitacidon de es-
pacio de este paragrafo de La Crisis, que es tan sélo de unas pocas
paginas. Digamos que en él aparecen aspectos que son nucleares en
la fenomenologia husserliana pero que la propia extension del para-
grafo no permite de modo suficiente su desenvolvimiento. Sin em-
bargo, la importancia de uno de estos aspectos es de tal indole, vy tie-
ne tanta trascendencia para entender el sentido de los Anexos, que
debemos intentar explicitarlo un poco mas. Cuando Husserl habla de
la historia interna de la filosofia, de la comunidad espiritual de los fi-
|I6sofos, de ese paso de una generacion de filésofos tras otra genera-
cion de fildsofos, de la convivencia de los unos con los otros y del es-
tar co-implicados intersubjetivamente entre si los fildsofos y cada uno
en los demas, esta aludiendo a la tradicion viviente, tradicion que im-
plica, a la vez, tanto sedimentacion como creacién. Si en donde se
realiza el telos es —como él dice- en todas las acciones, es porque en-
tiende que éstas solamente son posibles “como el resultado” de la vi-
da absoluta, tomando ésta -ya lo hemos dicho- como vida intencio-
nalmente constituyente y, por tanto, continuamente activa y produc-

tiva. Los “resultados” de la vida absoluta pasan del modo de la actua-

34 Por ejemplo, en La filosofia como ciencia estricta de 1910-11; sobre todo en sus
Ultimas pdginas. Y ya hemos mencionado mas arriba los articulos publicados en
Kaizo a principios de los afios veinte.



112 Investigaciones fenomenolégicas 5

lidad al de la inactualidad, y de esta manera quedan bajo la forma de
la “tradicidon”, en la reserva fluyente; de la tradicién viviente siempre
operante en cada uno de nosotros, en cuanto “espontaneidad acumu-
lativa” al mismo tiempo que en cuanto “sedimentacién activa”, como
decia Merleau-Ponty®>; ambas cosas a la vez porque esta fuerza
creadora de la tradicion viviente es una praxis, una actividad conti-

nua, un proceso dialéctico, es decir, nada estatico>°.

Todo sujeto humano lo es tal porque, como crece en medio de un
mundo cultural concreto, arrastra en si mismo una tradicion viviente
operando en él o, lo que es lo mismo, una historicidad®’. Y, como el
fildsofo es antes que todo también un sujeto humano personal, un yo
personal, que vive con otros yoes, por eso lleva en si mismo esta tra-
dicidon viviente o historicidad que, en su caso, como profesional de la
filosofia, implica, ademas, la tradicion viviente de la filosofia, formada
ésta por muchos co-fildsofos a lo largo de los tiempos, y cuyos resul-
tados recoge él mismo en su propio ejercicio de la filosofia o cuyo re-

sultado es él mismo en cuanto fildsofo de su momento actual concre-

35 Para un andlisis del modo en que Merleau-Ponty asume y desenvuelve la
Urstiftung husserliana, y, por tanto, la idea de tradicion viviente, cfr. mi ensayo
“Merleau-Ponty: fenomenologia e historia”, en Jesus Diaz / M@ Carmen Lopez Saenz
(eds.) Fenomenologia e historia, Madrid, UNED, 2003, pp. 87-192.

% De ahi que Eugen Fink diga que el concepto de tradicién viviente (o mundo
predonado) que usamos en fenomenologia sea totalmente diferente del concepto de
tradicién en su uso habitual. Cfr. “Die phd&nomenologische Philosophie Edmund
Husserls in der gegenwartigen Kritik”, en Studien zur Phaomenologie 1930-39, Den
Haag, M. Nijhoff, 1966, p. 118. Dice asi: “Doch erféhrt dieser Begriff ‘Tradition’
gegenuber dem natlrlichen...”.

37 Uso aqui el concepto de “historicidad” en un sentido que es dependiente de la
“temporalidad” si bien no se identifica con ella porque la “historicidad” invoca la
presencia de los otros en la vida temporal del sujeto, el hecho de la indefectible
coexistencia, en fin, el de la experiencia de la intersubjetividad”. Por tanto, una
cosa es la forma temporal sobre la que se asienta la historicidad, y otra bien
distinta es la historicidad misma. Cfr. mi ensayo “Merleau-Ponty: fenomenologia e
historia”, pp. 93s.



M2 Luz PINTOS: Los anexos XXV-XXVI-XXVII-XVIII de La Crisis 113

to. Pues bien, considerando este proceso de constitucion en relacién a
estos sujetos que son “fildsofos”, para Husserl esta reserva fluyente
es la historia interna de la filosofia, es decir, es ese mundo pre-
donado que recoge y del que parte cada fildsofo del presente. Y, de
este modo, este mundo de la filosofia es como una “parcela” del
mundo cultural concreto al que el filésofo pertenece. Y es justamente
este mundo filosofico predonado a cada nuevo filésofo el que éste
despierta, para enlazar espiritualmente con él y para reformularlo
desde si mismo, en un proceso que a la larga va proporcionando, en
su avance, un despertar del sujeto ético, es decir, del sujeto cons-
ciente de su razén que, haciendo uso de ella, la dirige a la mejora de
su existencia y de la humanidad (mas justicia, solidaridad, etc.) v,
por tanto, que se propone esto como telos o ideal racional por el que

esforzarse como fildsofo.

Es precisamente este descubrimiento de la fenomenologia husser-
liana el que es asumido y comentado desde diferentes angulos o dife-
rentes niveles en los cinco Anexos del § 73. Por tanto, también es és-
te el momento de ir a ellos y ya de manera directa pues, una vez re-
corrida esta larga preparacién que hemos hecho hasta aqui, nos sera
mas facil hacer su lectura y extraer su aportacién principal en cada

uno.

IV

Cada uno de los cinco Anexos es diferente a los otros, pero lo
es porque cada uno de ellos tiene como contenido matizar, desde una
u otra perspectiva, resaltando tal o tal otro aspecto, lo que Husserl
tiene por uno y el mismo asunto; un asunto que él denomina genéri-
camente “historicidad” o “primera historicidad” en el Anexo XXVI. Por

tanto, este Anexo XXVI de alguna manera nos esta dando las claves



114 Investigaciones fenomenolégicas 5

gue nos permiten entender la conexion entre todos los Anexos y
también entre ellos y el § 73, y hacen de marco de toda la argumen-
tacion husserliana de cada uno de los cinco Anexos, con todos y
cuantos aspectos van saliendo en su desenvolvimiento. De lo contra-
rio, si uno lee los Anexos sin la referencia a estas claves, facilmente
uno se sentira perdido. Esto se puede comprobar yendo a la lectura
del Anexo XXV, sin duda el Anexo mas extenso y complejo. Su com-
plicacion proviene de que, si se leyera como texto independiente, y
sin tener presentes estas claves, con independencia de la riqueza de
pensamiento que ofrece, uno podria no saber bien hacia déonde apun-
ta Husserl, cual es su mensaje y el sentido de todos y cada uno de los
pasos de su argumentacién ahi y, sobre todo, cémo encaja lo que ahi
dice en el sentido general de su pensamiento y en La Crisis. Por ello,

vayamos al Anexo XXV.

En este Anexo XXV Husserl alude a la “historicidad” vista desde

tres niveles:

En primer lugar, el nivel de la “historicidad generativa original”,
de la unidad de la vida espiritual como vida de una comunidad, gene-
rativamente ligada, de personas humanas con sus diversas activida-
des comunitarias formando un mundo entorno unificado, comun a
ellas. Este mundo entorno cultural es el mundo comuin a todas las
personas de la comunidad en tanto que nace de su actividad comuni-
taria y continla naciendo de ella. De esta actividad brota el mundo de
las producciones culturales, que se van sedimentando en la corriente
de tradicidon y quedando en ella como herencia a recoger y continuar.
Y, correlativamente, este mundo entorno cultural no sélo estad consti-
tuido por cosas culturales sino también, para cada persona, por todas
las otras personas con las que comparte su mundo entorno ya que la
actividad que se da en el momento presente siempre es generada

como resultado de una coexistencia. Esto supone que la existencia



M2 Luz PINTOS: Los anexos XXV-XXVI-XXVII-XVIII de La Crisis 115

humana es una vida historica doblemente. Por un lado, esta inserta
en una corriente de tradicidon que se ha ido sedimentando con el paso
del tiempo como fruto de una coexistencia en comunidad de perso-
nas. Cada existente de un tiempo presente pertenece a una comuni-
dad cultural presente que viene de atras y que, en este sentido, es su
resultado final. El pasado, formado por otros co-existentes de tiem-
pos anteriores y por sus producciones, esta actuando sobre él como
existente particular y como integrante de su generacion a la que per-
tenece. Por otro lado, la existencia humana es, ademas, como exis-
tencia comunitaria, una vida histérica porque continuamente genera
nuevos sentidos que va afiadiendo a los ya existentes. De tal modo
gue la existencia humana se asienta en una vida histérica -o histori-
cidad-, en una co-existencia historica, en la que cada objetivo de ca-
da existente particular y de cada comunidad de existentes, es él
mismo el producto de la unidad de ese devenir histdrico. Husserl se
esta, pues, refiriendo, a la historicidad como un universal que perte-

nece a la propia estructura ontoldgica de la existencia humana.

Pero hay como un segundo nivel en la historicidad. Este es el de
la aparicidon y formacion de la cultura europea y de su filosofia, en-

III

tendiendo la filosofia como “conocimiento racional” del mundo y de
los existentes. Ya no se trata de que la razdén de los existentes huma-
nos opera como tal en su vida normal y diaria y de que sus frutos van
pasando de unos a otros en el fluir temporal-histérico, sino de que
esta razon efectia como un repliegue reflexivo sobre esa vida normal
de los existentes para conocer en qué consiste y en qué consiste su
mundo. La aparicidon de la filosofia, vista asi, anade un nuevo hilo al
tapiz de la cultura que ya existia, un nuevo telos, que surge y se con-
tinla como producto de la comunidad filoséfica o historicidad interna

de la propia filosofia -lo cual nos muestra que la historicidad es un



116 Investigaciones fenomenolégicas 5

aspecto esencial a la propia filosofia en su tarea de proponer un nue-

vo telos para la comunidad humana.

El nivel tercero de historicidad al que Husserl hace referencia es el
de la mutacién de la filosofia tradicional en fenomenologia. “La feno-
menologia —-decia ya Husserl en 1907- designa un método y una acti-
tud intelectual: la actitud intelectual especificamente filoséfica; el mé-
todo especificamente filos6fico”®. La fenomenologia supone el naci-
miento de una nueva etapa filosofica porque con ella se toma con-
ciencia cientifica de la historicidad de la existencia humana, y de la
historicidad de la propia filosofia, y se descubre el sentido teleoldgico
nuevo que ha de producir una reforma de la cultura y de la humani-

dad en su historicidad®®.

Por consiguiente, estos tres niveles de la historicidad son para no-
sotros, a la vez, las claves del pensamiento husserliano en este con-
junto de textos y, en definitiva, también en toda La Crisis y en el con-
junto de su obra. Si uno tiene presentes estos tres niveles que distin-
gue Husserl explicitamente en el Anexo XXVI, a medida que vaya le-
yendo los Anexos del XXIV al XXVIII podra referir, en todo momento,
a alguna de estas tres claves, cada uno de los diferentes aspectos
tratados en la argumentacién que va desenvolviendo en ellos y sabra

por qué Husserl esta hablando de lo que estd hablando en cada paso.

En el Anexo XXIV Husserl reconoce lo que en su época -y, por su-
puesto, para nosotros en la nuestra- se piensa sobre la filosofia. Esto

es basico para toda su defensa de la filosofia y de su particular enfo-

38 La idea de la fenomenologia, Madrid, F.C.E., 1982, p. 33.

3% Se trataria de convertir la reciprocidad natural en nuestras vidas humanas en un
proyecto de vida a cumplir como maximo ideal desde una actitud ética consciente y
activa. Cfr. M@ Luz Pintos “¢Ddnde nace el sentido de la justicia y a qué nos debe
llevar? La aportacion de la fenomenologia”, en M. J. Agra et alter En torno a la
justicia, Corufa, Eris, 1999, p. 239.



M2 Luz PINTOS: Los anexos XXV-XXVI-XXVII-XVIII de La Crisis 117

que. Comenta aqui Husserl que hay mucho escepticismo acerca de la
filosofia?®. Este escepticismo que nos amenaza, dice, contempla el
conjunto histérico de la filosofia como un permanente fracaso. La es-
terilidad que se le imputa a la historia de la filosofia hace, pues, que
sean muchos los que se creen en el derecho de ir dejando atras la fi-
losofia y de considerar que la filosofia como telos es una quimera,
producto de la imaginacion de las mentes de los filésofos pero sin po-
sibilidad de referencia real. En esta misma linea, en el Anexo XVIII,
Husserl reconoce que ya no sélo se trata de que se haya dejado de
creer en la filosofia sino que incluso se la combate. Y, en todo caso, si
se le concede un espacio es, o bien tomandola como meramente otra
obra de arte mas o bien teniéndola por algo asi como una especie de
religion que haria de guia para el existente particular pero sin llegar
él a creer nunca que la filosofia pueda proporcionarle una verdad in-
condicionada que lo sea tal para todos los existentes como en otros
tiempos —como, por ejemplo, en la Edad Media- se creia cuando la fi-
losofia se contemplaba como una via racional, cientifica, y, por tanto,
idénea para hallar la verdad. Reconoce Husserl que en este sentido
las cosas ahora ya no son, ni mucho menos, como en el medievo; ya
no hay confianza en la filosofia. La filosofia ha dejado de verse como
una ciencia, es decir, ha dejado de tenerse por un camino cientifico,
es decir, serio, riguroso, fiable, para conducirnos a resultados ciertos
y evidentes para todos. Lejos de esto, mas bien lo que ahora se pien-
sa es que ha sido sdlo “un suefo” el que la filosofia pudiera llegar a
ser ciencia, o sea, un medio de conocimiento estricto que valiera la
pena seguir y que diera buenos y provechosos resultados. Pero, con-
trariamente a como tantas veces se ha dicho y repetido desde fuera

del pensamiento husserliano, no es que Husserl esté aqui confesando

4% Lo cual siempre fue para él algo en lo que se niega a caer y contra lo que ya se
rebelaba claramente en La Filosofia como ciencia estricta.



118 Investigaciones fenomenolégicas 5

su supuesto desengafio acerca de la filosofia y que es él el que haya
dejado de creer en ella cuando dice eso de que la filosofia como cien-
cia, como ciencia rigurosa, este suefio ha finalizado*!, sino que Hus-
serl sencillamente estd dando ahi cuenta descriptiva de la visién que
se tiene en su época sobre la filosofia: un resto del pasado que si se
puede consentir es Unicamente catalogandola como una pieza mas
que forma parte de nuestras artes europeas —una especie de curiosa
reliquia del pasado a conservar como tal- pero, en cualquier caso, in-
util y estéril en sus aportaciones; en suma, para nada una via de co-
nocimiento que podamos tener como “cientifica” sino una suma de di-
ferentes concepciones a lo largo de la historia que a nada han llevado
ni llevaran nunca. En esa atmdsfera positivista en la que Husserl se
mueve, aquellos saberes que no reunen las condiciones para ser
“ciencia” carecen de lugar. Este triste pero necesario reconocimiento

es el punto de partida de toda la elaboracién husserliana.

Si ésta es la idea que se tiene de la filosofia en época de Husserl,
la cuestion que él plantea en el Anexo XXIV partiendo de esta reali-
dad es doble: sobre qué enfoca su actividad el filésofo hoy, el filosofo
del presente, y para qué le sirve la historia de la filosofia anterior a
él. Para responder, Husserl acude implicitamente a la historicidad
como sedimentacién “activa” y hace arrancar de aqui el Anexo XXV.
¢Como es esta “actividad” del filésofo de hoy? La actuacién del filéso-
fo, al igual que la del cientifico y al igual que los hombres y mujeres
de a pie, es una actuacién siempre como pertenecientes a una de-
terminada generacién epocal. Es imposible no acordarnos de Ortega y
Gasset cuando Husserl comenta que, como pertenecientes a una ge-

neracién, todos nos acogemos a una communis opinio, es decir, a lo

41 Cfr. también Francois Dastur, “Réduction et intersubjectivité”, en Eliane Escoubas
/ Marc Richir Husserl, Grenoble, Millon, 1989, p. 43, y Natalie Depraz La crise de
I” humanité européenne et la philosophie, Paris, Hatier, 1992, p. 17.



M2 Luz PINTOS: Los anexos XXV-XXVI-XXVII-XVIII de La Crisis 119

que en la época se toma como valido, a lo que se tiene como verdad.
Pero, desde este fondo de communis opinio del que participamos,
cientificos y filésofos tenemos ante nosotros, en nuestra época pre-
sente -la que sea—, una serie de cuestiones que estan planteadas sin
haber llegado a resolverse pero que, sin embargo, se contemplan en
un horizonte de progreso, es decir, sabedores de que “podrian” resol-
verse mas adelante, en algin momento por venir. Y, a la vez, desde
este fondo de partida de la communis opinio, cientificos y fildsofos
tienen en su época presente también un horizonte de pasado tras de
si. En otras palabras, ciencia y filosofia tienen su temporalidad histé-
rica propia: cientifico y filésofo realizan su actividad en el presente
fluyente dentro de un “horizonte infinito”, a saber, dentro de un hori-
zonte de pasado y de un horizonte de porvenir. Esto es una realidad
para todo cientifico ya que lleva siempre a cabo su actividad (al con-
trario de como se hace en el mundo del arte —cfr. Anexo XXVII-) en
comunidad con otros cientificos como una actividad cientifica comuni-
taria. Y esto es asimismo una realidad para todo fildsofo puesto que
su actividad tiene siempre una dimension personal particular pero
también una dimensién social, tanto con respecto al presente (su ge-
neracién de fildsofos) como al pasado como al futuro (los otros co-

fildsofos de otros tiempos anteriores o posteriores)*?. Sin embargo,

42 Husserl nos habla en el Anexo XXVII de que todas las proposiciones de la ciencia
de una época son el material de una unidad de sentido cuyo correlato son los
sabios. Cada sabio sdlo es un elemento de una infinitud abierta de otros sabios que
existen mas alld de él. Unos reciben de los otros, se corrigen entre si, etc. Red
espiritual que existe en el presente y que se extiende a través de la sucesién de las
generaciones de sabios, dentro de una comunidad abierta de co-sabios. Los sabios
—dice- tienen su horizonte comunitario de los sabios. Y es verdad que también la
vida humana es necesariamente histdrica en tanto que vida cultural (por ejemplo,
toda profesién, con sus actividades, utiles o productos, tiene su historicidad; la vida
de profesion es vida que produce -crea— y utiliza -maneja atiles—, y aqui la
historicidad juega un papel particular); sin embargo, la vida cientifica, la vida del
sabio dentro del horizonte de sus compariieros de ciencia, significa una historicidad
de una nueva clase.



120 Investigaciones fenomenolégicas 5

siendo esto asi, en todas las ciencias se desprecia una vuelta a su pa-
sado historico. iY esto es un error!, sefiala Husserl. Porque la critica
de la ciencia actual Unicamente es valida si vamos a sus fundamentos
para comprobar su evidencia fuera de toda duda. En la actualidad, la
ciencia —es decir, la que se tiene por ciencia “rigurosa” (que al final
no lo es, sino que mas bien es “ingenua”)-, en vez de ir a sus funda-
mentos para cerciorarse —-a nivel de reflexién tedrica- de que estos
son evidentes, se limita a ser una practica, una actividad practica que
se ensefia y que se utiliza como método a aplicar de forma automati-
ca. El resultado es que, de este modo, para la ciencia actual su evi-
dencia practica —no aspira a otro tipo de evidencia- se obtiene cuan-
do alcanza su objetivo, esto es, cuando consigue realizar la finalidad
practica programada. Y, cuando el cientifico que se mueve por un in-
terés sdélo practico, de resultados inmediatos, ejerce asi su profesion,
ni siquiera se plantea el asunto de la evidencia tedrica, asunto que se
le escapa por completo. Y esto es algo -constata Husserl- que se
comprueba hoy, en la ciencia de nuestro presente: los enunciados
cientificos tienen su evidencia inmediata y, por tanto, con ella su fun-
damento, en que se adecuan a lo dado en la “experiencia”, a lo inme-
diato, a los resultados del momento. Su evidencia nunca radica en lo

deducido mediatamente®®. iHoy se cree que la ciencia tan sélo tiene

43 Y por eso hemos caido en nuestra época —como ampliamente analiza y denuncia
Aron Gurwitsch unos afios mas tarde- en un nihilismo que esta en la base del “ob-
jetivismo” en la ciencia (un objetivismo, tan encarnado en la psicologia naturalista
actual, que sélo busca resultados inmediatos a costa de cosificar previamente toda
la realidad), del relativismo y de la politica totalitaria del nazismo aleman; falta de
fundamentacion tedrica, desvio de su originaria finalidad, dan lugar al “objetivis-
mo”. Y “objetivismo” y “totalitarismo” son fendmenos que él ve vinculados entre si.
La “tolerancia-indiferencia” frente a la actual esclavitud ideoldgico-politica de la
época de individuos y de naciones que siguen a un “grupo-élite” —-en ese tiempo los
nazis, en nuestros tiempos quizas los que monopolizan las riendas del imperio eco-
némico y, por tanto, de la politica del planeta- que se cree a si mismo superior y
poseedor de la verdad, es un fendmeno que se deriva de esta perversa conexion.



M2 Luz PINTOS: Los anexos XXV-XXVI-XXVII-XVIII de La Crisis 121

evidencia practica! Si ella cumple su objetivo practico, ya es valida

por si misma.

Por eso la filosofia —afirma Husserl- es un saber bien diferente a
la ciencia actual. Por una parte, la filosofia no desprecia la vuelta a su
pasado historico, sino que arranca consciente de él y lo retoma criti-
camente. Y, por otra parte, al no ocuparse tanto de resultados practi-
cos, del momento, inmediatos, sino de la totalidad, como él dice, la
filosofia (se entiende, la nueva filosofia, la fenomenologia) es la cien-
cia universal. La ayuda de Eugen Fink puede sernos muy util en esta
cuestién. La fenomenologia hace del fundamento (del sentido) del
mundo el objeto del conocimiento tedrico; es decir, ella hace accesi-
ble a nivel reflexivo este fundamento, dejandolo ver en su evidencia.
De ahi que la fenomenologia es ciencia ya no sélo porque intenta un
conocimiento tedrico riguroso, sino también porque produce un nuevo

I\\

concepto de ciencia. Se trata de un conocimiento del “origen”, o sea,
de un conocimiento del sentido que es previo a todo conocimiento
mundano de tipo practico como es el de las ciencias. Por eso la filoso-
fia “funda”, seglin Husserl, todas las ciencias mundanas en general**.
La fenomenologia descubre que de lo que tiene evidencia todo sujeto
(incluidos el cientifico y el filésofo) es del mundo como totalidad an-
tepredicativa, como unidad de la totalidad de lo existente. Esta evi-
dencia esta en el origen de todo enunciado tedrico que se haga, el
cual siempre tendra posterioridad a esta evidencia simplemente vivi-
da por todos y cada uno de los sujetos existentes en su mundo con-
creto. La evidencia o certidumbre del mundo (la certidumbre ontolé-
gica) se mantiene a modo de presupuesto en todos los enunciados

singulares o parciales sobre el mundo por parte de las ciencias, y de

Cfr. Aron Gurwitsch “Sobre el nihilismo de nuestro tiempo”, passim, y la introduc-
cion que le precede elaborada por Lester Embree (pp. 157-161).

44



122 Investigaciones fenomenolégicas 5

esto precisamente (de la certidumbre del mundo dandose siempre ya
antepredicativamente en evidencia para todos los sujetos y en todos
los enunciados tedricos de las ciencias) hace tema la filosofia; éste es
“su” tema especifico. De ahi que la filosofia, al decir de Husserl en el
Anexo XXV, es previa a todo conocimiento cientifico (singular, parcial)
puesto que determina el sentido auténtico del ser cientificamente
verdadero y el sentido del que arrancan, a modo de presupuesto im-
plicito e ignorado, todas las proposiciones cientificas. Y, écual es el
método empleado por la filosofia fenomenoldgica para llevarnos a es-
ta evidencia? Se trata de un método de corte muy distinto al de las
ciencias objetivistas. El método parte de “desconstruir”, dice, median-
te la epojé, las convicciones tedricas de la tradicidn cientifica y filosé-
fica que estan infundadas y que, por tanto, carecen de evidencia. Es-
ta tal desconstruccion o desmontaje se logra volviendo a lo siempre
dado ahi para nosotros, esto es, al mundo de la vida concreta, el cual
es siempre el mundo preteorético, del que cual parten todos los co-
nocimientos de las ciencias mundanas. A todo existente el mundo de
la vida preteorético se le da en total evidencia (preteorética, simple-

mente vivida).

Este mundo de la vida es el de una vida comunitaria en la que el
existente particular -también el que es profesionalmente cientifico o
fildsofo—- esta en co-existencia con otros, del presente, del pasado,
del porvenir; mundo de coexistencia que se nos da en constante cer-
tidumbre como siendo uno y el mismo mundo. Pues bien, desenvolver
en qué consiste vivir en este mundo de coexistencia nos conduce a la
historicidad que va implicada en la vida de cada existente: aunque
estamos viviendo en un presente, y estamos en un mundo de la vida
cultural concreto, podemos ir a todos los mundos concretos posibles
que nos imaginemos (yendo hacia atras, hacia el pasado, para imagi-

nar como eran otros mundos concretos tal como antes existieron, y



M2 Luz PINTOS: Los anexos XXV-XXVI-XXVII-XVIII de La Crisis 123

yendo hacia delante, para imaginar otros mundos concretos que po-
drian ser posibles). De este imaginarnos mundos concretos tan dife-
rentes como sean entre si y tan diferentes al nuestro propio actual, el
descubrimiento al que se llega en fenomenologia es que todos ellos,
en sus diferencias, son variantes del mismo mundo de la vida que va-
le para todas las personas de cualquier época o lugar. Y con ello Hus-
serl nos esta indicando que hay una forma eidética apriori del mundo,
que es el mundo que vale para todos los humanos y siempre, y que
es el que también vale para nosotros hoy a modo de evidencia en la
que ya estamos dentro de esta vida-con-otros en que consiste nues-
tro vivir. Es el mismo mundo el que vale para cada uno y para todos
los de mi mundo concreto presente, y es este mismo mundo el que
también vale (ha valido y valdrd) para todos los otros existentes de
otros mundos imaginables desde nuestro presente. Por eso —debemos
insistir en ello- la nueva filosofia que nace con la fenomenologia es
una ciencia del mundo en tanto que idea infinita, es decir, del mundo
aprioristico ya predado siempre con independencia de las caracteristi-

cas concretas y diferentes o epocales que conlleve.






HANNAH ARENDT O EL VALOR DE PENSAR.

UNA INTRODUCCION A SU OBRA

José Lasaga
Instituto Universitario Ortega Y Gasset

La corriente subterranea de la historia occidental ha llega-
do finalmente a la superficie y ha usurpado la dignidad de
nuestra tradicion. Esta es la realidad en la que vivimos. Y por
ello son vanos todos los esfuerzos por escapar al horror del
presente penetrando en la nostalgia de un pasado todavia in-
tacto o en el olvido de un futuro mejor.

H. Arendt, Prologo a OT, 1950

Apunte biogréfico

Cuando se han cumplido cien afios de su nacimiento (Hannover
1906; Nueva York, 1975) no hay exageracion alguna en afirmar que
Hannah Arendt se ha convertido en uno de los pensadores que mejor ha
comprendido el siglo XX, a cuyos draméaticos avatares estuvo su vida
sometida en su condicion de judia alemana que tuvo que huir de su pais

natal.

Se formo en las universidades alemanas de Friburgo y Heidelberg.
Fueron sus maestros Heidegger, Jaspers, el tedlogo Bultmann y sus co-
legas Hans Jonas, Karl Léwitz, etc. Es sabido que, muy joven, fue aman-
te de Martin Heidegger, con el que restablecié el trato después de su
vuelta a Europa en 1949; y que le unié una entrafiable y duradera amis-
tad con Karl Jaspers, director de sus tesis sobre el amor en San Agustin.
En 1933 el nazismo la obligé a asumir su condicién de judia y entr6 a co-

laborar con una organizacion sionista. Ello provoco su detencion por la



126 Investigaciones fenomenolégicas 5

Gestapo y su posterior exilio en Paris hasta 1941, desde donde emigra a

Estados Unidos.

Paris seguia siendo la capital cultural de Occidente, la ciudad del cu-
bismo y del surrealismo, el ambito en que se movian los grandes creado-
res de la modernidad y a donde habian ido llegando los alemanes perse-
guidos por el nazismo, entre ellos los miembros del Instituto para la in-
vestigacion social de Frankfurt, Horkheimer, Adorno y mas tarde Benja-
min. Era también la ciudad del exilio, éste mas dorado, de la generacion
perdida de escritores norteamericanos: Hemingway, Gertrude Stein, etc.
Arendt entré en contacto con intelectuales franceses como Alexander
Koyré lo que favorecio que conociera a autores de la talla de Kojéve, Ba-
taille o Camus. De éste, quien probablemente era al que mas apreciaba,
le escribié a Jaspers en 1946: “Es un nuevo tipo de persona, alguien que

”1 Des_

sencillamente y sin nacionalismo europeo alguno, es un europeo
pués de la invasion de Francia se establecié en Montauban, en donde
coincidio con un Manuel Azafia muy préximo ya a su muerte. Mientras el
mundo se derrumbaba a su alrededor ella leia, ensimismada, a Marx (por
las mafianas) y a Simenon (por la noches), y discutia de politica con su
reciente segundo marido, el antiguo comunista Ernst Bllicher, activo du-
rante la Republica de Weimar. Atraviesa Espafia para embarcar en Lis-
boa. Entra en Catalufia por Port Bou, haciendo una ruta semejante a la
de su amigo Walter Benjamin, con quien habia estado poco antes de que
éste hallara su tragico final en la frontera espafiola, al suicidarse por serle

denegada la entrada. Es un dato poco conocido que en uno de sus Ulti-

1 En Hannah Arendt, E. Young-Bruehl, Valencia, ed. Alfons el Magnanim, 1993 p.
283. (Citaremos por Biografia). De aquellos afos viene el interés de Arendt por la
filosofia francesa que la llevé a escribir dos amplios ensayos, “;Qué es la filosofia de
la existencia?” y “Existencialismo francés” ambos de 1946. Traducidos en Ensayos
de comprension, Madrid, Caparrds ed., 2005, pp 233 y ss.



José LASAGA: Hannah Arendt o el valor de pensar. Una introduccién a su obra 127

mos encuentros Benjamin confié a Arendt su manuscrito “Tesis sobre fi-

losofia de la historia”.

Conocié una fama puntual a raiz de la publicacion en la revista New
Yorker de las cronicas del juicio que el Estado de Israel instruyé contra
Adolf Eichmann, previamente secuestrado en Buenos Aires. La obijetivi-
dad, distancia ironica, ausencia de topicos sentimentales con que trato el
proceso y los asuntos subyacentes provocaron un cierto escandalo en
los lectores judios, especialmente en los cercanos al sionismo. Lo mas

grave es que le costé algunas de sus mas firmes amistades.

Cuando aparecio el libro que reunia las cronicas, Eichmann en Jeru-
salén. Un estudio sobre la banalidad del mal, Arendt era ya una reputada
investigadora, profesora de la prestigiosa New School for Social Re-
search, que habia publicado algunos de sus libros como Los origenes del
totalitarismo (1951), obra que concibid e inicié en cuanto se enter6 de lo
gue estaba pasando en la Alemania nazi. “Lo decisivo —afirma en una en-

trevista— fue el dia en que supimos de Auschwitz”

, en 1943. Ella misma
reconoce que ese acontecimiento divide en dos su biografia. Al libro ya
citado seguiran La condicion humana (1958), Sobre la revolucién (1965),
Hombres en tiempos de oscuridad (1968) y Crisis de la Republica (1972),
el altimo libro publicado por la propia Arendt. POstumamente aparecié La
vida del espiritu (1978), editado por su amiga y albacea Mary McCarthy y

la coleccion Ensayos de comprension (1930-1945), el dltimo libro que ha

2 Cf. Biografia, p. 216. Arendt escribi6 mucho después un ensayo sobre el amigo
muerto, “Walter Benjamin, 1892-1940”, en Hombres en tiempos de oscuridad. La
primera ediciébn completa es de 2001 (Barcelona, Gedisa). La misma editorial habia
publicado el libro a falta de varios capitulos, entre ellos el dedicado al papa Roncalli.

3 “;Qué queda? Queda la lengua materna. Conversacién con Gunther Gaus”.
Emitida por la TV de Alemania Occidental el 28 de octubre de 1964. En Ensayos de
comprension, op. cit., p. 30.



128 Investigaciones fenomenolégicas 5

sido vertido al castellano, excepcidén hecha del muy reciente Diario filoso-
fico (1950-1973).

Sin restar valor o méritos al resto de sus libros, considero que Los
origenes del totalitarismo es su trabajo mas importante entre otras cosas
porque contiene las claves para comprender su obra como un conjunto
sistematizado en torno a ciertos problemas —antes que por sus respues-
tas— cuyo nudcleo estaria en la condicion humana amenazada por la con-
figuracion totalitaria del poder politico, fruto de la crisis de la Modernidad.
A pesar de ser una obra plural, hay un centro de la reflexién arendtiana.
Lo describiria como ocupado por la tarea de estudiar el eclipse de la ac-
cion humana, después de que la politica estuviera a punto de recuperar
la antigua grandeza que tuvo en la Polis griega o en la Republica roma-
na, en el siglo XVIII, cuando el proceso de secularizacion habia hecho
gue de nuevo los hombres se sintieran a gusto en el mundo. Sin embar-
go, eso no ocurrid. Triunfé una visién de la vida dominada por los proce-
sos de consumo lo que trajo consigo el desorden de los quehaceres
humanos y la destruccidén de los espacios mundanos que esas mismas
actividades contribuyen a edificar. La solidez del mundo artesanal y el
espacio de la plaza publica, donde los hombres se rednen para discutir y
tomar decisiones han sido absorbidos por el ambito del hogar y de lo fa-
miliar —la esfera de lo privado— en donde sélo es relevante la necesidad
biolégica y los esfuerzos ciclicos e interminables de producir para con-
sumir. La vida humana reducida a bienestar, el olvido del sentido de la
libertad efectiva, el error idealista de que la historia de los acontecimien-
tos humanos tiene un sentido trascendente al propio quehacer humano,
las complejas relaciones entre filosofia y politica, la incapacidad de la
primera para aprehender en sus categorias la aparicion de las nuevas

formas sociales que emergieron con el imperialismo y la sociedad de



José LASAGA: Hannah Arendt o el valor de pensar. Una introduccién a su obra 129

masas, son algunas de las tramas que componen la urdimbre del pen-

samiento de Hannah Arendt.

Como es sabido, Arendt se formo en la tradicion filosofica alemana.
Fue precisamente el surgimiento del totalitarismo y la incapacidad —mas
aun, indefensién— en que se hallaron los filosofos frente a los aconteci-
mientos, porque sus categorias de analisis no servian para comprender
lo que estaba sucediendo, lo que hizo nacer en ella esa caracteristica
desconfianza hacia la filosofia que se refleja en muchas de sus declara-
ciones. Aunque fue lo suficientemente perspicaz y honrada como para
advertir que el fendmeno no terminaria por volverse transparente a base
de analisis histoéricos, politicos, socioldgicos o economicos; en el mejor
de los casos, bastarian para explicarlo®, pero no para comprenderlo. El
todo era mas que la suma de las partes. De ahi que sostenga con escasa
fortuna ante los cientificos sociales que se trata de una Gestalt, de una
totalidad que hay que comprender en su “diferencia especifica” frente a
otros fendmenos concomitantes, como la tirania o las dictaduras milita-
res. Era cuestion de tiempo que Arendt se diera cuenta de que tenia que
remontar hacia el sentido ontologico del totalitarismo si queria compren-

derlo verdaderamente.

4 La razén humana solo puede explicar lo que considera posible. La accién es uno
de los campos en donde la prelacion logica entre posible y real no se cumple de
acuerdo con la regla clasica de que para que algo sea real tiene que ser primero
posible. Pero en la historia, lo imposible, en ocasiones, sucede. La incredulidad que
despertd la “solucién final” nazi sirve de ilustraciéon porque el proyecto de
exterminar a millones de seres humanos es literalmente increible, aunque esté
escrito en el libro que el lider maximo redact6 para dar a conocer su programa a las
masas. Y es que ciertas cosas que no habian pasado nunca eran, de entrada
“imposibles”; de hecho, primero, fueron “reales” y tan sélo luego y, con dificultad,
posibles. Prueba de ello es que el sentido comUn consideraba espontaneamente que
era imposible que “eso” hubiera pasado, y mas en la civilizada Alemania... en pleno
siglo XX.



130 Investigaciones fenomenolégicas 5

El secreto del estilo de pensar Hannah Arendt reside, a mi juicio, en
una virtud preintelectual. Por supuesto que hay que dar por descontada
la envidiable formacion con sus maestros alemanes y el ambiente de alta
cultura en que se desenvolvi6 su vida en Paris, New York y Chicago. Pe-
ro eso no explica la riqueza de su obra. El secreto esta, a mi juicio, en
una virtud que no suele asociarse con la creacion teorica. Me refiero a la

valentia®. Platén y Kant® si vieron que el valor es condicién para pensar la

° La valentia como virtud relacionada con el pensamiento remite no tanto al sentido
usual del término, cuando denota capacidad para arriesgarse y sobreponerse a la
adversidad, como la de darse la libertad de explorar temas consagrados desde
puntos de vista inéditos. Remite a la postura de desafio de los lugares comunes
santificados por la autoridad y la certeza subjetiva del lugar comidn y del gran
numero. También alude al sentido del esfuerzo que es necesario asumir para seguir
al pensamiento alld donde nos lleve y aceptar la exigencia de soledad que suele
conllevar el acto de pensar. Arendt termind por pensar que pensar era otra forma
de accion.

% En el Menon (81 d-e) y en un momento harto solemne, cuando Platén contesta
por boca de Sécrates al argumento eristico que su joven interlocutor le acaba de
plantear —lugar comun del escepticismo sofista—, se alude al valor como condicion
del conocimiento: “Pues siendo toda la naturaleza congénere y habiéndolo
aprendido el alma todas las cosas, nada impide que el que recuerda una sola cosa
(...) encuentre todas las demas si es valiente y no se cansa de buscar” (Tr. de
Miguel Garcia-Bar6, Madrid, Mare Nostrum, 1999, p. 42). A continuacion, el texto
matiza que la valentia se relaciona no tanto con el timés que es la virtud esencial
de los guardianes como con el esfuerzo, la lucha contra la indolencia y la pereza:
“Asi que no hay que dejarse convencer por ese discurso de disputa, pues nos haria
perezosos, y a quienes les gusta oirlo es a los hombres débiles...” (Ibid.) Y es ese
matiz el que establece el vinculo entre la valentia platénica elogiada en el Menon y
la definicibn que Kant ofrece de llustracién, sintetizada en el famoso imperativo.
“atrévete a pensar” y que afirma que es llustraciéon “la liberacién del hombre de su
culpable incapacidad”. Esa “culpable incapacidad” se originaria en la pereza y la
cobardia inherentes a no asumir la obligacion que nos impone la misma naturaleza
al concedernos la capacidad de pensar: “Esta incapacidad es culpable porque su
causa no reside en la falta de inteligencia sino de decisién y valor para servirse por
si mismo de ella sin la tutela de otro”. “;Qué es la llustracion?” (1784), en Filosofia
de la historia, México, FCE, 1979, Tr, de Eugenio Imaz, p. 25. Cursiva afadida. La
insistencia kantiana en la valentia se puede interpretar desde la primacia de la
razén practica sobre la tedrica, pero también desde la experiencia del profesor que
advertia en el plano de la experiencia cotidiana que tener dotes y servirse de ellas



José LASAGA: Hannah Arendt o el valor de pensar. Una introduccién a su obra 131

verdad. Arendt tuvo esa virtud y ex abundantia. La practicé en su vida
privada y publica. Se atrevio a pensar lo que las imposiciones sociales o
académicas no consideraban “adecuado”. Ejerciéo esa esencial libertad
de reflexion frente a los nazis y frente a sus amigos alemanes, algunos
de los cuales no supieron estar a la altura de las circunstancias; frente a
los conservadores norteamericanos en los afios del senador MacCarty y
en la guerra del Vietnam, pero también levantdé su voz contra los progre-
sistas de izquierda que pusieron el grito en el cielo cuando identificd el
marxismo soviético con la configuracion totalitaria de Estado, semejante,
por tanto, al nazismo; polemizé con el feminismo y rechazo los movimien-
tos estudiantiles que paralizaron los campus universitarios en los sesen-

ta.

Cuando le preguntaron que si era conservadora o liberal respondio
gue no pertenecia a ningun grupo Y para transmitir la confusién que su
independencia solia provocar contd que en cierta ocasién un editor de
una revista que revisaba uno de sus articulos le comenté a un compafie-
ro: “Dios mio, jni siquiera cree en el progreso!”. Pero si creia en otras co-
sas, como en la libertad radical, a la vez hermosa y terrible: frente a Hei-
degger, descubrié que lo decisivo para los hombres no es la muerte sino
el hecho de nacer, porque cada humano es unico, irrumpe en el mundo

con la promesa de comenzar algo nuevo.

Los grandes libros de Arendt

La obra de Arendt presenta un marcado caracter unitario por el hecho
de haber crecido en torno a un tema, que se podria enunciar de varias
maneras: el origen de su obra esta sin duda en la cuestion politica del to-

talitarismo y en sus implicaciones metafisicas. Puesto que la politica es

son cosas no conectadas, y que pensar por propia cuenta no sélo entrafia riesgos
sino que es infrecuente.



132 Investigaciones fenomenolégicas 5

una realidad humana, mas concretamente la realidad humana que obe-
dece a las capacidades de la accion y el discurso, también cabe describir
su obra como configurada a partir de la pregunta por la acciéon humana,
la vita activa y sus quehaceres. En cualquier caso, pocas veces se en-
cuentra una obra que, tras un aparente desorden, resulta bien ordenada

en torno a sus grandes motivos tematicos.

Los origenes del totalitarismo (1951)’, la extensa, compleja e inclasi-
ficable primera obra madura de Arendt, escrita integramente en los
EEUU es la respuesta personal a los acontecimientos que se desataron
sobre el mundo desde 1933, que culminan en la irrupcién de un novum
en el orden politico mundial: el fenémeno de las formaciones politicas to-
talitarias, cuya finalidad es la dominacién absoluta del hombre. Com-
prender esta novedad es el reto a que responde el libro. El orden basado
en la nacidén-estado y en las convenciones de la civilizacion europea
habia saltado por los aires, victima de sus propias insuficiencias y erro-
res®, por lo que se hacia necesario pensar un nuevo paradigma de espa-
cio politico, cosa que no se podia llevar a cabo sin comprender las razo-
nes de la caida del anterior. La cuestion judia y la cuestion politica con-
vergian en un mismo horizonte de problemas: la naturaleza del totalita-

rismo.

Comenzado en 1945, el titulo de un primer esquema, “Los elementos
de la verglienza: antisemitismo, imperialismo, racismo” informa no sélo

sobre los fenbmenos que Arendt se proponia investigar —aunque las no-

” La fecha corresponde a la primera edicién de la obra en inglés. Se tradujo al ale-
man en 1955. Hay edicién espafiola en Madrid, Taurus, 1974. Citaremos por las ini-
ciales OT.

8 Estos se examinan en las dos primeras partes de OT, dedicadas a profundizar en
el antisemitismo de la sociedad y el imperialismo como precedentes que
coadyuvaron al “desorden” moral y cultural de la sociedad europea en la segunda
mitad del siglo XIX y que Arendt sitda en el origen del fendmeno totalitario.



José LASAGA: Hannah Arendt o el valor de pensar. Una introduccién a su obra 133

ticias que fueron llegandole de Europa sobre “la solucion final” del pro-
blema judio por parte de los nazis le hicieron reconsiderar la “dltima y de-
cisiva parte del libro centrando su estudio en el fendmeno totalitario en si
mismo— sino también sobre la intencidén profunda del libro: un arreglo de
cuentas con el siglo XIX, “el siglo burgués que habia forjado los compo-
nentes que cristalizarian en el totalitarismo de Alemania™ El

analisis del totalitarismo, algo que habian hecho los hombres con su inte-
ligencia y su voluntad, por monstruoso que fuera, planteaba muchas pre-
guntas. En el prologo que afnadi6 a la tercera parte del libro, “Totalitaris-
mo”, redactada en junio de 1966, observa que los aflos que siguieron al
final de la Segunda Guerra Mundial y la consiguiente derrota del nazis-
mo, fueron los primeros en que la historia dio suficiente respiro para ana-
lizar lo sucedido, «...el primer momento posible para articular y elaborar
las preguntas con las que mi generacion se habia visto forzada a vivir du-
rante la mayor parte de su vida de adulto: ¢Qué ha sucedido? ¢ Por qué

sucedio? ¢ Como ha podido suceder?» (OT, p. 28).

El estudio no encaja en el marco del tratado histérico tradicional que
maneja los hechos como si fueran «causas» explicativas, ni mucho me-
nos en la especie de «historia de las ideas». Niega que haya hechos que
expliguen hechos o que la historia sea un todo sobre el que se pueda es-
tablecer un orden categorial a priori. Por el contrario, ve la historia como
un conjunto de sucesos aislados que permanecen mudos hasta que cris-

talizan en un acontecimiento azaroso y radicalmente contingente. Sélo

9 Biografia p. 261. La repulsa contra el siglo XIX, que Arendt compartié con otros
pensadores de su misma generacion como Ortega o Hermann Broch queda subra-
yada en el motto que eligié para la primera parte del libro, «Antisemitismo», del
escritor francés Roger Martin du Gard: «Este es un siglo notable, que comenzé con
la revolucidon y terminé con el ‘affaire’. Tal vez se le llame el siglo de los desperdi-
cios». (OT, p. 45).



134 Investigaciones fenomenolégicas 5

retrospectivamente, desde lo que acontece, puede contarse la historia

que arroje luz sobre lo sucedido™.

Nadie previo el surgimiento del fenédmeno totalitario, nadie pensé que
Europa estaba ante un fendmeno social, politico y hasta antropolégico
distinto. La tesis de Arendt es que las categorias politicas tradicionales,
por ejemplo, «gobierno autoritario» o «dictadura», escapan al formato de
sus redes™. Que la ideologia fuera utilizada no para manipular las con-
ciencias, sino para destruirlas, o que por primera vez un sistema de do-
minacion se basara exclusivamente en el terror, eran novedades que de-
safiaban el analisis. Asi como la legalidad es la esencia de los gobiernos
democraticos, asi «el terror es la esencia de la dominacion totalitaria»
(OT, p.564). Y lo es porque el terror impide con toda eficacia que los
hombres puedan confiar unos en otros y asi actuar juntos. Es decir, el to-
talitarismo es el opuesto absoluto al espacio politico configurado por el
encuentro de hombres libres que discuten y toman decisiones sin servir-
se de otra forma de coaccidén que la persuasién de los argumentos. El
complemento ideal del terror es, como se ha dicho, la ideologia, cuya

funcion en el régimen totalitario es la destruccion de la realidad y su sus-

1% Habida cuenta de que las filosofias de la historia desde Hegel, y antes, eran una-
nimemente deterministas, no deja de ser sorprendente que Arendt fuera capaz de
pensar una idea tan nueva y tan distinta sobre la historia, subrayando la radical in-
determinacidon en que ésta acontece, su contingencia, y hasta su irracionalidad:
«Ninguna filosofia de la historia moderna consiguié hacer las paces con la tozudez
intratable e irracional de la pura facticidad». «Verdad y politica», en Entre el pasado
y el futuro, Barcelona, Peninsula, 1996, p. 255. Pero por ello mismo, por escapar de
una manera tan conspicua a la necesidad racional, es la historia «el Gnico campo en
el que los hombres son libres de verdad» (lbid.)

1 «Lo que en nuestro contexto resulta decisivo es que el gobierno totalitario resulta
diferente de las dictaduras y tiranias; la capacidad de advertir esta diferencia no es
en manera alguna una cuestion académica que pueda abandonarse confiadamente
a los ‘tedricos’ porque la dominacion total es la Unica forma de gobierno con la que
no es posible la coexistencia». OT, p. 32, «Prélogo a la tercera parte: Totalitaris-
mo>» (1966).



José LASAGA: Hannah Arendt o el valor de pensar. Una introduccién a su obra 135

titucién por las ficciones del punto Unico que sirve para explicar el mundo
en el sistema totalitario. En el caso del nazismo, es la idea de que la na-
turaleza produce razas superiores y en el del estalinismo, que la historia
determina que ciertas clases sociales estan condenadas por su avance.
Terror e ideologia se articulan asi, haciendo posible lo imposible, el triun-
fo no-econdmico, no plausible del régimen totalitario, destruyendo lo es-
pecificamente humano: “De la misma manera que el terror, incluso en su
forma pretotalitaria y simplemente tiranica, arruina todas las relaciones
entre los hombres, asi la auto-coaccion del pensamiento ideoldgico arrui-
na todas las relaciones con la realidad” (OT, p. 574). Esta pérdida de
sentido de la realidad la cifra Arendt como destruccion de la capacidad
para juzgar a partir de la tradicional distincién entre lo verdadero y lo fal-
so, y de la incapacidad para tener experiencia esto es, para diferenciar

entre hechos ocurridos y simples ficciones.

Lo especifico del totalitarismo es la pretensién de rehacer la realidad
y cambiar la naturaleza humana: «Presionando a los hombres unos co-
ntra otros, el terror total destruye el espacio entre ellos; en comparacion
con las condiciones existentes dentro de su anillo de hierro, incluso el
desierto de la tirania parece como una garantia de libertad en cuanto que
todavia supone algun tipo de espacio». (OT, p. 565). Arendt nos aclara
gue ese espacio no es solo el espacio simbdlico (de lenguaje y objetos
culturales compartidos) que hace posible el hecho material de que los
hombres se encuentren, hablen, tomen decisiones y actien, segun su
conocido andlisis de la accién'?, sino que se refiere a la anulacién mate-

rial de un espacio fisico y social, en cualquier caso, material, condicion

12 yéase La condicién humana, en el capitulo dedicado al estudio de la accién § 28 y
§ 29, en donde expone lo que denomina «el espacio de aparicion». Ed. espafiola en
Barcelona, Seix Barral, 1974. Hay una reedicibn con prélogo de Manuel Cruz en
Barcelona, Paidos, 1993. Citamos por la primera edicién, sirviéndonos de las siglas
CH.



136 Investigaciones fenomenolégicas 5

del movimiento, pre-condicién a su vez de la mas elemental forma de li-
bertad. Se destruye asi una de las dimensiones esenciales de la vida
humana, al menos tal y como ha sido vivida por Europa desde Grecia y
Roma. Por lo demas, rehacer la realidad es el secreto que descubre el
lider totalitario: «todo es posible». Todo, incluso alterar la naturaleza
humana: El sistema totalitario «junto con la espontaneidad, elimina la
responsabilidad» (OT, p. 532). «Espontaneidad» es en el lenguaje de
Arendt la libertad entendida more kantiano. Su destruccion implica abro-
gar la individualidad del hombre, «destruir el poder del hombre para co-
menzar algo nuevo a partir de sus propios recursos»; lo que queda son
«fantasmales marionetas» que se comportan «como el perro de los expe-
rimentos de Paulov, que reaccionan todas con perfecta seguridad incluso
cuando se dirigen hacia su propia muerte» (OT, p. 552). Esta conclusion,
tan aparentemente exagerada, llamo6 la atencion de algunos criticos.
Voegelin encontré sorprendente que Arendt concluyera que el totalitaris-
mo aspiraba a transformar la mismisima naturaleza humana, lo que en
opinion del critico era imposible, pues la esencia es, como sabemos des-
de Aristoteles, una realidad inmutable y trascendente a los individuos en
los que encarna. Pero Arendt concluy6, no sin ironia, que quiza tuviera
Voegelin razén y los movimientos totalitarios hubieran fracasado en su
intento de alterarla. La utopia de «fabricar» el «hombre nuevo» no logro

«transformar al hombre sino sélo destruirle»*:.

La propia Arendt reconocié que su libro no contenia «las respues-
tas», pero si creia que aportaba enfoques que facilitarian en el futuro la
elaboracion de éstas. El texto terminaba con una requisitoria contra la fi-

losofia porque no se habia ocupado nunca —o casi— del problema del

13 “Debate sobre el totalitarismo”, H. Arendt, E. Voegelin, Claves de la razén

practica, Madrid, n® 124, 2002, pp 4 — 11. Hay traducciéon de la réplica de Arendt
en Ensayos de comprension.



José LASAGA: Hannah Arendt o el valor de pensar. Una introduccién a su obra 137

mal radical. Ahora, cuando emergia en la historia secular, no podia ser
«pensado»** ni comprendido ni superado u olvidado (no se puede super-
ar lo gue no se puede juzgar). Pero al menos Arendt describia un autén-
tico criterio politico para la accion en un mundo donde el totalitarismo
(bajo la variante estalinista-soviética) seguia vigente: «Una profunda mi-
rada a la naturaleza del gobierno totalitario, guiada por nuestro temor a
los campos de concentracion, puede servirnos para devaluar todos los
matices politicos trasnochados de la derecha y de la izquierda y, aparte y
por encima de estos, introducir el criterio politico mas esencial para juz-
gar los acontecimientos de nuestro tiempo: ¢nos conducird al gobierno

totalitario o no nos conducira?»*°

Una de las insuficiencias mas palpables de Los origenes del totalita-
rismo residia en la desigualdad de tratamiento de las variantes nazi (ba-
sado en una ideologia de la naturaleza: las leyes supuestamente cientifi-

cas de la herencia racial) y soviética (en una ideologia de la historia: el

4 Una de las cuestiones mas interesantes que plantea Arendt es la de la relacion
entre el pensamiento de la gran tradicién y la emergencia del totalitarismo. La
cuestion, muy compleja de por si, es tratada en dos planos: los «guardianes» de la
tradicion, las elites, no estuvieron, salvo excepciones contadas, a la altura de las
circunstancias, «adaptandose» con inusitada rapidez a las exigencias del tiempo. Es
mas, sostiene que uno de los componentes esenciales para la emergencia del totali-
tarismo fue la alianza de la elite y el populacho _véase el apartado titulado asi en
OT, pp 408 y ss—. Pero al reflexionar sobre si el pensamiento de la gran tradicion,
las ideas mismas, llevaban la simiente del totalitarismo en su seno, rechazé tal po-
sibilidad. No hay nada en el humanismo caracteristico de la Modernidad que con-
duzca al totalitarismo, aunque fuera incapaz de predecirlo y, sobre todo, de enfren-
tarse a él. La conclusion a que llega Arendt es que los fenédmenos emergentes en el
siglo XX hacen de la tradicion humanista algo obsoleto.

> Biografia, pp. 275. Young-Bruehl sefiala que esta afirmacién hay que enmarcarla
en la profunda conviccién de Arendt, quien, como testigo inmediato de los aconte-
cimientos histdricos, estaba convencida de que un mundo habia perecido, por lo
que, salvo catastrofe, otro tenia que emerger. Este otro mundo humano surgiria de
lo que hay. Asi, Arendt debia tener muy presentes las siguientes palabras de su
maestro Jaspers: «Lo que ocurra hoy, tal vez fundara y establecera un mundo al-
gun dia» (Op. cit., p. 276).



138 Investigaciones fenomenolégicas 5

marxismo-leninismo)*®. Este Gltimo, no sélo seguia activo, sino que su
fuente ideologica se remontaba a una de las grandes tradiciones del
pensamiento occidental: el marxismo. De ahi que se propusiera profundi-
zar sus analisis escribiendo un libro sobre Los elementos marxistas del
totalitarismo. Arendt pensaba dedicar al proyecto un par de afios, pero
éste se bifurcé y desdoblé en varios caminos. Al menos en tres, de tal
modo que el trabajo previsto no llegd a ver la luz, pero fue la matriz de
tres libros que Arendt publico entre 1958 y 1962, desplegandose en cada
uno de ellos cuestiones apuntadas y no resueltas en su andlisis del totali-
tarismo. En el primero de ellos, La condicion humana (1958)", Arendt
analizaba la actividad humana especifica de la que depende la vida poli-
tica, en su relacion con las otras dos formas de quehacer, la labor “de
nuestro cuerpo” y el trabajo “de nuestras manos” que conforman la con-

dicion humana.

Toda la filosofia politica clasica, desde Aristoteles y Maquiavelo hasta
Kant y Tocqueville, habia procedido de la misma manera: determinar la
“naturaleza” humana y desde ahi, por procedimientos deductivos, esta-
blecer lo propio, lo caracteristico de las formas humanas de vida. Arendt
parte de un rechazo frontal de la tradicion “naturalista” en antropologia.
En el mejor de los casos, si el hombre tuviera una naturaleza, ésta solo
seria cognoscible para un dios, nunca para el mismo hombre. Ni la inti-
midad del hombre ni lo que ocurre a su alrededor en el mundo es inme-

diatamente transparente o exhibe un sentido. La existencia misma de la

' Aunque con variantes, los parrafos que siguen los he tomado de mi ensayo “El
modelo antropolégico de Hannah Arendt: la condicion del animal humano”, en
Modelos antropolégicos del siglo XX, J.F. Sellés ed., Navarra, Servicio de
publicaciones de la Universidad de Navarra, Cuadernos de anuario filoséfico, 2004,
pp 115-141.



José LASAGA: Hannah Arendt o el valor de pensar. Una introduccién a su obra 139

poesia, del mito, en fin de la filosofia, es una prueba de que esa supues-

ta “naturaleza” se resiste al conocimiento objetivo.

Es preciso limitarse, plantea Arendt, fiel a una especie de empirismo
fenomenoldgico, a lo que se presenta ante nosotros mismos: los feno-
menos en que se despliega la vida humana, las actividades que el hom-
bre realiza para sostenerse en el mundo. Para sistematizar tan fluida e
inasible realidad, partié de la distincion aristotélica entre vita activa y vita
contemplativa. La primera se despliega a su vez en tres tipos de activi-
dades: la labor, el trabajo y la accion y son éstas porque cada una res-
ponde “a una de las condiciones basicas bajo las que se ha dado al
hombre la vida en la tierra” (CH, p. 19). Esa fenomenologia de la vita ac-
tiva se llamo finalmente La condicién humana (1958), titulo sugerido por

su editor que se revel6é muy apropiado®®.

La segunda parte del libro'® contiene un anélisis histérico de la Mo-
dernidad. Alli Arendt muestra como los despliegues econdémicos, socia-
les, culturales y politicos de ésta avanzaron en una direccidén equivocada.
Se habria perdido el sentido genuino de la accion politica. En términos
antropoldgicos: el hombre libre habria sido erradicado de la historia y su
lugar ocupado por el animal laborans, sujeto de necesidades. Si bien es-
to iluminaba retrospectivamente el surgimiento del totalitarismo, el dia-
gnostico planteaba una serie de cuestiones no sélo dificiles®, sino ade-
mas urgentes: después de la derrota del totalitarismo nazi y con el totali-

tarismo soviético activo en el horizonte, ¢como se podia recuperar en el

18 Cf. la Introduccién a La vida del espiritu, Madrid, Centro de Estudios Constitucio-
nales, 1984, p. 16.

19 véase su capitulo VI, “La vita activa y la época moderna”.

20 ;Debemos interpretar el totalitarismo como algo parecido a una culminacién

I6gica del proceso de la modernidad, como el “producto” de la duda cartesiana, la
destrucciéon del sentido comun, la disolucién de la esfera de lo publico en la de lo
privado, la destruccion de la verdad por la eficacia de la técnica o la imposibilidad
de reflexionar y juzgar desde la propia individualidad?



140 Investigaciones fenomenolégicas 5

mundo libre de las democracias parlamentarias el espacio publico, es
decir, como se podia volver a hacer politica —en el sentido normativo
que Arendt da a esta palabra— y no que lo politico siga reducido a mera

administracion o gestion de cosas?

Los andlisis de La condicion humana comportan mas de una nove-
dad. Por de pronto, evitan los topicos mecanicistas que reducen al hom-
bre a su dimension material de animal, ente biolégico sujeto de necesi-
dades. Pero tampoco pierde el tiempo en enfoques de corte espiritualista
gue afirman dogmaticamente aquello que se trata de demostrar: la di-
mension de espiritualidad, de racionalidad del hombre. Sus analisis nos
conduciran a pensar lo humano como una capacidad misteriosa que
transforma la necesidad en libertad y la naturaleza en mundo. Esa capa-
cidad es la accion y el discurso. No es una mas, sino aquella que consti-
tuye lo humano, lo que segun Arendt, nos diferencia de los animales:
“Solo la accién es prerrogativa exclusiva del hombre; ni una bestia ni un

dios son capaces de ella” (CH, p. 40)

Como tarea complementaria, Arendt fue redactando una serie de arti-
culos en los que pasaba revista a lo que llamaba “la gran tradicion” del
pensamiento occidental, en la perspectiva de alumbrar lo que habian
aportado esos grandes autores al lenguaje politico de Occidente, aunque
sin olvidar por ello lo que también habian impedido pensar. La oposicion
entre tradicibn y modernidad, la concepcién de la historia, la naturaleza
de la libertad y de la autoridad, la crisis de la educacion, las relaciones
entre verdad y politica son algunos de los motivos de andlisis que Arendt

agrup6 luego en Entre el pasado y el futuro® (1961). Estos “ejercicios de

21 Entre el pasado y el futuro, Barcelona, Peninsula, 1996. Algunos de los articulos
de este libro se habian editado en Hannah Arendt: de la historia a la accién, Barce-
lona, Paidos - |.C.E.-U.A.B., 1995.



José LASAGA: Hannah Arendt o el valor de pensar. Una introduccién a su obra 141

pensamiento politico” completaban el esfuerzo retrospectivo de sus obras

anteriores y dejaban el camino expedito para pensar el futuro.

Es lo que intentd en la tercera obra surgida del abandonado estudio
sobre el marxismo: Sobre la revolucién® (ed. definitiva: 1965). Un hecho
histérico, la revolucion hungara de 1956, surgida espontaneamente —
esto es, sin la mediacion de politicos “profesionales” o de organizaciones
reglamentadas— en forma de “consejos revolucionarios” sirvié de acicate
a Arendt para revisar la teoria de la revolucion. La articulacion entre OT y
Sobre la revolucion hay que buscarla en el articulo “Reflexiones sobre la
revolucion hungara” (1958) que se convertiria en el epilogo del mencio-
nado OT, aunque la edicion esparfiola no lo recogiera. Se trata de un tex-
to muy importante al menos por tres motivos: le proporcioné la ocasion
de revisar la version totalitaria del estalinismo, confirmando y matizando
con nuevos hechos historicos los elementos que habia adjudicado a su
modelo a partir sobre todo de los datos disponibles gracias a los archivos
nazis. Pero ademas, la revolucion hungara le permitié corregir el sombrio
pesimismo con que terminaba su estudio. Incluso en las peores condicio-
nes era posible que la fuerza de la accién y la palabra se manifestaran
contra la violencia mas extrema y en las peores circunstancias: “La voz
del Este de Europa hablando tan clara y llanamente de libertad y de ver-
dad reson6é como una ultima afirmacién de que la naturaleza humana es
inalterable, de que el nihilismo sera vano, de que el anhelo de libertad y
de verdad surgiran siempre del corazon y del espiritu del hombre, incluso
en ausencia de toda ensefianza y en medio de un adoctrinamiento abru-
mador"®. Y finalmente porque, como sefiala el traductor, Agustin Serra-

no, en su breve introduccién, formulé aqui por primera vez su teoria de

22 gobre la revolucién, Madrid, Revista de Occidente, 1967. Reedicion en Madrid,
Alianza, 1988.

23 “Reflexiones sobre la revolucién hangara”, Debats, Valencia, n® 60, 1997, p. 128



142 Investigaciones fenomenolégicas 5

los consejos obreros, que desarrollaria posteriormente en el estudio so-
bre las revoluciones, la forma moderna de fundacion politica, pero que
sin embargo, estaba llamada a fracasar, al menos en Europa. El a la vez
vibrante y meditado articulo proponia una forma de orientacién politica
sorprendente y opuesta a los lugares comunes de los politicos profesio-
nales en la lucha contra el totalitarismo soviético. No ponia el énfasis en
la lucha econdmica, sino en percatarse de la capacidad de falsificar la
realidad que pertenece a la entrafia del totalitarismo. De ahi la tesis de
gue la salvaguarda de la libertad “no depende de la economia de merca-
do; la libertad como la supervivencia bien pueden depender de que ten-
gamos éxito o fracasemos a la hora de persuadir a la otra parte del mun-
do de que reconozca los hechos como tales y de que acepte la facticidad
del mundo tal como ésta es” (Op. cit., p. 127). Es posible que este com-
bate entre ficcion y realidad no haya terminado aun, aunque es posible

gue en la actualidad adopte otras formas.

Volvamos al estudio sobre las revoluciones. Lo novedoso de su plan-
teamiento residié en que, basandose en las distinciones elaboradas en
La condicidbn humana, el modelo revolucionario (normativo) que propuso
no era el francés, sino el americano, por cuanto en éste se habia atendi-
do a lo esencial: la creacion de un espacio donde podian concurrir los
hombres y ejercer su libertad. Arendt sostiene que la revolucion es la
forma especificamente moderna de fundacion politica (la fundacion, la
manera de dotar de legitimidad a una comunidad politica que comienza),
ya que la modernidad es, en su raiz, destruccion de tradiciones. La posi-
bilidad de la revolucion significa, por tanto, la posibilidad de restituir la le-
gitimidad de un poder politico cuando éste ha quedado aniquilado por los
acontecimientos en el contexto del proceso que incoa la modernidad.
Arendt ofrecia, por primera vez, un enfoque optimista —ciertamente no

desmesurado— con respecto a las posibilidades de superar la crisis euro-



José LASAGA: Hannah Arendt o el valor de pensar. Una introduccién a su obra 143

pea de la nacidn-estado, cristalizada en torno a la irrupcién de los totalita-
rismos. El fracaso de la revolucién hingara, aplastada por la mera vio-
lencia de las fuerzas inconmensurablemente superiores del Ejército Rojo,
no falsaba nada. Por el contrario, mostraba que se habia recuperado “el
tesoro perdido” de la tradicion revolucionaria pues con medios politicos
-y no el recurso a la violencia— nunca se habria conseguido eliminar lo

nacido de la accion revolucionaria®.

Durante los afios dedicados a la elaboraciéon de estos tres libros
Arendt no descuidé los acontecimientos politicos inmediatos. Vividé con
preocupacion el surgimiento del maccartysmo y la muerte de presidente
Kennedy; tomé posiciones sobre los conflictos politicos y sociales de la

vida de la Republica: el movimiento pro derechos civiles de las minorias

24 Arendt no pudo ver los acontecimientos que se vivieron en el Este de Europa a
partir del surgimiento del sindicato Solidarnosk en el verano de 1980, liderado por
Lech Walesa, brotado como de la nada, habria dicho ella, tan espontanea e impre-
visiblemente como ocurrié con los Consejos de la revolucion hingara de 1956. Des-
de principios de los ochenta y a pesar de los medios de violencia que el sistema so-
viético despleg6 en su contra —golpe de estado de Jaruzelski en diciembre de 1981,
seguido de detenciones masivas de los miembros mas relevantes del sindicato— el
movimiento de resistencia se fue propagando tan silenciosamente como habia naci-
do. De pronto el mundo se encontré con las grandes manifestaciones que dirigian
ciudadanos anénimos en Alemania del Este ante la impotencia de las autoridades
para prohibirlas o reprimirlas. La llamada Revolucion de terciopelo, protagonizada
por el movimiento “Carta 77" cuya cabeza visible era el escritor Vaclav Havel, por
haber tomado el poder sin recurso a ningin genero de violencia, fue en realidad el
estilo general de accién que provoco el hundimiento del Imperio soviético, simboli-
zado en la imagen de la caida del muro de Berlin. La accion politica llego hasta el
corazon del imperio y disolvié de la noche a la mafiana el aparato de represion mas
impresionante que habia levantado el hombre en época alguna, la policia politica
soviética (Su ultimo nombre, pues como los delincuentes, se veian obligada a cam-
biar de identidad con cierta frecuencia, fue K.G.B.). Estos acontecimientos pueden
verse como una confirmaciéon de la validez de los andlisis de la accion politica lleva-
dos a cabo por Arendt. La gran pensadora estuvo presente en espiritu al menos,
pues uno de los fundadores de Carta 77, el filésofo checo Jan Patocka, escribid sus
Ensayos heréticos (Barcelona, Peninsula, 1988) bajo inspiracion de los analisis de
los tres quehaceres de la condiciéon humana. Su vision de la politica como Polemos
no es ajena a la vision de la “accion” arendtiana.



144 Investigaciones fenomenolégicas 5

raciales —escribié un polémico articulo sobre la cuestidén de la integracion
racial-, la guerra del Vietnam y el posible neo-imperialismo de la politica
exterior americana, etc.; y sobre los mundiales, especialmente en lo rela-
tivo a las relaciones del estado de Israel con sus vecinos arabes. Aunque
Arendt se habia movido en circulos sionistas, especialmente desde su
llegada a New York, nunca habia sido partidaria de la creacién de un Es-

tado judio y menos en tierras palestinas.

Los escritos que fue redactando Arendt sobre estos temas se pueden

agrupar en dos direcciones:

- ensayos sobre el motivo central de las formas y sentido de la ac-
cién: Sobre la violencia (1970) o Crisis de la Republica, (1972)® inspira-
dos en los acontecimientos politicos por los que atravesaba su pais de

adopcion;

- semblanzas de aquellos escritores y hombres publicos que mas le
habian impresionado o con los que tuvo un trato especial. Hombres en
tiempos de oscuridad (1968) agrupa varios ensayos sobre sus amigos de
los tiempos de Alemania, Karl Jaspers, Hermann Broch o Walter Benja-
min; o de los mas recientes en los EEUU, como el editor y poeta Randal
Jarrell. Escribe también sobre algunas mujeres a las que admirdé y que le
sirvieron de inspiracion, como Isak Dinensen o Rosa Luxemburgo; y fi-
nalmente sobre hombres excepcionales que iluminaban con su acciones
y obras los “tiempos de oscuridad” de que habla el titulo: Lessing o Ron-

calli (el papa Juan XXI11)*

25 Crisis de la Republica, Madrid, Taurus, 1973. Contiene, entre otros, el ensayo
“Sobre la violencia” y “La mentira en politica”

26 La primera edicién completa de Hombres en tiempos de oscuridad es de 2001
(Barcelona, Gedisa). La misma editorial habia publicado el libro a falta de varios
capitulos, entre ellos el dedicado al papa Roncalli.



José LASAGA: Hannah Arendt o el valor de pensar. Una introduccién a su obra 145

Precisamente el Estado judio iba a proporcionar a Arendt los materia-
les para uno de sus libros mas polémicos al secuestrar a Eichmann, pro-
cesarlo por crimenes contra la humanidad y ejecutarlo. Tres afios des-
pués de celebrado el juicio, al que Arendt habia asistido como corres-
ponsal del New Yorker, refundidas sus cronicas y revisada la ingente do-
cumentacion generada por el proceso, dio a la imprenta un volumen me-
diano titulado Eichmann en Jerusalén. Un estudio sobre la banalidad del
mal (1963)%". El subtitulo delata que no se trataba de un trabajo periodis-
tico al uso, sino de un intento por comprender a fondo el acontecimiento
de los campos de exterminio, asi como sus consecuencias histéricas, po-
liticas y antropoldgicas. La investigacion le llevo a revisar la tesis metafi-
sica de mayor envergadura y trascendencia, implicada en su analisis del

totalitarismo: la cuestion del mal radical.

La cronica sobre el secuestro y posterior juicio del oficial nazi respon-
sable del traslado de miles de judios desde sus lugares de residencia
hasta los campos de la muerte, situados en los territorios del este, se
centra en los aspectos juridicos y éticos del asunto. En principio, el libro
no es sino otro trabajo de reflexion politica, pero el tema obligd a Arendt
a revisar algunas de sus tesis centrales sobre el totalitarismo y sus re-

percusiones en la condiciéon humana

En obras anteriores, especialmente en Los origenes del totalitarismo,
Arendt habia concluido que la radicalidad del mal impedia que las accio-
nes que caian dentro de esa categoria se pudieran comprender, castigar
o perdonar (Cf., OT, p. 556). El mal radical tenia la extrafia virtud de des-
truir la esfera de los asuntos humanos, era radicalmente impolitico: la ac-
cion (perdonar o castigar) y la narracion (contar las historias para com-

prender las acciones de los hombres y poder juzgarlas) son, segun La

27 Barcelona, Lumen, 1967. Hay reedicién en la misma editorial, 1999.



146 Investigaciones fenomenolégicas 5

condicién humana, lo que hace posible el espacio politico, en el bien en-
tendido de que lo politico es siempre para Arendt lo propiamente huma-
no. La interpretacion del fenébmeno concentracionario como manifesta-
cion del mal radical implicaba la anulacion de la libertad humana y rein-
troducia la religion en el centro de la accion. El motivo era que, siguiendo
a Kant, el mal radical suponia la presencia del misterio, la intervencion de

fuerzas sobrenaturales de caracter demoniaco.

Cuando Arendt pudo ver a Eichmann, oir sus argumentaciones, pre-
senciar sus reacciones, analizar sus justificaciones concluyé que lo que
tenia delante no era un ser ontolégicamente corrompido ni una persona-
lidad satanica, sino un hombrecillo vulgar que habia cometido crimenes
horribles gracias a una especie de estupidez moral que procedia de una
absoluta ausencia de juicio: “Eichmann no era esttpido. Unicamente la
pura y simple irreflexion —que en modo alguno podemos equiparar con la
estupidez— fue lo que le predispuso a convertirse en el mayor criminal de
su tiempo”. Arendt afladia que la personalidad del condenado permitia
extraer una leccion: “tal alejamiento de la realidad y tal irreflexion pueden
causar mas dafo que todos los malos instintos inherentes, quiza, a la na-
turaleza humana”®®. La naturaleza del mal que habia sembrado el nazis-
mo era a juicio de Arendt banal, aunque con ello, no queria decir que no
fuera imponente, repugnante, extremo y absolutamente condenable. Esa
incapacidad para distinguir el bien del mal explicaba que pudiera haber
cometido acciones monstruosas y, simultaneamente, fuera incapaz de
mentir o dafiar a un superior, por ejemplo, para progresar en su carrera.
Pero lo fundamental para el esquema del pensamiento de Arendt es que

la tesis de “la banalidad del mal” permite rescatar la posicion de la liber-

28 Eichmann en Jerusalén, Barcelona: Lumen, 1967, p. 414 En lo sucesivo citare-
mos por las siglas EJ, seguidas del numero de la pagina.



José LASAGA: Hannah Arendt o el valor de pensar. Una introduccién a su obra 147

tad humana y concluir que “cada uno podia decidir por si mismo ser bue-

no o ser malvado en Auschwitz"?°.

Arendt focalizé sus andlisis de la conducta de las victimas en la “res-
ponsabilidad personal bajo la dictadura”. El totalitarismo no habia sido el
producto de ningun fondo demoniaco liberado por algun azar histérico:
sus extraordinarios delitos podian ser juzgados dentro del mundo de las
instituciones humanas. Asi se restablecia la continuidad histérica con el

pasado, condicion para que los hombres volvieran a tener futuro.

Young-Bruehl subraya la importancia biografica de este cambio de
posicidn tedrica: Arendt se reconciliaba con el mundo entre otras cosas
porque la accién politica volvia a ser posible. Si el mal era banal y no
demoniaco, podia ser comprendido. Arendt concede un alcance muy es-
pecial al acto intelectual de comprender. Lo diferencia del “entender” del
intelecto que aisla relaciones y separa componentes en un continuo, ni el
explicar cientifico que deriva un dato o un hecho de su posible causa. No,
comprender es la capacidad que tiene los seres humanos para penetrar
en un mundo que ya estaba en marcha antes de que ellos llegaran y que
es profundamente indiferente a sus designios y proyectos vitales, es “una
actividad sin fin (...) a través de la cual aceptamos la realidad y nos re-

conciliamos con ella, es decir, tratamos de estar en casa en el mundo™®°.

Aunque tuvo que pagar un alto precio por esa reconciliacion munda-
na, pues durante afios fue objeto de ataques —especialmente desde or-
ganizaciones sionistas— y algunos amigos se distanciaron. El libro conte-
nia tal cantidad de tesis polémicas, respecto de lo que podriamos llamar

ahora lo “politicamente correcto” desde el punto de vista de las victi-

2% Citado por Young-Bruehl de un texto sobre Auschwitz de Bernd Naumann, escrito
por Arendt hacia 1966. Biografia p. 470.

30 Ensayos de comprension, op. cit., p. 371.



148 Investigaciones fenomenolégicas 5

mas®', que desencadené una avalancha de reacciones que duré varios
afos. Arendt fue acusada de suavizar la responsabilidad de los verdugos
y cargar ésta en la cuenta de las victimas, acusacion injusta, aunque
plausible en funcion de la extrema dificultad y novedad de los analisis de
Arendt sobre “la banalidad” de los asesinos. Claro que lo que queria decir
a sus lectores con la hipotesis de que el mal que habia liberado aquel
horror era “banal”, no era banal, trivial, insustancial o anodino, sino algo
sumamente grave que aludia a la facilidad con que habian podido darse
las condiciones de posibilidad de una situacion tan atroz, y advertia sobre
las probabilidades de una repeticién. EI mal banal es superficial: se pro-
paga en la superficie, como un hongo®. No se necesitan seres excepcio-

nalmente apasionados, destructivos o dotados de gran voluntad para que

31 A este respecto es significativa la correspondencia que intercambié con Gershon
Scholem (Raices, Madrid, n® 36. Ambos eran amigos de Walter Benjamin. Asimis-
mo, la reaccién de su intimo amigo Hans Jonas, quien cuenta en sus memorias que
fue el sentido comdn de su esposa lo que le ayudé a salvar la relacion con Arendt.
(Cf. Memorias, Madrid, Losada, 2005)

%2 Creo que el problema es antes de términos que de significados. Arendt expone
claramente que “banal” califica el caracter superficial del mal en lo que respecta a
su génesis, entre otros aspectos, los motivos demasiado humanos de los verdugos,
sin entrar en su cualidad moral ni en la gravedad objetiva del comportamiento.
Pero a mi juicio, la razén para preferir, a raiz de su experiencia en el juicio de
Eichmann, el termino “banal” al de “radical” se debe a que el segundo obligaba a
entrar en profundidades metafisicas y teoldgicas que amenazaban con sacar del
mundo histérico las causas de lo acontecido, de manera que, como ya habia
sefialado, los hombres quedaban inermes ante lo ocurrido, pues no podian
comprender; y en consecuencia no eran capaces de perdonar, si fuera el caso, o
castigar. En réplica a una carta de Scholem considera un grave error afirmar el
caracter demoniaco del mal, siquiera sea metaféricamente: “El mal nunca es
‘radical’, que es sb6lo extremo, y que no posee profundidad ni dimensién demoniaca
ninguna. Puede proliferar y arrasar el mundo entero precisamente porque se
extiende como un hongo en la superficie. ‘Desafia’ al pensamiento, segun dije,
porque el pensamiento trata de alcanzar alguna profundidad, de ir a su raiz, y en el
momento en que se ocupa del mal se ve frustrado porque ahi no hay nada. Tal es
su ‘banalidad’. Sélo el bien tiene profundidad y puede ser radical” (Correspondencia
con Scholem, op. cit., p. 19).



José LASAGA: Hannah Arendt o el valor de pensar. Una introduccién a su obra 149

un genocidio pueda ser llevado a cabo, sino buenos padres de familia,

probos funcionarios, gente de orden®.

En lo que respecta al andlisis estrictamente politico, Arendt descubri6
una conexion entre el mal banal y algunas de las concepciones vigentes
en la practica politica del s. XIX. Una de ellas era la convertibilidad del
mal —ahora— en bien —mafana—, es decir, el viejo lugar comun de que “el
fin justifica los medios”. En efecto, la tesis sobre la banalidad del mal ad-
vierte sobre la “facilidad” con que se puede hacer el mal, no importa la
intencion, y aun contando con las mejores intenciones: habia que tener
mucho cuidado con la mayor tentacion de la politica: “ser bueno por me-
dios malos™*. Pero las convicciones que llevaban a estas conclusiones
estaban enraizadas en lo mas profundo de la tradicion y la practica politi-
cas de Occidente. Un caso destacado seria el de las tesis de la filosofia
de la historia hegeliano-marxiana, con su pretensién de que puede ser

conocido el futuro®. Si éste puede ser determinado como un efecto del

33 Arendt ya sospeché este aspecto de la psicologia de los verdugos cuando escribio
en Los origenes del totalitarismo que Himmler habia comprendido bien el fondo del
asunto. El organizador de las SS demostré “su capacidad suprema para organizar a
las masas en una dominacion total, suponiendo que la mayoria de los hombres no
eran ni bohemios ni fanaticos ni aventureros ni maniacos sexuales ni chiflados ni
fracasados sociales, sino, primero y ante todo, trabajadores y buenos cabezas de
familia” (OT, p. 421).

34 Citado por Young-Bruelh. Biografia p. 476.

35 “| a vision hegeliana de la historia excluia lo inesperado” Arendt en una carta a M.
MacCarthy. Biografia p. 575. Es evidente que Arendt habia concluido que la revela-
cion politica que habia detras del fenédmeno totalitario suponia entre otras cosas la
refutaciéon de todas las filosofias de la historia pensadas por los pensadores moder-
nos fueran de inspiraciéon materialista o espiritual. Todas compartian la incapacidad
para remitir los acontecimientos historicos a la accion humana, en la acepcion es-
pecifica que tiene en La condicion humana. En Historia e inmortalidad dice: “La
forma kantiana y hegeliana de reconciliaciéon con la realidad mediante la compren-
sion del mas profundo significado de la totalidad del proceso histérico parece haber
quedado tan refutada por nuestra experiencia como lo ha sido también el intento
simultaneo del pragmatismo y del utilitarismo por ‘construir la historia’ y por impo-
ner a la realidad el significado y la ley preconcebidos por el hombre” (Op. Cit., p.



150 Investigaciones fenomenolégicas 5

estado de cosas dado en el presente, que evoluciona con arreglo a leyes
establecidas, analogas a las leyes de la fisica sobre los fenémenos del
Cosmos, tiene sentido desplazar a ese futuro la justificacion moral del
mal que se hace ahora, a sabiendas de que es una accién mala, pero
que se trastocara all4 en buena. Semejante planteamiento, amén de ser
falso, y destruir el sentido comun, del que dependemos los hombres para
orientarnos en la vida cotidiana, supone una concepcion no libre de la po-
litica, pues para Arendt la accién no tiene nada que ver con la fabricacion
y gueda malograda si se la trata como un asunto de medios y fines. Este
fue el gran error de la modernidad politica y filoséfica, que culmina, preci-

samente en Marx®.

La cronica sobre el juicio Eichmann, a parte las repercusiones biogra-
ficas que fueron muchas y no siempre agradables, tiene una importancia
notable en el desarrollo de su obra porque, en cierto modo, dio un giro a
ésta, o, al menos, le afiadido una dimension inesperada. Arendt que se
habia mostrado siempre reacia, casi despectiva, con la gran tradicion fi-

losé6fica®’, entre otras cosas por su incapacidad para comprender la ac-

69). Frente a ambas interpretaciones, Arendt defiende que “la Historia es un relato
que tiene muchos comienzos pero ningun fin”. Y aclara que a lo que el historiador
profesional puede tratar como el “fin” de algo, de un periodo, de una tradicion,
siempre sera “un nuevo comienzo para quienes estan vivos”, quiere decirse para
los humanos capaces de ejercer su constitutiva libertad en el curso de acciones
nuevas. (Cf., “Comprensién y politica. (Las dificultades de la comprensién)”, en En-
sayos de comprension, op. cit., p. 389.)

36 Cf. Historia e inmortalidad, pp 61-62, en donde Arendt reprocha a Marx pensar la
historia como si fuera algo que se construye, aunque le concede que fue el primero
en comprender que lo que se fabrica tiene el sentido en su finalidad, por lo que la
historia, segun esta vision “técnica” de la misma como resultado del trabajo y de la
produccidon exige tener dada una meta y progresar necesariamente hacia ella.
También en CH (pp 158 y ss) las criticas a la historia como proceso, semejante a
los procesos de la vida.

37 La argumentaciéon de que la gran tradicion ha quedado aniquilada por los
acontecimientos politicos del siglo XX esta argumentada en el prélogo a los ocho
ejercicios de pensamiento politico, “La brecha entre el pasado y el futuro”, p. 81



José LASAGA: Hannah Arendt o el valor de pensar. Una introduccién a su obra 151

cion y, de resultas, para enfrentarse con los graves acontecimientos his-
téricos del s. XX, se volvié hacia ella. Puesto que el juicio era una de las
capacidades del pensamiento, habia que esclarecer en que consistia la
vita contemplativa con sus recursos: el dialogo del pensamiento consigo

mismo, el querer de la voluntad y la valoracion de lo real en el juicio.

De ahi surgieron las conferencias que dicté primero en la Universidad
de Chicago en 1964, 1965 y 1966 y luego en la New School for Social
Research de New York: Fundamentos de la moral y Sobre la moralidad,
buscando “una conclusién moral para la politica™®. Se trata del material
basado en el estudio de La critica del juicio de Kant, que, si hubiera teni-
do tiempo, habria terminado por integrarse en la tercera parte de La vida

del espiritu®.

La obra fue planeada en tres partes: el pensar, la voluntad y el juicio*
se corresponden con las tres dimensiones de esa vida contemplativa que
tan oscuras relaciones mantiene con la vida activa. Los andlisis estuvie-
ron centrados en torno a lo que Arendt consider6 el gran problema hurta-
do por los filésofos modernos: las relaciones, de suyo conflictivas, entre

el pensar y el querer en relacién con un modelo de la voluntad no auto-

%8 Biografia, p. 468.

39 Madrid, Centro de Estudios Constitucionales, 1984 y Barcelona, Paidos, 2002.
Acaban de aparecer traducidas al castellano parte de las lecciones que habrian
constituido la base de elaboracion de la tercera parte de La vida del espiritu y que
Arendt se proponia escribir cuando murié. Con el titulo Conferencias sobre la filoso-
fia politica de Kant (Barcelona, Paidés, 2003) y editadas por Ronald Beiner se pu-
blican las clases dictadas en la New School for Social Research en el semestre de
otofio de 1970. Completa el volumen unas notas sobre la imaginacién, de un semi-
nario sobre La critica del juicio que dio en la misma institucién y por las mismas fe-
chas.

49 Arendt sigue la divisién kantiana de la razén en tres facultades. El juicio a que se
refiere Arendt es el tipo de juicio que Kant llamé “reflexionante” o sin reglas. Por
cierto que el autor de la gran tradicién por quien Arendt sintié mayor respeto y ad-
miracion fue precisamente Kant, pues a diferencia de la mayoria de los filésofos no
descuido las implicaciones politicas del pensamiento.



152 Investigaciones fenomenolégicas 5

cratico. Vio la esencia del pensamiento, no en el conocimiento que domi-
na, sino en su capacidad para reconciliar el yo con el mundo, reconcilia-
cion que le parecia condicidn necesaria para establecer juicios sobre lo
real. Y es que, segun Arendt, el yo que piensa esta fuera del mundo, en
una especie de no-lugar, en una “brecha” entre el pasado y el futuro*.
Como sefala Young-Bruehl, el motivo central de Arendt en los setenta
fue éste de la reconciliacion con lo real. Eso es lo Unico que el pensa-
miento puede hacer por los humanos urgidos a actuar por las condicio-
nes en que se les da la vida en la tierra: cerrar las brechas que los acon-
tecimientos abren —a veces de manera traumética— en la historia huma-
na. La sugerencia no puede ser mas paradgjica: lo que cierra la brecha
es una brecha. No se trata de un juego de palabras, pues mientras que la
primera es una quiebra, una discontinuidad acontecida por las acciones
humanas, la segunda es el hueco habitado por el pensamiento que resti-
tuye con sus afirmaciones y reconocimiento lo destruido por la radical

contingencia e imprevisibilidad de la accion humana.

Esta es la razén por la que el pensamiento no puede ser directamen-
te politico. Por el contrario, la accion con su cortejo de compromisos y
urgencias incapacita para el pensar, que requiere la retirada y el aparta-
miento de la arena publica: “ensefiar aceptacion de las cosas en su reali-
dad”, ese es el papel que encomienda Arendt al pensar del espiritu, pues
“de esa aceptacion que también puede ser denominada veracidad, surge
la capacidad del juicio”. Y de ahi la conclusién a que se encaminaba su
obra y que desgraciadamente no nos pudo dejar impresa: la verdadera

actividad politica del pensamiento es juzgar.

41 La expresién alude al titulo del articulo que puso como prefacio al libro de titulo
semejante. El lugar o “no-lugar” segun se mire, “entre el recuerdo y lo desconocido
que se alza delante” (Biografia p. 555), es el sitio habitual en el que termino por
establecerse vitalmente Hannah Arendt.



DERRIDA CONTRA HUSSERL: LA CRITICA DE LA VOZ Y EL
FENOMENO A LA TEORIA DEL SIGNO DE LA PRIMERA
INVESTIGACION LOGICA DE HUSSERL

Francisco Conde Soto
Universidad de Barcelona

Abstract

In this article the author tries to deconstruct the critic against Husserl”s
analysis of the signs in the first logical investigation as it is exposed in Derri-
das”s work Speech and Phenomena (1967). Derrida’s main critic is that the
husserlian distinction between two kinds of signs — expressions (signs with
signification) and indications- is unjustified and artificial. He also rejects the
husserlian topic that sustains the ideality of significations and misinterprets
the concept of meaning by understanding it as “the intention to say some-
thing”. The author of the article tries to show how Derrida manipulates the
very strict husserlian notions by means of small but severe conceptual per-
versions that allow him to criticize without reason Husserls understanding of
the meaning as built upon some conscious “forgetting” of the empiric side and
of the indicative function of the expressions. The article begins with an expo-
sition of some important points of the first logical investigation and then tries
to show how Derrida manipulates them in his “approach” to the husserlian
text.

El pensamiento de Derrida se califica a si mismo como “decons-
truccion” de la tradicion metafisica occidental, tradicién que es ataca-
da desde diferentes perspectivas. La primera de ellas es ser conside-
rada una “metafisica de la presencia”, puesto que en ella habria una
clara tendencia a definir cognoscitivamente lo que es un objeto en
virtud de aquellas dimensiones del objeto que se aparecen y que son
presentes despreciando aquellas que aunque ocultas, ausentes, pa-
sadas y futuras también le pertenecen. Una segunda perspectiva cri-
tica a la tradicidon se centraria en torno a la acusacién de ser “logo-

centrista”, en la medida en que su discurso se moveria sobre el pre-



154 Investigaciones fenomenolégicas 5

supuesto tacito de la creencia en la posibilidad de que el sentido se
dé bajo la forma de una presencia originaria en una intuicion eviden-
te, en la posibilidad de que la significacion signifique sin abandonar el
“reino” del logos absoluto, privilegiando injustificadamente lo inteligi-
ble sobre lo sensible. En tercer lugar, entre otras muchas, la tradicion
metafisica seria criticada por su “fonocentrismo”, al privilegiar el
habla sobre la escritura. La denuncia de estas diferentes situaciones
constaria en primer lugar en ejercer una relectura de ciertos textos
de la historia de la metafisica con el animo de deconstruirlos y poner
de manifiesto los presupuestos ocultos anteriores. En este articulo no
entraremos a evaluar en profundidad qué pueda significar el término
deconstruccidén en gene-ral, sino que se analizard el intento decons-
tructivo concreto que Derrida realiza en La voz y el fendmeno sobre
la primera Investigacion Logica. Para ello se hara una presentacion de
aquellos puntos del andlisis husserliano a los que Derrida se remite

para pasar posteriormente a un analisis de la validez de sus criticas.

A. LA TEORIA DE LOS SIGNOS EN LA 1° INVESTIGACION
LOGICA.

1. Signos y expresiones

Que Derrida escoja las Investigaciones Logicas se debe a su ca-
racter fundacional en relacién a la primera fenomenologia de Husserl
—a nuestro entender hasta ldeas |. Las Investigaciones Ldégicas se
proponen como primera tarea un analisis de la naturaleza de las ex-
presiones y de los significados como paso previo obligado a la poste-
rior elaboracion de cualquier disciplina filoséfica, en la medida en que
esta formula sus resultados mediante expresiones signifi-cativas de
un lenguaje. La primera investigacion logica, titulada precisamente

“Expresion y significacion”, se inicia con una definicion y clasificacion



Francisco CONDE: Derrida contra Husserl 155

de los signos. Segun Husserl todo signo es “signo de algo” [Zeichen
far etwas] (Hua XIX/1, 30). Esta relacion puede darse de varias

formas diferentes:

- existen signos que no designan [bezeichnen] aquello en lugar

de lo que estéan;

- existen signos que designan, pero no significan aquello por lo

que estan;

- y finalmente existen signos que designan y que significan

aquello por lo que estan.

De entrada existen dos funciones signicas distinguibles: la funcion
indicativa-designativa y la funcion significativa-expresiva. Los dos
primeros tipos de signos entran dentro de la categoria de los indices®:
signos no expresivos, tanto designadores como no designadores. Soélo
la tercera clase de signos estaria acompafada de una funcion

significativa y constituiria el grupo de las expresiones?.

Con respecto a los indices Husserl afirmard que hay un fendmeno

unitario que es la indicacion en general:

“[...] cualquier objeto o estado de cosas, de cuya consistencia [Bes-
tand] alguien tenga conocimiento actual, le indican a este alguien la
consistencia de otros determinados objetos o estados de cosas, de
forma que la convicciéon [Uberzeugung] acerca del ser de unos sea vi-
vida como motivo para su conviccién o suposicion acerca del ser de los
otros” (Hua, XIX/1, 32).

Para Husserl la esencia de la indicacibn se encuentra en una
relacion de "motivacion" entre los elementos interrelacionados. A esta
motivacion le corresponde un correlato objetivo que aparece

[erscheinende], un estado de cosas unitario que es mentado por ella.

! Gaos emplea en la traduccion castellana “sefial” para traducir

2 Es importante atender a la palabra funcién, porque nos permite aclarar desde un
principio que en realidad estamos hablando de dos funciones de los signos, una
funcion indicativa y una funcidn expresiva, y no de una separacion substancial entre
dos clases de signo.



156 Investigaciones fenomenolégicas 5

El “porque” que permite que se forme esta unidad es el correlato
objetivo de la motivacion: pienso que la playa esta habitada porque
he visto una pisada. La indicacion no es s6lo mi ver una pisada ni el
hecho de que la playa esté habitada sino el conjunto unitario “playa

habitada porque pisada”.

En su analisis de las expresiones Husserl comienza negando que,
tal y como se considera tradicionalmente, el caracter expresivo de-
penda de la funcidon comunicativa de esa expresion. Una expresion es
expresion tanto si pertenece a un discurso comunicativo como si no lo
hace. Los rasgos que caracterizan esencialmente a una expresion se-
rian dos: a) las expresiones se dan siempre formando una unidad fe-
nomeénica con las vivencias que ellas mismas exteriorizan; b) las ex-
presiones en el sentido del discurso estan animadas por la intencion
de presentar algun tipo de «pensamiento» (la palabra aparece entre-
comillada en el texto husserliano), es decir, Husserl reconoce que
habitualmente las expresiones aparecen acompafadas de una inten-
cibn comunicativa. En el discurso comunicativo las expresiones
funcionan para el receptor como indices del pensamiento del emisor:
son indices que notifican o designan las vivencias psiquicas del
emisor. De cara a analisis posteriores hay que dejar claro que la
comprension gue se produce en un intercambio comunicativo no es
un saber conceptual o un juzgar del tipo del enunciar donde se
constate la verdad de lo notificado, sino que la captacion de la
notificacion, la “toma-de-nota” [Kundnahme] es una mera percepcion

de la notificacion [Kundgabe].

2. Las expresiones en la vida solitaria del alma [das einsame

Seelenleben]

El 8 8 de la primera investigacion logica estd dedicado a

demostrar que la funcion indicativa no es esencial a las expresiones.



Francisco CONDE: Derrida contra Husserl 157

Se trata aqui de localizar un empleo de las expresiones donde estas
no pierdan su funcion significativa aun cuando no comuniquen nada,
en otras palabras, cuando no indiquen nada. La vida solitaria del alma
es aquella situacibn donde nos representamos una palabra en
“silencio”, como cuando cerramos los 0jos y pensamos “negro” o
como cuando hablamos con nosotros mismos. Husserl insiste en el
hecho de que las significaciones de una expresion en el ambito de la
vida solitaria del alma son las mismas que en el ambito comunicativo.
En la vida solitaria del alma las expresiones no comunican pero
siguen siendo expresiones, siguen teniendo significacién, pueden ser
comprendidas. En la vida solitaria del alma "Nos imaginamos en
nuestra fantasia un signo verbal hablado o impreso pero en realidad
no existe tal signo” (Hua, XIX/1, 42). Para que nos podamos
representar una palabra no es necesario que esta palabra exista
como sonido o como grafia reales, fisicos. No nos interesa la
existencia empirica de una palabra para saber si hay o no hay
significacion. La expresion seguira siendo expresion aungque no tenga-

mos una palabra fisica, un sonido.

Fuera del ambito de la vida solitaria la palabra tiene, por el con-
trario, una funcidén notificadora, de forma que los pensamientos, los
estados psiquicos de los que hablabamos antes, no son expresados
“meramente en la forma de una significacion” (Hua, XIX/1, 43) sino
que son comunicados mediante un proceso de notificacion. La conclu-
sion seria que las funciones expresiva y notificadora no coinciden ni

tienen que darse siempre juntas.

Husserl considera a continuacion la objecion de si no podriamos
pensar que en la vida solitaria del alma nos notificamos algo a noso-
tros mismos, de forma tal que las expresiones podrian funcionar en
este contexto como indices de nuestros propios estados psiquicos.

Seria entonces legitimo hablar de la posibilidad de una comunicacién



158 Investigaciones fenomenolégicas 5

consigo mismo. Husserl afirma que en realidad las expresiones de la
vida solitaria del alma en este contexto efectian un apuntar [Hinzei-
gen]® a las propias vivencias que es diferente del indicar de los indi-
ces: “La existencia del signo [expresivo] no motiva la existencia, o
mas exactamente, nuestra conviccion acerca de la existencia de la
significacién”. Por el contrario: “Lo que nos sirve como indice (mar-
ca), debe ser percibido por nosotros como existente” (IL, XIX/1, 42).
En la vida solitaria del alma ni las palabras ni las significaciones son
percibidas como existentes, por lo que no pueden ejercer propiamen-
te hablando ningun tipo de funcién indicativa. No podemos decir que

son indices de nuestros propios estados psiquicos.

Husserl dos caras en la expresion. La palabra “caras” es aqui em-
pleada con todo rigor, puesto que Husserl se refiere a las caras de al-
go bifaz, caras que no son separables facticamente sino tan solo a
efectos del analisis. Distinguimos en la expresion entre: 1. El feno-
meno fisico, palabra verbal, signo sensible. 2. Un curso? de vivencias
psiquicas que enlazado asociativamente a la expresidn hace que esta
sea expresion de algo (Hua, XIX/1, 38). Mas adelante clasifica estas
vivencias en dos tipos: intenciones significativas esenciales a la ex-
presion e intenciones cumplidoras, impletivas, implementadores [er-

fallende] del sentido que la pueden acompafar eventualmente y que

3 La traduccién de esta palabra ofrece alguna dificultad. Gaos traduce mostrar, pero
asi se pierde la nocidn de la particula Hin-, que indica movimiento, concretamente
el desplazamiento desde un punto préximo a otro mas lejano. Si bien la palabra
castellana “apuntar” sélo traduce la dltima parte de la palabra alemana (zeigen:
mostrar, ensefar, exhibir), recoge el sentido de movimiento que tiene el término
aleman de “mentar, apuntar” en el sentido de “traer algo, llevar algo, colocar algo
ahi delante”.

4 Belauf de Belaufen. Los significaciones habituales son “ascender a, elevarse a,
importar, ser de”. Pero la particula be- se utiliza en este caso para darle al verbo
una direccién objetiva, para insistir en el resultado de su accién. En este caso la
accion del verbo laufen: correr, recorrer. En la traduccién castellana aparece
simplemente “conjunto” (GAOS 1982, 1, 239).



Francisco CONDE: Derrida contra Husserl 159

dan plenitud intuitiva a las intenciones significativas a través del es-
tablecimiento de una relaciéon a un objeto expresado. La palabra en
cuanto fendbmeno fisico se hace una con la intencidén significativa,
constituyendo una unidad esencial. La union entre ambos elementos
no es "ningdn mero agregado" sino que "forman, por el contrario, una
unidad profundamente fundida de un tipo peculiar” (Hua, XIX/1, 45).
Lo que sucede es que en el acto expresivo la aparicion verbal fisica
experimenta una modificacion fenomenal esencial cuando adquiere el
valor de expresion: la realizacion de la intencién significativa desplaza
nuestro interés desde la representacion o percepciéon de la palabra al

objeto mentado.

3. La significacion

La significacion sera tan solo aquella parte siempre idéntica de la
intencion significativa, en la que se constituye la relacion al objeto.
Utilizar una expresion con sentido es lo mismo que referirse, repre-
sentarse un objeto, sin importar si el objeto es ficticio, real o incluso
imposible. No se trata por tanto de que una expresion tenga signifi-
cacion cuando se refiere a un objeto que existe. Por otra parte, la
comprension de las expresiones persiste después de la desapa-ricion
de las representaciones o imagenes que la acompafan, lo que implica
que las imagenes son auxilios de la comprension, no elementos don-

de residiria por completo la significacion.

El caracter de significabilidad no se afiade a un acto como si fuese
un nuevo contenido psiquico, como si estuviésemos ante una suma
de contenidos del mismo valor. Se trata de que un Unico y mismo
contenido psiquico ha cambiado su caracter de manera tal que ya no
se nos aparece como una mera marca en el papel, una mera
aparicion fisica, sino que ahora funciona como un signo que nosotros

entendemos. Que la significacion reside en el caracter del acto que da



160 Investigaciones fenomenolégicas 5

sentido, no en el que lo implementa, lo demuestra también la exis-
tencia de un pensamiento puramente simbodlico, que no estd acompa-
fado por ninguna representacion o cumplimiento intuitivo, o la posi-
bilidad de hablar sin la presencia de intuiciéon, como en el caso de una
conversacion donde no nos detenemos a formar representaciones o
imagenes acerca de los hechos comentados. La intencion significativa
es la que anima la expresion concediéndole una significacion y, en
cuanto apuntado o intencionado a través de ésta, un objeto. Husserl
no dice que una expresion tenga significacion en la medida en que se
refiere a una objetividad, sino que una expresion puede apuntar a un

objeto a través de su significacion.

La significacion de una expresion se caracteriza ante todo por su
caracter ideal frente a la multiplicidad de las emisiones expresivas
que se pueden referir a ella. El estado de cosas expresado por una
expresion conforma una unidad frente a la multiplicidad de enuncia-
dos en que puede ser expresada esa significacion. Mientras que el
contenido psicolégico de la vivencia significativa es una parte de la
vivencia, la significacion, por el contrario, no es una parte real del
acto de la conciencia. En este ultimo caso la significacion varia en
cada uno de los actos, porque los actos son irrepetibles y siempre
diferentes por el mero hecho de estar asociados a un momento
temporal concreto. Lo que mentamos permanece uno, no se multi-
plica: el juicio en sentido ideal l6gico es uno. Es necesario entonces
explicitar a qué tipo de identidad se refiere Husserl al hablar de la
idealidad de la significacion. Las significaciones se comportan con
respecto a los actos significativos "como el Rojo en especie con
relacion a las tiras de papel aqui yacientes, que 'tienen’' todas este
mismo Rojo” (IL, XIX/1, 106). La multiplicidad de las diferentes
instancias significativas se “reune” bajo una unica significacion ideal.

Mientras que cada uno de los actos psicoldogicos de significacion es



Francisco CONDE: Derrida contra Husserl 161

real-temporal, la significacibn mentada por ellos tiene ser ideal-
atemporal: es decir, las significaciones en cuanto especies no se dan
ni se encuentran en un determinado tiempo, sino que son atem-
porales. Su ser no es real, sino ideal. Ahora bien, esta idealidad no es
idealidad en sentido normativo: no se trata de una idealidad norma-
tiva que debiera ser perseguida como valor limite ideal cumplido en
mayor o menor medida en los casos particulares®. La significacion
normativa es un objeto real perseguible, una norma practica, e
incluso aunque se trate de un ideal no realizable existe como
individuo, como norma concreta. La idealidad de la significa-cién, en
tanto que idealidad en el sentido de la especie, excluye cualquier re-
laciéon con la realidad. Es por este motivo por el que las normas
ideales no pueden sustituir a las significaciones en el sentido de
especie: cada norma es algo individual perseguido por los actos de
juicio reales, pero la especie excluye toda referencia a lo real o a lo
individual (Hua, XI1X/1,107). Por otra parte, que la significacion sea
ideal en el sentido de la especie no quiere decir que especie y
significacién coincidan. Por ejemplo, la especie 4 es mentada a través
de las significaciones 2+2, el numero entero situado después del 3,

3+1, la significacion 4....

° El capitulo 8 de los Prolegébmenos a una légica pura (IL, XVIII, 159), texto
introductorio a las Investigaciones Loégicas, esta dedicado a la critica de los
prejuicios psicologistas. El primero de ellos seria no haber distinguido el caracter
teorético de la logica del caracter practico o normativo que la légica puede asumir
en cuanto conjunto de procedimientos o reglas para el pensamiento. Los conceptos
I6gicos de la légica normativa son también ideales pero en un sentido que debe ser
distinguido de la idealidad propia de la especie. Un ejemplo en el que los conceptos
l6gicos actian como ideales normativos lo ofrece la conversion de una verdad
l6gica en norma del pensamiento: cuando 2+2=4 es empleado como la regla que
nos dice que la operacion de sumar dos y dos es correcta cuando el resultado es
cuatro. Husserl afirma que los conceptos ldgicos en si no son ideales normativos.
En el momento en que actlian como ideales que hay que perseguir, su idealidad ya
no excluye la realidad, puesto que se ofrecen como casos limite a los que se deben
aproximar los ejemplares reales.



162 Investigaciones fenomenolégicas 5

4. El problema de las expresiones esencialmente ocasionales.

Una de las cuestiones a las que Derrida dedica mayor atencion es
la critica de la teoria husserliana de las expresiones ocasionales. En
relacion al significado segun Husserl podemos distinguir fundamen-

talmente dos tipos de expresiones:

a) objetivas: cuya significacion no depende en ningun caso del
contexto. Los ejemplos por excelencia son los enunciados de las cien-
cias “abstractas”. Esto no impide que una expresion objetiva puede
ser equivoca, es decir, que tenga diferentes significaciones, siempre
que sea posible determinar y precisar la significacion valida entre las
varias posibles a través del contexto actual, de la interpretacion del
oyente, etc. Ej.: si digo el gato es feo, suponemos que no me refiero
a la herramienta, sino al animal. Pero no se trata de que la expresion
dependa esencialmente del contexto para poder ser comprendida. La
expresion “gato” es comprendida aunque no aparezca el contexto que
precise si se trata de una herramienta o de un animal. Si no hay con-
texto, no se puede saber de qué significacion se trata pero la expre-

sion no deja de ser entendida.

b) expresiones esencialmente subjetivas u ocasionales: estas
expresiones carecen de significacion fuera de su contexto, necesitan
necesariamente de él para determinarse de entre un grupo posible de
significaciones. Pareceria que estas expresiones serian
contraejemplos a la afirmacion de Husserl de que las significaciones
constituyen unidades ideales idénticas: estariamos ante expresiones
cuyas significaciones dependen esencialmente de la existencia de un
contexto, expresiones que carecerian de significaciones si no fuera
gracias al contexto. La idealidad de la significacion se veria amena-
zada por este “vacilar’ en la significacion de las expresiones ocasio-

nales.



Francisco CONDE: Derrida contra Husserl 163

Husserl estudia el caso del pronombre yo como paradigma de
expresion ocasional. La palabra “yo” nombra en cada caso a una
persona distinta que es reconocible en virtud del contexto. Si care-
cemos de este contexto, como cuando leemos la palabra “yo” sin sa-
ber quien la ha escrito, tenemos una palabra extrafia a su signifi-
cacion normal, porque no podemos identificar el objeto concreto al
cual se refiere en una determinada situacion; y sin embargo la pala-
bra sigue siendo algo mas que un mero arabesco o un grafema. A
primera vista parece que la significacion normal de “yo” es aquella
que adquiere la palabra en cada caso cuando es usada por un sujeto
que se refiere a si mismo. Sin embargo, pese a que cada hablante se
refiere a una representacion especifica de su yo, hay algo comun a la
expresion “yo” en todas sus emisiones. La representacion inmediata
de la persona hablante sobre si no aprehende en si la significacion
total de la palabra “yo”. La palabra “yo” no es igual a un equivoco
que se pudiese identificar con todos los posibles nombres propios de
personas. A la significacion de “yo” le pertenece la representacion del
mentarse-a-si-mismo y del apuntar a la representacion individual
directa de la persona que emplea la expresiéon, que a su vez se

asienta sobre este mentarse-a-si-mismo:

“Curiosamente tenemos aqui, asi lo deberemos reconocer, dos
significaciones construidas una encima de la otra. Una, relacionada
con la funcién general, esta unida a la palabra de forma tal que pue-
de realizar una funciéon indicadora en el representar actual; la otra,
por su parte, favorece la otra representacion, la representacion sin-
gular, y hace cognoscible su objeto, al mismo tiempo en el modo de
la subsuncién, como lo mentado hic et nunc. La primera significacion
podriamos por ello denominarla indicadora, la segunda, indicada” (IL,
X1IX/1, 89).



164 Investigaciones fenomenolégicas 5

En el caso de las expresiones ocasionales el nucleo de la
significacion estd constituido por la funcién indicadora. Incluso en el
caso de una expresion esencialmente ocasional existe una significa-
cion idéntica que se mantiene en todas las emisiones de la expresion.
Para Husserl la significacion normal de las expresiones ocasionales
consiste en la determinacion de una direccion objetiva, de un objeto,
aunque este no tenga que estar presente. Afirmar que la significacion
normal de la palabra “yo” s6lo se alcanza cuando se consigue cumplir
su referencia iria en contra de su propia separacidon entre intenciéon

significativa y cumplimiento.

B. LA CRITICA DE DERRIDA A HUSSERL EN LA VOZ Y EL
FENOMENO.

Una vez culminada esta primera presentacion aclaratoria se pro-
seguira con el analisis de las criticas que Derrida hace a Husserl, in-
tentando justificar nuestra consideracion de que no son acertadas. La
Voz y el Fendbmeno esta estructurada en siete capitulos que forman
dos blogues tematicos principales. El primero de estos bloques tiene
como tema central la critica a la teoria del signo formulada en la pri-
mera investigacion légica. El segundo, que no sera estudiado en este
articulo, lleva a cabo una presentacion critica de la fenomenologia del
tiempo tal y como es expuesta en las Lecciones sobre la conciencia

interna del tiempo (Hua X) de Husserl.
1. La cuestion del signo “en general”.

El objetivo principal de Derrida es demostrar la imposibilidad de la
separacion entre las funciones expresiva e indicadora de los signos.
La critica mas consistente del primer capitulo de la obra de Derrida es
la que se refiere a la ausencia de un analisis de la estructura del
signo en general en el planteamiento de Husserl. Antes de comenzar

analizando las dos funciones del signo, expresiva e indicativa, Husserl



Francisco CONDE: Derrida contra Husserl 165

deberia haber estudiado en qué consiste la unidad de esas dos
funciones, qué significa “estar por / para / en funcién de algo otro”
(“todo signo es signo de algo”). Esta omision obedeceria en realidad
a una imposibilidad esencial para justificar la unidad de los tipos de
signo: Husserl seria consciente de que no existe una esencia comun,
de forma que el andlisis del signo en general habria conducido a la

separacion total entre indices y expresiones.

“ ‘Todo signo es signo de algo...’, para algo (fur etwas), tales son
las primeras palabras de Husserl, que introduce entonces inmedia-
tamente la disociacion: ‘... pero todo signo no tiene una «Bedeutung»,

un «sentido» (Sinn) que sea «expresado» con el signo’. Esto supone
que sepamos implicitamente lo que «estar-por» quiere decir, en el
sentido de «estar-en-el-lugar-de»; debemos comprender familiarmen-
te esta estructura de sustitucién o de un remitir para que después lle-
gue a ser inteligible en ella, incluso demostrada, la heterogeneidad en-
tre el remitir indicativo y el remitir expresivo; e incluso para que la
evidencia de sus relaciones nos sea accesible, aunque fuese en el sen-
tido en que lo entiende Husserl” (VP, 24).

Segun Derrida a partir del inicio del segundo paragrafo de la pri-
mera investigacion logica se podria deducir que el mismo Husserl
habria reconocido que indicacién y expresion son dos conceptos irre-
ductibles uno al otro y que sélo pueden ser relacionados a una misma
palabra de forma artificial y a través del ejercicio de una operacion

linguistica violentadora. El texto de Husserl es el siguiente:

“De los dos conceptos [Begriff] relacionados [anhdngenden] con la
palabra signo, estudiaremos primero el del indicar” (Hua, XI1X/1, 31)°.

Derrida traduce el anhangenden por “attachés” —atados, ligados,
pegados— y es entonces cuando puede pasar a detectar una cierta

violencia unificadora. A mi entender no es posible deducir del texto

® La traduccién castellana de Gaos y Morente es todavia mas explicita, quizas
excesiva, en cuanto a la unidad de los dos conceptos: “De los dos conceptos
inherentes a la palabra signo, consideremos primero el concepto de indicacion”
(GAQOS 1982, 1, 234). Con el tipo de letra de indicar queremos resaltar la segunda
forma de diferenciar una palabra que emplea Husserl: en ocasiones el texto
aparece en cursiva, pero en ocasiones las palabras aparecen resaltadas mediante
una mayor separacion de los caracteres.



166 Investigaciones fenomenolégicas 5

husserliano que Husserl estuviese violentando su propio pensa-
miento. Las significaciones habituales de anhéngen son “colgar, en-
ganchar” y mas raramente “afadir’; pero sobre todo, y en segundo
lugar, el término aleman Begriff no significa tan solo concepto, sino
que puede ser igualmente traducido por “nocién, idea”, de manera
que parece lo méas evidente considerar que Husserl quiere decir sim-

plemente que indicar y expresar son dos nociones del término signo.

Derrida afirma que quizas Husserl habria omitido la pregunta por
el ser del signo en general por motivos de naturaleza mas esencial.
Hussel descubriria que si el signo es interrogado bajo la forma de una
pregunta “;Qué es ...?” se estaria ontificando algo cuya naturaleza es

esencialmente distinta a la de un ente:

“¢No se puede pensar — y Husserl lo ha hecho, sin duda - que el sig-
no, por ejemplo, si se lo considera como estructura de un movimiento
intencional, no cae bajo la categoria de cosa en general (Sache), no es
un «ente» sobre el ser del cual se llegaria a plantear una cuestion?
¢No es el signo otra cosa que un ente? (No es la Unica «cosa», que al
No ser una cosa, ho cae bajo la cuestion «qué es»?” (VP, 25-6).

Nos parece que es discutible que la pregunta por el signo tenga
que convertirlo inmediatamente en algo 6ntico, como si toda interro-
gacion tuviese que “ontificar” necesariamente el objeto por el que
pregunta. Pero en todo caso estos son problemas que desbordan con
creces el marco de este articulo’. Para terminar, cabe recordar que
Husserl ya se habia ocupado de la cuestion del signo en un escrito del
afio 1890, titulado “Para una légica de los signos (Semiética)”®. Cierto
es también que Derrida no podia tener conocimiento de la existencia
de este texto porque cuando escribié su obra (1967) todavia no esta-
ba editado (primera edicion, 1970). En definitiva, quizas la soluciéon

mas urgente es reconocer que el concepto de signo en general per-

" Derrida est& aqui pensando en el §17 de Ser y Tiempo.

8 Incluido en Husserl, E., Philosophie der Arithmetik, Martinus Nijhoff, La Haya,
1970. Husserliana, volumen XII, pag. 340-373.



Francisco CONDE: Derrida contra Husserl 167

manece como un concepto primitivo y no recibe un andlisis lo sufi-
cientemente extenso por parte de Husserl. Seguramente porque su
andalisis se dirige a las expresiones y le es suficiente con una nociéon

bésica en torno a lo que sea el signo.

En lo que se refiere a la distincion entre expresion e indice Derrida
apunta, a nuestro entender acertadamente, que se trata de una dis-
tincion funcional y no sustancial: son dos funciones que pueden ejer-
cer los signos de forma conjunta o por separado. No se trata de dos
clases de signos totalmente heterogéneas. Su intencion es demostrar
que para Husserl la indicacion constituye algun tipo de carga o exce-
so, una funcion de segunda categoria frente al valor esencial de la
funcién de expresién. La indicacion es para Husserl algun tipo de con-

taminacion o suciedad:

“Sabemos ya, pues, que de hecho el signo discursivo, y por consi-
guiente el querer-decir, estd siempre encabestrado, preso en un sis-
tema indicativo. Preso, es decir, contaminado: es la pureza expresiva y
I6gica de la Bedeutung lo que Husserl quiere recuperar como posibili-
dad del Logos” (VP, 20-21).

Las connotaciones negativas que Derrida le atribuye al término
“Verflechtung” no pueden ser justificadas a partir de la semantica de
la lengua alemana. “Verflectung” aparece en el diccionario con la
significacion de “entrelazamiento, interdependencia” y no comporta
ningun tipo de connotacién o valoracion negativa. La palabra que
Derrida escoge como traduccidon es “enchevétré” (encabestramiento).
Se trata de un término dotado de una connotacién que puede ser
depositaria de un valor peyorativo. En los sucesivos pasajes del texto
Derrida cambia los términos pasando de “entrelazado” a
“encabestrado”, de “encabestrado” a “siempre encabestrado”, de
“siempre encabestrado” a “prisionero” y finalmente de “prisionero” a

“contaminado”.



168 Investigaciones fenomenolégicas 5

La marginacion por parte de Husserl del tema de la indicacion se
haria patente también a través del hecho de que sdlo le dedica tres
paragrafos, mientras que la expresion es estudiada en once (VP, 28).
Esto indicaria que la funcién indicativa es una funcibn menor de la
expresion. La respuesta mas rapida y eficaz a esta objecion es que el
interés de Husserl es precisamente analizar las expresiones, tanto
porque el objetivo final es aclarar que sean las expresiones para po-
der emplearlas correctamente en la investigacion filosofica, como

porque sélo en ellas es posible estudiar qué es la significacion®.

En un orden de cosas menor hay que apuntar que para Husserl la
grafia “en general” no es principalmente indicativa, tal y como el pen-
sador francés afirma en la nota de la pagina 29. Es necesario atender
a qué tipo de grafia nos referimos. Es cierto que Husserl parece reco-
nocer la posibilidad de signos meramente indicativos, como dibujos,
marcas, etc. Pero si se trata de una expresion es evidente que la gra-
fia no es en este caso principalmente indicativa, sino que esta “ani-
mada” por una intencidon significativa, “trasciende” su mero ser algo

empirico para apuntar a un significado.

2. La expresion

Derrida inicia el andlisis de aquello que sea la expresion para Hus-
serl concibiendo el significar como un traer algo afuera que se en-
cuentra adentro. Esto exteriorizado es el sentido en si. El sentido, el
objeto ideal son proferidos y al ser proferidos “entran” en la concien-
cia, abandonan su “estar en si mismos”. Se trata de un acto a traveés

del que algo situado en una cierta interioridad es sacado al exterior.

° Otra cosa muy diferente es que se considere injustificada la necesidad de saber
qué es el significado para poder operar correctamente con significados, tal y como
hace Husserl en los prolegbmenos para justificar el inicio de su filosofia mediante
unas investigaciones sobre el lenguaje. Dicho sumariamente: las expresiones no
dejan de significar ain cuando no se conozca como “funcionan” los significados.



Francisco CONDE: Derrida contra Husserl 169

“l. La ex-presién es exteriorizacion. Ella imprime en un cierto afuera
un sentido que se encuentra en primer lugar en un cierto adentro. [...]
el discurso expresivo, lo vamos a ver, no necesita, en tanto que tal y
en su esencia, ser proferido efectivamente en el mundo” (VP, 34).

El sentido entra dentro de la conciencia gracias a la expresion,
dentro del consigo o del cerca-de-si que Husserl comienza por deter-
minar como “vida solitaria del alma”. Derrida da un salto momenta-
neo a ldeas I, concretamente al 8124, donde se habla de la impro-
ductividad de la expresion, del hecho de que la expresion recoge el
sentido y lo introduce en el d&mbito conceptual sin producir ninguna
modificacion en éste'®. Segun Derrida hay que justificar de manera
mas extensa la improductividad de la capa expresiva: parece que al-
guna productividad debe tener si se caracteriza por transformar lo no
conceptual (el sentido) en conceptual. La pregunta qué se le debe
hacer es entonces “¢cudl es esta productividad?”, puesto que es él
mismo quien propone la existencia de esta productividad. Antes que
Husserl debe ser Derrida quien explicite en qué consiste aquello cuya

supuesta existencia debe ser aceptada.
5. La indicacion

El pensador francés afirma que la indicacion tiene dos limites. En
primer lugar, el cuerpo del signo, que no es un mero soplo [souffle]
volatil, tal y como habria pretendido Husserl. Esta anotacion cobra
sentido si adelantamos que Derrida va a caracterizar la expresion
husserliana como “voz” carente de todo resto empirico, como soplo:
el cuerpo de la expresion seria para Husserl un mero soplo. El segun-
do limite de la indicacion es aquello que es indicado, que es una exis-
tencia en el mundo. En el esquema husserliano la funcion indicativa le

sobreviene a la expresion como una vestidura empirica, como un

1% Derrida se ocupa de este tema de manera mas extensa en su articulo “La forma y
el querer-decir” de Margenes de la filosofia.



170 Investigaciones fenomenolégicas 5

cuerpo externo, como un cuerpo a un alma, recordando la expresion

de Husserl “animacion intencional”.

El problema es que, lejos de afirmar que la funcidn comunicativa
se agregue a la expresion como algo secundario, Husserl insiste con-
tinuamente en la necesidad de comprender la “unidad profundamente
unitaria” que configuran las funciones expresiva e indicativa en el
contexto de un proceso comunicativo. Tras haber comentado la posi-
bilidad de que las expresiones conserven sus significaciones en la vi-
da solitaria del alma Husserl afirmaba que cuando la existencia empi-
rica de la palabra cobra importancia a la funcién significativa se le
une [verbindet sich] una funcién indicativa. La palabra que emplea
para referirse a esta union es un término totalmente usual en aleman
para denominar cualquier union: “verbinden” tiene las significaciones
de “unir, ensamblar, asociar, conllevar’. No comporta ningun tipo de
nocion como “agregado”, no hace referencia a la llegada desde el ex-
terior de una funcion indicativa, a una suma casual o fortuita. Es cier-
to que la primera investigacion logica se inicia con una tajante sepa-
racion de ambas funciones, pero a medida que se desarrolla el texto
se observa la insistencia de Husserl en el hecho de que en el proceso
comunicativo ambas funciones aparecen siempre unidas. Simplemen-
te con atender al hecho ya explicado de que una expresion es basi-
camente una intencidn significativa y que esta intencion determina la
direccidon objetiva, el objeto al que se refiere la expresion, no se pue-
de seguir afirmando que estamos ante dos funciones separables. Qui-
zas sea cierto que la terminologia de Husserl no es coherente en su
desarrollo con las distinciones esenciales del primer capitulo, pero al
final del 813 y una vez que ya se ha establecido la nocion de inten-

cion significativa Husserl afirma:

“Estas indicaciones deben ser suficientes por el momento; deben
prevenir de aqui en adelante del error de considerar que en el acto da-



Francisco CONDE: Derrida contra Husserl 171

dor de sentido son distinguibles dos caras, una de las cuales le daria a
la expresion la significacion y la otra la determinabilidad de la direccion
objetiva” (IL, XIX/I, 55).

La necesidad de que esta intencion significativa se efectue siem-
pre sobre un “algo” que es animado y con el que pasa a constituir

una unidad apunta a que no estamos ante dos caras separables.

Tampoco es legitimo identificar o reducir la indicacion a la mera
necesidad de una palabra empirica. Cierto que para que la indicacion
se cumpla es necesaria una palabra empirica y que la expresion no
deja de ser expresion aun cuando no exista esta palabra, pero no te-
nemos informacién suficiente como para atribuirle exclusivamente a
la palabra empirica la funcién indicativa. Si la determinaciéon de la di-
reccion objetiva y la intencién significativa, que no es empirica, con-
forman una unidad, es evidente que la funcién de indicacion requiere

algo mas que la mera palabra empirica.

3. La significacion de la expresion como querer-decir.

El voluntarismo metafisico

Segun Derrida la interpretacion husserliana propone que la
significacion proviene de la intencion de un sujeto o de un discurso de
querer-decir algo. De ahi que insista en la correccion de traducir
Bedeutung al francés como “querer-decir”’. La expresion husserliana
es una exteriorizacion voluntaria, decidida, consciente, intencional,
porque se forma sobre una intenciéon de un sujeto que anima el signo
al transmitirle una cierta “espiritualidad”. Una expresiéon no existe
mAas que gracias a la intenciéon voluntaria de un sujeto que se quiere

expresar.

“Se podria entonces quizas, sin forzar la intencién de Husserl, defi-
nir, sino traducir, bedeuten como querer-decir [voulouir-dire] al mismo
tiempo en el sentido de que un sujeto hablante «se expresa», como di-
ce Husserl, «sobre cualquier cosa», quiere decir, y en el sentido de que
una expresion quiere decir; y seria seguro que la Bedeutung es siem-
pre eso que alguien o un discurso quieren decir: siempre un sentido de
un discurso, un contenido discursivo” (VP,18).



172 Investigaciones fenomenolégicas 5

En la pagina 36 de VP se inicia un analisis de un parrafo de
Husserl situado en el paragrafo 85 de la primera investigacion logica
donde se ofrecia la primera definicibn de expresion. Lo primero que
se nos dice es que Husserl mismo habria reconocido que su uso del
término “expresion” forzaria la lengua, seria artificial, violento:
”"Husserl reconoce que su uso del término «expresion» «constrifie» un
poco la lengua” (VP, 36). Si la expresion esta animada por una
significacion la comprension no puede tener lugar fuera del discurso
oral [Rede], porque so6lo en el discurso oral es posible una
interpretacion, una escucha de aquel que habla y que dice una
significacion “expresa, explicita y conscientemente” (VP, 36). Lo
importante en la expresion seria para Husserl nicamente la intencion
pura que la anima, considerando como secundaria toda la capa
empirica que la acompafa: su pronunciacion, su encarnacion fisica,
etc. Esta capa forma un estrato que al igual que los gestos
involuntarios que acompafan al discurso es accesorio, involuntario,

Nno necesario, suprimible.

“Asi, todo eso que constituye la efectividad del pronunciar, la en-
carnacion fisica de la Bedeutung, el cuerpo de la palabra, eso que en
su idealidad pertenece a una lengua empiricamente determinada, si no
esta fuera del discurso, es al menos algo extrafio a la expresividad
como tal, a esta intencién pura sin la cual no habria discurso [...] La
efectividad, la totalidad de los sucesos del discurso es indicativa no so-
lamente porque estd en el mundo, abandonada al mundo, sino tam-
bién, correlativamente, porque en tanto que tal guarda en ella alguna
cosa de la asociacion involuntaria” (VP, 36-37).

El siguiente paso es la identificacion entre la capa empirica de la
expresion y la involuntariedad. Otra identificacion paralela a ésta es
aguella que convierte a la capa no-empirica, ideal de la expresion, la
significacion, en el elemento voluntario de la expresion. Husserl se
habria mantenido entonces en una tradicién voluntarista, a pesar de
su insistencia en la importancia de la intencionalidad receptiva y la

génesis pasiva en la constitucion de la significacion, porque habria



Francisco CONDE: Derrida contra Husserl 173

venido a defender que la significacion es un querer-decir y que lo que
genera una intencién significativa es la intencién de un sujeto de que-
rer-decir algo. Algo que confirmaria esta acusacion de Derrida seria el
hecho de que Husserl estaria intentando excluir continuamente de la
significaciéon todo aquello que no fuese “pura intencion espiritual”.
Asi, se le habria negado significacion a los gestos porque a través de
ellos se produciria una cierta contaminacion empirica de la pureza
significativa. Si estos gestos cobran significacion es tan so6lo porque
existe una voluntad subyacente de un sujeto que quiere otorgarles

una significacion, una voluntad que los “anima”.

“Los gestos no quieren decir mas que en la medida en que se los
puede escuchar, interpretar (deuten). En tanto se identifigue Sinn y
Bedeutung, todo lo que resiste a la Deutung no tiene ningun sentido y
no es lenguaje en sentido estricto. La esencia del lenguaje es su telos
y su telos es la conciencia voluntaria como querer-decir. La esfera indi-
cativa que permanece fuera de la expresividad asi definida delimita el
fracaso de este telos. Aquella representa todo lo que, aun entrelazan-
dose sin embargo con la expresién, no puede ser recogido en un dis-
curso intencionado y atravesado por un querer-decir” (VP, 38-39).

El problema de la significacion de la gestualidad vendria a demos-
trar dos hechos. Primero, que siempre es necesaria una “intencion”,
un guerer hacer que algo signifique para que un signo tenga signifi-
cacion. Y segundo, que la operacion reductiva de Husserl le permite
eliminar todo lo empirico de la esencia de la significacion. La gestuali-
dad tendria significaciéon en un sentido mediato, porque es necesaria
una interpretacion previa por parte de un sujeto para descifrar su
significacion; una significacion que en cierta manera se encontraria
ya siempre ahi, latente, aunque bajo la forma de algo farfullado,

murmurado [“bredouillement”, “murmurait”] (VP,38).

Pasemos a la defensa. En primer lugar cabe dejar claro que Hus-
serl no reconoce que su uso del término “expresion” fuerce la lengua,
tal y como pretende Derrida. Simplemente afirma que el concepto de

expresar que va a proponer es mas restringido que el empleado en el



174 Investigaciones fenomenolégicas 5

uso cotidiano. No pensamos que exista aqui ningun rastro de la vio-
lencia metafisica que Derrida observa: “De los signos indicadores dis-
tinguimos los significativos, las expresiones. Tomamos de hecho el
término expresion en un sentido limitado, cuyo ambito de validez ex-
cluye parte de lo que es denominado como expresion en el discurso

normal” (IL, XIX/1, 37).

La separacion de la nocion habitual del término “expresion” por
parte de Husserl, el hecho de que va a proponernos una nocion nue-
va, se refiere a que van a ser excluidos de la categoria “expresion”
gestos que habitualmente consideramos también como expresiones.
Criticas como la anterior obedecen a una estrategia mediante la que
se sitlan en numerosas posiciones del texto ataques injustificados,
frases sueltas, cuya suma genera una apariencia de verdad. En el
texto de Husserl los gestos involuntarios que acompafan al discurso
no “quieren-decir” nunca, no significan nunca, por mucho que puedan
ser interpretados por un receptor. Los gestos no tienen significacio-
nes en sentido propio, independientemente de que haya una voluntad

de alguien que los quiera interpretar.

Por otra parte, Husserl dice que los gestos involuntarios de un su-
jeto pueden ser interpretados por otro sujeto de forma que para este
cobran el valor de indicaciones. Es decir, hay también una “voluntad”
de un segundo sujeto en interpretar los gestos del primero, de forma
que se convierten en indicaciones. Pero, y a esto queriamos apuntar:
1) a pesar de que haya una voluntad de interpretacion, Husserl no
habla de que estemos ante un tipo de expresion, sino de indicacion;
2) no se justifica de lo anterior que siempre que haya involuntarie-
dad de unos gestos (para un sujeto 1) y el hecho de que sirvan de
indicaciones (para un sujeto 2 que los interpreta voluntariamente) no

permite asociar ambos rasgos, indicacion e involuntariedad.



Francisco CONDE: Derrida contra Husserl 175

El modo en el que se expresa Derrida parece sugerir que segun
Husserl cuando digo “gato” la palabra significa debido a mi voluntad
de significar. Pero la involuntariedad con la que las expresiones signi-
fican parece evidente: no depende de mi voluntad el paso desde la
expresion “gato” a la vivencia de la significacion de esa palabra. So-
bre la efectividad de la relacion entre una expresion y su significacion
no tiene ninguna influencia mi voluntad. Ademas, en la vida solitaria
del alma no tenemos la intencion de presentar unos «pensamientos»
en modo expresivo, y pese a ello Husserl insiste en que debemos
considerar que estas expresiones estan dotadas de significacion. Es-
tariamos ante un caso de expresion donde no existe ninguna voluntad

de querer-decir algo.

El trasvase conceptual entre intencion significativa e intencion en-
tendida como “tener intencion de” puede resultar retéricamente
atractivo, pero filos6ficamente no justificable. Las verdaderas “inten-
ciones” en cuanto “querer” tienen su lugar en el proceso comunicati-
vo. Es decir, es necesario “guerer-comunicar” para iniciar un proceso
comunicativo, algo que no es lo mismo que decir que es necesario
“querer-comunicar” para que mis palabras sean comprendidas por el
receptor. Aqui también hay que distinguir dos conceptos de “inten-
cion”. Por un lado tenemos la intencion o voluntad de comunicar algo
por parte del emisor. Por otro la intencidon significativa — que no es
ninguna voluntad — que “anima” una palabra y hace que pase de ser

un mero elemento empirico a convertirse en una expresion.

4. La eliminacion de lo empirico de la expresion

Derrida nos habla de dos tipos de “contaminacién” en la teoria del
signo de Husserl. La funcidn comunicativa estaria contaminando la
funcion significativa, tal y como se ha comentado en el apartado an-

terior. Pero ademas seria posible considerar que todo lo empirico, to-



176 Investigaciones fenomenolégicas 5

do lo fisico de la expresion, resulta extrafio a la significacion y se vie-
ne a afadir como un mero suplemento no esencial. La pronunciacion,
la encarnacion fisica, son elementos extrafios en su totalidad a la sig-
nificaciéon. Del hecho de que las palabras conservan su significacion
en la vida solitaria del alma, donde no existe una palabra real sino
tan s6lo una representacion de la palabra, Derrida deduce que segun
Husserl la significacion solo se puede encontrar en su pureza una vez
reducida toda la parte empirica de la expresion. El analisis de la vida
solitaria del alma demostraria que las expresiones siguen siendo ex-
presiones a pesar de que el “acontecimiento fisico del lenguaje” esté
ausente. Mientras que en el caso de las indicaciones aquello que sirve
como indice debe ser percibido como algo que existe, en el caso de
las expresiones la palabra no debe nada a su existencia fisica: la pa-
labra es algo ideal, algo que puede ser repetido idealmente como lo
mismo. Para Husserl la palabra no necesitaria de nada empirico para
ser palabra: “Su expresividad, que no necesita un cuerpo empirico,
sino solamente la forma ideal e idéntica de este cuerpo en tanto que
ella es animada por un querer-decir, no debe nada a ninguna existen-

cia mundana, empirica, etc.” (VP,45).

Ahora bien, si las consideraciones de Derrida son acertadas no se
puede entender el esfuerzo de Husserl por insistir en la profunda uni-
dad entre la palabra que aparece y la intencidon significativa que la
anima. Quizas el problema de Derrida esta en no advertir el caracter
empirico que tiene la representacion de la palabra en la vida solitaria
del alma, que viene a ejecutar la funcion que normalmente realiza la
aparicion fenoménica [Erscheinung] de la palabra real. En la vida soli-
taria del alma también hay una unidad entre una cara “empirica” y
una cara significativa, s6lo que esta cara “empirica” no es mundana.
Husserl no afirma nunca que en el caso de las expresiones comunica-

tivas su realizacion empirica venga a ser un ingrediente afadido de



Francisco CONDE: Derrida contra Husserl 177

segunda categoria. No equipara la realizaciobn empirica de la palabra
con la serie de gestos involuntarios que acompafnan al discurso. En el
caso de la vida solitaria del alma se afirma que no tenemos una pala-
bra en sentido propio porque basta con suponer la existencia de una
fantasia en la que se nos da una palabra representada. Sobre esta
palabra es sobre la que se efectuaria la animacién intencional signifi-

cativa.

El acto significativo puro no es una mera complexion de cualidad y
materia, sino que necesita realizarse sobre una intuiciéon fundante
[fundierende]: se “engancha” en esta intuicién, necesita de esta
intuicibn como un fundamento, como base empirica. Como dice
Husserl: “la significacion no puede colgar en el aire”. Que aquello que
sirve como base a la intencion significativa no tiene que ser siempre
una palabra empirica es una idea compartida por otros criticos: “Con
esta explicacion se muestra de la forma mas clara, que para Husserl
no solo las palabras, sino cualquier contenido intuitivo, por ejemplo
los objetos pensados o las significaciones mismas, pueden servir
como apoyo'! para las meras significaciones o intenciones signitivas

puras” (CASTILLA 1967,161).

Pese a reconocer la doble cara de la expresion es cierto que Hus-
serl afirma en ocasiones que la distincion de dos caras puede ser ne-
gada, ya que la esencia de la expresion esta en la significaciéon. Son
pasajes como estos los que dan pié a interpretaciones reduccionistas
como la de Derrida. Si bien su lectura puede parecer plausible en vis-
ta de estos textos creemos que no esta de acuerdo con las intencio-
nes generales de Husserl. La ausencia de un analisis de la palabra
verbal obedece a un problema de método, a un problema didactico,
puesto que Husserl quiere centrarse en el estudio de la significacion.

Que la palabra verbal no debe ser denigrada y que es necesario estu-

™ Traduzco como apoyo el término aleman Stiitze: sostén, apoyo, soporte.



178 Investigaciones fenomenolégicas 5

diar mas a fondo su relacion con la intencion significativa es indiscuti-
ble. Husserl realizara todavia algun apunte acerca del tema afirmando
que esta relaciéon consiste en una especie de apuntar distinto del
apuntar intencional, a través del cual las palabras remiten hacia la in-
tencion significativa; pero es cierto que no encontramos ningun estu-
dio detallado de la cuestion: “Fuera de consideracién quedan las ten-
dencias de remision [Hinweistendenzen] pertenecientes a las pala-
bras, asi como a todos los signos, los fendmenos del apuntar fuera de

si y hacia la mencion” (Légica Formal y Trascendental, 27).
5. La reduccion de la expresion en la vida solitaria del alma

La funcion de la expresion es originariamente la comunicacion; sin em-
bargo s6lo cuando se suspende la comunicacion aparece la pura ex-
presividad. Unicamente cuando desaparecen todos los valores de
existencia mundana, de naturalidad, de sensibilidad, de empiricidad,
etc. que estan vinculados a la indicacion aparece la significacion en su

pureza.

El apartado anterior remite constantemente al analisis que Derrida
hace de la vida solitaria del alma. La teoria de Husserl se vendria
abajo si se demostrase que incluso en la vida solitaria del alma las
expresiones desempefian una funcion de indicacién. La palabra en la
vida solitaria del alma no necesitaba ser percibida como algo existen-
te, sino que bastaba tan sélo con el hecho de que fuese representa-
da. Derrida dice que esta representacion puede ser imaginada (como
una mera representacion mas de la fantasia), de forma que no se ne-
cesita de la existencia de la palabra en cuanto suceso o evento empi-
rico. Husserl habria introducido el campo de la vida solitaria del alma
porque coincidiria con el campo de la imaginacion y en éste la palabra
no existiria como palabra real sino tan sélo como expresion imagina-

da. El terreno de la imaginacion le aseguraria un campo donde la pre-



Francisco CONDE: Derrida contra Husserl 179

sencia es absoluta: la palabra imaginada, pese a no ser palabra real,
sigue siendo expresion. La esencia de la expresion podria entonces
considerarse como dentro del campo de la pura presencia a si, sin
nada empirico que la contamine. Las significaciones de las expresio-
nes de la vida solitaria del alma se ofrecerian a la intuiciéon de forma
totalmente pura y cierta: “[...] en el mondlogo, cuando la expresion
es plena, unos signos no existentes muestran unas significaciones
(Bedeutungen) ideales, es decir, no existentes, y ciertas, porque son

presentes a la intuicion” (VP, 47-8).

Si la interpretacion de Derrida fuese correcta, Husserl deberia de-
cir no tan sélo que en la vida solitaria del alma las expresiones siguen
siendo expresiones, sino que en la vida solitaria del alma las expre-
siones son expresiones de forma maxima, por excelencia, y que soélo
en este ambito muestran su significacion plena. Evidentemente Hus-
serl no hace esto. La nocion de plenitud hace referencia al grado de
cumplimiento de una intencion significativa, es decir, al grado de pre-
sencia de aquello mentado por la intuicion, no al hecho de que una
expresion sea “mas” y “mejor” expresion que otra. En la vida solitaria
del alma puede haber expresiones cuya significacion no sea inmedia-
tamente cierta y presente o que incluso carezcan en absoluto de
cumplimiento, que carezcan de toda cercania de una intuicion, de to-

da presencia de una presencia.

En otro orden de consideraciones cabe matizar que no es lo mis-
mo hablar de “representacion” de una palabra y de “imaginacién o
fantasia de una palabra”. El hecho de que el ejemplo de expresion de
la vida solitaria del alma propuesto por Husserl sea la representacion
de un centauro permite a Derrida trasladar ilegitimamente la cuestion
al campo de la fantasia. Quizéas la eleccion del ejemplo por parte de
Husserl no resulte muy acertada porque introduce un ser fantastico,

imaginario, relacionado con otra posible nocién de fantasia, en la que



180 Investigaciones fenomenolégicas 5

esta es entendida como ficcion. Pero ésta ultima debe ser distinguida
de la “representacion” de la palabra a la que Husserl se esta refirien-
do en este contexto. Que una representacion de la palabra sea nece-
saria incluso en la vida solitaria del alma es un hecho que no puede
ser negado. Que la palabra no sea real no quiere decir que la repre-
sentacion que nos hacemos de ella no sea empirica. La representa-
cion de la vida solitaria del alma es aquella que apunta [hinzeigt] al
sentido, aquella que viene a sustituir a la palabra hablada o escrita
como cuerpo fisico. Los actos de percepcion de la palabra son esen-
ciales para los actos dadores de significaciéon porque solo a través de
la unién con los primeros es posible apuntar a aquello que se da “en”

y “a través de” la intencion significativa.

Derrida continda su andlisis del discurso en la vida solitaria del
alma en el capitulo 1V, “El querer-decir y la representacion”. Husserl
afirmaba que aunque en ocasiones es posible imaginarse que uno
habla consigo mismo no hay aqui verdadera comunicacién. Es una
ficcion considerar que exista en estos casos una verdadera comunica-
cion. De la afirmacién anterior Derrida termina por conseguir entresa-
car la conclusion de que la ficcion es el elemento necesario para lle-
gar al discurso de la vida solitaria del alma, donde se descubriria la
verdadera significacion de las expresiones en su total pureza. Husserl
no dice en ningun lugar que haya que realizar alguna ficcion para
descubrir el lenguaje interior: a la vida solitaria del alma “llega” el su-
jeto en cada uno de los momentos en que se hace una representacion
de una palabra fuera del ambito comunicativo. Tampoco afirma que
las expresiones tengan su significacion pura en la vida solitaria del
alma, sino que las significaciones son las mismas tanto en uno como
en otro ambito: “Es evidente, que la funcidon transformada no afecta a
lo que hace que las expresiones sean expresiones. Ellas tienen como

antes sus significaciones y las mismos significaciones que en el dis-



Francisco CONDE: Derrida contra Husserl 181

curso comunicativo” (IL, XIX/1, 41). Aunque el sujeto pensase que
cuando habla consigo mismo se comunica algo, aunque pudiese ima-
ginarse a si mismo como emisor y receptor de una posible comunica-

cion Husserl negaba la existencia de una verdadera comunicacion.

El mas que dudoso método expositivo del pensador francés queda
reflejado de forma impecable en el juego que efectia a partir de la
palabra “representacion”. Derrida se olvida de las comillas que él
mismo habia introducido cuidadosamente para este término en el ca-
so de la representacion de la expresion de la vida solitaria del alma y

extiende la significacién de esta palabra injustificadamente.

“Es necesario suponer en un principio que en la comunicacioén, en la
practica «efectiva» del lenguaje, la representacion (en todos los senti-
dos de la palabra) no es esencial ni constituyente, que ella sélo es un
accidente que se aflade eventualmente a la practica del discurso. Pero
hay razones para creer que en el lenguaje la representacion y la reali-
dad no se afiaden aqui o alla, por la simple razén de que es imposible
en principio distinguirlos rigurosamente” (VP,55).

El texto de Derrida se muestra en primera instancia como dotado
de una severa complejidad, que es desmentida cuando se intenta
averiguar cudl es el hilo argumentativo. No se trata de que la argu-
mentacion sea compleja, sino de que no existe. Sus “saltos argumen-
tativos”, no cabe otra expresion, podrian organizarse en los siguien-
tes pasos: 1. La comunicacion en la vida solitaria del alma es una fic-
cion, porque la comunicacion con uno mismo sélo es posible en forma
de una “representacion”. 2. Las palabras en la vida solitaria del alma
significan y no es necesario representarnoslas para que signifiquen.
3. La representacion es para Husserl siempre algo extrinseco, acci-

dental al lenguaje -entendido éste aqui como comunicacion-.

Las Investigaciones logicas decian que a partir del hecho de que
un sujeto se “represente” a si mismo como comunicandose algo no se
puede deducir que haya verdadera comunicacion. Es decir, la “repre-

sentacion” de un sujeto que se considera comunicando algo no llega



182 Investigaciones fenomenolégicas 5

para decir que estemos ante un verdadero proceso de comunicacion.
Husserl despreciaria este tipo concreto de “representacion” a la hora
de evaluar si estamos ante un proceso comunicativo o no. Pero Derri-
da pretende poder inferir de esto que Husserl elimina toda relacion de
cualquier tipo de representacion con el lenguaje y que la representa-
cion es para la fenomenologia un mero accidente. Para contradecir
esto bastaria con recordar que la representacion del sentido noemati-
co del discurso del otro es lo que permite la comunicacion: el inter-
cambio comunicativo no es posible si no realizamos una representa-

cion acerca del sentido que el emisor quiere comunicar.

A nuestro entender lo Unico que se podria haber concluido con le-
gitimidad desde el texto de las investigaciones es que la “representa-
cion” de que nos encontramos ante un proceso comunicativo no llega
para afirmar que se trate de un verdadero proceso comunicativo,
porque existe un caso, el de la vida solitaria del alma, donde esa “re-
presentacion” de comunicacion es posible y nos engafia, puesto que
no hay verdadera comunicacién. Husserl no niega ni dice aqui nada
acerca de la relacién entre representacion y realidad en el lenguaje.
Por otra parte, Derrida afirma que el sujeto no puede hablar sin darse
la representacion de ello. La cuestion es preguntarse si es tan extra-
Ao pensar que un acto de comunicacion no se puede dar sin que exis-
ta una representacion simultanea de que soy hablante o receptor en
él. No parece cierto que no sea posible participar en un proceso co-

municativo sin que haya que representarse como emisor o receptor.

El problema de la ficciéon de la comunicacion es retomado bajo la
distincién entre discurso «efectivo» (comunicativo) y representacion
de discurso. Derrida afirma que el discurso «efectivo» puede ser tan
imaginario como el discurso imaginario, porque la diferencia entre
realidad y representaciéon, presencia simple y repeticion “ha comen-

zado ya siempre a borrarse”. La estructura esencialmente repetitiva



Francisco CONDE: Derrida contra Husserl 183

del signo amenazaria la distincion general entre uso ficticio y uso
efectivo, porque las repeticiones serian “ficciones de efectividad”,
presencias que se ofrecen como originarias aun cuando tan soélo son
recuperaciones. “Debido a la estructura de repeticion originaria del
signo en general, se dan todos los motivos para que el lenguaje
«efectivo» sea tan imaginario como el discurso imaginario; y para
que el lenguaje imaginario sea tan efectivo como el lenguaje efectivo”
(VP, 56).

¢Implica esto qué ya no se puede distinguir entre un lenguaje
imaginario y efectivo? Ciertamente no sabemos a dénde nos quiere
conducir Derrida. ¢Es qué acaso la donacién de algo imaginario es
igual a la donacion de algo real? ¢{Acaso no podemos distinguir entre
un discurso real y un discurso imaginado? A nuestro entender la Unica
fuerza argumentativa de las anteriores afirmaciones es la de una pe-
culiar retérica que trabaja a base de la insistencia. Derrida recupera
afirmaciones que anteriormente soélo eran hipotéticas y les otorga a
base de su repeticion el caracter de demostradas, aunque su verdad
sea tan discutible como en la primera ocasion en que fueron formula-

das.

6. La distincion entre indices y expresiones a partir de la pre-

sencia.

El objetivo de Derrida es ahora demostrar que Husserl sélo habria
considerado verdaderas expresiones las expresiones de la vida solita-
ria del alma y que lo habria hecho asi porque en ella las vivencias del
hablante se aparecen como presentes. La distinciéon entre indices y
expresiones vendria a asentarse sobre la actualidad o no-actualidad
de la significacion, trasladando el problema al terreno de la discusion
acerca de la presencia. La diferencia entre indice y expresion podria

formularse en términos de presencia y ausencia: la expresion es el



184 Investigaciones fenomenolégicas 5

signo que “esta-por-algo-presente”, que seria la presencia de un sig-
nificacion, de un querer-decir; el indice es el signo que “esta-por-
algo-ausente”, que seria algo indicado que esta ausente, que no se
da en su presencia. “Nos acercamos aqui a la raiz de la indicacién:
hay indicacién cada vez que el acto dador de sentido, la intencién
animadora, la espiritualidad viviente del querer-decir, no esta plena-
mente presente” (VP, 41). La comunicacion tendria naturaleza indica-
tiva porque las vivencias a comunicar no se ofrecen a la intuicion del
receptor de forma originaria, no se dan a su conciencia en presencia
absoluta, sino que se necesita siempre de la mediacion de las pala-
bras para acceder a ellas. En todo proceso donde aquello a comunicar
esté ausente o0 no se dé con la evidencia de la presencia existird una
funcidén indicativa. Por ejemplo, cuando entre en juego la conciencia
de un segundo sujeto, a cuya presencia no tengo acceso de manera

inmediata.

“La nocién de presencia es el nervio de esta demostracion. Si la
comunicacion o la manifestacion (Kundgabe) es de esencia indicativa,
esto es porque la presencia de lo vivido por otro se niega a nuestra in-
tuicion originaria. Cada vez que la presencia inmediata y plena de la
significacion sea sustraida [dérobée] la significaciéon serd de naturaleza
indicativa [...] Todo discurso, o mucho maéas, todo aquello que en el
discurso no restituya la presencia inmediata del contenido significa-
cion, es in-expresivo. La expresividad pura serd la pura intencién acti-
va (espiritu, psyché, vida, voluntad) de un bedeuten animando un dis-
curso en el que el contenido (Bedeutung) sera presente. Presente no
en la naturaleza, porque sdélo la indicacién tiene lugar en la naturaleza
y en el espacio, sino en la conciencia” (VP, 43-4).

Pero hay que recordar que si Husserl afirma que las expresiones
comunicativas tienen la funcion de indices de las vivencias del emisor
para un receptor, ello es asi porque el receptor no puede acceder a
estas vivencias de forma evidente. No se trata de que las vivencias
del emisor le sean totalmente ausentes, porgue entonces no se en-
tenderian. El estado de cosas mentado tiene que ser presente a am-

bos de alguna manera o al menos tiene que haber algo comun. No es



Francisco CONDE: Derrida contra Husserl 185

tanto un problema de presencia y ausencia como del tipo de presen-
cia. Se trata unicamente de que el tipo de presencia de esas viven-
cias al emisor es mas inmediata que el tipo de presencia que tienen

para el receptor.

Derrida continta. Si las nociones de indice y expresion conducen
al problema de la presencia es porque la estructura misma del signo
nos remitiria a ese problema. La unidad de un signo consiste en la
posibilidad de poder repetirlo de forma tal que permanezca siendo el
mismo. El significante debe permanecer siendo el mismo en todas sus

emisiones. Para ello son necesarias varias operaciones:

- una representacion [Vorstellung] como lugar de la idealidad en

general.

- una presentificacion [Vergegenwartigung] como posibilidad de

repeticion de esa idealidad.

- una representacion [Reprasentation], ya que todo aconteci-
miento significante concreto es sustituto de la significacion y del sig-

nificante ideal.

Husserl habria reducido la expresion Unicamente a la representa-
cion entendida como Vorstellung en cuanto lugar de la idealidad. De-
rrida reivindica el hecho de que en la expresion también se tienen
que producir las otras dos modificaciones. EI hecho de que el sigho
implica la posibilidad de una repeticion del sentido originario que se
habria ganado en una primera presentacion conduce al entrelaza-
miento entre representacion y presentificacion. Ya no seria posible
seguir hablando de una presencia pura originaria ni distinguir entre
un momento real primero y un momento ficticio que fuese sélo repe-

ticion de aquel.

Pero Husserl si puede seguir distinguiendo entre lo imaginario y lo

real desde el momento en que afirma que el grado de originariedad



186 Investigaciones fenomenolégicas 5

con que se dan uno y otro es distinto. De lo que se trata no es de que
haya un momento real primero Yy posteriores momentos
presentificadores, sino de que existe una diferencia esencial entre la
naturaleza ideal el significado y los diferentes actos significativos que

apuntan a este significado.

7. Las expresiones ocasionales como esencialmente

indicativas.

Derrida estudia el analisis de Husserl de las expresiones ocasiona-
les buscando demostrar como habria siempre una funciéon indicativa
esencial a esas expresiones que impediria la separacion entre expre-
sion e indicacion. El inicio de su comentario es bastante desafortuna-
do, pero es util de cara a la comprobacion de que la interpretacion de

la indicacién que ofrece Derrida no coincide con la de Husserl.

El primero afirma que los ejemplos de expresiones objetivas ofre-
cidos por Husserl (los enunciados de las ciencias “abstractas”) serian
absolutamente puros y libres de toda indicacion. Nada mejor que esto
para demostrar que lo que entienden ambos pensadores bajo el tér-
mino “indicacion” no puede ser lo mismo. Parece como si Derrida
hubiese olvidado aqui que los enunciados de las ciencias “abstractas”
pueden aparecer en funcién comunicativa, con lo que se encuentran

unidos a una funcion de indicacion.

El ndcleo de la critica de Derrida se dirige a demostrar que las ex-
presiones deicticas son esencialmente indicativas, que su significacion
depende esencialmente del contexto, no tan sélo en lo que se refiere
a la identificacion del objeto concreto mentado, sino en cuanto a la
intencion significativa: las expresiones deicticas no tendrian ni siquie-
ra intencion significativa si no fuese gracias a la existencia de un con-
texto. Por ejemplo, la expresion “yo” seria segun el analisis de Hus-

serl una expresion esencialmente ocasional, porque no puede ser sus-



Francisco CONDE: Derrida contra Husserl 187

tituida por ninguna representacion conceptual objetiva y su funcio-

namiento es siempre indicativo. Segun Derrida:

“La indicacidon penetra asi en todo lugar del discurso donde una refe-
rencia a la situacion del sujeto no se deje reducir, en todo lugar donde
aquello se deja sefialar por un pronombre personal, un pronombre
demostrativo, un adverbio «subjetivo» del tipo aqui, alla, arriba, abajo,
ahora, ayer, mafiana, delante, después, etc” (VP, 105).

En el apartado 5.1 ya se habia comentado que Husserl termina su
estudio de la expresion ocasional “yo” distinguiendo entre dos signifi-
caciones: una significacion “indicadora”, el caracter indicador del de-
ictico en cuanto que sirve como indicador universal, y una significa-
cion “indicada”, que es la representacion de su propia personalidad
que tiene el sujeto y que es la que en cada uno de los casos es indi-
cada. Husserl estaria contradiciendo la separacion tajante que habia
hecho entre expresiones e indices. Los deicticos serian un tipo de ex-
presiones a los que pertenece esencialmente una funcién indicativa,
es mas, en los que la significaciéon no es posible si no media una fun-
cion indicadora. Ademas, si Husserl afirmase que la significacién de
las expresiones ocasionales depende del contexto estaria contradi-
ciendo su defensa de la idealidad de la significacion: existirian unas
expresiones que necesitan por principio de un contexto para significar

algo.

Las tres contradicciones que Derrida encuentra en la teoria de las
expresiones ocasionales de Husserl se formulan y creemos que

pueden ser contestadas de la siguiente forma:

1. Una expresion debe expresar una significacion ideal
independientemente de su cumplimiento. Sin embargo, Ila
significacion de yo se cumpliria esencialmente en la representacion de

uno Mmismo.

Cuando Husserl afirma que la palabra yo “realiza” [vollzieht] su

significacidon en la representacion inmediata de la propia personalidad



188 Investigaciones fenomenolégicas 5

no esta diciendo que la palabra sea cumplida a través de esa
representacion, tal y como interpreta Derrida. No se trata aqui del
problema del cumplimiento de la expresion. Se trata simplemente de
afirmar que la idea de “yo” se asienta sobre la idea inmediata de la
personalidad del hablante. Prueba de ello es que este hecho se
cumple tanto para el hablante, con respecto a su personalidad, como
para el receptor, también con respecto a su personalidad y no con
respecto a la del hablante. Y sin embargo, decimos que la expresion

tiene su significacion normal solo en el caso del hablante.

2. Una expresion no puede implicar una funcién indicativa. Sin
embargo, siempre que aparece la expresion “yo” se encuentra

implicada una funcién indicadora universal.

Hay que preguntarse en qué medida se puede identificar esta
funcién indicadora con la indicacién en general*®>. En absoluto parece
que pueda afirmarse que la funcion indicadora de los deicticos sea
equiparable a la funcién indicativa de los indices. Aqui no hay ninguna
relacion de indicacién, no hay ningun estado de cosas que nos motive
a considerar la existencia de algo otro. Cuando digo “esto” no se
produce ninguna reflexién acerca de la consistencia o existencia de lo
indicado que nos ofrezca la conviccidén acerca del ser de algo otro. No
es posible denominar como indicacion el hecho de que las
expresiones ocasionales tengan siempre esta funcién indicadora. Por
otro lado, y en todo caso, la funcidon indicativa no es ejercida por el
signo sino por su significacion. La expresion en si sigue siendo un
signo libre de toda indicacién, aunque su significacion cumpla una

funcioén “indicadora”.

2 HEFFERNAN (1983, 78) lo da por supuesto sin realizar ningtin planteamiento cri-
tico: “Sin duda él [Husserl] utiliza aqui “indicar” en el sentido anterior de 881-4: la
significacion indicadora es un signo en el sentido de ser indice para el significacion
indicado”.



Francisco CONDE: Derrida contra Husserl 189

3. Si las expresiones ocasionales tienen una significacion esen-
cialmente dependiente del contexto vendrian a contradecir la teoria

de la idealidad de la significacion.

Sin embargo, es posible pensar en qué medida los dos elementos
de la significacion de las expresiones ocasionales, significacion
indicadora y significacion indicada, no pueden ser considerados como
ideales. En primer lugar cabe decir que la funcion indicadora esta
siempre presente y es aquello siempre idéntico en la significacion de
la expresion ocasional, el ndcleo de la expresidon ocasional. En cuanto
al segundo elemento es necesario investigar si su determinacion
depende del contexto. Derrida lo identifica con el objeto: en el caso
de las expresiones ocasionales se trataria simplemente de que una
significacion indicadora universal determina el objeto concreto al que
apunta dependiendo del contexto. El problema es que Husserl no
puede estar afirmando esto porque entonces incluiria dentro de la
intencion significativa el cumplimiento de la expresion: todas las
expresiones deicticas estarian caracterizadas por cumplirse siempre,

por determinar siempre el objeto concreto al que se refieren.

La solucién pasa por entender que la significacion indicada es en
cada caso una representacion que de su propia “personalidad” tiene
el sujeto que utiliza la expresion “yo”: no es el objeto indicado por la
expresion, sino la representacion que le permite saber el tipo de rela-
cion que existe entre la expresion y el sujeto que la utiliza. Por una
parte esta significacion indicada varia, en cuanto que cada sujeto tie-
ne una representaciéon suya particular de su propia “personalidad”;
pero por otra parte es siempre la misma: es una representacion de
un sujeto de su propia “personalidad”. Cuando la expresion ocasional
sea otra que el “yo”, en vez de tratarse de una representacion de su
personalidad se tratara de una representacion de su propia cercania

(aqui), de su propia localizacién (este, aquel, ese), etc. Esta repre-



190 Investigaciones fenomenolégicas 5

sentacion no necesita ser intuitiva, no depende del contexto para rea-
lizarse, puesto que aparece siempre. Lo Unico que depende del con-
texto es a quién pertenece, quién ejecuta la representacion en cada
caso. Como en el caso de la expresién ocasional “yo” el sujeto que
ejecuta esta representacion viene a coincidir con el objeto de la ex-
presion es posible la confusion entre ambos. Si Derrida hubiese pen-
sado en cualquier otro deictico habria advertido con mayor facilidad
como la significacion indicada no puede identificarse con el objeto de
la expresion, porque la distincion entre la representacion del sujeto
que otorga valor a la funcién indicadora y el objeto expresado se
puede efectuar con mayor claridad. Si decimos “aquel nifio” es mas
facil advertir que no es necesaria la presencia de “aquel nifio”, del ob-
jeto de la expresion, para que la expresion siga significando con nor-

malidad.

Alan Gurwitsch (GURWITSCH 1977) y Castilla Lazaro (CASTILLA
1967, 165) intentan demostrar que la teoria de las expresiones oca-
sionales soOlo puede ser explicada satisfactoriamente a través de la
nociéon de “horizonte”. Para determinar la significaciéon de una expre-
sion ocasional seria necesario un sistema de coordenadas continuo en
el que se desarrolla la funcién significativa de estas expresiones. Este
sistema procede en ultimo extremo del propio mundo percibido y de
la orientacion del cuerpo en él. En este sentido le estarian dando la
razon a Derrida, puesto que la funcién indicadora necesitaria de un
mundo en el que realizarse y no se podria considerar que la significa-
cion seria totalmente ideal. Gurwitsch se basa en un pasaje de Ldogica
formal y trascendental extraido del 880. La evidencia de la presuposi-

cion de la verdad y la tarea de su critica:

“Atendamos por ejemplo al enorme reino de los juicios ocasionales,
que también tiene su verdad y falsedad intersubjetivas. Ellas descan-
san sobre el hecho de que la vida cotidiana del individuo y de la socie-
dad se relaciona con un conjunto tipico de situaciones de la misma cla-



Francisco CONDE: Derrida contra Husserl 191

se [Gleichartigkeit], de forma que cada individuo que entra en una si-
tuacion como ser humano normal tiene eo ipso un horizonte situacional
correspondiente y comun a todos. Este horizonte puede ser explicitado
posteriormente, pero la intencionalidad constituyente del horizonte, a
través de la que el mundo circundante de la vida cotidiana se hace
mundo de experiencia, es siempre anterior a la interpretacion del suje-
to que reflexiona; y él es el que determina esencialmente el sentido de
los juicios ocasionales, siempre y mas all4 de lo que en cada caso es
dicho y determinado expresamente o pueda ser dicho y determinado a
través de las palabras” (LFT, 207).

El problema estd en determinar a qué se refiere Husserl con la
nocion de “horizonte”. Parece que este horizonte seria necesario
siempre que se quiera conocer a qué objeto se refiere la expresion:
se relacionaria con el cumplimiento de la expresién, dejando
inalterada la significacion. En nuestra opinidon Gurwitsch y Castillo
olvidan que el horizonte intencional entra en juego y se hace
imprescindible s6lo cuando se quiere comprobar la verdad de los
juicios ocasionales, es decir, si es posible su cumplimiento. Pero la
realizacion del cumplimiento no afecta a la posibilidad de Ila
significacion.

La critica de Derrida, tras haber acusado de presencialista a la
teoria husserliana, pretende demostrar que la verdad se situa del
bando totalmente opuesto. Segun el pensador francés la expresion
“y0” soOlo puede ser entendida en la estricta ausencia de una repre-
sentacion que le corresponda. A partir del hecho de que la expresiéon
“y0” puede ser entendida en la ausencia de una representacion con-
creta del “yo” Derrida pretende demostrar que la expresion contiene
una no-plenitud esencial. No se trata tan s6lo de que la significacion
sea posible en la ausencia de la intuicibn que la cumple sino de que
en sentido estricto la posibilidad de que algo signifique excluye esen-
cialmente la presencia del objeto: cuando se da la presencia del obje-
to significacion e intuicion cumplidora se funden de tal manera que la
primera perderia su pureza. El cumplimiento transformaria de tal ma-

nera la intencion significativa que esta pasaria a ser algo de naturale-



192 Investigaciones fenomenolégicas 5

za diferente. Derrida le estad reprochando a Husserl la defensa de la
unidad de intencién y cumplimiento y el mantenimiento simultaneo

de su diferencia. Asi en el caso del yo:

“¢Es que cuando digo Yo en el discurso solitario puedo darle sentido
a mi enunciado de otra forma que implicando, como siempre, la au-
sencia posible del objeto del discurso, en este caso, de mi mismo?
Cuando yo me digo a mi mismo «yo soy», esta expresion, como toda
expresion segun Husserl, no tiene el estatus de discurso mas que si es
inteligible en la ausencia del objeto, de la presencia intuitiva, en este
caso, de mi mismo” (VP, 106).

El lugar donde se encontraria la funcion normal de la palabra “yo”
seria en la escritura, pues alli la expresion no indica ningun objeto. El
objeto designado en la escritura permanece anénimo, no se hace vi-
sible, notable, identificable. En otras partes del texto habla de la ne-
cesidad de mi “muerte” para que yo me pueda aparecer a mi mismo.
Es necesario que yo desaparezca empiricamente para que pueda ins-
tituirse una relaciéon con mi presencia. Cuando digo “yo soy” estoy di-
ciendo “yo soy presente”. Esta presencia pura apareceria gracias a su
oposicién a lo empirico, de tal forma que lo que en realidad estaria
diciendo es “yo soy en mi propia muerte, en mi desaparicion como

algo empirico, en mi presencia pura”.

Ni siquiera los intérpretes mas indulgentes pueden justificar la in-
troduccion de la necesidad de que el sujeto desaparezca para que la
expresion “yo” sea considerada como una expresion significativa.
Bernet afirma: “De aqui extrae Derrida — quizas algo precipitadamen-
te — la conclusiéon de que ‘el querer-decir no sélo no implica esencial-
mente la intuicion del objeto, sino que esencialmente la excluye’
(BERNET 1986, 75). Nuestra intencion es demostrar que el paso de-
ductivo no se efectua tan soélo “algo” precipitadamente sino demasia-
do precipitadamente. Aunque Husserl afirme que la significacion es
posible en la ausencia de su objeto no dice que esta ausencia sea ne-

cesaria, que la palabra “yo” signifique en la ausencia de su objeto no



Francisco CONDE: Derrida contra Husserl 193

quiere decir que se exija la ausencia del yo para que pueda seguir
significando. Tugendhat afirma que el peso de la significacion se
asienta de alguna manera sobre la parte no intuitiva de la significa-
cion, de forma que lo intuitivo vendria a ser lo secundario
(TUGENDHAT 1967, 51; citado mas adelante). Pero se trata de una
parte no intuitiva anterior a la desaparicion del sujeto que parece
proponer Derrida para que la significacion tenga sentido. Para Husserl
la intencidén significativa no tiene que excluir por principio la presencia
de la intenciéon cumplidora. No es necesaria la ausencia de la intui-
cibn, como si se tratase de una especie “requisito” para la posibilidad

de la significacion.

Tanto la presencia como la ausencia son consideradas por la
fenomenologia de Husserl como valores de igual legitimidad. Al
menos con respecto al problema de las relaciones entre intencion
significativa y cumplimiento no se le otorga predominio a ninguna de
las dos caras que estan aqui en juego. Incluso todavia mas: el intento
de Husserl por demostrar que las imagenes asociadas a las
significaciones no constituyen parte esencial de ellas es un ataque a
una posible metafisica de la “presencia” encubierta en esta teoria del
significado. Segun ella, el significado de una expresion consiste en la
capacidad de despertar una imagen en nuestra conciencia, es decir,
de traer a presencia una imagen. Husserl, por el contrario, intenta
demostrar que la presencia de imagenes no es esencial al significado

de la expresion.
8. La significacion.

8.1. La irrealidad de las significaciones

El analisis de los comentarios de Derrida acerca de qué sea una
significacion parte de los resultados supuestamente ganados en la cri-

tica del discurso de la vida solitaria del alma. Derrida comienza aten-



194 Investigaciones fenomenolégicas 5

diendo a las significaciones de las expresiones de la vida solitaria del
alma porque seria en estas donde es mas facil comprobar qué es una
significacion. Husserl habria establecido una distincion entre lo que es
y no es “reell” para la conciencia. Derrida nos ofrece algunos ejem-
plos: “reell” serian la materia, la forma, la noésis (acto); “no-reell”
seria el sentido noematico de la vivencia. En la vida solitaria del alma
las expresiones ofrecerian su sentido noematico con toda pureza,
porque la vivencia a la que este refiere se daria con total plenitud.
Las expresiones serian un puro noéma libre de todo elemento “reell”.
La conclusion de Derrida no podia ser mas desesperanzadora: no se
trata tan s6lo de que en la vida solitaria del alma no exista el nombre
sino de que ni siquiera existe el contenido (noéma) de esta represen-
tacion. Lo Unico que quedaria seria el acto de la imaginacion o repre-
sentacion de la palabra (noésis). El discurso interior debe ser consi-
derado en su totalidad como una ficcion, porque los significados son

irreales.

Resulta sospechosa la entrada en juego de la palabra “imagina-
cion” para referirse a la “representacion” de las palabras en la vida
solitaria del alma. El uso de esta palabra no es inocente sino que vie-
ne a cooperar con el intento de Derrida por demostrar que el discurso
interior es una irrealidad. Al hablar de “imaginacion de la palabra” es
mucho mas facil el desplazamiento hacia el terreno de lo ideal que si
seguimos hablando de la “representacion”. Derrida traduce “reell”
como “réel”, que es el término francés habitual para la nocion caste-
llana “real, efectivo”. Esta traduccion olvida que el término aleman
“reell” empleado por Husserl no se puede identificar con “real”, sino
que debe ser traducido por algo asi como “ingrediente”, tal y como
hace Gaos en su traduccion al castellano de las Investigaciones Logi-
cas o Mario Presas en las Meditaciones Cartesianas. En la primera de

las obras citadas Husserl ofrece la distincion entre dos formas de pre-



Francisco CONDE: Derrida contra Husserl 195

sencia de algo en la conciencia: la inmanencia ingrediente y la inma-
nencia no-ingrediente. Que Derrida ha equiparado en ocasiones lo
“no-ingrediente” con lo irreal y que no ha reconocido su caréacter de
ser algo real pero sin inmanencia ingrediente lo demuestra otro pasa-

je, en este caso referente a la imagen:

“En tanto que sentido intencional o noéma, y aunque pertenece a
la esfera de existencia y de certeza absoluta de la conciencia, la ima-
gen no es una realidad doblando otra realidad. No solamente porque
ella no es algo real (Realitat) de la naturaleza, sino porque el noéma
es un componente no real (reell) de la conciencia” (VP, 49-50).

Husserl, por el contrario, no afirma que los actos de conciencia
sean lo real y el sentido noematico lo irreal. La contraposicion real /
irreal no juega ningun papel. La verdadera cuestion que se plantea es
qué son el acto y el sentido noeméatico y cémo la conciencia se rela-
ciona con el acto y con el sentido noematico. No s6lo con respecto al
campo de la imaginacion sino en referencia al campo de todos los ac-
tos intencionales en general Husserl afirma que el acto es un elemen-
to ingrediente de la conciencia, mientras que el objeto intencional o
noéma “esta” en la conciencia de una forma no-ingrediente. Existe un
tipo de inmanencia no-ingrediente que es la propia de los objetos in-
tencionales. Derrida confunde dos distinciones que no tienen nada
que ver. No seria posible concluir que el noéma es irreal o real a par-
tir de los textos que se han citado. En el marco de la fenomenologia
el problema de la realidad/irrealidad es abandonado para dejar paso
al problema de la realidad/idealidad. La fenomenologia no se propone
realizar ninguna afirmacion acerca de las cosas reales en cuanto co-
sas reales trascendentes, sino Unicamente reparar en la estructura de
los actos de conciencia a través de los que se constituyen los sentidos
noematicos, tanto el sentido de un objeto que es considerado como
real como el sentido de un objeto que es considerado como ideal. El
criterio ontolégico de la fenomenologia es expuesto con toda claridad

en el 88 de la segunda investigacion logica: lo real es lo temporal; lo



196 Investigaciones fenomenolégicas 5

ideal es todo aquello atemporal. Derrida emplea distinciones que no
son apropiadas para hablar del campo trascendental de la conciencia
y que pierden por ello su sentido. El contenido de la representacion
de una expresion de la vida solitaria del alma no tiene que ser irreal:
puede o no puede ser real, dependiendo de la expresion; lo que sera
siempre es no “reell”, es decir, no-ingrediente, en cuanto que el obje-
to intencional de un acto no es un ingrediente de la conciencia. La
conclusion que extraemos seria que la idealidad de la significacion no
puede ser confundida con ningun tipo de irrealidad, ni en el caso de
las expresiones del mondlogo interior, ni en el de las expresiones co-

municativas.
8.2. La idealidad de la significaciéon como repeticion

Para Derrida la idealidad de la significacion de Husserl sélo puede
ser entendida como la posibilidad de la repeticion de una misma sig-
nificacion en las diferentes emisiones de una expresion.

“Mas esta idealidad, que no es mas que el nombre de la per-
manencia de lo mismo y la posibilidad de su repeticion, no existe
en el mundo y no viene de otro mundo. Ella depende por com-
pleto de la posibilidad de los actos de repeticion. Ella esta consti-
tuida por ella [la posibilidad de repeticion]. Su «ser» se mide por

el poder de repeticion. La idealidad absoluta es el correlato de
una posibilidad de repeticion indefinida” (VP, 58).

Continuamente nos vemos obligados a destacar los
desplazamientos conceptuales de Derrida. Husserl no emplea en
ningln momento la expresion “idealidad absoluta”. Para Husserl no
son posibles distinciones en el grado de idealidad de Ilas
significaciones, de forma que habria significaciones mas o menos
ideales, algo que también permitiria hablar de significaciones mas o
menos entrelazadas con lo empirico, y, en ultimo extremo, de

expresiones mas o menos indicativas. Es igual de absoluto el



Francisco CONDE: Derrida contra Husserl 197

significado de las expresiones objetivas como el significado de las las

expresiones esencialmente ocasionales.

En cuanto a la estructura repetitiva del signo cabe preguntarse
cOmo puede ser posible una repeticibn antes de que entre juego
algun tipo de idealidad. Aquello que se repite tiene que estar de
alguna manera presente antes de poder ser repetido. No se podria
regresar a algo que es lo mismo sin saber antes algo de esto que es
lo mismo, de aquello que sustenta la identidad. Ademas, es posible
que un determinado significacion se ofrezca una sola vez y no por ello
pierde su idealidad. Aunque no pueda ser repetida no deja de ser

considerada como algo ideal.

Segun Derrida, la determinacion del ser ideal de la fenomenologia
se basaria en la determinacion del ser como presencia: por un lado,
la idealidad pura es la idealidad de un objeto ideal que esta presente
en un acto de repeticidon; por otro, la posibilidad de la repeticiéon futu-
ra de lo ideal s6lo se comprende partiendo de un presente. Ya en la
introduccion habia afirmado que: “La forma udltima de la idealidad,
aquella en la cual se puede anticipar o hacer retornar toda repeticion,
la idealidad de la idealidad es el presente viviente, la presencia a si
de la vida trascendental” (VP, 4-5). El problema esta en que Husserl
no sustenta la idealidad sobre ninguna presencia originaria que luego
sera repetida. La identidad de una idealidad no se configura a través
de nuestras repeticiones sino que a ella en si misma le es totalmente
indiferente la posibilidad de poder ser repetida, incluso la posibilidad
de poder manifestarse una sola vez. Que la idealidad se tenga que
manifestar en ocasiones particulares y que estas ocasiones se nos
ofrezcan en un instante que denominamos presente viviente no le
afecta para nada. La relacion con el presente viviente es nula, porque
lo ideal se define como atemporal: no como eterno, presente en todo

momento, sino como atemporal, fuera del tiempo.



198 Investigaciones fenomenolégicas 5

En el parrafo 8§ 31 interrogandose acerca de si la significacion es
una parte real del acto del entendimiento Husserl afirmaba que la
significaciéon no era un ingrediente de estos actos. Si la significacion
formase parte de ellos variaria en cada uno de los actos. Como los
actos son irrepetibles, ya que son siempre diferentes por el mero
hecho de estar asociados a un momento temporal concreto
irrepetible, la significacion tendria que ser diferente en cada uno de
ellos. La significacion no es una parte del contenido psicolégico que
se repite de forma idéntica en todos los actos, porque este contenido
sera en cada una de sus realizaciones algo individual, diferente,
“mientras que el sentido del enunciado debe ser idéntico” (IL, XIX/1,
104-5). Otra cosa es que aunque la teoria de la idealidad husserliana
no sea definida a partir de la posibilidad de la repeticiéon permita una
explicacion de como es posible que hablemos de diferentes actos que

tienen una misma significacion.
8.3. La significacion como presencia

Siempre segun Derrida la significacion seria para Husserl una pre-
sencia a si, una pura expresividad que no necesita salir de si, como
demostraria el hecho de que las expresiones sigan siendo expresiones
en la vida solitaria del alma. El hecho de que sea necesario apartar
todo resto indicativo para que la significacion se ofrezca en su maxi-
ma pureza se debe a que soélo asi se ofrece en su presencia plena, li-
bre de todo lo empirico.

“Por una extrafa paradoja, el querer-decir no aislaria la pureza
concentrada de su ex-presividad mas que en el momento en que
fuera suspendida la relaciéon con un cierto afuera. Con un cierto
afuera solamente, pues esta reduccion no borrara, revelara por
el contrario en la pura expresividad una relaciéon con el objeto, el
enfoque de una idealidad objetiva que hace frente a la intencién

del querer-decir, a la Bedeutungsintention [intencién significati-
va]” (VP, 22-23).



Francisco CONDE: Derrida contra Husserl 199

La manera de llegar a esta interioridad de la “vida interior del al-
ma” estaria “prefigurada” en la reduccién trascendental de ldeas I,
que es una reduccion de la totalidad del mundo existente. Derrida nos
esta diciendo que lo que se elimina seria un cierto afuera en cuanto
responsable de la comunicacién, pero dentro de la misma expresion
se mantendria una relacion de dentro-afuera, que es aquella que sos-
tiene la expresion con el sentido expresado, el significante con la sig-
nificacion. El expresarse haria salir fuera de si a un objeto ideal que

entraria en la conciencia.

En una nota a pié afirma que cuando habla de la presencia cierta
de la vivencia en la conciencia lo hace en referencia a las vivencias
“cumplidas” [erfullt] porque el propio Husserl autorizaria a ello. Para
Husserl la verdadera intencion significativa seria la intencidon significa-
tiva cumplida, ya que toda intencion significativa busca cumplirse,
busca tener una presencia plena del objeto. La intencién significativa
se define exclusivamente bajo el telos de hacerse intuitiva, de cum-
plirse, y este ideal de las intenciones significativas es el ideal del co-
nocimiento: la obtencion de la presencia plena del sentido. Bajo la
forma de un ideal en sentido kantiano, como idea regulativa, la fe-
nomenologia estaria trabajada en su interior por la busqueda o afan
de la presencia, por una cierta inclinacion o preferencia a considerar
como intuiciones propiamente dichas tan sélo las intenciones cumpli-

das.

“Para no mezclar y multiplicar las dificultades, consideraremos en
este punto concreto que la expresidon perfecta es aquella donde la
«Bedeutungsintention» es «cumplida». Estamos autorizados a ello en
la medida en que esta plenitud, lo veremos, es el telos y el cumpli-
miento de aquello que Husserl quiere aislar bajo el nombre de querer-
decir y de expresion” (VP, 47, nota a pié 1).

Al desplazar el analisis hacia las intenciones cumplidas Derrida
pretende que nos olvidemos de las vivencias no cumplidas o meras

intenciones significativas sin cumplimiento. Los motivos son relevan-



200 Investigaciones fenomenolégicas 5

tes. En las vivencias cumplidas la intencion significativa se ve cumpli-
da a través de una intuicion. Si pienso “tengo frio” y posteriormente
tengo una intuicién sensible en la que se me da con evidencia que es-
toy tiritando, que tengo la piel de gallina, la primera expresion se
cumple. Aqui parece razonable la afirmacién de que la significacion
del enunciado “tengo frio” es la vivencia “inmediatamente cierta”,
“presente a si” que cumple la intencién significativa. Pero si nos pre-
guntamos acerca de lo qué sucede en aquellas expresiones para las
que no hay cumplimiento la cosa cambia. Entonces no es tan eviden-
te que haya una vivencia presente que les corresponda. Tenemos una
intencion significativa que parece aspirar a cumplirse, pero en caso
de que no se cumpliese no diriamos que no tiene significacién. Ya no
seria posible seguir diciendo que la significacion exige una presencia

a si plena.

Tugendhat ofrece una interpretacion totalmente opuesta de la in-
tencion significativa de Husserl. Pese a que reconoce que la intenciéon
significativa seria algo que menta algo otro que no le esta dado, algo
que no le es presente, afirma que el nucleo esencial de la teoria de
Husserl se situaria en torno a la intencién. La intencién estaria domi-
nada por una busqueda constante de completud, por la bdsqueda del
cumplimiento intuitivo de aquellas menciones implicadas por el hori-
zonte de la cosa que actualmente carecen de él. No habria en Husserl

una predisposicion a ensalzar lo intuitivo y olvidar lo no-intuitivo:

“Las anotaciones dadas hasta ahora muestran que el peso real de
la nueva concepcion de lo intuitivo de Husserl descansa en su con-
cepcion de lo no-intuitivo [...] Esto significa al mismo tiempo que la
“Intencion” constituye el fundamento real de la oposicion. Porque
donde dos elementos se relacionan reciprocamente como intencion y
cumplimiento, es la intencion la que determina cual es el posible

cumplimiento, y no al revés” (TUGENDHAT 1967, 51).



Francisco CONDE: Derrida contra Husserl 201

Una posicion intermedia y mas completa es la que nos ofrece
Heffernan, que defiende que si bien con respecto a la teoria del
significado “el vacio predomina sobre el cumplimiento”, con respecto

a la teoria cognoscitiva “el cumplimiento predomina sobre el vacio”:

“Eso significa: si no se atiende a la relacion, si no se atiende a la
cuestion de si se habla de “significaciéon” o de “evidencia”, las dos in-
terpretaciones fundamentalmente diferentes de la fenomenologia de
Husserl, por un lado como “metafisica de la ausencia” y por otro lado
como “metafisica de la presencia”, resultan, utilizando una compara-
cion de Husserl de Logica Formal y Trascendental referente a otro con-
texto, “una para la otra espantajos [Popanzen] que se aplastan y re-
avivan como figuras en un teatro de marionetas” (HEFFERNAN 1983,
69, nota a pié).

En cuanto a la relacion entre ser y presencia quizas la mejor
forma de rechazar las interpretaciones de Derrida es advertir como
en ldeas | Husserl afirma que un objeto serd cualquier cosa que
pueda ser objeto de una predicacion verdadera. Es decir, tener ser
serd simplemente poseer cualidades o relaciones. Los objetos ideales
tendrian ser ideal en cuanto son objetos de un determinado tipo de
predicaciones propias que difieren de las predicaciones que se
efectian acerca de los objetos reales. Lo esencial es advertir que en
esta determinacion del ser que Husserl propone no se inmiscuye
ningun tipo de nocidn de presencia. Es posible una “definicion” o

determinacién del ser que deja de lado el problema de la presencia.

La relacién entre lo ideal y lo real es un problema grave en la fe-
nomenologia de Husserl, pero si se trata de un problema es precisa-
mente porque es un tema dotado de importancia y objeto primordial
del analisis. Probablemente no haya mas pregunta en la fenomenolo-
gia que la pregunta acerca de como es posible constituir unidades de
validez absoluta a través de actos subjetivos puntuales. En todo caso,
que la significacion en si sea algo ideal no implica que la significacion
no tenga ningun tipo de relacién con lo real, que no pueda ser el ob-

jeto apuntado por ciertos actos reales. De hecho, la significacion en



202 Investigaciones fenomenolégicas 5

cuanto unidad ideal se hace concepto Unicamente a través de una
significaciéon lingulistica, es decir, “entra” siempre en el campo de lo
real, aunque sea bajo la forma de un concepto. Esto tampoco implica
que la significacion sea reducible a sus instancias ni a las conciencias
reales donde se realizan estas instancias, de forma que su ser ideal
dependeria de estas ultimas. Otro problema diferente seria la necesa-
ria discusion, que quedaria abierta, acerca de la determinacion exacta
de en qué medida estas instancias son necesarias para conocer la

significacion ideal.

C. CONCLUSIONES.

Hay una tendencia constante en Derrida a establecer oposiciones
entre dos polos, empirico e ideal, que fuerza notablemente los
esquemas husserlianos. Del hecho de que Husserl quiera defender la
idealidad de la significacion frente a los multiples actos intencionales
significativos en los que aquel puede ser intencionado Derrida
concluye que para Husserl no existe nada entre los actos psiquicos
empiricos y las significaciones consideradas como especies. Asi, el
pensador francés identifica indicacion y actos psiquicos, indicacion y
palabra empirica, indicaciéon y expresion comunicativa, olvidando que
a un acto dotado de evidencia matematica (2+2=4) también le
corresponde un acto psiquico, que es necesario algo mas que la
palabra empirica para indicar, y que si bien la expresion comunicativa
tiene una funcién indicativa, no se reduce a ella: no es un gesto, sino
que actua como un gesto. Lo que Husserl decia era que las
expresiones pueden denotar, notificar algo, gracias a que en el
ambito comunicativo se les afiade una funcion indicativa, o en otras
palabras, que desempefan el papel de indices. Lo cual no quiere decir

que sean exclusivamente indices. Para Derrida, sin embargo, todo



Francisco CONDE: Derrida contra Husserl 203

aquello que no sea expresion sera un gesto y todo aquello que no
caiga dentro del plano de las esencias pertenecera al plano de la
asociacion, de la indicacion. Esto es lo que le permite abrir un abismo

entre lo mundano, que incluye lo psiquico, y lo trascendental.

Los comentarios de la critica especializada respecto a las interpre-
taciones de Derrida acerca de la fenomenologia se caracterizan en
general por un cierto talante “extremista”. O apoyan sus razonamien-
tos con furibundo y acritico dogmatismo o califican su interpretacion
como mero juego retérico, mera creacion literaria completamente afi-
loséfica. En general se considera que Derrida habria acertado al criti-
car la imposibilidad de una distincion estricta entre indicaciones y ex-
presiones™®. Pero su afirmacién de que Husserl cae bajo el esquema
de una metafisica de la presencia es objeto de mayor polémica. Uni-
camente los lectores derridanianos, casi siempre malos conocedores
del texto de Husserl, coinciden en este ultimo punto [Fuchs (1976),
Lawlor (2002), Voélkner (1993), Hofliger (1995)]. De entre los lectores
husserlianos nos parece que quizas Bernet sea demasiado indulgente.
Muy probablemente esto se debe a que Bernet sabe que Derrida
apunt a la teoria de la conciencia del tiempo de Husserl y aqui las cri-
ticas de Derrida resultan mucho mas agudas (véase la segunda parte
de La voz y el Fenbmeno). Sin embargo, en lo que se refiere a la pri-
mera investigacion l6gica nos parece que no es necesaria ninguna re-
conciliacion de ambos autores. Nuestra postura se situa totalmente

con la de aquellos que desde dentro de la fenomenologia efectuan

13 BERNET 1996, 70-71: “La primera tarea, la parte negativa o critica de la argu-
mentacién de Derrida es ejecutada de forma virtuosa. Una lectura atenta de las
Investigaciones Légicas obliga al texto a ofrecer un resultado que el autor [Husserl]
queria evitar a toda costa: la confirmacion de que una expresion puramente
linglistica no es ninguna expresion [...]”. HEFFERNAN 1983, 39, nota a pié:
“Derrida puede tener razén en que el intento de Husserl por separar entre el signo
como expresion y el signo como indice de forma pura y limpia fracasa, y a pesar de
ello equivocarse cuando ofrece esto como motivo para considerar que Husserl
participa de la “metafisica de la presencia”.



204 Investigaciones fenomenolégicas 5

una defensa de Husserl. Pudiese ser que la letra de la fenomenologia
husserliana incite a pensar que se trata de una filosofia logocéntrica,
voluntarista y excesivamente intuicionista. Pero no creemos que su
espiritu coincida con el de la interpretacion del pensador francés -
permita Derrida esta distincibn meramente alegorica entre cuerpo y
alma de un texto, humilde producto ella de la metafisica de la pre-
sencia-. Creemos haber demostrado que en el caso de Husserl sus
criticas no son razonables. Es posible distinguir entre expresion e in-
dicacion, es necesario defender la idealidad de la significacién y, so-
bre todo, no hay una premisa metafisica que otorgue a la presencia
un rango superior al de la ausencia. En definitiva: 1) no se puede
confundir la intencidn volitiva de comunicacion con la intencién signi-
ficativa y con la animacion que ejecuta esta sobre la palabra fisica; 2)
no se pueden realizar las asociaciones indicacidon-empirico-

representacion-intuitivo y significacion-ideal-presencia a si-espiritual.

Derrida ataca la concepciéon del ser como presencia, la defensa de
una subjetividad absoluta que constituye con su voluntad los signos y
la existencia y pureza del sentido antes del signo. Su propuesta seria
atender a la diferencia como movimiento anterior al sentido y al sig-
no, a la huella [trace] que deja en un signo otro signo y a la “subor-
dinacion” del sujeto creador a un sistema de diferencias anterior a él.
No podemos entrar a valorar aqui con profundidad su propia alterna-
tiva pero nos gustaria apuntar tres preguntas que consideramos de

dificultosa resolucién para su teoria de los signos:

- ¢Coémo significan los signos si hay un desplazamiento eterno de
una significacion a otro? Deben existir algunos signos que apunten a
algo real o ideal que se daria en presencia y que constituiria un final
de etapa. El signo presupone algo de lo que se tiene experiencia y

que esta ahi antes de poder ser apuntado. En caso contrario nunca



Francisco CONDE: Derrida contra Husserl 205

habria posibilidad de detenerse en el proceso de remision de unos a

otros.

- ¢Como es posible afirmar que dos expresiones tienen la misma
significaciéon? En otras palabras, ¢ cual es la identidad de cada signo
consigo mismo si su estructura es repetitiva y no hay ninguna ideali-
dad que les pueda servir de referencia, de punto de identidad com-
partido por ambos? Si no hay algun tipo identidad del signo consigo

mismo, ¢cOmo es posible afirmar que unos remiten a otros?

- ¢Para quién significan las significaciones si el sujeto es una mera

estructura determinada siempre por algo anterior a él?



206 Investigaciones fenomenolégicas 5

VI1. BIBLIOGRAFIA.
Obra de Jacques Derrida:

Derrida, J., La voix et le phénoméne. Introduction au probleme du singe
2
dans la phénoménologie de Husserl, Quadrige/PUF, Paris, 1998 . (VP)

Obras de Husserl:
Husserl, E.,

— Cartesianische Mediationen und péariser Vortrdge, Martinus Nijhoff, La
Haya, 1950. Husserliana, volumen I. CM

— Husserliana Ill. Ideen zu einer reinen Phanomenologie und phdnome-
nologischen Philosophie. Erstes Buch. Allgemeine Einfuhrung in die
reine Phdnomenologie, Martinus Nijhoff, La Haya, 1976. (Ideas I)

— Husserliana 1V, Ideen 2zu einer reinen Ph&nomenologie und
phanomenologischen Philosophie. Zweites Buch. Phanomenologische
Untersuchungen zur Konstitution, Martinus Nijhoff, La Haya, 1976
(Ideas II)

— Husserliana X, Zur phadnomenologie des inneren Zeitbewulitseins
(1893-1917), Martinus Nijhoff, La Haya, 1966. (LCT)

— Husserliana XVII, Transzendentale und formale Logik, Martinus
Nijhoff, La Haya, 1974. (LFT).

— Husserliana XVIII (Prolegdbmenos), XIX/1 y XIX/2 Logische
Untersuchungen, Martinus Nijhoff, La Haya, 1984. (IL).

—  Erfahrung und Urteil. Untersuchungen zur Genealogie der Logik, Felix
Meiner, Hamburg, 1972%. (EJ)

— Briefe an Ingarden, Den Haag, 1968. Phanomenologica 25.

Bibliografia secundaria:

ALEXANDER, Natalie (1995), “The hollow deconstruction of time”, en
Mckenna, W. & Evans, J.C. (ED.), Derrida and Phenomenology, Kluwer
Academic Publishers, Dordrecht/Boston/London, pp. 121-150.

CASTILLA, Lazaro, (1967) R., Zu Husserls Sprachphilosophie und ihren Kriti-
kern, Tesis doctoral, Berlin.

DERRIDA, J., 1987, Positions. Entretiens avec Jacques Derrida, ed. du Minuit,
Paris.



Francisco CONDE: Derrida contra Husserl 207

EvaNns, J. Claude (1995), “Indication and occasional expressions”, en
Mckenna, W. & Evans, J.C. (editores), Derrida and Phenomenology,
Kluwer Academic Publishers, Dordrecht/Boston/London, pp. 43-60.

FINK, E. (1933), “Die Phdnomenologische Philosophie Edmund Husserls in
der gegenwartigen Kritik”, en Kantstudien, Band 38, 1933.

FucHs (1976) Fuchs, W.W., Phenomenology and the Metaphysics of Pres-
ence, Martinus Nijhoff, The Hague. Phaenomenlogica, 69.

GURWITSCH (1977) Gurwitsch, A. “Outlines of a theory of ‘Essentially occa-
sional expressions’, en Mohanty, J.N., Readings on Edmund Husserl’s
Logical Investigations, Martinus Nijhoff, The Hague, pp. 112-127.

HEFFERNAN G., (1983), Bedeutung und Evidenz bei Edmund Husserl, Bouvier
Verlag Herbert Grundmann, Bonn.

HOFLIGER, J.C. (1995), Jacques Derridas Husserl-Lektiren, Kénigshau-
sen&Neumann, Wurzburg.

KERN Iso (1989), “Das Zeitbewul3tsein”, en: Bernet, Kern, Marbach, Edmund
Husserl: Darstellung seines Denkens, Felix Meiner, Hamburg.

LAWLOR L., (2002) Derrida and Husserl: the basic problem of phenomenol-
ogy, Indiana University Press.

MAIl, K. (1996), Die Phanomenologie und ihre Uberschreitungen. Husserls
reduktives Philosophieren und Derridas Spur der Andersheit, Verlag fur
Wiss. und Forschung, Stuttgart.

SOKOLOWSKI, R. (1964), The formation of Husserl”s Concept of Constitution,
Martinus Nijhoff, The Hague. Phaenomenologica, 18

TUGENDHAT, E. (1967) Der Wahrheitsbegriff bei Husserl und Heidegger,
2
Walter de Gruyter, Berlin, 1970 .

VOLKNER P. (1993), Derrida und Husserl. Zur Dekonstruktion einer Philoso-
phie der Prasenz, Passagen Verlag, Viena.

WILLARD, Dallas (1995), “Is Derrida’s view of ideal being rationally defensi-
ble?”, en Mckenna, W. & Evans, J.C. (ED.), Derrida and Phenomeno-
logy, Kluwer Academic Publishers, Dordrecht/Boston/London, pp. 23-
41.






UN PROBLEMA DE LA FENOMENOLOGIA:
LA CONTROVERSIA ENTRE HUSSERL Y NATORP?

José Ruiz Fernandez

Abstract:

In this paper I will bring into consideration the controversy between
Husserl and Natorp dealing with the accurate meaning of the psychological re-
flection and, altogether with that issue, how the phenomenological activity
should be assumed. I will try to present the legitimacy of some of the critics
which Natorp and Husserl make to each other. This will lead us to a point
where we will be confronted with a major problem which is posed on us: the
elucidation of the concrete sense of the phenomenological activity.

Resumen

En este articulo se considera someramente la controversia entre Husserl y
Natorp relativa al sentido de la reflexidon psicoldgica y, con ello, de la actividad
fenomenoldgica. Trataré de presentar la legitimidad de las criticas que Husserl
y Natorp se hacen respectivamente. Eso llevara a indicar una tarea que sigue
imponiéndosenos todavia: la dilucidacion del concreto sentido del quehacer
fenomenoldgico.

Introduccién

Husserl y Natorp se profesaron constante amistad y admiracién fi-
losofica. Desde las Investigaciones Ldgicas y hasta la muerte de Na-
torp en 1924 ambos mantuvieron un didlogo renovado en torno a
unos pocos desacuerdos fundamentales. Lo que en esa discusidn esta
en juego es el sentido de la reflexidén psicoldgica y, de la mano con
ello, el sentido que pueda tener un quehacer racional que guarde una
pretensidon ultima de legitimidad y, por tanto, la fenomenologia. En
este articulo se van a considerar algunas de esas cuestiones que en-

frentaron a Husserl y a Natorp. Se buscara advertir, con ello, algunas

! Este articulo se enmarca dentro del trabajo del proyecto de investigacién: “Teoria
de las categorias en la hermenéutica filoséfica” (HUM2006-04630).



210 Investigaciones fenomenolégicas 5

dificultades que atafien a la concepcion del quehacer fenomenoldgico
que, me parece, estan necesitadas todavia de una dilucidacién clara.
La exposicion se ha dividido en dos breves partes. En la primera
se presenta la critica de Natorp a la reflexion fenomenoldgica, tal y
como Husserl la concibe. En la segunda, la critica que Husserl hace a
la idea que Natorp se hace de la psicologia. Finalmente se apuntara
escuetamente el problema que, en mi opinion, esta controversia nos

sigue planteando todavia.

1. La reflexion fenomenoldgica segun Husserl y la critica de

Natorp

El caracter intencional era, para Brentano, aquello que especifi-
camente distinguia a los actos psiquicos de los objetos del mundo.
Brentano consideraba, por lo demas, que todo acto psiquico era de
suyo consciente, es decir, que no s6lo comparece el objeto intendido
sino que se daba de consuno una conciencia inmediata (que Brentano
llama percepcion interna) del acto psiquico. En su Psicologia desde un
Punto de Vista Empirico sefala Brentano lo siguiente: “El acto mas
simple, por ejemplo aquel por el que oimos, tiene el sonido como ob-
jeto primario, pero a si mismo como objeto secundario, es decir, el
fendmeno psiquico en el que el sonido se oye”. Esta conciencia del
acto psiquico no es reflexiva, no es introspectiva, sino, insistimos en
ello, inmediata. Brentano introducia, de esta manera, una distincion
gue se hacia valer de principio en lo dado: por un lado la inmediatez
del acto psiquico, por otro la del objeto intendido.

La fenomenologia husserliana recoge, muy modificada, esa distin-
cion. Indiquemos, tan sélo, en qué sentido. Husserl pretendia plegar-

se al imperativo de dar cuenta de lo dado dentro de los limites en que

2 F. Brentano, Psychologie vom empirischen Standpunkt, Erster Band, Felix Meiner
Verlag, Hamburg, 1973, p. 218.



José RUIZ FDEZ.: La controversia entre Husserl y Natorp 211

esta dado. El concreto ejercicio de esa pretensién lo concibe Husserl
como descripcion intuitiva refleja. Segun Husserl, la reduccion feno-
menoldgica deja en franquia un residuo de inmanencia al que, en
cierto modo, podemos dirigir la atencién. Se asume en cierta manera,
por tanto, que lo inmediatamente vivido es intuitivamente accesible
en la reflexién. Porque esa intuicion refleja es posible, las distinciones
fenomenologias pueden presentarse a manera de una descripcion in-
tuitiva de la vivencia. Descripcion, por tanto, que en cada caso cons-
tata momentos originariamente pertenecientes a la vivencia. Asi, una
reflexion fenomenoldgica podria constata de manera evidente que la
vivencia tiene, por ejemplo, un cierto correlato intencional (la nota de
piano que escucho y que se me presenta en el horizonte perceptivo
del mundo), por otra parte, e igual de originariamente, ciertos mo-
mentos ingredientes (los momentos hyléticos y noéticos de la escu-
cha) y, también, el polo yoico de la atencion y el espesor de los habi-
tos y capacidades en que en que se mueve la escucha. Husserl no so-
lo piensa que cada uno de los momentos distinguidos sea relativo a lo
inmediata y concretamente vivido sino también que, al haberse cons-
tatado éstos en una reflexion que intuye adecuadamente su objeto,
ellos recogen, en cierta manera, momentos pertenecientes de dere-
cho a lo inmediatamente vivido. La concreta vivencia intencional po-
dra pensarse asi como si originariamente fuera ya un todo articulado
en una correlacion de momentos (ego-cogito-cogitatum). Si en Bren-
tano el acto psiquico se daba en una fenomenalidad propia que, por
principio, se contraponia al plano objetivo, en Husserl, la reflexidon
inmanente puede poner de relieve una originaria correlacién entre
planos irreductibles. Cabe pues decir que en ambos casos nos mante-
nemos en la asuncion de una divisién de principio de planos fenomé-
nicos distintos —es decir, en la asuncién de una cierta articulacion que

antecede a la distincién conceptual. Si en Brentano los érdenes feno-



212 Investigaciones fenomenolégicas 5

ménicos distinguidos se hacen valer en lo inmediatamente vivido, en
Husserl articulan la inmanencia pura que se hace valer como el lugar
trascendental absoluto donde una tal articulacién originariamente
acontece.

Natorp reacciona contra el hecho de que esa articulacion se asu-
ma como si, antes de toda distincién, fuera inherente ya a lo inme-
diatamente vividos. En su Introduccion a la Psicologia segun el Méto-
do Critico de 1888 dice, en implicita referencia a Brentano, lo siguien-
te: “Uno es victima de una ilusidon cuando cree que percibiendo... ten-
driamos ademas de la conciencia del contenido percibido... una con-
ciencia particular de nuestro acto de percepcién... que escuchando un
sonido, por ejemplo, tendriamos 1) una conciencia del sonido, pero
también 2) una conciencia de la escucha... «El sonido resuena en mis
oidos» y «yo oigo el sonido», no son dos hechos sino un solo hecho
expresado sin embargo de dos maneras diferentes”. Segin Natorp,
no hay una originaria escisiéon fenoménica de lo dado en drdenes dis-
tintos. Se trata, mas bien, de que el fendomeno puedo aprehenderlo,
en un caso, como fendmeno subjetivo, en otro caso, como objetivo.
Pero la distincion es mediata, conceptual y, de suyo, no se encuentra
en el fenomeno, es decir, en lo que Natorp llama el contenido de con-
ciencia [Bewusstseinsinhalt]: "No hay dos dominios separados de fe-
ndomenos que haya que explicar, sino que todo fendmeno es como tal

", “No hay algo subjetivo en si ni algo objetivo en

de una sola especie
si, sino que es en el proceso continuo de objetivacién... donde lo sub-

jetivo se convierte en objetivo y donde lo objetivo se convierte de

* P. Natorp, Einleitung in die Psychologie nach kritischer Methode, Freiburg i. Br.,
1888, p. 15.

* P. Natorp, Allgemeine Psychologie in Leitsatzen zu akademischen Vorlesungen,
Marburg, 22. Ed., 1910, p. 8.



José RUIZ FDEZ.: La controversia entre Husserl y Natorp 213

nuevo en subjetivo”. Para Natorp, el fenémeno, el contenido de con-
ciencia, no es de suyo ni objetivo ni subjetivo. En lo que hace a Hus-
serl, por tanto, esto quiere decir que en lo inmediatamente vivido no
hay algo asi como un plano fenoménico ingrediente (reell) en origina-
ria correlacién con un plano fenoménico noematico. Podemos, cierta-
mente, hacer una distincién entre ambos momentos y, en tanto que
la hacemos, articulamos conceptualmente el contenido de conciencia.
Pero al originario contenido de conciencia no le es inherente, en abso-
luto, una correlacién entre tales momentos distinguidos.

En el paragrafo 14 de la quinta de las Investigaciones Ldgicas tra-
ta Husserl de hacer valer, contra Natorp, su distincién de principio.
Alli dice Husserl lo siguiente: “es cierto que el oir no puede separarse
del oir el sonido, como si continuase siendo algo sin el sonido. Pero
con esto no se ha dicho que no deban distinguirse dos cosas: el soni-
do oido (el objeto de la percepcion) y el oir el sonido (el acto de la
percepcion)... mas importantes aun son para nosotros las diferencias
entre la existencia del contenido en el sentido de la sensacién cons-
ciente, pero que no es en si mismo el objeto de la percepcién, y en el
sentido precisamente de objeto de la percepciéon”® y, mas adelante,
“a mi me quiere parecer que Natorp no distingue los diversos concep-
tos de conciencia y de contenido... el mundo no es jamas una vivencia
del sujeto pensante. Vivencia es el <<mentar-el-mundo>>; pero el
mundo mismo es el objeto intendido”’. Husserl realiza aqui muchas

otras distinciones pero las citas que acabamos de ofrecer dan el tono

> P. Natorp, Allgemeine Psychologie nach kritischer Methode. Erstes Buch: Objekt
und Methode der Psychologie. Tibingen: Mohr/Siebeck, 1912. p. 283

6 E. Husserl, Gesammelte Werke (Husserliana) Band XIX/1: Logische Untersu-
chungen, pp. 394-395.

’ E. Husserl, Gesammelte Werke (Husserliana) Band XIX/1, pp.400-4001.



214 Investigaciones fenomenoldégicas 5

de su argumentacion: la reflexidn constata que en la vivencia pueden
distinguirse érdenes de realidad distintos.

En su Psicologia General segun el Método Critico de 1912 protesta
Natorp contra los reproches de Husserl®. No se trata de que las dis-
tinciones que hace Husserl sean o no sean efectivamente posibles:
Natorp no discute en modo alguno que lo sean. Lo que él niega es
que las distinciones realizadas sean inherentes a lo inmediatamente
vivido, es decir, al contenido de conciencia. Las distinciones realiza-
das son pues, para Natorp, momentos que se establecen en un pro-
ceso cognoscitivo conceptual pero no algo intuido en la vivencia pri-
mitiva, como si ésta fuera una regién susceptible de ser objetivada
por si misma, es decir, susceptible de ser descripta en momentos que
le fueran originarios pero que, a primera vista, quedaran inadverti-
dos. En un lugar posterior Natorp comenta un pasaje de Husserl en el
gue éste sefiala que no es posible describir los actos de mencion sin
recurrir expresamente a lo en cada caso mentado en ellos®. Mi dife-
rencia con Husserl, dice Natorp, es que “Husserl sélo ve aqui una difi-
cultad especial de la tarea de una descripcion psiquica pura. A mi me
parece que hay algo mas. Para Husserl la subjetividad es a todas lu-
ces una segunda objetividad del mismo tipo que la habitualmente
mentada y coordinada con ella. Eso es, justamente, lo que no puedo
reconocer como correcto”!®. Natorp no concibe la pretensién de que
un ejercicio de reflexién pueda pensarse a modo de acceso intuitivo a
ciertos momentos originariamente pertenecientes a la vivencia inme-

diata'. Por eso mismo, en su recensién de las Ideas para una Feno-

8 Cf. P. Natorp, Allgemeine Psychologie nach kritischer Methode, pp. 108 ss.
9 Cf. E. Husserl, Gesammelte Werke (Husserliana) Band XIX/1, pp. 15-16.
10p, Natorp, Allgemeine Psychologie nach kritischer Methode, p. 281.

11 Creemos que en esto tiene Natorp razoén, es decir, que lo inmediatamente vivido
no puede asumirse de ninguna manera a la manera de un ambito intuitivamente
accesible sino que ha de tomarse, mas bien, como lo fenoménicamente originario.



José RUIZ FDEZ.: La controversia entre Husserl y Natorp 215

menologia Pura de Husserl critica Natorp que la epojé trascendental,
es decir, una suspension déxica meramente negativa, se presente, a
la vez, como paso mediato para una donacién intuitiva de la concien-
cia pura®. Natorp no ve por ninguna parte tal donacién pareciéndole
gue las distinciones fenomenoldgicas que Husserl va realizando tienen
que asumirse, no como descripciones originarias de lo inmediatamen-
te vivido, sino como el producto mediato de un proceso cognoscitivo
que se despliega por conceptos, esto es, de manera abstracta, y que
por tanto no puede servir para instituir después una determinacién
originaria de lo vivido a la manera de un todo inherentemente articu-
lado.

Esta critica de la reflexion husserliana ha sido desarrollada poste-
riormente por otros autores y, de manera especialmente brillante y
clara, por el fildsofo checo J. Pato¢kals. Pero se encuentra recogida
ya, en lo esencial, por el fildsofo neokantiano.

Por lo demas, no podemos saber la manera como Natorp habria
considerado las lecciones de la Fenomenologia de la Conciencia Inter-
na del Tiempo de Husserl publicadas en 1928 y, en especial, cdmo se
habria hecho cargo de la tesis de que la retencién temporal valga
como garante ultimo de la posibilidad de la reflexién fenomenoldgica.
Me parece dudoso, en todo caso, que la critica de Natorp pueda con-

trarrestarse por esa via. La retencion, a fin de cuentas, no es algo

Esto que decimos lo hizo constar, de nuevo, en su recension a las Ideas de Husserl
Cf. Natorp, P.: “Husserls ldeen zu einer reinen Phanomenologie”, Logos VII,
1917/18, p. 228.

12 Cf. P. Natorp: “Husserls Ideen zu einer reinen Phanomenologie”, Logos VII,
1917/18, p. 228.

13 Me refiero, sobre todo, a “El subjetivismo de la fenomenologia husserliana y la
posibilidad de una fenomenologia <asubjetiva> y a “El subjetivimos de la
fenomenologia husserliana y la exigencia de una fenomenologia <asubjetiva>". Hay
una excelente traduccidon espanola recientemente publicada: J. PatocCka, El
Movimiento de la Existencia Humana, Ediciones Encuentro, 2004.



216 Investigaciones fenomenolégicas 5

inmediatamente advertido en la vivencia inmediata sino una distin-
cion que recae sobre dicha vivencia. ¢CoOmo podria entonces ser la re-
tencién la condicion de posibilidad de la reflexion y, a la vez, algo in-
tuitivamente constatado en la reflexién? Como el mismo Natorp sefa-
la de pasada en su recension de ldeas, la consideracion refleja que
retiene, ha fijado ya “la corriente fluyente de la conciencia contra su
propia naturaleza disolviendo su concrecién en una suma de abstrac-
ciones”**. Es decir, la retencidn de la proto-impresidn, lejos de ser un
momento originario que pueda hacerse valer como garantia de la re-
flexion, se constata en una distincidon refleja. Las fases temporales
podemos distinguirlas pero en lo inmediatamente vivido no hay de
suyo y originariamente <<fases>>. La retencién no podria hacerse
valer, por tanto, como un momento originariamente conformador de
la vivencia inmediata. Al suponer que ella es un momento originario
gue garantiza la reflexidon recaemos, en realidad, en el mismo equivo-
co que Natorp denunciaba.

La critica que Natorp dirige a Husserl toca los cimientos que sos-
tienen la concepcion trascendental-constitutiva que Husserl se hace
de la fenomenologia. Hemos de decir que el nlcleo de la critica nos
parece acertado. Lo cual, ciertamente, no es dbice para que reconoz-
camos que las distinciones de Husserl no suelen articular otra cosa
que lo concretamente vivido. Cuando se distingue el acorde del piano,
el momento meramente sensible del sonido y el caracter de la escu-
cha, se distingue, que duda cabe, algo-concreto. Pero las distinciones
son, en tanto que distinciones, abstractas, y, sobre todo, relativas a
la primigenia concrecidn indistinta de lo vivido. Las distinciones no
podrian servir, por tanto, en ningln caso, para concebir a toro pasa-

do la realidad de la vivencia como una originaria correlacion de mo-

14 Cf. P. Natorp: “Husserls Ideen zu einer reinen Phanomenologie”, Logos VII,
1917/18, p. 240.



José RUIZ FDEZ.: La controversia entre Husserl y Natorp 217

mentos. Una tal posibilidad sélo puede tornarse plausible suponiendo
que las distinciones son, de suyo, constataciones originarias, es decir,
gue estan mediadas por una intuicidn que recae sobre la vivencia
primitiva. Esto, sin embargo, no es posible asumirlo sin caer en equi-
VOCOS.

Quiza la razoén por la que Husserl no podia renunciar a un para-
digma descriptivo-intuitivo del quehacer fenomenoldgico se deba a
una pretensiéon de todo punto legitima, a saber, la pretension de ejer-
cer un quehacer racional carente de supuestos constructivos. Que esa
pretension lleve a un tal paradigma no parece, sin embargo, cierto.
Una cosa en todo caso si se mantiene. Si es posible la fenomenologia,
es decir, algo asi como un quehacer racionalmente ultimo, entonces
no podemos renunciar a esa pretension. A continuacién vamos a con-
siderar como Husserl echa en cara a Natorp haber renunciado a ella,
es decir, que su concepcién de la psicologia no responda a las necesi-

dades de una dilucidacion racional carente de dogmatismo.

2. La concepcion natorpiana de la psicologia y la critica de

Husserl

En la conciencia distingue Natorp tres momentos. De un lado un
yo formal y originario, apercepciéon pura. En segundo lugar, lo que
Natorp denomina el ser conscio [Bewusstheit], a saber, una suerte de
referencia consciente a lo mostrado. Finalmente, el contenido de con-
ciencia [Bewusstseinsinhalt] o fenémeno®®, es decir, lo propiamente
mostrado. Los dos primeros momentos tienen en Natorp, aparente-
mente, un caracter trascendental, es decir, no pueden ser objetos de
experiencia posible sino que estan presupuestos en toda experiencia:

“el yo originario [dice Natorp] no puede volverse objeto porque él

15 Cf. P. Natorp, Allgemeine Psychologie nach kritischer Methode, p. 108.



218 Investigaciones fenomenolégicas 5

hace frente a todo objeto, es decir, es aquello por lo que algo es ob-
jeto”!®. Del ser conscio vale exactamente lo mismo. Sélo el fenéme-
no, es decir, el contenido de conciencia, comparece. Contra este es-
quema reacciona Husserl criticando que pretenda hacerse valer como
algo originario: “écoémo podriamos fijar ese <<hecho basico de la psi-
cologia>>, si no lo pensasemos? ¢Y cOmo podriamos pensarlo, sin
convertir el yo y la conciencia en <<objetos>> de dicha fijacion?"*.
Husserl pide, por tanto, que el esquema trascendental no se intro-
duzca a priori y que ofrezca sus cartas de legitimidad fenoménica, a
saber, pide o bien una constatacion intuitiva refleja del esquema tras-
cendental que Natorp introduce o bien que el esquema se deje de la-
do. La critica que Husserl dirige aqui a Natorp es reflejo de una de las
deficiencias decisivas que Husserl siempre vio en la filosofia de Kant,
a saber, que la critica del conocimiento partiera de una mitica separa-
cion esquematica entre intuicién y concepto, el yo de la apercepcion
pura y el fendmeno, el fendmeno y la cosa en si... dejando sin aclarar,
en todo caso, la originaria legitimidad que sostiene tales distinciones.
Legitimidad que, ciertamente, no podria hallarse sino en lo dado co-
mo tal, es decir, en los fenémenos?s.

Natorp era consciente de este problema y, de hecho, oponia a lo
anterior que, en realidad, el contenido de conciencia no es separable
del resto de los momentos de la conciencia. Lo que viene a decir Na-
torp, por tanto, es que el yo puro y el ser conscio no son momentos
independientes, es decir, que lo que efectivamente se muestra es el
contenido de conciencia (el fendmeno) y que, en este contenido de

conciencia, podemos distinguir conceptualmente, es decir, de manera

16 p. Natorp, Allgemeine Psychologie in Leitsatzen zu Akademischen Vorlesungen, p.
4

17 E. Husserl, Gesammelte Werke (Husserliana) Band XIX/1, p. 373.

18 En esta misma publicacion el lector podra encontrar un articulo de Sebastidn Luft
en el que, entre otras cosas, esto que decimos esta expuesto con gran claridad.



José RUIZ FDEZ.: La controversia entre Husserl y Natorp 219

abstracta, los otros momentos. La posicion de Natorp, como apunta-
remos mas adelante, es trascendental, pero no podemos asimilarla
sin mas al esquema trascendental Kantiano porque los momentos que
antes se han mencionado no se mueven en un plano trascendental en
relacion al fendmeno. Natorp sostiene que es en el contenido de con-
ciencia donde distinguimos tales momentos de la misma manera que,
como hicimos notar en el punto anterior, Natorp sostiene que el fe-
nomeno puede ser distinguido a la manera de algo objetivo y algo
subjetivo que se me da. Pero consideremos esto ultimo. Lo que ad-
viene a la conciencia, dice Natorp, es “necesariamente de una parte
contenido u objeto de una conciencia, por tanto, psiquico y, de otra
parte, en tanto que presentacion del objeto, un fendmeno que ha de
incluirse en el conjunto del devenir objetivo que llamamos naturaleza,
por tanto, fisico”!°. Aparentemente aqui tenemos la duplicacién de los
modos de darse que Husserl y Brentano asumian. Sin embargo, no es
eso lo que Natorp tiene presente sino, mas bien, que objetividad y
subjetividad son meras determinaciones meramente abstractas que
cualifican al fendmeno en un grado mayor y menor. Esa dualidad, por
tanto, “supone la identidad de lo que de esta doble manera relacio-
namos, [a saber] del fenémeno”?°. El punto crucial aqui, con todo, es
saber como asume Natorp la realidad de esa identidad y como se re-
lacionan con ella las diversas distinciones posibles. Y, sobre todo, ad-
vertir como legitima Natorp aquello que asume. Natorp, reparemos
en ello, no podria apelar en modo alguno a una intuicidn refleja para
legitimar aquello que sostiene. Y no lo hace. Lo que Natorp va a man-
tener es que el proceso de experiencia en su despliegue conceptual
es el que expone sus propias determinaciones. Husserl, dice Natorp,

“desconoce el caracter procesual del ser en un sentido objetivo y sub-

19°p, Natorp, Allgemeine Psychologie nach kritischer Methode, p. 113.
20 p, Natorp, Allgemeine Psychologie nach kritischer Methode, p. 114.



220 Investigaciones fenomenolégicas 5

jetivo... En general no hay algo subjetivo y algo objetivo en si, sino
que en el despliegue progresivo de la objetivacién y subjetivaciéon se
transmite paso a paso, de un miembro a otro, el caracter de los sub-

21 Lo absoluto es, por tanto, el proceso Unico de

jetivo y lo objetivo
experiencia que se despliega ya como determinacion subjetiva ya
como determinacion objetiva®?. “Ese, dice Natorp, es el «monismo»
gque mantenemos. Pero este monismo... descansa inmediatamente en
la experiencia misma y, en todo caso, no es algo que pueda
aprehenderse en una experiencia particular o en una suma de
experiencias particulares, sino sélo en la marcha completa de la
experiencia, como desarrollo del conocimiento de lo infinito en lo

n23 “E| venir fundamentado-en-si-

infinito, es decir, como proceso
mismo del pensamiento quiere decir, por tanto, venir fundamentado
en el proceso”®*. Antes de considerar criticamente esto, sefialemos
todavia que este proceso absoluto de experiencia, de resonancias cla-
ramente hegelianas, era pensado por Natorp al modo de un desplie-
gue genético que recorre distintas fases: a la representacion inmedia-
ta sigue, en un proceso de construccidon conceptual realizable hasta el
infinito, la objetivacidon natural. Posterior a la objetivacién natural
aparece la psicologia como reconstruccidon conceptual de lo inmediato
y subjetivo.

Para aclarar algo mas lo que Natorp queria decir con todo esto
podemos ayudarnos del contraste que ofrece la propia posicién de
Husserl. La similitud externa y terminoldgica, que ofrece el caracter

genético de la experiencia de Natorp con el caracter genético-

21 p, Natorp, Allgemeine Psychologie nach kritischer Methode, p. 283.

22 Cf. P. Natorp: “Husserls Ideen zu einer reinen Phanomenologie”, Logos VII,
1917/18, p. 246.

23 P, Natorp, Allgemeine Psychologie nach kritischer Methode, p. 114.

24 P, Natorp: “Husserls Ideen zu einer reinen Phanomenologie”, Logos VII, 1917/18,
p. 231.



José RUIZ FDEZ.: La controversia entre Husserl y Natorp 221

trascendental de la conciencia pura Husserliana no puede obviar la
distancia que separa lo uno de lo otro. En Husserl algo asi como un
despliegue genético-trascendental se supone esencialmente consta-
tado en la inmanencia de la conciencia pura. En Natorp, sin embargo,
la asuncion de una forma genética de la experiencia no puede des-
cansar en una descripcidon de lo inmediatamente vivido sino que tiene
que presentarse, a la vez, como una determinacién originaria del pro-
ceso de conocimiento y como resultado en el despliegue de ese pro-
ceso. Asumamos, por lo pronto, esa tension dialéctica, en verdad un
dogma constructivo, para tratar de acercarnos mas a la concepcion
que Natorp se hace de la psicologia. La psicologia, se supone, es co-
nocimiento conceptual de la inmediatez subjetiva. Ahora bien, esa
inmediatez ni puede estar dada intuitivamente en la reflexién ni tam-
poco puede estar dada en el concepto, que en relacion a dicha inme-
diatez sera siempre mediacion abstracta. En tanto que esto es asi la
psicologia la piensa Natorp como un proceso cognoscitivo que nunca
puede alcanzar la inmediatez sino que, digamos, tiene esa inmediatez
a la manera de un telos ideal que tan sélo podemos tratar de recons-
truir, en una tarea infinita, en el concepto. De la misma manera que
las ciencias objetivas tenderian regulativamente a conceptuar la rea-
lidad de lo objetivo en si, es decir, algo inalcanzable, la psicologia
tenderia a reconstruir conceptualmente la concrecién inmediata del
fendmeno, algo igualmente inalcanzable. En la psicologia no hay ac-
ceso intuitivo a lo vivido sino sélo reconstruccion cognoscitiva que se
despliega en una proceso de experiencia. El quehacer fenomenoldgico
Husserliano lo asume Natorp, por tanto, dentro de un tal proceso ge-
nético, es decir, como estadio de una reconstruccidon conceptual de lo
inmediato que supone un estadio previo natural-objetivo que seria el

equivalente, en términos fenomenoldgicos, al de la actitud natural.



222 Investigaciones fenomenolégicas 5

Desde luego, la critica de fondo que desde el principio Husserl di-
rigia a Natorp no se despeja en modo alguno con la construccion que
Natorp propone. El problema de fondo que Husserl planteaba a Na-
torp es el de la legitimidad ultima de toda su concepcién. Si la psico-
logia no es otra cosa que un momento del proceso absoluto de la ex-
periencia y si lo inmediato no es accesible en la reflexion écomo po-
driamos saber que ella reconstruye la inmediatez subjetiva? éQué es
lo que ella reconstruye? Mas aun, la concepcién que Natorp se hace
del proceso absoluto de experiencia habria de ser, a la postre, un
momento del proceso, écdmo puede saberse, por tanto, que recoge
una determinacion originaria del proceso mismo? éDesde donde legi-
tima Natorp ultimamente toda su concepcion? El planteamiento de
Natorp queda flotando ultimamente en el aire o, mejor dicho, queda
sostenido en un esquema trascendental-idealista dogmaticamente
asumido. Y esto es lo que Husserl, con toda razén, no puede asumir.
En una carta de 1909 Husserl escribia a Natorp lo siguiente: “la fe-
nomenologia no necesita de ninguna manera una filosofia trascenden-
tal que la preceda, mientras que su psicologia debe venir a continua-

cion de la filosofia trascendental”?>.

El trascendentalismo de Natorp
no es el de Kant pero el problema de fondo es exactamente el mismo.
Si la concepcidon que Natorp se hacia de la psicologia no soporta, a la
postre, su propia legitimidad, entonces ella, lejos de ser un principio,
no ofrece finalmente otra cosa que una construccién gratuita.
Permitasenos sefalar, meramente de pasada, que exactamente lo
mismo hubiera podido decir Husserl de todos esos planteamientos
gue, asumiendo lo compareciente desde una mitica situacion antece-
dente, se instalan cdmodamente en un paradigma racional herme-
néutico cuya propia legitimidad y consistencia se diluye, para siem-

pre, en la mas cerrada oscuridad.

25 E. Husserl, Gesammelte Werke (Husserliana), Briefwechsel V, p. 111.



José RUIZ FDEZ.: La controversia entre Husserl y Natorp 223

3. Nota final

Husserl no podia asumir que una concepcidn ultima del quehacer
racional quedara amarrada a determinaciones cuya legitimidad ultima
no hiciera pie en los fendmenos. Esto le parecia, con toda razoén, abrir
la puerta a construcciones gratuitas. Natorp, por su parte, no podia
asumir que el quehacer racional ultimo se entendiera mediado por
una suerte de intuicion refleja de lo inmediatamente vivido. Eso le
parecia, también con razoén, una injustificada duplicacion de lo feno-
ménicamente originario. Al asumir positivamente lo uno y lo otro nos
vemos conducidos asi a una aporia aparentemente sin salida: no po-
demos hacer constataciones intuitivas reflejas pero, segun parece, sin
ellas, la posibilidad de un quehacer fenomenoldgico, racionalmente
ultimo, queda seriamente cuestionada. En esa aporia nos encontra-
mos todavia.

Lo mas curioso del caso es que cuando nos movemos en la pre-
tensidon de plegarnos a los fendmenos, la efectiva posibilidad del ejer-
cicio racional es concretamente patente. Es decir, a pesar de toda
nuestra perplejidad y dificultades para dar cuenta de manera cabal
del sentido concreto de un tal ejercicio, él mismo nos es inmediata-
mente transparente. A mi modo de ver, una de las tareas pendientes
de esa tradicion que, retrotrayéndose a Husserl, ha intentado, ante
todo, plegarse a los fendmenos, es dilucidar de manera clara cual es
el concreto sentido de su quehacer, es decir, de ese quehacer que ha
de guardar una legitimidad racional ultima. Porque puede ser que el
ejercicio fenomenoldgico esté ya en obra, sin embargo, todavia no se

ha podido dar cuenta claramente de él.






ZUBIRI, HOMBRE, FILOSOFO Y “FENOMENOLOGO”.
REFLEXIONES AL FILO DE LA LECTURA
DE SU BIOGRAFIA

por Javier San Martin

La publicacion a principios de abril del afio 2006 de la exhaustiva
biografia de Zubiri, Xavier Zubiri, la soledad sonora (Editorial Taurus)
ha supuesto posiblemente uno de los acontecimientos de mas impac-
to para la filosofia espafiola de los ultimos afos. Sus autores, Jordi
Corominas y Joan Albert Vicens, han sabido alternar la biografia vital
con la biografia intelectual y la historia politica y cultural del pais. Ya
solo ese dato, ademas de la claridad expositiva, hace de ese libro una
lectura apasionante. Tan apasionante que, como ocurre en esas
novelas que le captan a uno, duele que llegue a su final. Pero el libro
sobre Zubiri va mucho mas allda de una mera biografia, de las muchas
que podriamos leer. La biografia de Zubiri nos interpela a los profe-
sionales de la filosofia en Espafia y, dentro de estos, en particular a
los especialistas en filosofia espafiola, a los fenomendlogos, a los me-
tafisicos y a los expertos en filosofia moral. Y por supuesto, el libro es
un impresionante manifiesto sobre la ultramontana Iglesia espafola y
sobre lo que nuestra terrible guerra del 36 representd en nuestro pais
al amputar o silenciar las fuentes vivas de la creaciéon cultural. Pero
también son un testimonio de reconocimiento a esas personas que
dieron a Zubiri la posibilidad de dedicarse, a pesar de todas las ad-

versidades, a la creacion filosofica.



226 Investigaciones fenomenolégicas 5

Todos estos aspectos hacen que quienes, de dentro de la
profesion de la filosofia, hemos tenido acceso a la lectura de este
libro, no hayamos podido dejarla inconclusa, y quien mas quien
menos se habrd hecho, seguro, su composiciéon de lugar, confesando
su mea culpa en la medida en que le corresponda. El objetivo de este
texto no pasa de ser una puesta negro sobre blanco o un comentario
de los sentimientos que la lectura de este libro me ha suscitado,
referidos a los temas que he ido mencionando en esta pequeia
introduccion. Cada uno de ellos merece investigaciones que, segura-

mente, se iran proyectando a raiz de este libro.

1. La biografia en si misma, todo un acontecimiento

Son muchos los temas que se abordan en la biografia de Zubiri,
como en cualquier biografia que sea planteada con rigor, pero ésta es
especialmente interesante, mas aun, para los profesionales de la
filosofia, impactante por varias razones que me gustaria enumerar.
La primera es la gran novedad de esa biografia, novedad que procede
del gran desconocimiento que la inmensa mayoria teniamos de la
vida de Zubiri. Todos conociamos ciertos aspectos de esa vida, pero
su increible, novelesca trama, creo que nos era profundamente
desconocida. De su trayectoria vital conociamos muchas cosas:
sabiamos que era vasco, que habia sido cura, que habia ensefiado en
la Facultad de Filosofia de la Universidad Central de Madrid, a la
sazon regentada por Garcia Morente, siendo por tanto compafiero de
Ortega, Gaos y Besteiro; que después de la Guerra Civil habia
ensefiado en Barcelona y que al final habia renunciado a la céatedra,
dedicandose a cursos privados aparentemente dirigidos a la alta
burguesia de Madrid.

Yo asisti a una de sus conferencias, si no me equivoco, en el

otofio de 1966 o invierno de 1967. Recuerdo que el ambiente me



Javier SAN MARTIN: Zubiri, hombre, filésofo y “fenomendlogo” 227

resultd profundamente ajeno a mi sensibilidad; yo tenia 20 afos,
acababa de venir de Comillas, el publico estaba constituido por
personas mayores, yo mismo iba acompafiado por mi tio Joaquin
Solana San Martin, que era miembro de los Propagandistas y duefio
de Escuela Espafola. Zubiri hablaba del lugar de la Revelaciéon y la
Redencion asi como del significado del Verbo Encarnado. En mis
circunstancias todo aquello me parecié un teatro profundamente
alejado, primero, de mis preocupaciones personales; segundo, de lo
que yo veia a mi alrededor en Madrid, una efervescencia politica,
entre los estudiantes de la Facultad de Filosofia, de la que ningun eco
llegaba a aquella sala; tercero, un aparentemente escaso interés
filos6fico del tema. Por entonces, creo, debi de comprar Sobre la
esencia, que s6lo mucho después lei con algun detenimiento, cierto
que demorandome mas en unas partes que en otras, principalmente
por la critica que hace a Husserl y que me parecid injusta, sin que
nunca tomara en serio el comentarla. Luego tuve alguna nada
benévola referencia a sus devaneos con las mujeres, y poco mas
hasta las aportaciones de algunos participantes en el Seminario
Zubiri, como Antonio Pintor-Ramos! o Jeslis Conill?, quienes, entre
otros textos, en tres que yo he editado exponen brillantemente sus
investigaciones sobre la relacion de Zubiri con la fenomenologia,
investigaciones que ahora cobran mucho mas relieve

Era conocido que habia residido un tiempo en Lovaina, donde

habia preparado su tesis sobre la fenomenologia, pero el hecho de

1 Ver Antonio Pintor-Ramos, “Zubiri y los inicios de la fenomenologia en Espafia”’, en J. San
Martin, Ortega y la fenomenologia, UNED, 1991, pp. 285-296. En el texto se remite el autor
a otras investigaciones suyas sobre la relacion de Zubiri con la fenomenologia.

2 Jess Conill, “La transformacién de la fenomenologia en Ortega y Zubiri”, en ob. cit., pp.
296-312. También en este texto se puede encontrar amplia bibliografia sobre la relacion de
Zubiri con Ortega y la fenomenologia. Ver también J. Conill “Die Phdnomenologie bei Zubiri”,
en Phanomenologie in Spanien, editado por J. San Martin, Koenigshausen & Neumann,
Waurtzburg, 2005, pp. 43-56.



228 Investigaciones fenomenolégicas 5

que lo hiciera en una fecha tan temprana como a principios de los
anos 20 no le daba especial interés porque no tenia entonces datos
para sacar todo el partido posible a la fenomenologia de Husserl, ya
que por entonces solo podia contar con las Investigaciones ldgicas y
el primer tomo de las Ideas, ademas del articulo de la revista Logos,
La filosofia como ciencia estricta, por supuesto todos ellos en aleman;
en ese momento nada podia saber de la direccion de las investi-
gaciones reales de la fenomenologia de Husserl. Desde esa perspec-
tiva incluso esa primera época de Zubiri me resultaba poco estimu-
lante. La publicacion, después, de Cinco lecciones de filosofia, en las
que se dedica un apartado a Husserl, no me aporté nada en especial
una vez que yo desde el principio de mi investigacion (1968) me
habia acercado a lo que ahora se llama el “nuevo” Husserl y que tiene
poco que ver con la vision usual de la fenomenologia.

Esto era todo lo que puedo decir sobre Zubiri antes de leer su
biografia y, en comparacion con lo que otras muchas personas del
gremio sabian de Zubiri, seguramente es mucho. Pero eran datos
desgajados de la urdimbre de su vida, del auténtico significado de su
filosofia y, méas alla, del significado de una vida dedicada con tal dra-
matismo a la filosofia que seguramente se convertird en un paradig-
ma en el que mirarse las generaciones futuras y que trascendera
nuestras fronteras en una medida muy superior a todo lo que hasta
ahora hemos visto, en el nivel de un Francisco Suarez o un Ortega y
Gasset.

Cuento una anécdota que me pasé hace unos afios, en el 2000,
en un Congreso Internacional de Fenomenologia que tenia lugar en
Olomouc, cerca de Prostejov, la ciudad en que Husserl naciera, y que
se celebraba con motivo del Centenario de la publicacion del primer
tomo de las Investigaciones légicas. En su ponencia el argentino

Roberto Walton utiliz6 ampliamente y citando la fuente conceptos de



Javier SAN MARTIN: Zubiri, hombre, filésofo y “fenomendlogo” 229

Zubiri en una medida tal que, en el diadlogo, el profesor de la
Universidad McGill de Montreal, Philip Bukley, se interesé vivamente
por quién era ese Zubiri, del que nunca habia oido hablar y que, a
tenor de lo que decia Roberto Walton, le parecia estimulante. En ese
contexto, Roberto Walton me invitdé a mi, por ser paisano, a explicar
brevemente quién era Zubiri, qué habia publicado y su lugar en la
filosofia, todo obviamente en el tiempo de una respuesta a una
pregunta en un dialogo. No tuve légicamente dificultad en salir del
paso, pero si me quedé con una mala sensacién de que una vez mas
podiamos los colegas de filosofia en Espafia estar cometiendo una
injusticia. Tanto mas, en mi caso, cuanto tenia también contacto con
la profesora argentina Lucrecia Rovaletti que siempre ha hecho un
gran uso de la filosofia de Zubiri. Pero yo siempre habia percibido en
el uso de Rovaletti una insistencia en los temas de la religacion y de
la persona, que, sin duda, son interesantes, pero que a mi me
parecian, con razén o sin ella, de menor alcance. De cualquier modo,
de ese Congreso sali con la deuda de tener que abordar con decision
la filosofia de Zubiri.

Y para abrir un poco el mapa de los temas, voy a citar los aspec-
tos que mas me han impresionado en su biografia, que la han conver-
tido, al menos para mi, en el gran acontecimiento editorial de la filo-
sofia espafiola del afio 2006, al que nos referiremos continuamente
durante mucho tiempo en el futuro. Y el primer punto se refiere al
dramatismo con que vive, primero, su formacién religiosa; segundo,
su ordenacion sacerdotal y el hecho de serlo; tercero, su relacion con
la jerarquia sobre la base de su concepcion del sentido de la fe; y
cuarto, su vivencia de lo religioso después de su matrimonio. Quizas
estos aspectos son los mas dramaticos y los mas desconocidos fuera

del seguramente reducidisimo grupo del Seminario Zubiri.



230 Investigaciones fenomenolégicas 5

El segundo punto estaria en relacion con su formacion, no solo
filosofica sino también cientifica, linguistica y teoldgica. Uno de los
aspectos gue también pertenece a la imagen que de Zubiri teniamos
era su enorme interés en los avances cientificos, pero sélo a través
del conocimiento de la biografia tenemos cumplida noticia del alcance
de ese interés. Un tema de serio estudio para el futuro es la depen-
dencia que la filosofia y teologia zubirianas tienen de ese extraordina-
rio conocimiento.

El tercer punto se referiria a su posicion en la vida profesional, su
relacion con la investigacion y enseflanza de la filosofia, tanto en la
Universidad, primero en la Central de Madrid, luego en Barcelona, y
por fin en su increible, de no verlo, retiro en Madrid. La relacion de
Zubiri con Ortega, Husserl, Heidegger; luego, con sus amigos tales
como Bergamin e Imaz; después, ya en el retiro, con Lain Entralgo o
Llado. Y aunque no puedo entrar en ello, seria también interesante
ver lo qué le supuso, ya mas tarde, sobre todo y ante todo su
relacion con Ellacuria, y luego con Diego Gracia.

Aun hay un cuarto punto que me parece especialmente
atrayente, aunque sea resbaladizo, y que con cierta reiteracion y un
poco entre lineas aflora en la biografia, Zubiri como hombre, en los
aspectos del caracter, de su relacion con las mujeres y en sus
compromisos politicos. Creo que no me equivoco si aseguro que la
grandeza del pensador, con todo el dramatismo que aparece en esa
manera de filosofar de modo “sonoramente solitario”, queda enmar-
cada en un caracter poco sublime, méas bien en un contradictorio cal-
culo, que se ve embarcado en posturas que podrian resultar incohe-
rentes, incluso a veces calificables de egoistas, pero con un egoismo
que queda compensado por un desinterés por todo lujo, beneficio pri-
vado o busqueda de honores. {COmo era Xavier Zubiri como persona?

En su biografia hay luces, muchas luces, y unas cuantas sombras,



Javier SAN MARTIN: Zubiri, hombre, filésofo y “fenomendlogo” 231

éstas insinuadas y que so6lo aparecen prolongando algunas lineas de
sus actuaciones y que ademas pueden ser contrarrestadas por otras
que las hacen, de todos modos, ambiguas. Quizas sélo las personas
mas cercanas o que lo trataron en la intimidad, como su mujer, Car-
men Castro, o la primera mujer de la que parece haberse enamorado,
Maria Zambrano, o la para él jovencisima Asuncion Medinaveitia, nos
podrian acercar a ese Zubiri. Se necesitara mas profundizacion en es-
tas facetas que, sin duda, llevan consigo todo el morbo de un tema
que hace al inmenso filésofo que es Zubiri ser también humano, de-
masiado humano, y en esa dimension, hombre varén, demasiado

hombre varoén.

2. Zubiri, religioso y tedlogo

La biografia de Zubiri tiene muchas facetas hasta ahora descono-
cidas. Para mi la de su relacion con la religion, la Iglesia y el sacerdo-
cio es posiblemente la que mas me ha impactado, cierto que, en este
modo de vivir yo esa relacion, pesa sin duda mi propia biografia. Pri-
mero, el hecho de que su padre sea navarro y su madre guipuzcoana,
ambos con esa religiosidad a machamartillo que tan bien conozco de
mi propio pueblo, una religiosidad capaz de sacrificar lo que fuera al
cumplimiento de un ideario. Por mi situacién familiar y profesional he
participado de muchos ambientes espafoles y extranjeros: Navarra,
Madrid, Lovaina, Alemania, Andalucia y Galicia han sido mis escena-
rios vitales. Creo poder decir que en ninguno he encontrado la
“firmeza” —utilizo una palabra que podria ser sustituida por otras
varias mucho mas negativas— religiosa que se daba —y aunque en
menor medida, aun se da— en muchas familias de nuestro entorno.
Esta “firmeza” es un tanto heredera de una historia que ha dado mo-
delos de vida como el de Ifigo de Loyola o Francisco de Javier, que

convirtieron nuestra tierra en abanderada, primero, de la defensa del



232 Investigaciones fenomenolégicas 5

catolicismo, mediante las fuerzas de la Compaiiia reunidas y lideradas
por el Capitan Iiigo de Loyola, y luego de la infatigable predicacion
de la fe catdlica por todo mundo siguiendo el modelo elegido de pre-
dicacion misionera por todo el Extremo Oriente elegida por parte de
Francisco de Jaso y Apilcueta.

Defensa a ultranza y predicacion expansiva son las dos caracte-
risticas del catolicismo vasco-navarro, que se da en muchas familias
de nuestra tierra. Desde esa perspectiva tener un hijo cura era una
de las grandes aspiraciones familiares de nuestras casas. Tener un
hijo eclesiastico habia sido, a lo largo de la Edad Moderna, uno de los
requisitos para mantener la casa, mas eso habia quedado ya arrum-
bado a mitades del siglo XIX. En el XX tener un hijo cura era una
cuestién distinta, pero seguia siendo una aspiraciéon importante desde
varias perspectivas, una, quizas la mas explicita, la fe, pero ésta no
era la Unica. Sobre todo para las madres catdlicas tener un hijo cura
era, desde sus mas profundas entrafias, una de sus mayores
ilusiones. Segundo, el que un hijo se fuera al Seminario para ser cura
resolvia problemas de herencia. En el Pais Vasco-navarro siempre ha
funcionado el mayorazgo, sea del hombre o de la mujer (en esto se
diferenciaba profundamente de Castilla), y dar una digna salida a un
hijo que no fuera el primero era muy importante. Tercero, al fin y al
cabo los curas no vivian mal, por tanto, tenia su vertiente econémica,
muy rebajada respecto a lo que fue en su momento®, pero el aura de
esa época que a finales del XIX habia terminado hacia no mas de tres
generaciones debia de seguir latente en la memoria.

Las dos caracteristicas que he citado, la tendencia apologética, la
defensa, y la vocacion misionera para extender el catolicismo, es de-

cir, la disponibilidad a predicar la doctrina catdlica a los demas pue-

3 Ver los articulos del autor “Diezmos y primicias en Afiorbe: el reparto de las rentas
parroquiales”, y “Afiorbe en tiempos del Hermano Juan”, en Principe de Viana, en prensa.



Javier SAN MARTIN: Zubiri, hombre, filésofo y “fenomendlogo” 233

blos, dan al catolicismo vasco-navarro una peculiaridad muy especial
que enmarca el modo como Zubiri va a vivir su relacion con la Iglesia
mediatizada siempre por su familia, en un juego tremendamente
dramatico en el que se tensa la cuerda, sin romperse, pero con un te-
rrible coste personal para él, porque le va a costar al menos su salud.
Posiblemente sea esta faceta que sobresale en la primera parte de la
biografia la que era mas desconocida y la que mas impresiona en la
vida de Zubiri. Su apuesta total por ser cura, su apuesta también to-
tal por un cristianismo libre del integrismo vy, tercero, las enormes di-
ficultades de todo tipo que la conciliacibn de ambas actitudes le aca-
rrearon en su vida, resultan verdaderamente dramaticas y siempre
rozando la tragedia.

No voy a relatar los episodios fundamentales de esa historia que
pueden leerse en la primera parte de libro que estoy comentando,
pero resulta llamativo y ademas muy sintomatico de todo lo que
estoy diciendo el episodio de la excomunién y su arrepentimiento, asi
como las razones de este arrepentimiento. Mas alla de eso, los pro-
blemas que el ser cura le causa, su enamoramiento de Maria Zam-
brano, después su emparejamiento con Carmen Castro, su seculari-
zacion y boda, con la consiguiente ruptura latente con su familia (su
madre y su padre, ;como iban a aceptar tal cual a un hijo cura casa-
do?). Después de todo esto, lo que es mas interesante, la recupera-
cion y profundizaciéon de la fe tras su matrimonio, hasta el punto de
dedicarse a fondo a la teologia fundamentalmente en la etapa de re-
tiro en los cursos que da en Madrid, muchos de los cuales tienen que
ver con el problema teologal del hombre, son temas todos ellos dota-
dos de un profundo dramatismo que necesariamente impacta en el
lector. Zubiri, en la época posterior a su paso por la Universidad de
Barcelona, va a considerarse preferentemente tedlogo, dedicando

muchos cursos a la teologia y a la religibn, en una curiosa pirueta



234 Investigaciones fenomenolégicas 5

biografica, que hace que se dedique a la teologia cuando, juridica-
mente, se ha liberado de la carga de ser cura y, psicolégicamente,
mas ambigua podria haber sido la relacion personal con su propia
mujer, pues uno de los elementos que le hacen decidir abandonar
Barcelona es nada menos que seguir a Asunciéon Medinaveitia, de la
que debié de estar perdidamente enamorado. Son todo ello elemen-
tos sumamente contradictorios en una faceta de las mas apasionan-
tes de una biografia que ha dado como fruto reflexiones que pueden

resultar decisivas para la propia teologia.

3. La formacion filosoéfica y cientifica de Zubiri

La publicacion de Sobre la esencia, unos dias antes de la Navidad
de 1962, por tanto practicamente en 1963, después del otro unico li-
bro que habia publicado, Historia, Naturaleza, Dios, supuso una gran
decepcion®. La dura critica que en él se hace a Husserl parecia alejar-
lo del movimiento fenomenoldégico, de manera que dio a muchos la
sensacion de que Zubiri se situaba de nuevo en una posicién precriti-
ca, prekantiana. Con ello reingresaba en la neoescolastica o, en el
mejor de los casos, en el aristotelismo. Esta fue la interpretaciobn mas
usual de la inmensa mayoria de los lectores, incluso de muchos de los
seguidores que luego pertenecieron al Seminario Zubiri. Ese afo de
1963 yo tuve a Carlos Baciero de profesor de ontologia en la
Universidad de Comillas, en Santander. Baciero, entonces joven
jesuita, que habia hecho su trabajo de doctorado sobre el Cardenal
de Lugo, asumia la tesis de la sustantividad de Zubiri para explicar el
dogma de la Trinidad y la doble naturaleza divina y humana de Jesus,

pero siendo s6lo una persona. Oyéndole a Baciero nadie podria haber

4 Asi les ocurri6 a quienes “mantienen el estereotipo de un Zubiri heideggeriano, exis-
tencialista u orteguiano, y los que le conocian en los tiempos de la Republica, como Maria
Zambrano, Julian Marias, Gaos y Garcia Bacca”); pero también “defrauda [..] a muchos
jovenes que han crecido en la posguerra y que han leido fascinados en su reciente
bachillerato Naturaleza, Historia, Dios.” (Xavier Zubiri, la soledad sonora, p. 619).



Javier SAN MARTIN: Zubiri, hombre, filésofo y “fenomendlogo” 235

dicho que Zubiri no perteneciera a su grupo filoséfico o mejor, él,
jesuita suareciano, al mismo grupo de Zubiri, a una neoescolastica
que, en moldes tradicionales, buscaba la renovacion filoséfica. Esta es
la impresién con que la inmensa mayoria de colegas ley6é o leimos
Sobre la esencia. Tuvieron que pasar muchos afnos hasta que empe-
zaran a cambiar las cosas. La biografia ahora nos pone a nosotros en
nuestro lugar, y a Zubiri en la perspectiva correcta, en la cual puede
ser que la publicacion de Sobre la esencia fuera un error estratégico.

De hecho, como se dice varias veces en su biografia, Sobre la
esencia no soélo fue mal entendido por lectores ajenos a Zubiri y a la
fenomenologia, pues como se dice en la biografia, “quienes se empe-
fian en leer el libro no suelen tener un conocimiento de las filosofias
de Husserl y de Heidegger suficiente como para apreciar con quiénes
esta efectivamente dialogando Zubiri” (ob. cit., p. 620), sino que tam-
bién recibe juicios criticos de comentaristas cercanos a Zubiri. Asi,
en opinién de Pintor-Ramos, “Sobre la esencia es un libro muy mal
escrito” (ver ob. cit. nota 48, p. 810). Segun Diego Gracia, en el libro
hay una fuente redaccional que proviene de una preocupacion
antropoldgica, ya que el libro surge de la necesidad de aclarar
conceptos para abordar el tema de la persona, y otra que viene de
una inspiracion metafisica. Si a todo ello unimos la inspiracion feno-
menoldgica, que podria resultar en principio y a primera vista incom-
patible con las dos primeras inspiraciones, se entendera que Sobre la
esencia no podia ser realmente bien entendido. Si, por otro lado,
tenemos en cuenta que es un libro que aparece casi 20 afios después
del Unico que hasta entonces habia publicado su autor, y ademas a la
edad ya de 64 afnos, se entendera que Zubiri pasara en la comunidad
de los colegas a un muy segundo plano.

Sin embargo, la publicacién de la Inteligencia sentiente podia

haber cambiado la perspectiva, pero no habia datos suficientes para



236 Investigaciones fenomenolégicas 5

reconsiderar la falta de atencion que la academia filosofica dedico a
Zubiri. El impacto negativo de Sobre la esencia pareceria irreversible.
Las citas que aportan los autores Corominas y Vicens tanto sobre la
recepcion de Sobre la esencia como de las glosas a la muerte de
Zubiri sobre su significacion son muy reveladoras. Cita los comen-
tarios de Sadaba, Lled6 y Fuster®. Los tres ofrecen una perspectiva
que seria anecddtica si no representara el sentir practicamente gene-
ral de la academia, pero que, vistos en el contexto biografico en el
que son aportados, son un sintoma dramatico de la situacion de la fi-
losofia espafiola. Porque lo cierto es que toda la obra de Zubiri hay
que verla desde su formacion personal religiosa y fenomenoldgica, y
que toda su produccién debe ser situada en estos dos marcos.
Precisamente la dificultad para entender el contenido de Sobre la
esencia proviene de que en una considerable medida, en ese libro,
esas dos fuentes quedan ocultas. Una de las grandes aportaciones de
la biografia que comentamos es que ofrece todo el paisaje en el que
tanto Sobre la esencia como el resto de las obras posteriores cobran
pleno sentido, un sentido, en todo caso, mas o menos logrado, pero
que ya no podra ser ignorado por la filosofia espafiola.

Cierto que es un problema con el que se encontré tanto Zubiri
como cuantos estuvieron a su alrededor en la primera hora, primero,
el pequefio grupo relacionado con la revista Escorial, unos mas
falangistas otros menos, y que empezaron a asistir a sus cursos
privados, por ejemplo, los Lain y Aranguren; y segundo, algunos
discipulos de Ortega como Julian Marias; se trata de un problema que
s6lo ahora podemos superar, a saber, la falta de conocimiento de
como el profundo sentido, que en mi opinidn Zubiri capta muy bien,
de la fenomenologia como busqueda de la inquebrantable objetividad,

mas alla del realismo e idealismo, se enraiza y se asienta en los

5 Ver pp. 706 s. y notas 44, 45 y 46, p. 838.



Javier SAN MARTIN: Zubiri, hombre, filésofo y “fenomendlogo” 237

desarrollos concretos de la obra de Husserl. Porque creo que es ahi
donde la aportacion de Zubiri ofrece todo su alcance. Zubiri pondra,
ademas de modo dramatico, esa reflexion al servicio de un pensa-
miento religioso, en el que el lugar que el hombre ocupa en el univer-
SO es un tema central.

Llama poderosamente la atencion la seriedad con que Ellacuria
entiende a Zubiri, un Ellacuria que estudiaba en Innsbruck, donde la
neoescolastica trascendental del también jesuita P. Maréchal era
determinante. Esa neoescolastica transcendental, en la que también
se ha situado Caffarena, tiene una indudable inspiracion en Husserl,
por mas que sea sobre todo el camino kantiano el que Marechal
quiere seguir. No debe ser minusvalorada la comunidad intelectual
entre la fenomenologia y esa neoescolastica trascendental de ese
grupo de jesuitas, entre los que también estaba Rahner. La diferencia
entre ambas esta en que el horizonte del mundo como ambito de
realidad que, de acuerdo a la fenomenologia, el ser humano lleva
consigo es interpretado en la neoescolastica trascendental como la
ontoldgica anticipaciéon anselmiana de Dios.

La formacion que Zubiri obtiene en Lovaina es decisiva para toda
Su carrera, pues Zubiri siempre asumira el acceso del ser humano a
la realidad como la tesis fundamental de su filosofia. Esa tesis termi-
nara configurandose al definir Zubiri al ser humano como “animal de
realidades”. En la biografia de Corominas y Vicens, autores que
obviamente no son maximamente expertos ni en fenomenologia® ni

en Ortega, se pone en boca de éste, cuando Zubiri accede a la

% Que no tienen una excesiva familiaridad con la fenomenologia se ve en que confunden el
texto de La crisis que Zubiri leyé en Roma, la primera parte de La crisis de las ciencias
europeas, con las conferencias de Viena (ver ob. cit., p. 352), cuando, entre los expertos, es
muy conocido que ese texto tiene en su base las conferencias de Praga, de noviembre de
1935, y no las de Viena, que son de mayo de ese afio, por mas que el tema de ambas
pertenezca al mismo ambito de preocupaciones. Tampoco en la cuestion de algunas fechas
andan muy atinados, pues comentan que en Friburgo, en 1928, Zubiri se encontré con “un
entrafable anciano de 80 afios” (p. 197), cuando éste aln no habia cumplido los 70.



238 Investigaciones fenomenolégicas 5

Central de Madrid, una critica a la fenomenologia de la que no
tenemos constancia en esa fecha. Zubiri llega a la Central en enero
de 1919, que es cuando, el curso 1918/1919, se reanudan las clases,
que estaban suspendidas por la “gripe espafiola” de 1918, que tanta
mortandad produjo. El propio Zubiri estuvo enfermo de la misma.
Pues bien, en esa época no tenemos ninguna constancia de que
Ortega hubiera superado la fenomenologia ni de que se mostrara
critico respecto a ella. La critica a la fenomenologia que describen los
autores de la biografia es la que procede de la critica que hara Ortega
diecisiete afios después y que luego él mismo corregird’. Pero lo que
nos interesa es que en Lovaina Zubiri investiga a fondo la intenciéon
que la fenomenologia tiene de llegar a las cosas mismas. A la luz del
modo como evoluciond la filosofia zubiriana, no tendremos mas re-
medio que poner su tesis doctoral como punto de partida del modo
como él entendi6 la intencién fundamental de la fenomenologia®.

En efecto, el tema clave de la filosofia fenomenoldgica va a estar
en superar el psicologismo porque los juicios aseverativos sobre las
cosas ni son juicios subjetivistas (lo que supondria una caida en lo
psicoldgico), ni tampoco juicios objetivistas (que supondria pensar
que estamos en lo cosmoldgico); al revés, en ellos se supera ese
dilema, situandose asi Zubiri en lo objetivo, aunque, por la cita de la
pagina 115° piense que en Husserl hay una excesiva concesion a lo

subjetivo: “aun quedan profundas huellas de subjetivismo en la obra

7 La nota 18 de la p. 716 toma la critica del Prélogo para alemanes, que el mismo Ortega
eliminé en la publicacién en aleman, seguramente después de que Eugen Fink le hiciera ver
que esa critica era inconsistente porque es confundir la posicion descomprometida en la que,
por el método fenomenolégico, se situa el fenomendlogo con la realidad con la que
necesariamente siempre estamos comprometidos. La correccion de la critica aparece en La
idea de principio en Leibniz.

8 Por eso tiene razén Antonio Pintor-Ramos cuando en la exposicién de la etapas de la
filosofia de Zubiri asegura que en la tercera y cuarta etapa habria “un cierto retorno a
Husserl” (ob. cit., p. 285).

° Ver nota 7, de p. 723.



Javier SAN MARTIN: Zubiri, hombre, filésofo y “fenomendlogo” 239

de Husserl, que s6lo pueden ser evitadas, a mi modo de ver, por una
incorporacion critica de ciertas nociones escolatico-aristotélicas a la
Filosofia contemporanea” (ob. cit., 115). Es curioso que esta conclu-
sion tan importante no pase de ser una nota. Si se da esa huella de
subjetivismo hubiera sido clave mostrarla, porque el tema no es
baladi, por eso méas bien parece una forma de curarse en salud, ante
la dificil situacion por la que pasaba en relacion con sus mentores
religiosos. Pero lo importante es que ya esta marcada la senda de la
filosofia por la que va a caminar.

En ese contexto llama mucho la atencion el enorme interés de
Zubiri por las ciencias naturales, su afan inagotable por estar al tanto
de los descubrimientos cientificos. Zubiri siempre disfruté del aura de
tener grandes conocimientos de la ciencia contemporéanea. ¢(De dénde
le viene ese afan? O también podriamos preguntar ¢Cual es el
objetivo de ese afan de conocer la ciencia? ¢Mera curiosidad? ¢O la
necesidad de ver en qué medida la ciencia, que es un tipo de
conocimiento, es compatible con la filosofia 0 nos da una perspectiva
sobre la realidad que hay que tener en cuenta en la filosofia?

En mayo de 1942 Zubiri es catedratico en Barcelona; segun sus
biégrafos termina sus clases “impartiendo una leccion titulada
‘Nuestra situacion intelectual’” (ob. cit., p. 498), que luego publicaria
como capitulo primero en Naturaleza, Historia, Dios. Si se conoce el
texto de esa primera parte de La crisis que Zubiri leyé en Roma y que
segun los biografos “esta enteramente subrayado”, veremos que la
mayoria de las ideas de esa clase coinciden con las de ese texto, que
por supuesto era desconocido en Barcelona. Algunas ideas de esa
clase son claves en la trayectoria de Zubiri, por un lado el éxito de las
ciencias para la produccion de cosas que nos faciliten la vida, en ese
sentido la ciencia no es mas que un saber util, de manera que el

cientifico ya no esta poseido por el afan de llegar a la verdad. Se da



240 Investigaciones fenomenolégicas 5

asi una pérdida de la vida teorética, con lo que se da una “descom-
posicion de la vida intelectual” (ib.). Ahora bien, este desarraigo de la
inteligencia es desarraigo de la existencia entera. Como diria Husserl,
el problema de la crisis de la ciencia, que es una crisis de sentido, no
es sino sintoma de una crisis mucho mas profunda, ni mas ni menos
gque una crisis de sentido de la vida humana. Pues bien, segun los
biografos, “El programa entero de Zubiri y su idea de filosofia surgen
de la conciencia de esta grave patologia del siglo XX” (ob. cit., 499),
de manera que lo que Zubiri intentarda con todas sus fuerzas sera
restaurar la conexion del ser humano con la realidad, reconstruir
la inmersiéon del ser humano en la realidad, redefiniendo al ser
humano como ANIMAL DE REALIDADES; Vvolver a “redescribir la inmersiéon
originaria de la inteligencia en la realidad”.

Cierto que habian pasado 20 afos desde que hiciera su tesis.
Ahora, gracias al ultimo texto de Husserl o al menos en consonancia
con él, comprenderd, y asi lo expresara, que los supuestos en los que
se mueven el objetivismo y el subjetivismo son en realidad expresiéon
de la crisis de la humanidad y que, por tanto, hay que rehacer la
filosofia para recuperar la capacidad intelectiva de lo real por parte
del ser humano. Por supuesto, en ese ensayo, la ciencia verdadera y
los descubrimientos cientificos son un modo de conocer la realidad
situado mas allda de cualquier pseudointerpretacion pragmatista o

utilitarista.

4. Zubiri, su lugar entre los profesionales

Una vez que hemos visto el trasfondo de la filosofia de Zubiri
veamos su relacion con algunos de los fildsofos méas importantes a
cuya tradicion, como hemos visto, se adscribe. Ya hemos citado esa
nota sobre Husserl, mas oportunista que otra cosa, que escribe en

su tesis. Cuatro autores o corrientes entran en consideracion en este



Javier SAN MARTIN: Zubiri, hombre, filésofo y “fenomendlogo” 241

contexto: la filosofia tradicional, en su formulacion aristotélica y es-
colastica, luego ya las tres filosofias con las que él estuvo mas en
contacto, la de Ortega, la de Husserl y la de Heidegger.

Ya hemos citado la impresién que Sobre la esencia causé de modo
generalizado en el publico de los profesionales de la academia. De
hecho, como se nos dice en la “Presentacion” de El hombre: lo real y
lo irreal, la tarea inmediata de Zubiri después de la publicacion de ese
libro fue dar cursos que “pretendian ir completando y precisando el
sentido de algunas cuestiones fundamentales, explicitamente plan-
teadas o sélo latentes, en la obra de 1962 que tanto desconcierto
habia provocado” (p. Il). En efecto, Zubiri, que habia sido conside-
rado como un alumno de Ortega, que habia trabajado en fenomeno-
logia y que se habia entusiasmado con Heidegger, publica como su
segundo libro un estudio aparentemente precritico sobre la esencia.
Parecia que de ese modo se volvia a situar en el seno de la filosofia
tradicional. El P. Alejandro, a la sazdon profesor de Teoria del conoci-
miento, en Comillas (Santander), comentaria y asi lo defenderia, en
el curso siguiente, en las clases a las que tuve oportunidad de asistir,
que “Zubiri esta dentro de la gran Escolastica” (ob. cit., 618, y nota
31, p. 809). Por otro lado, teniendo en cuenta lo que se sabia de su
trayectoria politica, que sus cursos eran frecuentados cada vez mas
por gente del Régimen franquista y que frecuentemente versaban so-
bre temas relacionados con la teologia, por mas que fuera decepcio-
nante, podia parecer normal esa deriva. “Se entiende Sobre la
esencia como un libro de metafisica a la vieja usanza que no ha
pasado por el criticismo kantiano” (p. 619); incluso, se dice un poco
mas adelante, “La ambigtiedad de algunos fragmentos consigue [...]
que intérpretes con la mayor buena voluntad y conocedores del
trasfondo fenomenoldégico y heideggeriano lean Sobre la esencia

como una reactualizacion de Aristételes” (ob. cit., 620). También



242 Investigaciones fenomenolégicas 5

Gadamer entiende el libro como un libro sobre Aristoteles (ver ob.
cit., p. 631) obviamente sin haberlo leido.

Una de las criticas que recibidé Zubiri es que no cita ni una sola vez
a Ortega (ver ob. cit., p. 621). Zubiri contesta que “no tiene ninguna
obligacion de citarle, como no cito tampoco a Zaragueta, que fue mi
primer introductor a la filosofia” (ib.). La respuesta es ciertamente
impertinente, desabrida e injusta porque compara a Ortega con Zara-
gueta, convirtiendo la influencia de uno y otro en él en meros intro-
ductores a la filosofia. Por eso, a raiz de esa respuesta, hay que ver la
influencia de Ortega en Zubiri desde la perspectiva de en qué medida
en la obra de Zubiri se profundizan, amplian o corrigen perspectivas
orteguianas. En todo caso la relacién de Ortega con Zubiri es uno de
los temas mas interesantes que afloran en la biografia.

Lo mismo pasa con la fenomenologia de Husserl, cuyas obras
basicas, sobre todo las Investigaciones légicas ha debido de estudiar
con detenimiento. El problema estad en que la vision que adquiere de
Husserl es limitada, al menos de acuerdo a los parametros que ahora
tenemos, y por eso debe ser reevaluada. En tercer lugar, tenemos la
relacion con Heidegger. Se nos dice en la biografia que Zubiri consi-
guié los textos de los cursos de Heidegger, con lo que se habria
hecho con un material verdaderamente espectacular, lo que, por otro
lado, seria una cuestion un tanto probleméatica, de cuyo alcance no se
nos dice nada mas. Pero lo que es mas importante, no se nos dice si
Zubiri estudié esos materiales, y tampoco en qué medida pudieron
influir en la configuracion de su filosofia.

Una vez que he expuesto este marco, creo que ya puedo ordenar
un poco la trayectoria zubiriana en relacion con esos autores. Creo
que la matriz de Zubiri es la filosofia fenomenolégica orteguiana, que
él profundiza en Lovaina, pero considerada como un estudio del ser

humano anclado en las cosas. Asi se cruzan varios temas. Por un



Javier SAN MARTIN: Zubiri, hombre, filésofo y “fenomendlogo” 243

lado, el intento de responder a la pregunta por el hombre. Quizas
esto es lo mas importante para Zubiri. Ahora sabemos que Sobre la
esencia no es mas que la ampliacion “de una nota al ciclo de
conferencias titulado «Sobre la persona», cuyo objetivo era aclarar
las cuatro lineas que dediqué a hablar sobre la esencia (trataba en
ellas de enfrentar las antinomias de naturaleza y persona”'°. Ellacuria
explica el punto preciso al que se refiere Zubiri''. Dice “Cuando Zubiri
afirmaba en su exposicion que «solo en las estructuras esta el
momento formal constitutivo de la sustantividad. Solo en ella, la sus-
tantividad es suficiencia constitucional, en orden a la independencia
y control; sélo en ellas se halla la esencia”, aparece por tanto la
esencia como estructura. Esta nota es muy interesante para entender
la evolucién de Zubiri y el paso desde ese curso Sobre la persona
—parte del cual esta publicado en Sobre el hombre y en Siete ensayos
sobre antropologia filoséfica— al texto Sobre la esencia. Como dice
Diego Gracia, el cambio fundamental estaria en que hasta este curso
la sustantividad es la esencia o estructura constitutiva; por ejemplo,
en el hombre, la informacién genética y la sustancia animica, a los
que seguird después, una vez desarrollado el ser humano, el orga-
nismo informado por el alma como sustantividad constitucional. En la
etapa posterior, después la sustantividad se amplia al conjunto de la
realidad, evitando ir de lo constitutivo a lo constitucional, pues “lo
unico que tendria suficiencia constitucional, y por tanto realidad, es la
sustantividad” (p. 805), asi lo constitutivo no es mas que un subsis-
tema.

Sin duda, el interés de Zubiri por el hombre esta, a mi entender,
en funcidn de dos variables, por un lado su interés por la teologia vy,

por otro, de su insercion en la fenomenologia. Los problemas teolo-

10 Op. cit., p. 612
! nota 45, p. 805



244 Investigaciones fenomenolégicas 5

gicos son problemas antropolégicos, primero, pues es necesario ver
el enraizamiento del problema religioso en la vida humana, pues sin
ese punto de partida no habria siquiera problema religioso. Segundo,
para entender los problemas del cristianismo, por tanto, la dogmatica
cristiana, ya que la comprension de la doctrina sobre Jesus exige una
profundizacion en los elementos constitutivos del ser humano, de
cara a comprender la doble naturaleza humana y divina de Jesus,
junto con el hecho asumido en la dogmatica de que soélo fuera una
persona, la divina. Ya he comentado que Carlos Baciero, en sus cur-
sos de ontologia, echaba mano del concepto zubiriano de sustan-
tividad (que debié de leer en Sobre la esencia). Esos problemas, a
una persona que ante todo se considera, aunque sea sO6lo por
vocacion, teélogo, como se lo dice a Ellacuria,*? tenian que resultar
acuciantes y apasionantes. Por otro lado, de su preparacion filosofica
Zubiri arrastra tres puntos clave, primero, que el elemento nuclear
de la filosofia esta en la capacidad que tengamos de llegar a lo real.
Este punto de partida, que es el Unico que da sentido al juicio
aseverativo, estd en la raiz de su concepcion del ser humano.
Segundo, a la vez tiene el convencimiento de que la derrota de la
filosofia, en el escepticismo, pragmatismo o utilitarismo, esta en
relacion con ese mismo punto, con el hecho de negar ese acceso a la
realidad. Y tercero, esta pérdida que la vida humana tiene del sentido
de la verdad es lo que estd en la base de la crisis general de la
modernidad.

Zubiri conoce la critica de Heidegger a la antropologia, por eso él
no escribe explicitamente una antropologia, pero en sus cursos
reflexiona reiteradamente sobre el ser humano y sus dimensiones. De
hecho hasta Sobre le esencia el ser humano y sus peculiaridades son

de modo frecuente tema de sus cursos y conferencias. La fundacion

12 «A mi me llena mas la teologia que la filosofia”. Cfr. ob. ob. cit., p. 608.



Javier SAN MARTIN: Zubiri, hombre, filésofo y “fenomendlogo” 245

del Seminario Zubiri sera clave para la formulacion definitiva del
pensamiento de Zubiri, que por fin vera que ante todo debe aclarar el
tema que va a unificar toda su obra, la posicion del ser humano como
animal de realidades. A ese objetivo se debe la trilogia definitiva de
Inteligencia sentiente.

Pues bien, el tema fundamental de Inteligencia sentiente bebe de
aquella vivencia de acceso a la realidad de la que el juicio pareceria
ser la expresion plena, superando de ese modo el objetivismo y el
subjetivismo. Con ello Zubiri se situa en la estela de la fenomeno-
logia, al menos de una fenomenologia corregida de las adherencias
idealistas que Zubiri ve en ella, y siguiendo la estela de Ortega, se-
gun el cual la vida es estar ejecutivamente en las cosas porque ellas
Nnos son, asi como nosotros les somos. Lo que Zubiri se propone es
aclarar los aspectos de verdad que ve en la fenomenologia y en
Ortega. Con esa recuperacion del modo de ser el humano, que de
entrada esta en la realidad porque es un animal de realidades, se
superaria la raiz de la crisis moderna.

Ahora bien, esa tesis fundamental que, teniendo en cuenta el
relato de la biografia de Zubiri, en el que destaca la dificultad con que
se enfrentaba a la hora de escribir, él desarrolla de un modo que se
podria decir inesperado y aun dramatico a la edad ya de 80 afos y
bajo la certeza de la cercana muerte por el cancer de colon, le sitia
en el centro de la intencién de la fenomenologia de sus afios mozos vy,
en esa misma medida, en la continuacion de la filosofia de Ortega, de
modo mucho mas claro, en mi opinion, que en la estela de Heidegger.
Lo unico que hay que hacer es entender bien tanto la intencion de la
fenomenologia, a cuyo desarrollo se dedicaria Zubiri, como la inter-
pretacion que de esa intencion hace Ortega. Posiblemente cuando
Zubiri lee las criticas de Heidegger no puede menos de prestarles

atencion y convencerse de que no es Husserl sino Heidegger el futu-



246 Investigaciones fenomenolégicas 5

ro de la filosofia. Pero pronto se dara cuenta de que el olvido del ser
de que Heidegger habla no es a su vez sino un olvido de lo
fundamental del ser humano, que consiste, no en estar en el ser, sino
en estar en la realidad de las cosas.

Ahora bien, este es el punto que destaca en la intencion de la fe-
nomenologia, cuando sobre todo en la parte cuarta de las ldeas, si-
guiendo en esto las Investigaciones logicas —los textos que estan de-
tras de Zubiri— Husserl descubre en el analisis de la percepcion la raiz
de lo que llamamos razén, por la cual, en el contacto mas inmediato
con el mundo, las cosas se nos dan en una creencia originaria, que es
la base de lo que en teoria del conocimiento se llama la certeza y la
razén y, en una actitud refleja sobre esas vivencias, la verdad y la
evidencia.

Cierto que Zubiri, sobre todo en Sobre la esencia, considera que
la fenomenologia convierte la realidad en sentido. Sospecho que esta
interpretacion, que no sé en qué medida aparece en su tesis doctoral,
depende de una interpretacion en la que se confunde lo descrito con
lo real, de manera que los resultados del método aparecen como lo
real. Es el error de comprension en que incurre la Escuela de Madrid y
que se sustancia en la errénea traduccion que Gaos hace del parrafo
de la pagina 119 de las Ideas en el que se describen los pasos del
método fenomenoldgico®®, y que Ortega pondra de nuevo en palabras
en la famosa objecion del “Prélogo para alemanes”. Esa es la objecion
de Zubiri, pensar la realidad como sentido, a diferencia de lo que
hard Ortega que piensa la realidad como algo ejecutivo. Cierto que
Zubiri no puede tener noticias de estos desarrollos de Ortega, que
provienen fundamentalmente de su segunda navegacion, es decir, de

después de 1929, y poco publica Ortega accesible a Zubiri desde

13 ver Ideas para una fenomenologia pura, trad. de José Gaos, F.C.E., México, p. 116. Sobre
los errores de la traduccidon ver del autor Ensayos sobre Ortega, UNED, 1993, p. 203,y La
fenomenologia como teoria de una racionalidad fuerte, UNED, 1994, p. 293.



Javier SAN MARTIN: Zubiri, hombre, filésofo y “fenomendlogo” 247

entonces. Pero el giro que Ortega da a la fenomenologia no esta ale-
jado de aquella fundamental y definitiva tesis de Husserl mencio-
nada al final del parrafo anterior, asi como tampoco lo esta la filosofia
de Zubiri.

Lo que quizas introduce Zubiri, que ademas le convierte en
mediador de la filosofia moderna y antigua, es la terminologia. Si se
lee fenomenologia husserliana, en la que se describe como es la
experiencia, apenas nos encontramos con residuos de la terminologia
de las potencias del alma, sensibilidad, entendimiento o inteligencia,
razon y voluntad. Resulta dificil encajar esas denominaciones en una
descripcion fenomenoldgica estricta. Tampoco en Ortega tienen mas
relieve. Zubiri sin embargo parte de ellas, porque su familiaridad con
los textos clasicos de la filosofia parece llevarle a admitir de modo
acritico esa terminologia que en el fondo es dualista. Su adscripcion,
por otro lado, a una filosofia fenomenoldgica le llevara a buscar la
sintesis y superacion del dualismo, por lo que su tesis fundamental es
precisamente la inteligencia sentiente, es decir, una inteligencia como
acceso a la realidad que se da en la sensibilidad, en el modo como el
ser humano est4 en el mundo. Lo que, por otro lado, no es sino la te-
sis basica de la fenomenologia, una vez eliminado ese error de con-
fundir la descripcion producida por el fenomendlogo con la realidad
descrita.

Cierto que esa postura de Zubiri tenia que plasmarse antes o
después en su concepcidn de la persona. Y teniendo en cuenta las
fechas en que se escribe la Inteligencia sentiente, es normal que
entonces sacara Zubiri las consecuencias de esa superacion radical de
los dualismos, llevando ese analisis al terreno de la ontologia del ser
humano, adecuandola por fin a la experiencia cientifica, lo que ocurre
en sus ultimas reflexiones sobre el ser humano, en 1982, a pocos

meses ya de su muerte.



248 Investigaciones fenomenolégicas 5

Una pregunta quisiera plantear para terminar esta parte del
comentario. Como se sabe, la superacion que Zubiri plantea respecto
a Heidegger es que el ser, que el ultimo dice haber sido olvidado en
la historia de la filosofia occidental, no es para Zubiri lo originario,
sino “una ratificacion de la realidad” (ob. cit., p. 626), siendo por
tanto algo posterior a la realidad. Dos anotaciones son pertinentes a
este respecto. La primera, que esa tesis sobre el ser como posterior
al encuentro con las cosas, es una tesis defendida por Ortega en sus
cursos. ¢La conocia Zubiri? Segundo, la posiciéon de realidad como
resultado del encuentro y previa a cualquier otra determinacion le da
una cercania a Amor Ruibal nada desdefable, aunque éste defienda
el ser como una nocion preldgica, es decir, anterior a cualquier otra
determinacion. Zubiri donde Amor Ruibal 6 Heidegger dicen “ser”,
dice realidad, pero la funcidn no parece estar muy alejada. Y ahora
viene la pregunta de si Zubiri, teniendo en cuenta su interés por la
teologia, no habra leido a fondo los ocho tomos del libro de Amor
Ruibal Los problemas fundamentales de la filosofia y del dogma.
Estando en Comillas, de Santander, coincidi con quienes llevaban a
cabo varias investigaciones sobre Amor Ruibal que no podian dejar de
descubrir las semejanzas entre Zubiri y el pensador gallego. La tesis
doctoral de Manuel Longa Pérez'?, los estudios de Andrés Torres

Queiruga®® y la practicamente desconocida tesina de Tomas Pollan*®

14 sustancia y Accidente. Una investigacién sobre la doctrina de Amor Rubial, presentada en
1962, bajo la direccién de Carlos Valverde.

15 va en 1963 escribié en Indice un articulo, “Zubiri-Amor Ruibal”, al respecto; posterior-
mente presentaria su tesis en Santiago de Compostela con el titulo “Nocion, religacion,
trascendencia. O cofiecemento de Deus en Amor Ruibal e Xavier Zubiri”, que se presentaria
el afio 1987.

¢ Metafisica del conocimiento y filosofia de Amor Rubial, tesina presentada en 1966, para la
licenciatura en Comillas (Santander), bajo la direccion de Jesus Mufioz. También Torres
Queiruga realizé su tesina con el mismo profesor y sobre Amor Ruibal, La Gnoseologia de la
sensacion en la Escolastica y en Amor Ruibal.



Javier SAN MARTIN: Zubiri, hombre, filésofo y “fenomendlogo” 249

son prueba fehaciente de esa linea. Luego vino la tesis de José Luis

Barreiro Barreiro en la que se alude varias veces a Zubiri'’.

5. Zubiri como persona

Uno de los temas que mas atrae la atencion en el impresionante
relato de la biografia de Zubiri es su personalidad, una personalidad
en la que encontramos luces y sombras, rasgos increibles, sublimes,
Yy, por otro lado, humanos, demasiado humanos. Esta biografia nos
descubre un ser humano que sera, esperamos, motivo de profun-
dizacion, sobre todo la ambivalencia de la persona Zubiri que ahora
quiero glosar brevemente y que, en cierta medida, también es res-
ponsable de la escasa aceptacion que Zubiri tuvo desde los afios 60
hasta los 80. Su tendencia hacia la derecha politica, por méas que él
se esforzara por mostrar una independencia, tenia que mantenerlo
alejado sobre todo de la Generacion del 68, que es la que aun domina
en la Universidad.

Son varios los puntos que convendria tener en cuenta. El primero
es esta extrafia sensacidon que da su vida, por un lado, de tener las
cosas claras sobre sus metas y, por otro, de estar inmerso en una
situacion, inaguantable hasta la somatizacion, de duda continua. Es
patente su determinacion por seguir, a lo largo de toda su vida, el
camino de la busqueda de la verdad. Es también ejemplar su acerca-
miento al modernismo mas alla de la ortodoxia, aun sabiendo los
problemas que le podia acarrear. Pero a la vez, la poca coherencia en
su actitud frente a su familia es muestra igualmente de una actitud
ambigua ante la vida. Dentro de los muchos episodios y anécdotas
que en su vida merecerian un comentario hay dos especialmente

relevantes, que, en mi opiniéon, muestran esa ambigledad de caracter

17 Ver José Luis Barreiro Barreiro, Mundo, hombre y conocimiento en Amor Rubial, filésofo
gallego, Editorial Pico Sacro, Santiago de Compostela, 1978. Sobre Zubiri, cfr. p. 98, nota
123; p. 180, nota 51, y p. 182, nota 56.



250 Investigaciones fenomenolégicas 5

y de su forma de ser. La ordenacion sacerdotal es un ejemplo del
calculo con el que solia actuar. Ya lo habia mostrado en todo el
episodio de la tesis doctoral. En la vida diaria, si nos encontramos con
una persona asi, la tachariamos de oportunista. Pero ocurre que
Zubiri era un oportunista que utilizaba las diversas oportunidades
para “burlar” las rigideces que podian ser corsés en la vida méas que
cauces que facilitaran los proyectos. Claro que esa interpretacion
tiene el inconveniente moral de seguir la corriente en favor de los
ventajistas, en lugar de en favor de la comunidad. En este sentido
esa forma de actuar a veces por parte de Zubiri queda muy lejos de
la sensibilidad de mi generacion, incluso resulta ajena al caracter
navarro y, desde la perspectiva de Navarra, se acercaria mas a lo que
los navarros dicen de los guipuzcoanos. En el mismo cesto hay que
meter el triste episodio de la excomunion. Por un lado muestra su
honradez al no ocultar, al menos en los ambitos de la amistad, su
alejamiento y rechazo del integrismo ortodoxo, con la aceptacion de
las consecuencias de sus actos, pero al poco da marcha atras de
manera llamativamente oportunista con un arrepentimiento que
suena mucho a cinico.

Posteriormente su actuaciobn como sacerdote es un ejemplo de
ambivalencia: por un lado sigue en la Iglesia, pero por otro siente
como un verdadero fardo la carga de llevar una sotana, aunque eso
no le impide acercarse a las mujeres con la naturalidad con que un
hombre joven se acerca a una mujer, por supuesto, trasgrediendo
toda normativa. Su alejamiento fisico de Maria Zambrano yéndose a
Friburgo muestra otra vez una cara oportunista. La misma ambigue-
dad seguira después de enamorarse de Carmen Castro en Berlin. Por
un lado, su marcha a Roma, para gestionar su secularizacion, es un

ejemplo de decisidn y de coherencia; alli su amistad con el embajador



Javier SAN MARTIN: Zubiri, hombre, filésofo y “fenomendlogo” 251

Zulueta, en momentos muy dificiles para ambos, es un ejemplo de la
entereza de su peculiar caracter.

Pero ya en Paris, la forma en que toma partido por los golpistas,
cuando estaba recibiendo informacion precisa de cémo estaban
actuando los rebeldes, no es nada ejemplar, al menos para nuestra
forma de pensar. Su insistencia en conocer si se habia tomado nota
de su “adhesion” al Movimiento, en los afios 60 y 70 habria sido
tachada sencillamente de repugnante por el insoportable oportunismo
que mostraba y que no hacia sino ratificar una vertiente de su forma
de ser. Pero esa actitud oportunista cabalgaba sobre otra actitud de
integridad personal que terminaria por aflorar en Barcelona con la
renuncia a su catedra. Cierto que esta renuncia se hace en alguna
medida porque se ha ido de Barcelona Asuncién Medinaveitia, de la
que se habia enamorado. Pero profesionalmente no podemos explicar
la marcha de Barcelona so6lo por ese motivo, aunque fuera quizas el
hecho decisivo que le hace tomar la udltima decisiéon. Lo importante
estaba en gque ya conocia a fondo lo que el Régimen podia dar de si, y
por tanto la falsificacion de la vida tedrica en que la Universidad
estaba inmersa. Y ahi no le importa la situacibn econémica, el que-
darse sin un ingreso, aunque pequeio, fijo para vivir. En ese sentido
se convierte en un aventurero, un aventurero de la busqueda de la
verdad. Pocos catedraticos han tomado esa decision en la postguerra,
solo Zubiri y mas tarde, en un gesto maravilloso de integridad moral
e intelectual y de solidaridad, José M2 Valverde, para acompafar a
los expulsados Aranguren, Tierno Galvan, Montero Diaz y Garcia
Calvo. El gesto de Zubiri hay que enmarcarlo en esa misma actitud de
honradez vocacional. A partir de ese momento su vida ya esta deci-
dida, la integridad se impone al oportunismo, tiene indudables opor-

tunidades, casi diriamos que muchas mas gue antes, pero ya no pue-



252 Investigaciones fenomenolégicas 5

den con él, siempre impone su determinacion integra de dedicacion a
la verdad, tal como él la quiere desarrollar.

Creo, asi, que en su biografia deberiamos distinguir dos etapas,
una la anterior a su vuelta a Espafia desde Paris, en la que alternan el
oportunismo Yy la integridad moral, de manera que el juego de ambos
va configurando su vida; la otra, la segunda etapa, es la posterior, en
la que la integridad, sobre todo vocacional, toma las riendas ya sin
concesion a ningun oportunismo y aun corriendo serios riesgos Yy
dificultades econdmicas. La forma en que Zubiri desarrolla su filosofia
en esos casi cuarenta afos mereceria un estudio muy detenido
porque resulta un ejemplo de la vida teodrica, de la vida dedicada a la
filosofia y teologia como ambito de busqueda pura de la verdad. Y en
la medida en que esa busqueda la realiza un ser humano, esta dotada
del dramatismo que surca su vida y que pudo ser tragico. Hay que
situarse en la vida de Zubiri para asumir la contrariedad que supone
publicar un libro, Sobre la esencia, después de casi 20 afios sin
apenas publicar nada y encontrarse con un muro de incomprension,
incluso de parte de las personas que en principio parecerian obligadas
a entenderlo, como Julian Marias. Pero, a la vez, tuvo que suponerle
un apoyo extraordinario el hecho de que se le acercaran, justo
entonces, personas como Ignacio Ellacuria en las que podia ver una
proyeccion de su obra mas alla incluso de sus tendencias politicas.
Luego, la creaciéon del Seminario Zubiri le debi6é de suponer un impul-
so inmenso, aunque, de cara a la Generacién del 68, ese Seminario
estuviera marcado por un indice de sospecha desde el momento en
que en él estaba integrado, entre otros, el padre mercedario Lépez
Quintas, profesor negativamente marcado para esa generacion por la
colaboraciéon con la represion en la Universidad.

No nos queda, para terminar, sino agradecer a los autores el

inmenso esfuerzo que han hecho para poner a disposicion de los



Javier SAN MARTIN: Zubiri, hombre, filésofo y “fenomendlogo” 253

lectores esta magnifica y apasionante biografia de un pensador con el
que, al menos, los profesionales espafioles de la filosofia en adelante

deberemos contar decididamente.






EL PROYECTO DE UNA EDICION DE LAS
OBRAS COMPLETAS DE EUGEN FINK*

Cathrin Nielsen y Hans Rainer Sepp

Eugen Fink (1905-1975), discipulo de Edmund Husserl y Martin
Heidegger, ayudante de Husserl, de 1929 a 1938, tras haber presen-
tado su tesis de doctorado. Inmediatamente después del fin de la
Guerra fue nombrado catedratico de Filosofia y Ciencias de la Educa-
cion en la Universidad de Friburgo, puesto en el que se mantuvo has-
ta su jubilacion el afio 1971. Fue fundador del Archivo de Husserl en
Friburgo. En su docencia y publicaciones, en el marco de una presen-
tacion critica de los conceptos ontoldgicos fundamentales del pensa-
miento occidental, se confronta tanto con los antiguos (Zendn, Par-
ménides, Heraclito, Platdn, Aristoteles) como con la filosofia moderna
(desde Descartes y Leibniz hasta Kant, Hegel y Nietzsche), y sobre
esta base de critica de las ideas desarrolla una Antropologia cosmolé-
gica inspirada en Husserl y Heidegger aunque ciertamente de propia
factura. Desde su perspectiva, el ser humano no es ni sujeto ni ente
ni Dasein, sino un ser “determinado por la estructura del mundo”, es
decir, que el ser humano existe en el abierto espacio de juego de la
“Dialéctica cosmoldgica” del cielo y la tierra, el mundo y las cosas.
Fink desarrolla la existencia imbricada en la esencia polar del mundo
siguiendo el hilo conductor de los “fendmenos fundamentales” del
trabajo, el dominio, el amor, el juego y la muerte. En ese contexto

adquiere un peso central ante todo la dimensién de la “Co-

! publicado con el titulo “Das Projekt einer Gesamtausgabe der Werke Eugen Finks”,
en Anselm Béhmer (Ed.): Eugen Fink. Sozialphilosophie, Anthropologie, Kosmolo-
gie, Padagogik, Methodik (Orbis Phaenomenologicus Perspektiven NF, Bd. 12),
Wilrzburg: Kénigshausen&Neumann 2006, 286-293.



256 Investigaciones fenomenolégicas 5

Existencia”, que se manifiesta como el ambito de la politica y la edu-
cacion, en la generatividad y en el culto a los muertos. En numerosas
conferencias, articulos, escritos de ocasién y emisiones radiofénicas y
desde el trasfondo de su filosofia social, antropologia filoséfica, filoso-
fia de la educacién, desarrolladas desde la cosmologia, manifiesta
Fink su opinion sobre las preguntas del momento en torno a la politi-
ca educativa y la técnica. En 1981 Ferdinand Graf (1931-2001) fun-
dd, y dirigié durante afios, en la Escuela Superior de Pedagogia de
Friburgo, el Archivo Eugen Fink, que se convirtié en lugar de atrac-
cion para investigadores de todo el mundo que se interesaban en la
obra de Fink o en la fenomenologia de Friburgo, o que querian tradu-
cir escritos de Fink a otros idiomas. Debido a la pertinencia de su
pensamiento, asi como al alcance y amplitud de su obra, Eugen Fink
es considerado en muchos lugares —-Francia, Italia, Espafa, Chequia,
Eslovenia, Croacia, los EE UU y Japdén- uno de los representantes
mas significados de la filosofia en lengua alemana de después de la
Guerra, aungue ya en su obra de juventud habia contribuido con de-
cisivas aportaciones a la filosofia contemporanea, sobre todo en Fran-

cia (Maurice Merleau-Ponty, Jacques Derrida, Marc Richir).

En verano 2004, los abajo firmantes, de acuerdo con Franz-Anton
Schwarz y la familia Fink, concibieron la edicion completa de la obras
de Fink. Importantes motivos para este paso fueron, por un lado, el
hecho de que casi todas las obras publicadas por Fink estaban ya
agotadas y que, por tanto, era preciso iniciar su reedicion; por otro,
gue la Editorial Karl Alber, bajo la direccion de Lukas Trabert, se ofre-
ci6 para dar cabida a una edicidon de todas las obras. Que en 2005 se
celebrara el 100 cumpleafos de Fink brindd un nuevo motivo para
empezar la nueva edicidn. Pero, sobre todo, la edicidén persigue reunir
las obras de Fink, hasta ahora dispersas en ocho editoriales distintas

(Chamier, Karl Alber, Nijhoff, Kohlhammer, Vittorio Klostermann,



H. Rainer SEPP y Cathin NIELSEN: Obras Completas de Eugen Fink 257

Birkhduser, Rombach y Koénigshausen & Neumann), y acogiendo la
publicacion de los inéditos de su legado dar a la investigacién la posi-
bilidad de acceder a la totalidad de su amplisima obra en la forma de

su desarrollo coherente.

El legado de Fink

El legado cientifico de Fink abarca, ademas de copias a maquina
de sus lecciones, copias a maquina de sus conferencias y articulos,
apuntes manuscritos para sus seminarios y protocolos escritos a ma-
quina de sus seminarios, asi como notas con diversos motivos. Gra-
cias al apoyo por parte del entonces Presidente de Baden-
Wirtenberg, Dr. Edwin Teufel, y con apoyo financiero de la Fundacion
Kulturgut Baden-Wurtemberg [Patrimonio cultural de Baden-
Wirtenberg] los autores revisaron y catalogaron durante 2004/2005
el legado de Fink, que fue depositado en la Universidad de Friburgo,
estando accesible alli a los investigadores. Por su parte, el Archivo
Fink de la Escuela Superior de Pedagogia sigue manteniendo copias

de partes importantes del legado.

Desde el semestre de verano de 1946 hasta las lecciones del se-
mestre de invierno de 1968/1969 Fink redacté puntualmente todas
las lecciones que impartié en la universidad de Friburgo, y escribié a
maquina el texto necesario para cada hora de leccion. Estos textos,
de un total de 28 lecciones, que abarcan cada una entre 77 y 209 pa-
ginas en DINA-4, fueron, ya en vida de Fink, la base para casi todas
sus publicaciones en libros. Después de la muerte de Fink, gracias al
compromiso de Susanne Fink y Franz Antén Schwarz, y también de
Egon Schitz y Jann Holl, fue publicada otra gran parte de estos tex-
tos, primero en Karl Alber, Rombach y Klostermann y, mas tarde, en
los afios 1985-1995, en Kdnigshausen & Neumann. Actualmente ya

no sélo quedan seis textos de lecciones sin publicar: “Sobre la esen-



258 Investigaciones fenomenolégicas 5

(4

cia de la libertad humana” (1947), “Sobre la esencia de la filosofia”
(1948) y la “Introduccion a la filosofia” (1949/1950) —que no hay que
confundir con la del mismo nombre del semestre de verano de 1946
gue publicara Franz-Anton Schwarz en 1985- asi como la “Historia
de la Pedagogia en la Modernidad” (1953/1954), “Introduccion a las
ciencias de la educacion” (1954/1955), y, por fin “Sociedad, Estado,
Educaciéon” (1961). Ahora bien, si la mayoria de las lecciones de Fink
han sido ya publicadas, el resto de su legado permanece practica-
mente inédito. Esto concierne a una parte de los articulos y conferen-
cias (asi Fink habia preparado en los sesenta una serie de conferen-
cias radiofénicas para Radio Suroeste [SlUdwestfunk], la mayor parte
de las cuales no ha pasado a las prensas) y al resto de su legado.
Aqui hay que incluir, en primer término, los cuadernos en los que
Fink anotaba de antemano, como apuntes esquematicos, los temas
fundamentales para cada una de las horas de cada uno de sus semi-
narios. Estos “cuadernos de notas” se complementan con los protoco-
los de los seminarios, que, por encargo de Fink, preparaban para ca-
da uno de sus seminarios sus asistentes Friedrich Wilhelm von Herr-
mann, Egon Schitz o Hans Ebeling —de un total de 77 seminarios im-
partidos en las Universidades de Friburgo y Basilea hay protocolos de
40. El propio Fink supervisaba los protocolos y los afiadia a su legado

cientifico.

Igualmente hay que contar los “Apuntes”, entre los cuales hay
que considerar, en primer lugar, las notas de pensamientos y los pro-
yectos. Una buena parte de los mismos pertenecen a la época en que
fue Ayudante de Husserl. Estos textos descubiertos por Ronald Bruzi-
na representan una documentacion unica: ellos prueban no solamen-
te la temprana autonomia de la posicion filosofica propia de Fink, sino
que reflejan desde muy cerca el desarrollo de la ultima filosofia de

Husserl (en este grupo hay que subrayar sobre todo la colaboracién



H. Rainer SEPP y Cathin NIELSEN: Obras Completas de Eugen Fink 259

de Fink en la edicion en aleman de las Meditaciones cartesianas de
Husserl, en el “libro del tiempo” [elaboracidon de los “manuscritos de
Bernau”] y en la problematica del ultimo libro de Husserl La crisis de
las ciencias europeas) y, puesto que Fink también mantuvo un fuerte
contacto con Heidegger, también los esfuerzos de Heidegger en la
transformacién de la fenomenologia husserliana. En las notas, en
contraposicion a los escritos publicados por él en ese momento,
muestra Fink, con una radical franqueza, los limites de los conceptos
filoséficos de Husserl y Heidegger (asi por ejemplo, en el marco de un
“Escrito sobre la diferencia” proyectado por él, en el que queria son-
dear criticamente las posiciones de Husserl y Heidegger) perfilando,
de ese modo, lo que concernira especialmente al desarrollo de un
“pensamiento medntico”, en un periodo ya temprano, una posicidon
propia frente a Husserl y a Heidegger. En la medida en que en esa
época también incluye Fink en la critica a otros representantes de la
fenomenologia de Friburgo de ese momento, como Fritz Kaufmann y
Oskar Becker, las notas dan testimonio, —en un momento poco antes
y durante el nacionalsocialismo incipiente e inmediatamente antes del
éxodo de muchos fenomendlogos alemanes y austriacos a los EE
UU- de la Ultima fase de fenomenologia de Friburgo casi en la totali-
dad de la amplitud de sus problemas. Por eso, las notas de Fink no
son de especial importancia solamente desde una perspectiva histéri-
ca y filoséfica, sino que abren nuevas perspectivas tanto para la in-
vestigacion sobre Husserl y Heidegger como, sobre todo, para la in-
vestigacion de los origenes del propio pensamiento de Fink. De las ul-
timas notas hay que destacar en especial la coleccién de aforismos de
un diario de guerra, la “eremita”, asi como amplios apuntes para un

libro proyectado sobre Rilke.



260 Investigaciones fenomenolégicas 5

Concepto de la edicion completa [Gesamtausgabe]

La edicidon incluye veinte tomos, pero, debido a que a algunos to-
mos corresponden varios volumenes, la edicion esta prevista en
treinta volumenes. La distribucion de la edicién no sigue criterios ex-
ternos, por ejemplo, el de obras publicadas e inéditos, tampoco crite-
rios cronoldgicos, sino tematicos, de cuerdo a la estructura funda-
mental de la filosofia de Fink. Por tanto abarca cuatro secciones: Fe-
nomenologia y Filosofia (I), Ontologia, Cosmologia y Antropologia
(II), Historia de las ideas filosoficas (III), y Filosofia social y Pedago-
gia (IV). Dentro de esta estructura, esta previsto, alli donde sea posi-
ble, mantener un orden cronoldgico. Asi, los volimenes de las seccio-
nes I y II, que ilustran claramente el desarrollo de la posicidon filosé-
fica de Fink, han sido organizados cronolégicamente. La sucesion de
los tomos de la Seccidn III se orienta por la serie histérica de las po-
siciones de la historia de las ideas alli tratada. En cuanto a la Seccion
IV, se h emprendido una ordenacién de acuerdo a puntos de vista
tematicos, partiendo de la filosofia social, a través de la funcién social
de lo pedagodgico, hasta la filosofia de la pedagogia y su historia. Los
trabajos menores, como conferencias y articulos encuentran acomodo
en los volimenes de los temas correspondientes en cada seccion,
aunque procedan de otros momentos de la obra principal que define
el tema del volumen. Esto es consecuencia de una ordenacion tema-
tica, que tiene la ventaja de que el lector, en relacién con un tema,
no sélo encuentra todos los textos relevantes de Fink al respecto, si-
no que, con ello, puede seqguir la génesis y elaboracion historica del
tema. Para la ordenacion de los textos en cada volumen rige el prin-
cipio cronoldgico, en todo caso siempre para el texto principal y los
anexos. Los textos principales son por lo general textos largos perfec-
tamente formulados (aqui entran también los protocolos preparados

por los discipulos de Fink), mientras que en la parte de los anexos se



H. Rainer SEPP y Cathin NIELSEN: Obras Completas de Eugen Fink 261

publican notas y anotaciones que eventualmente pertenecen al texto
principal o que contindan su tema. A la hora de la eleccion del titulo
de cada tomo se ha empleado, siempre que haya sido posible, formu-

las de las obras de Fink.

La edicién completa es una edicion critica. Como texto base se
toma por lo general la Ultima version de Fink. Todas la versiones dis-
ponibles de un texto seran descritas en relacién con estado del texto.
Debido a que la mayoria de los libros publicados por el propio Fink se
basan en los textos mecanografiados de sus lecciones, se sefialan,
como edicion critica, todas las variantes tematicamente relevantes
del texto. El texto se mantiene en el formato en que Fink lo escribid,
sOlo se adapta el texto a las reglas y puntuacidén que regian antes de
la reforma del modo de escribir. Cuando sea necesaria la intervencién
de los editores, se dara cumplida cuentan en el texto mediante cor-
chetes en punta o respectivamente mediante una nota en el aparato
critico del texto. Cada tomo incluye ademas un detallado Epilogo de
los editores, que describe la génesis del texto correspondiente, si-
tuandolo en el conjunto de la obra de Fink, asi como un listado de la

bibliografia citada por Fink.

Contenido de la edicion

La primera seccién de la edicién completa empieza con la obra ju-
venil de Fink, sus trabajos mas genuinamente fenomenoldgicos, que
surgieron en conexidén y confrontacién con Husserl. Esa seccién se
abre con un volumen que, empezando con la tesis doctoral de Fink
publicada en 1930 en el Jahrbuch fur Philosophie und ph&dnomenolo-
gische Forschung, retne cronolégicamente las contribuciones de Fink
a la fenomenologia publicadas en los Studien zur Phanomenologie
(1966) y Nahe und Distanz (1974). El segundo tomo abarca aquellos

textos que Fink redactd por encargo de Husserl; esto se refiere ante



262 Investigaciones fenomenolégicas 5

todo a los trabajos sobre las Meditaciones cartesianas. Los cuatro vo-
limenes del tomo tercero, textos de los afios 1927 hasta 1946, reu-
nen la totalidad de las notas que Eugen Fink redactd, la mayor parte
de las veces para él mismo, durante el periodo de su ayudantia con
Husserl y después en los afios de la Guerra. Ya se ha mencionado el
especial significado de estos textos. El cuarto volumen de la primera
seccion contiene textos principales de los afos 1946-1950, la época
inmediatamente después de la Segunda Guerra Mundial: bajo el pun-
to de vista de una problematizacién del concepto de la filosofia, estos
textos muestran el salto de Fink de la fenomenologia a un pensa-
miento “especulativo” -en las Lecciones “Introduccion a la Filosofia”,
del Semestre de Verano, 1946 ya se puede constatar la presencia del
concepto de “diferencia cosmoldgica”, como un desarrollo sin embar-

go gque se podia encontrar ya tempranamente en la obra de Fink.

El cuarto tomo de la primera seccidén constituye asi una cabeza de
puente con la segunda seccion, que ya esta dedicada al despliegue de
la base de la filosofia de Fink: sus estudios ontoldgicos, antropolégi-
cos y cosmoldgicos. Las perspectivas de lo ontoldgico, lo antropoldgi-
co y lo cosmoldgico estan intimamente relacionadas en el pensamien-
to de Fink, -y por tanto, en los textos en que se desarrollan- sin que
se mezclen unos con otros. En especial se trata del “proyecto ontolé-
gico” a cuya concepcidn se dedica de modo intenso en los afios 40, y
que da paso a las investigaciones ontoldgico-cosmolégico-
antropoldgicas de los afos 50. La segunda seccién comienza con la
edicion de dos Lecciones, la Filosofia del espiritu de 1946/1947 (pu-
blicada ya por F.-A. Schwarz en 1994) asi como las lecciones Ser y
hombre, de 1950 y 1951 (publicadas también por E. Schitz y F.-A.
Schwarz en 1977), en las cuales se configura de modo consecuente el
concepto del proyecto ontoldgico. Ahi se afiaden las lecciones “Sobre
la esencia de la libertad humana” (1947), y Mundo y finitud (1949,



H. Rainer SEPP y Cathin NIELSEN: Obras Completas de Eugen Fink 263

publicado por F.-A. Schwarz en 1990); ambos textos tratan de de-
terminar el lugar mundano del ser humano, en su finitud, contexto en
el cual la Ultima disefa por primera vez sistematicamente el pensa-
miento finkiano del mundo partiendo de una discusion de las posicio-
nes de Kant y Heidegger. A estos tomos sigue la nueva edicién de las
conocidas lecciones, que provienen de los anos cincuenta, sobre los
conceptos fundamentales ontoldgicos: Sobre la primera historia onto-
I6gica del Espacio Tiempo Movimiento (1951, publicada en 1957);
Ser, Verdad, Mundo (1955/1956, publicada 1958), y Todo y nada
(1958, publicada 1959), asi como los estudios sobre el concepto de
juego, Oasis de la felicidad (publicado en 1957) y El juego como sim-
bolo del mundo (lecciones de 1957, publicadas en 1960). El “Juego”
como uno de los fendmenos de la existencia humana explicitamente
nombrado -los otros cuatro son el trabajo, el dominio, el amor y la
muerte) es para Fink a la vez el gozne en el que interactian el ser
cosmico y el ser humano y, por eso, también es un concepto basico
de la antropologia. El cuarto tomo de la seccion contiene en conse-
cuencia el texto de Los fendmenos fundamentales de la existencia
humana (las lecciones de 1955, publicadas por E. Schitz y F.-A.
Schwarz por primera vez en 1979) y cuyos capitulos 21-26 -ahora
desde una perspectiva antropoldgica- estan dedicados al juego, del
mismo modo que los de las lecciones de los anos sesenta Metafisica y
muerte (1964, publicada en 1969). El tomo 5 esta reservado a la re-
impresion del libro de Fink sobre la moda (1969) -un tema que en
todo caso pertenece al ambito de lo antropoldgico y a la vez, entre
otras cosas, al tema del juego desde una perspectiva estética. La
seccion se cierra con Epilogo sobre la poesia (1971) -testigos adicio-
nales de los estudios de Fink sobre la estética, que una vez mas
hacen confluir la tematica antropoldgica con la cosmoldgica. También
se emprende en este tomo una reconstruccién de la proyectada obra
de Fink sobre Rilke.



264 Investigaciones fenomenoldégicas 5

La tercera seccion esta dedicada a los estudios sobre la historia de
las ideas europeas, conteniendo tomos con textos sobre filosofia anti-
gua (Parménides, Platon y Aristoteles), sobre Descartes, Leibniz,
Kant, Hegel y Nietzsche. Aqui hay que subrayar especialmente el se-
minario de catorce semestres que dedicé a la interpretacidon de la
Critica de la razén pura. De todos los seminarios existen apuntes de-
tallados de Fink, asi como de muchos de ellos, como texto de lectura,
un protocolo completo de cada una de las horas del seminario. De los
textos de esta seccidn sélo ha aparecido hasta ahora el libro sobre
Nietzsche, que se basa en las lecciones Filosofia de Nietzsche (1954
publicado en 1960), y luego las ediciones pdéstumas de las lecciones
de la primera época Cuestiones fundamentales de la filosofia antigua
(1947/1948, publicado por F.-A. Schwarz en 1985) y la de una selec-

cion de sus lecciones sobre Hegel (Hegel, editado por J. Holl, 1977).

La cuarta seccion contiene primero los escritos de Fink sobre filo-
sofia social, en especial sus lecciones editadas péstumamente Exis-
tencia y Co-existencia (1952/1953, repetida en 1968/1969, publicada
en 1987 por F.-A. Schwarz) asi como las lecciones “Experimento de la
libertad” (1962) y “Ontologia del trabajo” (1965), que el propio Fink
habia juntado para publicarlas como el Tratado sobre el poder violen-
to del ser humano (1972). A continuacién viene un tomo en torno al
tema de la funcién social de lo pedagdgico y, por fin, los tomos que
dan testimonio del amplio programa desarrollado por Fink desde los
anos cincuenta de una filosofia de la educacién. Aqui entran también
los dos tomos de cierre con las lecciones de Fink Metafisica de la Edu-
cacion en la comprensién del mundo de Platén y Aristoteles (leida va-
rias veces entre los aflos 1952 y 1968, publicada en 1970), asi como

diversos textos sobre la historia de la pedagogia en la Modernidad.

Una caracteristica de la metodologia filoséfica de Fink es elaborar

la mayor parte de las veces los temas de contenidos sistematicos a



H. Rainer SEPP y Cathin NIELSEN: Obras Completas de Eugen Fink 265

partir de la discusién con puntos de vista de la tradicidon (ejemplo de
esto son Mundo y Finitud y la Sobre la primera historia ontoldgica del
Espacio Tiempo Movimiento). Pero también vale lo contrario, que en
la elucidacién de los estudios de historia de las ideas trasluce el inte-
rés en las preguntas sistematicas propias de Fink. Y de todos modos,
sus textos se dejan en cada caso ordenar en una direccién u otra: a
saber, segun el criterio de que una investigacion de historia de las
ideas sea llevada al objetivo de interpretar de nuevo posiciones de la
tradicién desde el trasfondo de una nueva visiéon del mundo, o con su
interpretacion sequir planteamientos tematicos propios. Tal vez se
pueda decir que todos los estudios de historia de las ideas que Fink
lleva a cabo, y a pesar de su consistencia, son, para su autor, en ul-
tima instancia, peldafios para avanzar en sus posiciones filosdéficas
propias. Con esto se corresponde el que la mayor parte de los semi-
narios de Fink estén dedicados a temas de historia de las ideas
-ademas de a temas social-filoséficos y pedagdgicos- y que la mayo-
ria de los libros publicados por el propio Fink se ocupan de la configu-
racion sistematica de su posicion ontoldgica cosmoldgica y antropolé-
gica. El Unico libro publicado por el propio Fink dedicado a un tema de
historia de las ideas es el libro dedicado a Nietzsche -un pensador
gue le habia abierto a un Fink de doce afos la puerta de la filosofia.
Incluso en algunos importantes textos de filosofia social y pedagogia
de la seccidn IV se da una intima relacién a la onto-cosmologia y an-
tropologia de Fink -por ejemplo, en el caso de la filosofia social, en
el Tratado sobre el poder violento del ser humano, en el que se pre-
senta un avance en la concrecion de los fendmenos fundamentales
del trabajo y dominio, decisivos desde una perspectiva social; y en el
caso de la pedagogia, en las lecciones de la “Filosofia de la Educa-
cion” (1951/1952 publicada por F.-A- Schwarz bajo el titulo, Natura-
leza, libertad, mundo en 1992) y de Cuestiones fundamentales de la

pedagogia sistematica (1953, publicada por F.-A. Schwarz y E. Schitz



266 Investigaciones fenomenolégicas 5

en 1978). También vale aqui el principio rector inicial, de que la apli-
cacién concreta a lo social-filoséfico de un tema o, respectivamente,
la fundamentacion de una filosofia de la educacién, son los criterios
gue determinan la ordenacién del texto. Esto no es, sin embargo, un
mero criterio formal, pues las intersecciones estaban para Fink tema-
ticamente justificadas, incluso era valido para él construir una filoso-
fia social y una filosofia de la educacién sobre la base de sus posicio-
nes filosoficas. De ese modo, cruces tematicos como éstos aclaran,
por un lado, la necesidad de distinguir entre campos tematicos, pero
también, a la vez, la posibilidad de sondear las estrechas y mutuas

imbricaciones.

Los primeros volumenes

Los primeros proyectos de publicacién de la edicion total involu-
cran a tomos de las secciones I y II. Lo primero que se publica es la
monumental serie de volimenes que Ronald Bruzina ha editado con
las anotaciones de Fink en el tiempo en que Fink era ayudante de
Husserl (Tomo 3, voliumenes 1-4) Con esta edicidon aparecen materia-
les del legado hasta ahora inéditos. A continuacion, Cathrin Nielsen y
Hans Rainer Sepp preparan el tomo 7 de la Seccion II, que compren-
derd textos completos sobre el juego: junto a Oasis de la felicidad y
El juego como simbolo del mundo, una serie de pequefios articulos
hasta ahora parcialmente inéditos, asi el trabajo temprano “La meta-
fisica del juego de Nietzsche” de 1946; “El juego infantil”, breve arti-
culo publicado en 1958; el fragmento de la conferencia “El juego y la
filosofia” de 1966, y el articulo publicado en 1972 “Juego y fiesta”.
Todos estos textos se completan con los apuntes de Fink para su se-
minario “El problema filoséfico-pedagdgico del juego” de 1954 -el
primer intento de Fink de esclarecer sistematicamente el complejo

fendomeno del juego- asi como una serie de apuntes sobre el tema



H. Rainer SEPP y Cathin NIELSEN: Obras Completas de Eugen Fink 267

también hasta ahora inéditos. Otro tomo posterior con texto sobre la
historia de la pedagogia de la Modernidad (seccién IV, tomo 20) esta
siendo preparado por Anselm Bohmer. Guy van Kerckhoven trabaja la
amplia serie de los seminarios de Kant (seccion III, tomo 13). Otras
personas que estan implicadas en la edicién de las obras completas
seran Thomas Franz, Annette Hilt, Franz-Anton Schwarz y Helmuth
Vetter. El trabajo de los editores de las obras completas de Fink esta
apoyado por un comité asesor cientifico internacional, al que pertene-
cen Damir Barbaric (Zagreb), Rudolf Bernet (Lovaina), Walter Biemel
(Aquisgran), Ronald Bruzina (Lexington), Renato Cristin (Trieste /
Berlin), Natalie Depraz (Paris), Wolfhart Henckmann (Munich), Annet-
te Hilt (Friburgo de Br.), Guy van Kerckhoven (Bruselas), Pavel Kouba
(Praga), Kate Meyer-Drawe (Bochum), Alfredo Marini (Milan), Javier
San Martin (Madrid), Yoshihiro Nitta (Tokio) y Helmuth Vetter (Vie-

na).

Para referencias sobre la edicién de la obras completa de Fink in-
formara la Editorial Karl Alber, D - 79080 Friburgo de Br. El correo

electrénica es Info@verlag-alber.de?

El comienzo de la edicién de la obras completas se ha visto acom-
pafiada por dos nuevas publicaciones, que dirigen el interés, por un
lado, a la concepcidn filosdéfica global de Fink y, por otro, a los esfuer-
zos socio-filoséficos y pedagdgicos dentro del mismo concepto. Bajo
el titulo Eugen Fink. Metddica, Antropologia, Cosmologia, Filosofia so-
cial, Pedagogia en 2005 aparecié el libro editado por Anselm Bohmer
en la coleccion Orbis Phaenomenologicus (Wlrzburg: Kénigshausen &
Neumann), en él, un conjunto internacional de autoras y autores in-

tentan por primera vez presentar las diversas facetas del pensamien-

2 Dadas las dificultades editoriales en Alemania y teniendo en cuenta la amplitud e
interés del proyecto, seria conveniente procurar que en nuestras bibliotecas
universitarias se suscribieran a la edicién [Nota del traductor].



268 Investigaciones fenomenolégicas 5

to de Fink. Como anexo va una biografia de Fink, una primera biblio-
grafia de sus escritos asi como un informe de investigacion sobre la
recepcion del pensamiento de Fink en los paises y regiones mas im-
portantes a este respecto. De ese modo, la publicacion vincula una
introduccién a la vida y obra de Eugen Fink con una literatura de in-
vestigacion que lleva al complejo de problemas especificos del pen-
samiento de Fink. En cuanto al tomo publicado por Annette Hill y
Cathrin Nielsen en la Editorial Karl Alber también en 2005, La forma-
cion en la edad técnica. Ser, Hombre y mundo segun Fink, reune arti-
culos sobre el debate actual partiendo el circulo de la filosofia de Fink.
Ahi se muestra en qué medida Fink, con su antropologia y pedagogia
filoséfica —en el marco de conjunto de su concepto cosmoldgico, que
abarca igualmente las ciencias naturales y humanas- aborda la pro-
blematica de la formacidn con una reflexion fundamental sobre las
categorias para entender la educacion y la formaciéon. Este contexto
mas amplio viene representado por representantes de diversas disci-
plinas como la filosofia, la pedagogia, la sociologia y la teoria politéc-
nica del trabajo [Polytechnische Arbeitslehre]. También se debe men-
cionar aqui el libro editado por Hans Rainer Sepp, igualmente en la
Coleccion Orbis Phaenomenologicus, Perspectiva, formacion y politica
en el espejo de la fenomenologia, en el que la contribuciones se ocu-
pan, ademas de Max Scheler y Jan PatocCka, de Eugen Fink (Wirzbur-
go 2005).

PLAN DE LA EDICION DE OBRAS COMPLETAS

I. Fenomenologia y Filosofia
1 Cercania y Distancia
Estudios de Fenomenologia

2 Proyectos sobre fenomenologia
La colaboracién entre Eugen Fink y Edmund Husserl I

3,1-4 El taller de la fenomenologia
La colaboracion entre Eugen Fink y Edmund Husserl II

4 Sobre la esencia de la filosofia



H. Rainer SEPP y Cathin NIELSEN: Obras Completas de Eugen Fink 269

Il. Ontologia — Cosmologia — Antropologia

5,1-2 Ser y Finitud

6 Ser - Verdad - Mundo

7 El juego como simbolo del mundo

8 Problemas fundamentales de la vida humana
9 La moda - un juego seductor

10 Epilogos sobre la poesia

I11. Historia de las ideas filosoficas
11 Cuestiones fundamentales de la filosofia antigua
12 Descartes — Leibniz - Kant
13,1-3 Kant: Critica de la razén pura
14 Hegel
15 Nietzsche

IV. Filosofia social y pedagogia
16 Existencia y Co-Existencia
17,1-2 Sociedad - Estado - Educacion
18,1-3 Filosofia de la Educacion
19 Metafisica de la educacién en la comprensién del mundo de
Platon y Aristételes

20,1-2 Historia de la Pedagogia de la Modernidad

(Trad. Javier San Martin)






CONTRASENTIDOS.
ENSAYO HERETICO SOBRE CRITICA DE LA CULTURA
El Arbol Ediciones-Jitanjafora Morelia Editorial. México. 2006.

(Autopresentacion)
Pedro Cortés Rodriguez

Elaborar un comentario autorreferencial sobre un titulo propio represen-
ta volver la mirada en torno a las ideas ya pensadas. Implica explorar otros
angulos de la inverosimil complejidad de las lecturas que pueden sugerir los
escritos de uno mismo. Antes que ofrecer al lector un elogio o un descrédi-
to en lugar de ello y haciendo un poco de honor a las ideas del libro que
comento quisiera presentarlo segun su intencionalidad ¢Por qué contrasen-
tidos? éPor qué ensayo? éPor qué herético? éPor qué sobre critica de la cul-
tura? Son las actuales preguntas que me interpelan acerca de este primer

libro publicado.

Sefnalar algunos rostros de los contrasentidos que aparecen a través del
tiempo en la cultura inicia por resaltar el caracter paraddjico de la vida en
las interrelaciones del ser humano. La caracteristica principal de los contra-
sentidos consiste en la disrupcidn. La disrupcion de los contrasentidos esta-
lla inesperadamente en nuestras formas de relaciéon con los otros. Cuando
alguien niega lo que afirmamos o afirma lo que negamos indefectiblemente
el otro aparece con toda visibilidad. Al momento en que aceptamos a ese
otro que nos niega o nos afirma se restituye el significado radical con el que

experimentamos sin prejuicios todo tipo de intercambio.

En este libro los contrasentidos son ejemplificados mediante obras artis-
ticas, histédricas, filoséficas y culturales. El campo de trabajo medular es la
filosofia de la cultura pero el enfoque disciplinario oscila entre la ética y la

estética, entre la fenomenologia y la hermenéutica. La reflexién filosdfica se



274 Investigaciones fenomenolégicas 5

dirige sin mas hacia el mundo histérico que otorga significado a las culturas

contemporaneas.

Ante la pluralidad de las culturas los contrasentidos morales expresan
su disrupcidon cuando se resiste a la comprensién de lo diferente. Los con-
trasentidos aparecen asi como una tensidon que puede ser resuelta o sim-
plemente aniquilada. Es la tentativa de reconocer la riqueza de las multiples
perspectivas en que se anteponen las convicciones. Por otro lado cabe
apuntar que cuando se pretende la imposicién de una cultura sobre otra el

contrasentido moral se acentla negativamente.

En el caso del juicio de gusto los contrasentidos se vuelven mas eviden-
tes. La singularidad de una obra artistica o cultural se erige para diversificar
el significado de su recepcidn. Los consensos que avalan una clase de sedi-
mentacién candnica del arte quedan cuestionados al percibir la obra a partir
de la sensibilidad. Bajo esta madeja de tensiones interpreto las formas cul-
turales del relajo, de la prosa estridentista, de la vida en la muerte y de la
poética de Isidore Ducasse. Cada una de estas expresiones culturales indi-
can las limitaciones de aceptar como univoca la interpretacion y valoracién

de las cosas.

La escritura de este libro se inclina por ensayar la reflexion, o también
podria decirse, reflexionar ensayando con la escritura. La imposibilidad por
decirlo todo y decirlo de una vez para siempre mueve los pasos que siguen
las ideas expresadas. Dentro de esta movilidad los contrasentidos se van
afinando como hilo conductor entre un apartado y otro. Mas en cada apar-
tado, asi como en su conjunto, la verdad ultima del contrasentido queda in-

termitentemente condicionada.

Ensayar las reflexiones escritas sobre los contrasentidos ha implicado
posicionarse en los umbrales de la existencia. La escritura constituye asi el
testimonio de lo pensado. Busca vinculacién para expandirnos hacia el en-
tendimiento. Resulta una especie de teleologia que permite indagar en va-
riadas direcciones. Escribir y reflexionar sobre los contrasentidos me ha

hecho acceder al ensayo como el umbral ante el albedrio de los caminos.



Pedro CORTES RDRZ.: Contrasentidos: Ensayos heréticos sobre critica de la cultura 275

Aqui el ensayo es el umbral desde donde se percibe el fluir del tiempo
en la cultura a través de la tradicidon y la renovacion, la coyuntura y la rup-
tura, la continuidad y la discontinuidad. El ensayo en este libro es ademas el
tiempo presente que enmarca el umbral por el que fluyen el pasado y el fu-
turo. Por este umbral es por donde atraviesa el cambio de la vida cotidiana

a la vida intelectiva.

Se trata de un libro que busca su propio devenir. En cuanto evade la
norma del sedimentarismo cultural se vuelve aliado del empirismo herético
de Pier Paolo Pasolini y de la filosofia herética de la historia de Jan Patocka.
Pero ademas esta herejia puede identificarse con la ausencia de dogmas
teoricos y ortodoxias intelectuales. Nuestro herejia es orientada por los pro-
blemas filoséficos y culturales de nuestro tiempo como el valor, la vida, el

mal, la memoria y el sentido.

Tampoco es un libro herético Unicamente preocupado por la estilistica
sino una agrupacién de ideas que intentan elucidar los signos de una época.
Nos encontramos inmersos en una modernidad que resulta sacrilega tras su
periodo antecedente. En lugar de postular la herejia como la actualizacion
desmesurada del cambio, he logrado vislumbrar que la herejia representa el
movil para la libertad de creencias, para la afirmacion de la autonomia.
Pues la rebelion contra los dogmas nos vuelve mas concientes ante nuestros

anhelos.

Esta modalidad de la herejia no desconoce la cultura espiritual pero si
pretende reivindicar que las culturas estdn compuestas por la coexistencia
de diversas formas culturales como el mito, la ciencia, el lenguaje, etc. La
cultura espiritual no es equivalente a tal o cual religién, sino mas bien ubica
las multiples especies de religiosidad como una particular forma de cultura

entre otras y como un modelo especifico de espiritualidad entre otros.

Si la dinamicidad de las culturas es inevitable a través del tiempo, la
creacion de conceptos para su entendimiento no puede ser estatica. La
creacidon de conceptos filoséficos acordes a su momento y contexto indican
hacia la critica de la cultura. Pues en el libro la cultura se presenta como

una red de significados contrapuestos en donde la critica desempefia un rol



276 Investigaciones fenomenoldgicas 5

fundamental. Al resaltar la tensidén entre estaticidad y dinamicidad estamos
asumiendo que las culturas se reinventan cuando permiten desarrollar la
creatividad y la imaginacidon de sus individuos, pero sobre todo las culturas
se autentifican cuando dejan abiertas las condiciones de posibilidad para re-

flexionar sobre si mismas.

La autognosis en cada cultura debe representar entonces el margen de
reconocimiento de la identidad y a partir de ella tender el puente de enten-
dimiento entre las culturas diferentes. En critica de la cultura hay que evitar
la autognosis tendiente al universalismo y mas bien abogar por la plurali-
dad. Exacerbar tanto el conocimiento de si mismo como el desconocimiento
de la alteridad sélo ensancha el abismo del entendimiento mutuo y por ende

la autodestruccion de la multiplicidad de la vida humana.

Ejercer la critica de la cultura protege la exigencia para darnos cuenta
de que los contrasentidos radican en nuestras entrafias y no es por ello que
estamos obligados a destrozarnos. Los seres humanos y las culturas pueden
sacar ventaja de sus contrasentidos al suplantar los conflictos vanos por la
condicién que somos de viviente paradoja. Pues ahora mas que nunca, nos
parece que la humanidad en la cultura significa con todo su ser la vitalidad

de la antinomia.



ADOLF REINACH. LAS ONTOLOGIAS REGIONALES,
Cuadernos de Anuario Filosoéfico,
Univ. de Navarra, 176 (2005), 96 pp.
(Autopresentacion)

Urbano Ferrer

De entre el Circulo de jovenes fenomendlogos que se expandié desde
Gotinga a la sombra de Husserl en las dos primeras décadas del siglo XX fue
A. Reinach (1883-1914) quien, pese a su corta vida, dejé una estela mas
duradera. A ello coadyuvaban su colaboracién préxima con Husserl como
Privatdozent, sus dotes particulares para la exposicion y el magisterio, asi
como la presentacion de un esbozo de Fenomenologia realista, al que se
adheririan mas facilmente los otros fenomendlogos una vez que se aparta-
ron del sesgo idealista de Husserl a partir de Ideen en 1913 (asi se advierte
por ejemplo en las notas biograficas de Edith Stein). El propio Husserl, que
avalo las tesis defendidas por Reinach en su Escrito de Habilitacion de 1908
sobre Naturaleza y teoria del juicio, se refiri6 en tres ocasiones elogiosa-
mente al cultivo de la Fenomenologia por el discipulo (la ultima con ocasiéon
de su muerte). Ciertamente, los esbozos de Reinach requerian desarrollos y
ramificaciones, que en parte se vieron cumplidos en sus sucesores: asi, R.
Ingarden estudié el problema de la causalidad en el mundo efectivo, A.
Pfander elaboré una Etica sobre base fenomenoldgica, la Axiologia encontré
expresion acabada en M. Scheler, H. Reiner, N. Hartmann y D. von Hilde-

brand, pero no parece facil situarlos sin su primer anuncio por Reinach.

Esta Introduccion a Reinach se divide en los cuatro nucleos que verte-
bran la obra del autor estudiado: a) la causalidad y el movimiento; b) la
percepcion y el juicio; ¢) los conceptos éticos, y d) los actos sociales y juri-

dicos. Todo ello en términos fenomenolégico-descriptivos, segun la metodo-



278 Investigaciones fenomenolégicas 5

logia expuesta en su Introduccidén a la Fenomenologia. Pero a su vez la no-
ciébn mas original de Reinach, en la que se coordinan aquellos tratamientos
y sobre la que se asienta su Fenomenologia realista, es la de estado de co-

Sas.

En primer lugar, la causalidad incluye un enlace necesario entre dos
términos, que Reinach investiga entre las modalidades de juicios en dialogo
con Hume y Kant. Pero a diferencia de estos autores, no ubica la necesidad
en la belief ni en el modo categorial de enlace, sino en el estado de cosas
subyacente al juicio, permitiéndole asi enmarcar tanto los juicios de forma
afirmativa como negativa bajo una uUnica clase (ya que los estados de cosas
son a la vez determinativos y negativos o excluyentes). Pero precisamente
porgue la necesidad causal, conexa con el movimiento transitivo, no se ex-
presa de un modo predicativo, no emprende tematicamente su tratamiento
dentro de los estados de cosas extramentales (son de mencionar las consi-

deraciones complementarias de Ingarden a este propdsito).

Por su parte, el analisis fenomenoldgico del transito de la percepciéon al
juicio anticipa el que llevaria a cabo Husserl en Experiencia y juicio y en L6-
gica formal y trascendental, como paso del recubrimiento por deslizamiento
entre dos términos a la intencionalidad activa especifica del juicio, que
transforma la identificacion pasiva en una toma de posicion afirmativa. Pero
Reinach afiade que las divisiones clasicas entre los tipos de juicios (como
personales e impersonales, apodicticos y contingentes, o afirmativos y ne-
gativos) remiten a unas conexiones internas a los estados de cosas reales

sobre los que los juicios légicos versan.

En tercer lugar, las Lecciones éticas no se quedan en la dilucidacion fe-
nomenolégica de la nocién de valor, sino que prosiguen en los estados de
cosas a que apunta en su ejercicio la razén préctica, justamente a través de
un detenido examen de la deliberacidon, como proceso discursivo que pone
en relacion los valores que la propia deliberaciéon descubre con el estado de

cosas nuevo gue nace con la decision en que desemboca la deliberacion.

Por dltimo, su obra més elaborada es Los fundamentos apridricos del

derecho civil. En ella hace uso de dos modelos de analisis ya adoptados por



Urbano FERRER: Adolf Reinach. Las Ontologias regionales 279

Husserl: el de las partes no-independientes en los todos provistos de es-
tructura y el que se refiere a la relacién entre actos fundantes y actos fun-
dados, que permite a Husserl acceder a los actos no objetivantes, como las
tomas de posiciéon valorativas, el preguntar o las voliciones. Sin embargo,
Reinach pone uno y otro esquema al servicio de la aclaracién de aquellos
actos cuya peculiaridad esta en crear un estado de cosas nuevo, constituido
por la correlaciéon entre pretension (Anspruch) y vinculacion (Verbindlich-
keit) por cada una de las partes en los actos sociales. Es un estudio que
atiende de modo especial al prometer como caso peculiar y al derecho de
propiedad en su relacibn con los actos sociales. Esta via de analisis ha
abierto el didlogo entre la Fenomenologia y otras corrientes de Filosofia del

lenguaje.

Esta aportacion se situa en continuidad con los estudiosos de lengua
hispana, anglosajona y alemana que se han internado en los ultimos afios

en la obra de Reinach.






TIEMPO Y MEDIDA.
INVESTIGACIONES FENOMENOLOGICAS SOBRE
TEMPORALIDAD Y CRONOMETRIA

(Autopresentacion)

Joan Gonzalez Guardiola

Tesis doctoral presentada en la Universidad de Barcelona por Joan
Gonzalez Guardiola y dirigida por el Dr. Francesc Perefia Blasi, con el titulo:
Temps i mesura. Investigacions fenomenologiques sobre temporalitat i
cronometria. La tesis fue defendida en la Universidad de Barcelona el 18 de
julio de 2005 y obtuvo la mas alta calificacion.

En esta investigacion se ha pretendido llevar a cabo una discusion con
la interpretacion heideggeriana de la comprension vulgar del tiempo. Se
parte de la base de que la teoria heideggeriana sobre la interpretacion
vulgar del tiempo es uno de los pilares sobre los cuales se levanta toda la
filosofia de Heidegger, en tanto que es uno de los pocos temas que
encontramos de manera constante desde los primeros escritos hasta los
ultimos. Se parte también de la asociacibn que el propio Heidegger
establece, desde que se ocupa del tiempo vulgar en sus primeros escritos,
entre comprension vulgar del tiempo y tiempo medido. Esta asociacién tan
sOlo se hace explicita de manera clara (aunque se pueda establecer
implicitamente ya desde los primeros escritos)' en el curso de 1927,
Grundprobleme der Phanomenologie, en el cual Heidegger establece por
primera vez la correspondencia entre el lugar hermenéutico de la
interpretacion de la definicién aristotélica del tiempo en la Fisica, y el lugar

fenomenoldgico de la experiencia “llevar reloj”?. Nuestra manera de llevar a

1 “Der Begriff der Zeit“. Vortrag vor der Marburger Theologenschaft Juli 1924,
Blackwell Publishers, p. 5.

2 GA 24, § 19, p. 363: “Aristoteles no interpreta el uso del reloj, ni lo menciona una
sola vez, pero presupone este modo natural de acceso al tiempo mediante el reloj”.



280 Investigaciones fenomenolégicas 5

cabo la discusion con la interpretacion de la comprension vulgar del tiempo
no procede desde una interpretacion critica de los textos heideggerianos
sobre la cuestién (aungue la segunda parte de la investigacion se dedique a
ello en algunos apartados), sino completando tareas que la fenomenologia
de Heidegger en Ser y Tiempo anunciaba como posibilidades de Ila
investigacion fenomenoldgica y que no eran acometidas en ese libro (ni, de
hecho, en ningun otro de Heidegger). Nos referimos a las palabras de
Heidegger sobre la necesidad de llevar a cabo una “inmersién mas
originaria” (ursprungliche Aufgehen) del Dasein primitivo en los fenédmenos,
por un lado® y la necesidad de llevar a cabo una “investigacion mas a
fondo” (weitergehend Untersuchung) sobre la relacion entre el niUmero en
el acontecer historico, el tiempo del mundo astronédmicamente calculado, y
la temporalidad e historicidad del Dasein®. Estas tareas no llevadas a cabo
por la fenomenologia de Heidegger, lejos de aparecer como tareas
“secundarias”, se manifiestan decisivas en el momento de pretender una
discusién seria con la interpretacién de la comprensién vulgar del tiempo.
En suma, para verificar la interpretacion heideggeriana de la comprension
vulgar del tiempo haria falta primero llevar a cabo una completa
fenomenologia de la temporalidad cronométrica tematicamente especifica.
Esto ya no lo encontramos en la filosofia de Heidegger, y es lo que ocupa
toda la primera parte de nuestra investigacion, bajo el titulo de una
fenomenologia de la protocalendariedad y una fenomenologia de la
protognomonica. Después de postular la necesidad de que la investigacion
arranque a partir de la delimitacibon de un “concepto natural”
(fenomenoldégicamente natural) de calendario y de reloj, y de justificar la
necesidad de que este concepto natural tenga en cuenta el tiempo historico
(Unica posibilidad de distinguir fenomenoldégicamente el calendario y el
reloj, en la confusion que el tiempo puramente cuantificado llevaria a
cabo), se constituye una investigacion fenomenoldgica que tiene que
proceder necesariamente en “zig-zag”; zigzag entre la experiencia

originaria histérico-antropolégica y la vivencia originaria fenomenoldgica

3 suz, § 11.
4 Suz, § 80.



Joan GUARDIOLA: Tiempo y medida: Inv. fen. sobre temporalidad y cronometria 281

actual capaz de reactivar el sentido de aquélla primera. Nuestra
investigacion fenomenoldégica muestra como este sentido no se constituye
como una derivacion de la comprension cotidiana del tiempo como “tiempo-
para” (“Zeit, um zu ...”), sino que su sentido originario se presenta como el
de llevar a cabo una “mundanizacién del ser” capaz de hacer frente a la
noche del “hay” neutro (Es gibt). La comprension del tiempo como “tiempo-
para” no es originaria, sino constituida, y constituida precisamente sobre la
medida del tiempo. Se invierte asi la relacién heideggeriana entre tiempo
medido y “tiempo-para” que hacia del primero un caso particular e
instrumental del segundo. Esto sélo se hace patente después de una
interpretacion fenomenolégica adecuada de la noche primordial y de su
significacion tanto en la mitologia como en las costumbres de los pueblos
arcaicos, y siempre teniendo en cuenta la anterioridad, antropolégicamente
fijable, de la medida lunar (mensual) del tiempo respecto a la medida solar
(anual) del mismo. Para demostrar toda esta estructura, ha sido necesaria
una interpretaciéon fenomenoldgica sobre el espacio nocturno, y sobre el
papel que la luna llena realiza simbdlicamente (y perceptivamente)
respecto a este espacio nocturno, que es interpretado arcaicamente como
la “desmundanizacibn del mundo”. A partir de este modelo basico de
protocalendariedad, es posible establecer una definiciéon fenomenolégica del
calendario como la superposiciéon de estructuras ciclicas de repeticiéon de
periodicidad desigual que permite una orientacién horizontal en el tiempo.
A partir de esta definicibn formal, extraida del modelo primordial de la
protocalendariedad, la evolucion de las condiciones materiales de la vida
humana conduce a una complejidad creciente en los elementos
configuradores de los ciclos: el sol, las estaciones, los campos, la
menstruacion, las migraciones, etc. El despliegue de esta complejidad se
dirige a poder definir y delimitar de manera mas o menos adecuada el
concepto de afio como unidad de todos los ciclos, o como ciclo respecto al
cual todos los demas ciclos de la physis son intratemporales. La definicion
del concepto de “afio-mundo” arroja su finalizacién a la trascendencia, y
ésta es interpretada de manera negativa como terror a la irreversibilidad:

la finalizacién del afio es finalizacion del mundo. En la constitucion del afio



282 Investigaciones fenomenolégicas 5

solar, la irreversibilidad ocupa el lugar de la noche primordial en la
interpretacion arcaica de la neutralidad del ser. Fuera del calendario no hay
mundo; por tanto, todo lo que sale del calendario (la novedad, lo extrafio)

implica una degradacion del ser.

En este proceso, la hora igual (o su posibilidad) no aparece hasta la
creacion del reloj mecénico, en el siglo XIV. Pero contra lo que podria
parecer, el origen de la hora igual no procede del deseo de imponer un
tiempo descualificado a los acontecimientos intramundanos. El motivo de la
creacion del reloj mecanico, con un trasfondo astronémico-alegérico y una
utilidad calendaria, es la reproducciéon del movimiento del cosmos. De esta
manera se explica la falta de preocupacion por la cuestién de la exactitud
en la determinacion de los acontecimientos intramundanos y, en cambio, la
preocupacion por la dotacibn a estos primeros modelos de elementos
simbdlicos y alegoéricos. La génesis de la exactitud en la medida del tiempo
no proviene de la tierra, sino del mar. La navegaciéon transoceanica supone
el reto de calcular con precision la longitud, y el problema del calculo de la
longitud en alta mar necesita de un calculo exacto del tiempo. Esto no se
conseguira hasta el reloj de John Harrison, a mediados del siglo XVIIl. La
indeterminacién oceanica pasa asi a determinarse mediante el célculo de su
distancia a tierra, al mundo. En una auténtica dialéctica entre tierra y mar,
la exactitud cronométrica arrancada a los mares sera el origen, en su
desarrollo sobre tierra firme, de diversos problemas. EI mas importante
consistira en la velocidad de los medios de transporte (primeramente el
ferrocarril) que llevara a la consideracion de la multiplicidad de horas y que
acabard poniendo de relieve la multiplicidad de mundos desde el punto de
vista del viajero. Ya no es un barco el que se mueve y respecto al cual cabe
determinar la posicién en medio de lo indeterminado; ahora es necesario
fijar el tiempo de las ciudades firmes respecto a los hombres cuyo
desplazamiento se produce a velocidades vertiginosas. Esto conducira a la
constitucion del tiempo de Greenwich como tiempo descualificado. El
fendbmeno relevante de esta constitucion es la mundializacion. La mundia-
lizacion consiste en el aumento del “ser en el desplazamiento” como forma

del ser en el mundo. El aumento del ser en el desplazamiento implica el



Joan GUARDIOLA: Tiempo y medida: Inv. fen. sobre temporalidad y cronometria 283

aumento de los no-lugares y no-tiempos, que son todos aquellos lugares y
tiempos en cuyo origen no ha estado ya la mundanizacion del ser, sino la
salida de las condiciones de la mundanizacién del ser en el desplazamiento.
La interpenetracion entre lugares y tiempos y no-lugares y no-tiempos dara
lugar a la génesis del nuevo espacio-tiempo de la universalizacion, espacio-
tiempo caracterizado por la convivencia en un solo espacio-tiempo de las
caracteristicas de los dos anteriores: hiperconstitucion y nihilidad posibi-

lista.

Esta breve “historia filoséfica de la medida del tiempo” permite mostrar
en muchos puntos la debilidad de la interpretacion heideggeriana de la
comprension vulgar del tiempo. La segunda parte de nuestra investigacion
plantea un contraste de los resultados de nuestra fenomenologia de la tem-
poralidad cronométrica con la descripcion heideggeriana de la experiencia
“llevar reloj” tal y como es descrita en Grundprobleme der Phdnomenologie.
En la desatencion a la historicidad del mundo circundante y a su variacion,
la interpretacion de Heidegger prefiere optar por una formalizacién existen-
cial basada en el comportamiento del Dasein cotidianamente constituido
respecto al reloj de bolsillo. Es la estructura del “tiempo-para”, respecto a
la cual Heidegger procede de manera sumamente ambigua: por un lado, es
originario, porque la cura estd basada en él; por otro, es criticado en su
impropiedad y como indice de la temporalidad de la caida. Si se incorpora a
la teoria fenomenoldgica sobre la medida del tiempo su significacién origi-
naria, entendida como “mundanizacién del ser” respecto a la neutralidad
del “es gibt”, es posible superar esas contradicciones en lo que hemos lla-
mado “temporalidad de la cotidianidad propia”. En la temporalidad de la
cotidianidad propia, cuyas caracteristicas son descritas en la ultima parte
de nuestra investigacion, se haria palpable el hecho que hemos pretendido
demostrar con toda nuestra investigacion: que lo que Heidegger llama

“comprension vulgar del tiempo” no tiene nada de vulgar.

Habiendo despejado el horizonte de la interpretacién cronométrica del
tiempo de malas comprensiones, el futuro de nuestras investigaciones fe-

nomenoldgicas se orientard a una teoria sobre la constituciéon de las objeti-



284 Investigaciones fenomenolégicas 5

vidades fundamentales del mundo de la vida, de las cuales el reloj y el ca-
lendario serian tan sélo dos ejemplos. La constitucion de la fenomenologia
como meditacién histérica que procede en “zig-zag” entre las constituciones
histéricas primordiales y las vivencias originarias que reactivan el sentido
de aquellas permite abordar muchos mas fenémenos, como por ejemplo el
dinero o las obras arquitectdnicas. Asi, nuestras investigaciones se abren a
una fenomenologia del mundo de la vida y de sus constituciones fundamen-

tales.



HUSSERL ET ZUBIRI. SIX ETUDES POUR UNE
CONTROVERSE
Paris, ’'Harmattan, 2005, 180 pp.

(Autopresentacion)

Victor Manuel Tirado San Juan

En un determinado momento de la introduccion al libro se afirma lo si-
guiente: “El problema crucial en nuestra confrontaciéon entre Husserl y Zu-
biri consiste en saber qué es verdaderamente lo primero, si lo real o el
hombre, asi como bajo qué régimen de pensamiento puede el hombre
mantenerse dentro de los limites que convienen a su condicion mas autén-
tica: la de buscador de la verdad” (12). Y es que al confrontar el pensa-
miento de Zubiri con el de Husserl no sélo se plantean inevitablemente los
problemas mas decisivos que acucian a los seres humanos desde sus orige-

nes, sino que estos problemas ponen de manifiesto su completa actualidad.

¢ENn qué consiste esta actualidad? (Cémo podriamos exponer muy bre-
vemente las caracteristicas fundamentales de nuestra situacion actual?
Nuestra situacion actual es bien compleja. Por una parte, Europa parece
haber salido ya, a fuerza de tragedias (aunque quiza no del todo), de esa
casi esperpéntica autocomplacencia de la llustraciéon. La confianza absoluta
en las propias fuerzas para alcanzar una vida plena aqui en la Tierra al
margen de la Divinidad, parece haberse debilitado un tanto. Mas este ate-
nuamiento de la insolencia humana no implica en modo alguno la recupera-
cién de una existencia religada. La autocomplacencia, el antropocentrismo,
la determinacion a construir la propia vida desde la mas radical inmanencia
de lo humano persisten ahora desde una aparente aceptacion de la irreba-

sable limitacién del hombre. “Bien —parece decirse el hombre actual en su



286 Investigaciones fenomenolégicas 5

interioridad—, es cierto que la perfeccion humana es imposible, mas sélo
nos tenemos a nosotros mismos, luchemos, pues, por la vida mas comoda
aqui en la Tierra”. Los actuales paradigmas filoséficos de mas éxito no son,
en realidad, inconciliables con el ideal positivista de la humanidad que Com-
te diseflara en el siglo XIX: orden y confort, pues serian éstos los Unicos
verdaderos ideales que este pobre hombre limitado puede verdaderamente
proponerse; y para ello la ciencia empirico-matematica sigue siendo el ins-

trumento mas potente, el Unico instrumento verdaderamente necesario.

iPero —exclamaran Uds. de inmediato—, su interpretacién es un tanto
anacroénica. Comte es ya un pensador del pasado! El presente seria el pen-
samiento hermenéutico de raiz heideggeriana, el cual arremete de manera
esencial contra la civilizacién tecnolégica pregonando una nueva humanidad
centrada, por ejemplo, en el arte, como lugar privilegiado del acontecer de
la verdad. Es la postmodernidad. Si, pero aunque ciertamente Heidegger se
sitlla en las antipodas de la llustracién, paraddéjicamente coincide con ella
en abandonar al hombre a su completa soledad. Bueno esto es solo una
manera de hablar, porque lo que Heidegger hace en realidad es disolver al
hombre: el hombre se queda solo porque en realidad no es nada, no es
mas que una especie de sombra que el Ser proyecta en el dinamismo de su
acontecer. Ciertamente gue esta desustanciacion del hombre presenta en
Heidegger, como digo, unos brillos romanticos de profundidad, pero, a la
postre, el hombre ha quedado desustanciado, convertido en un mero acon-
tecer de algo otro. Heidegger no hace sino volver junto con Nietzsche al

paganismo, a la filosofia de la moira y la ananké.

Este trasfondo filos6fico deja el paso expedito para el afianzamiento de
la Europa epidérmica y positivista actual. No somos nada, apenas este fra-
gil y efimero cuerpo psiquico, jvivamos mientras dura, pues, lo mas placen-
teramente posible y se acabd! Orden y confort. Al menos coincide Heideg-
ger con Comte, ademas, en otra cuestiéon de no menor importancia: la des-
creencia en la metafisica. No le es dado al hombre alcanzar verdades meta-
fisicas, esto solo fue la pedante pretension de una humanidad infantil que,

como el nifio, se cree el centro del universo. Como Comte y tantos otros,



Victor TIRADO : Husserl et Zubiri. Six études pour une controverse 287

también Heidegger y los heideggerianos, que son muchos, arremeten con-

tra la metafisica. ¢ Qué le queda entonces al hombre europeo actual?

La otra gran corriente de pensamiento es lo que ha venido en llamarse
filosofia anglosajona del giro linglistico. El movimiento es muy rico y no
cabe meterlo todo en un unico puchero. Pero también en esto la linea euro-
pea no parece divergir mucho de la heideggeriana. También la filosofia del
giro linguistico en esta linea es antropocéntrica en el sentido indicado, a la
vez que también es antimetafisica. Podriamos de hecho decir que es antro-
pocéntrica porque es antimetafisica. Y es que este modo del pensamiento
también reniega de la capacidad del hombre para alcanzar verdades meta-
fisicas, esto es, verdades de peso concernientes a los aspectos trascenden-
tales de la realidad y del hombre. Esto es asi porque se piensa que el ser
humano esta encerrado en los limites de su lenguaje. Vean Uds. de nuevo
como volvemos a lo mismo: la absoluta finitud irredenta del hombre, su in-
superable nihilidad. No nos quedaria mas que construir nuestro pequefio
mundo humano relativo, nuestro humilde relatillo carente ya de cualquier
meta-relato; ese pequefio y fragil mundo que, como diria Nietzsche, acon-
tece en un insignificante planeta, dentro de un insignificante sistema este-
lar perdido en una galaxia, que vagabundea errante en el abismo borroso

del tiempo.

La controversia que mi libro aborda entre Zubiri y Husserl atraviesa es-
tas cuestiones de fondo que acabo de mencionar para mostrar que otra
manera de pensar es posible. No se trata de una vuelta al pasado, sino de
un ir mas alla subiéndose, eso si, a los hombros de quienes nos han prece-
dido en el pensamiento metafisico. Zubiri aprovecha lo mejor del pensa-
miento de Husserl, se sitla en la radicalidad del método fenomenoldgico —
aspecto éste a mi juicio, irrenunciable ya para el pensamiento—, pero trata
de esquivar los arrebatos de idealismo que pueblan la obra del pensador
aleman, como los ultimos estertores de la modernidad ilustrada. Se trata,
pues, de recuperar lo mejor de nuestra tradicién, que ha pervivido desde la
escuela socratica a través del pensamiento cristiano. La teoria es conside-
rada, entonces, una dimension fundamental del hombre a través de la cual

éste se radica originaria y esencialmente en la verdad; pero esta razdn



288 Investigaciones fenomenolégicas 5

humana, aunque nos instala absolutamente en la verdad, no es una razén
absoluta que se instale a si misma en dicha verdad y se abastezca auténo-
mamente de ella. Muy al contrario, esta incardinaciéon absoluta en la verdad
es una donacion, un regalo, y, por consiguiente, la determinacion de la ra-
z6n humana como esencialmente deudora de aquello que la instaura, lo
que en ella verdadea: la realidad. Debo decir, en este sentido, que mi libro
pretende, entre otras cosas, incorporar el pensamiento espafiol al dinamis-
mo que la brillante escuela fenomenolégica francesa ha impreso al pensa-

miento desde el siglo pasado.

Situar al lector ante el sutil y fundamental significado de esta peculiar
posicion filoséfica, que rechaza por un lado toda forma de idealismo, como
enfermedad que acecha al hombre en su tendencia a absolutizarse, pero
que, de la misma manera, no renuncia en modo alguno a su grandeza en
tanto que habita sustantivamente en la verdad con un ser propio, y que,
consiguientemente, no renuncia como tiende a hacer el hombre actual, a
un pensamiento rigurosamente metafisico, esta es la meta que mi obra se
propone. Es por ello por lo que sale publicada en una lengua europea y en

una coleccién de amplio alcance en nuestro continente.

Esta tarea que les comento se lleva a cabo en seis capitulos. Los dos
primeros capitulos (“Husserl y Zubiri” y “Fenomenologia en ‘Naturaleza,

17

Historia, Dios’™, respectivamente) tratan de presentar al lector como fue
evolucionando Zubiri hacia un pensamiento estrictamente metafisico —y
remarquen Uds. la paradoja de que precisamente cuando mas se habla de
‘pensamiento postmetafisico’, de ‘fin de la metafisica’, y de que son legion
los que parecen adherirse a este eslogan, Zubiri en constante dialéctica con
la fenomenologia de Husserl —y yo con él- reclama para si estrictamente lo
contrario—. Se muestra, entonces, cobmo ambos autores se enfrentan con
espiritu acorde a los mismos problemas: el problema de la esencia de la fi-
losofia y su papel decisivo en la cultura europea; el de la caida de Europa
en el positivismo y el pragmatismo, el problema de Dios, el de la génesis de
la experiencia, etc. Mas siempre late esa disconformidad de fondo por la

cuestion del idealismo. Si Husserl habla de “comprender”, “pensar”, “consti-



Victor TIRADO : Husserl et Zubiri. Six études pour une controverse 289

tuir” los objetos, Zubiri habla de “escuchar la voz de las cosas” o “dejarse

arrastrar por ellas”...

Este aspecto se pone mas claramente de manifiesto, cuando se exami-
na con detenimiento en el capitulo tercero del libro la idea que ambos auto-
res tienen de la filosofia (“La idea de filosofia segun Husserl y Zubiri”). Ahi
se muestra que, a pesar de la inspiracion comun que nutre a ambos, ajena,
por ejemplo, a Heidegger, un matiz fundamental les separa, sin embargo,
de manera radical. Husserl sigue en cierto modo inserto en el proyecto de
la ilustracién europea, aunque naturalmente libre de su ingenua concepcion
cientificista de la razén, segun el cual la estricta dimension tedrica del
hombre bastaria para su salvacién. El pensamiento de Zubiri, en cambio,
aun reconociendo, el innegable valor de la razén, y precisamente por lo que
la razdbn misma revela, subraya la necesidad de desarrollar también las
otras dimensiones de la persona humana, en particular la religiosa, pues la
razén sola no puede alcanzar el ideal de la vida plena, ni siquiera tedrica-
mente, pues su condicidon deudora de instaurada desde una alteridad radi-
cal la mantiene por esencia alejada de la absoluta transparencia y de ese
ideal husserliano de una vida humana que transcurra autbnomamente “en
una autoteorizacion sistematica trascendental sobre la base de la experien-
cia trascendental de si” (96). Por el contrario, “la filosofia primera no es —
en la inspiracion zubiriana— el desarrollo de un saber conducido en la pura
reflexividad, en el ‘zurtick zu mir selbst’; es, por el contrario, siempre una
salida de si, un enraizar en la realidad como poder ultimo, como lugar de
todos los misterios... Para Zubiri el verdadero filésofo no es el que vive en la
serena autocontemplacién, atento al curso de sus intimas vivencias, sino, al
contrario, el que se confronta con la realidad, de manera que esta colision

se manifieste en él...”(96).

Es por ello por lo que el capitulo cuarto se sumerge en la experiencia
originaria (“La experiencia originaria en Husserl y Zubiri’) para mostrar que
la experiencia primigenia se describe mejor con el concepto zubiriano de
‘actualidad’, que con el concepto husserliano de ‘intencionalidad’. En este
capitulo se sientan las bases para la comprensién adecuada de los dos si-

guientes y ultimos capitulos.



290 Investigaciones fenomenolégicas 5

Husserl evoluciond desde la teoria de la verdad como cumplimiento in-
tuitivo, que sigue presa de logocentrismo, esto es, de lo que Zubiri llama
“logificacion de la inteligencia”, a una teoria de la verdad como ‘impresion
originaria o simple certeza de creencia’ previa al logos y origen de él. Este
extraordinario descubrimiento de Husserl esta a la base de la teoria hei-
deggeriana de la verdad como desvelamiento, asi como de la teoria zubi-
riana de la verdad real en la aprehension primordial de realidad. Pero tam-
bién aqui las descripciones del fildsofo espafiol se apartan del pensador
aleman generando nuevos conceptos descriptivos que dan mas correcta-
mente cuenta que los de Husserl de las fundamentales peculiaridades de la
pasividad experiencial. Y lo cierto es que aqui arraigan gran parte de los
problemas decisivos que van a nutrir al pensamiento contemporaneo. En
este capitulo de mi libro, creo yo que se muestra con gran diafanidad este
entramado de problemas, y con ello, la potencialidad y amplias repercusio-
nes para la metafisica y la antropologia de la nocién de actualidad con la

que Zubiri sustituye a la nocién husserliana de ‘intencionalidad’.

Pero uno de los aspectos fundamentales que entran inmediatamente en
juego en la experiencia originaria y que son decisivos en la configuraciéon
del mundo tal y como se da para el hombre, es el tema del cuerpo. Aqui se
destaca quiza la mayor originalidad de la filosofia fenomenoldgica, aunque
es enormemente llamativo que, sin embargo, es un tema practicamente
ausente en el pensamiento de Heidegger. En cambio, es una cuestién cen-
tral, tanto para Husserl como para Zubiri. Es justamente el contenido del
capitulo quinto del libro. Pero como se desprende por el titulo: “El yo y su
cuerpo”, el tema se aborda, no so6lo desde el punto de vista del peculiar ac-
ceso encarnado del hombre al mundo, sino también, claro esta, de las im-
plicaciones que ello tiene para la propia naturaleza del hombre. Insisto mu-
cho en destacar también aqui la sutil peculiaridad del pensamiento de Zubi-
ri, que situando la inteligencia humana en su corporalidad —anclaje, justa-
mente, de su esencial naturaleza sentiente— no sucumbe, sin embargo, al
finitismo relativista como ocurre con algunos paradigmas postmodernos. La
condicién situada de la inteligencia humana, su indole sentiente, no impide

el caracter absoluto de su incardinaciéon en la verdad. Por esto la via de



Victor TIRADO : Husserl et Zubiri. Six études pour une controverse 291

pensamiento que abre Zubiri no se identifica con la via hermenéutica, pues
justamente la insistencia recae sobre el hecho de que, aun tratandose de
un acceso a la verdad desde la finitud y contingencia de la existencia
humana, no deja, empero, de ser verdadero acceso a la realidad. No nos
movemos, pues, en la nebulosa del logos intrahumano, en la esfera irreba-
sable del sentido o de la mera interpretacion; lo primario no es “circulo
hermenéutico”, sino la real incardinacion de la inteligencia en la realidad. La
vida humana no surge sobre el basamento antropolégico del sentido, sino
al contrario, sobre la esencia y originaria incardinacion del hombre en la
realidad. Esta incardinacion sefiala la indole ontolégicamente respectiva del
hombre, pero, en cambio, no lo disuelve en mera relacionalidad. El hombre
es ek-tasis, si, pero no es mero ek-tasis, goza de un ser propio, de un yo,
de la misma manera que las tres personas divinas, siendo verdaderas per-

sonas lo son en esencial respectividad entre si.

Por fin todo ello se pone de manifiesto en, probablemente el mas dificil
de todos los capitulos: el sexto y dltimo, donde se aborda toda esta pro-
bleméatica al plantear la cuestion de la esencia y del tiempo. Aqui, para no
entretenerles méas y dejar que Uds. mismos se sumerjan en este tema le-
yendo en primera persona el libro, les diré que se plantean dos cosas. En
primer lugar, que esta concepcion del hombre como realidad abierta no es
incompatible como suele decirse muchas veces, con la tesis estrictamente
metafisica del caracter esenciado de la realidad. jHay esencia! De ahi el
enorme interés que reviste la puesta en valor de la ontologia en las investi-
gaciones fenomenoldégicas de autores como Agustin Serrano De Haro o Pilar
Fernandez Beites; y en linea similar la reivindicaciéon que de Sobre la esen-
cia hace el profesor D. Antonio Pintor Ramos en su ultima publicacién sobre
Zubiri (Nudos de la filosofia de Zubiri; Publicaciones de la Universidad Pon-
tificia de Salamanca). La segunda cuestion que se plantea es que la tempo-
ralidad de la vida humana, sin duda esencial a nuestro modo de existencia,
no agota la temporalidad en si, mas bien la supone. Ambas cosas son deci-
sivas, porque ambas sugieren también aqui la necesidad de volver a impul-

sar un pensamiento estrictamente metafisico.

Salamanca 10 de febrero del 2005






FENOMENOLOGIA Y ANTROPOLOGIA

Javier San Martin, Editorial Lectour/UNED
Buenos Aires/Madrid, 2005, 22 edicion,123 pp.

Rafaela Prada Carrasco

El libro objeto de la presente resefia, Fenomenologia y Antropologia,
esta constituido por los apuntes escritos por su autor, Javier San Martin, ca-
tedrético de Filosofia en la UNED y presidente honorifico de la Sociedad Es-
pafiola de Fenomenologia, para un curso de ocho horas impartido en el Cen-
tro de Estudios Filosoficos de la Academia Nacional de Ciencias de Buenos
Aires en el afio 1992, y cuyo objetivo consistié en precisar las diversas li-

neas de investigacion de la relacion entre la antropologia y la fenomenolo-
gia.

En el libro publicado, el autor se propone delimitar los diversos niveles
de saber sobre el hombre, como paso previo que permita establecer las re-

laciones entre fenomenologia y antropologia en el marco de una auténtica

filosofia del ser humano.

Partiendo de dichos presupuestos y desde la adscripcion del autor a la
fenomenologia, el texto describe las relaciones entre los tres tipos de saber
sobre el hombre: el natural, el humano-social y el evaluativo normativo,
haciendo hincapié en la relacion de la antropologia como ciencia natural y la
antropologia como ciencia humana, punto central de la obra de Husserl.
Ambos enfoques propios de la distincion husserliana entre las actitudes na-
turalista y personalista (que reflejan la oposicion Natur/Geist) llevan a J.
San Martin a constatar que “si la vida humana natural es un hecho de la na-
turaleza, la razén no se deja apresar en dichos limites, y de eso se trata en

la vida humana” (p. 28).



294 Investigaciones fenomenolégicas 5

Desde esta diferencia, J. San Martin eleva una reflexién filos6fica que no
puede ser menos que fenomenoldgica y que se puede resumir en su con-
vencimiento de que “toda negacion antropoldgica de la filosofia implica
irremediablemente una negacion filoséfica de la antropologia” (p. 38; cvas.
de J.S.M.) Y asi se llega al punto en el que se debe aclarar la relacion entre
los tres tipos de saber, la fenomenologia, la antropologia filoséfica y la an-
tropologia cultural, aclaracién que debe partir, paradéjicamente, del rechazo

del propio Husserl a ver la fenomenologia como una filosofia antropoldgica.
El texto desarrolla su contenido siguiendo la siguiente estructura:

Prélogo e Introduccion , donde el autor expone el tema y los objetivos
que se propone desarrollar, es decir, en qué medida la fenomenologia de
Husserl debe ser leida como una filosofia de las ciencias humanas, espe-

cialmente de la antropologia cultural.
Primera parte: “Fenomenologias y Antropologias”:

En ella se explica el sentido de los términos “antropologia” y “fenome-
nologia”, ambos en sus diversos niveles. Los niveles establecidos dentro de

la fenomenologia son dos:

Fenomenologia psicoldgica: propia de la actitud natural, en cuanto ana-
lisis de las propias vivencias, y en la que el mundo es el horizonte en el que

dicha subjetividad mundana tiene su lugar y su tiempo.

Fenomenologia trascendental: en la que se ha practicado la reduccién
trascendental, reduccién que es el camino de acceso a la filosofia. En este
caso el mundo es, primero, puesto entre paréntesis y, segundo, reconduci-
do a la Intersubjetividad trascendental, siendo el yo algo previo al ente, y
por tanto, el ser humano debe ser reconducido a su dimension trascenden-
tal. Este nivel fenomenoldgico permite revelar la limitacién de la ciencia, ya
que el ser humano que ésta toma en consideracién no responde al sentido
de ser humano total que la fenomenologia encuentra, una totalidad que
también corresponde al del mundo en cuanto correlato intencional de la

subjetividad descubierta.



Rafaela PRADA: Fenomenologia y antropologia 295

A su vez, los niveles definidos dentro de la antropologia son tres:

Antropologia desde abajo: se trata de la antropologia biolégica o fisica
que fija la historia bioldgica del ser humano desde la perspectiva animal en

su objetividad y exterioridad.

Antropologia desde dentro o saber de nosotros mismos como seres que
vivimos en una sociedad con sus multiples vertientes y en la que el lenguaje
constituye la trama textual de dicha vida. Corresponde a la antropologia

cultural y social.

Antropologia desde arriba, constituida por el nivel en que se muestra no
soOlo lo que somos, sino también lo que queremos ser. Representa un nivel
cosmovisional evaluativo en el que la vida humana es considerada como un

valor.
Segunda parte: “Fenomenologia trascendental y Antropologia”.

En esta parte se desarrolla la problematica de la relaciéon entre fenome-
nologia trascendental y la antropologia, partiendo de la relacion entre el su-
jeto trascendental y el sujeto empirico, con el fin de alcanzar una nocion de
ser humano desde el cual la antropologia filoséfica pueda ser verdadera filo-

sofia del ser humano.

Se exponen las razones de la vocacidon antropoldgica de la fenomenolo-
gia, fundamentadas en el hecho de haber asumido el giro antropoldgico de
la Modernidad, y de haberse planteado como objetivo el descubrimiento del
sujeto trascendental que cada sujeto empirico oculta. Esa subjetividad tras-
cendental debe ser entendida como constituyente del mundo, mundo en el
que se integra el sujeto empirico, definido como autoobjetivacion del yo

trascendental.

Refiriéndose a la vida humana, el autor muestra como Husserl descubre
en la vida humana tres niveles, el primero de ellos pasivo, el segundo acti-
vo-reflexivo y el tercero, critico, niveles que se corresponden con la historia
de la humanidad, siendo el tercer nivel , el filoséfico, donde la racionalidad
se convierte en la meta de la conciencia. En este nivel la vida humana es

evaluada de acuerdo a criterios que pretenden validez universal.



296 Investigaciones fenomenolégicas 5

Asimismo es el nivel en el que la fenomenologia descubre el sujeto tras-
cendental, el ser humano en su verdadero sentido, razén por la que la ver-
dadera antropologia filoséfica no es sino la fenomenologia trascendental. Es
decir, al llegar a esta segunda parte, el autor nos hace llegar a una conclu-
sién que, a su vez, constituye la clave del libro y que no es otra que la idea
de que no sodlo la fenomenologia es antropologia, sino que la verdadera an-

tropologia filoséfica no puede ser sino fenomenoldgica.

Tercera parte: La Fenomenologia como una filosofia de las ciencias

humanas

En esta parte se exponen las lineas fundamentales de una lectura de la
fenomenologia como filosofia de las ciencias humanas, exposicion en la que
el autor parte de la problematica presentada por Husserl en La crisis de las
ciencias europeas, y que complementa con las ideas expresadas en El ori-

gen de la geometria.

A lo largo de este capitulo se va viendo cémo la fenomenologia trascen-
dental fundamenta filos6ficamente una imagen de ser humano que opera
como modelo a priori ontolégico de toda ciencia humana. En La Crisis, en-
tendida como filosofia de las ciencias humanas, se muestra la pfroblemaca
de una ciencia como saber del mundo de la vida. Mas éste es, por un lado el
mundo Unico en el que aparecen todos los diversos mundos culturales v,
por otro, el mundo propio de cada cultura. La antropologia cultural sélo tra-
ta de éste, pero necesitaria una fundamentacién o referencia al otro, que no
la puede dar ya la antropologia cultural. Por eso Husserl considera que di-
cha antropologia ofrece un conocimiento parcial que necesita complemen-
tarse con una filosofia del mundo de la vida. La necesidad de esa filosofia
del mundo de la vida no se prueba en el texto de La crisis, sino en “El ori-
gen de la geometria” (Anexo lll de La crisis) donde el autor encuentra la

razén por la que Husserl explica esta necesidad.

Segun este texto, las ciencias olvidan el a priori histérico, la sedimenta-
cion del sentido producido por la subjetividad humana creadora. Y es la fe-
nomenologia la que revela ese horizonte previo a cualquier ciencia. Esta es

la razén por la que “la ciencia, la antropologia o la totalidad de las ciencias



Rafaela PRADA: Fenomenologia y antropologia 297

no es la dltima palabra, pues detras del relativismo de los hechos tenemos
la estructura apriérica comun que permite incluso establecer esos hechos”
como hechos, estructura que soélo es accesible desde un enfoque fenomeno-

I6gico trascendental.

Finalmente, en el Epilogo, titulado “Notas para una filosofia de la cultu-
ra”, se efectlia una critica de la teoria memética de la cultura difundida por
J. Mosterin, critica basada en el hecho de que dicha teoria no contempla la
relacion intencional del ser humano con el mundo. Desde esta premisa y, a
juicio de J. San Martin, es una teoria incompleta en su definicién de la natu-
raleza y de la cultura humanas. Como se ha venido exponiendo a lo largo
del texto “una ciencia humana que s6lo tome en consideracion causas ex-

ternas no puede dar cuenta de la cultura humana”

El libro ha sido escrito en un estilo claro que hace accesible su lectura
también a los no filésofos, al no dar por supuestos profundos conocimientos
sobre los dos conceptos centrales del mismo: fenomenologia y antropologia.
De hecho, y aun para quien no comparta las conclusiones a que J. San Mar-
tin llega, este libro resulta ampliamente enriquecedor al permitir la com-
prension de los fundamentos de la fenomenologia, corriente filoséfica fun-
damental de la filosofia del siglo XX, asi como de los diferentes sentidos de
un campo de conocimiento tan importante como es la antropologia. Es por
ello por lo que también puede resultar de interés para quienes desarrollan
su actividad en el campo de las ciencias humanas ya que en cuanto feno-
menodlogo, J. San Martin reconoce y reivindica, si bien trascendiéndolo, el
conocimiento cientifico del ser humano, un conocimiento cientifico que la

fenomenologia pretende fundamentar racionalmente.

Pero es precisamente en esta superacién o ampliacion del mero conoci-
miento cientifico donde se muestra coémo la interpretacion filoséfica y feno-
menoldgica, situada ya en un nivel totalizador critico, representa no sélo un
saber humano, sino también humanista; en palabras del autor, “la filosofia
se encuentra con un desafio fundamental en la psicologia actual de los ulti-
mos cuarenta afos, empefada en disolver al hombre en sus estructuras ce-

rebrales. Aqui la critica fenomenoldgica es primordial. [...] abre todo un am-



298 Investigaciones fenomenolégicas 5

bito de trabajo, primero, cientifico y, luego, filos6fico, donde la antropologia
debe terminar evaluando y tratando de la pérdida misma del ser humano en
la alienacién” (p. 61). Y repitiendo una idea expuesta en otros libros suyos,
J. San Martin define la fenomenologia como una reconstrucciéon del sujeto

racional, como una utopia de la razoén.

En definitiva, es un libro que puede interesar a todos aquellos, filésofos
y antropélogos, que deseen obtener una comprension del ser humano que
complemente la aportada por las ciencias humanas, tan imprescindibles,

pero tan reductoras.



INTERCULTURALISM.
BETWEEN IDENTITY AND DIVERSITY
Beatriz Penas Ibafiez y Carmen Lopez Saenz (eds.)
Berna, Peter Lang, 2006

Ignacio Castillo Franco
Becario predoctoral U.N.E.D.

En un mundo en el que la globalizacibn amenaza con uniformar a los se-
res humanos y sus culturas se hace mas necesario que nunca seguir re-
flexionando acerca de la identidad y la diversidad. El presente volumen pu-
blicado en inglés en 2006, cuya edicidon ha estado a cargo de las profesoras
M2 del Carmen Lopez Saenz (del Departamento de Filosofia de la UNED) y
Beatriz Penas Ibafez (Departamento de Filologia Inglesa y Germanica de la
Universidad de Zaragoza) esta dedicado a esta necesariamente interdiscipli-
nar cuestion y contiene las contribuciones de un amplio abanico de investi-
gadores internacionales llevadas a cabo en el congreso “ldentidad y Diver-
sidad: Reflexiones filosoéficas y filoloégicas” que tuvo lugar en Madrid en el
afo 2003 y sera de especial provecho para aquellos cuyos intereses estén
relacionados con los a&mbitos linguistico y filoséfico, pero también para todo
aquel que se preocupe por cuestiones mas especificamente sociales, antro-

poldgicas, culturales, politicas, etc.

Como se podra ir apreciando a través de los diversos trabajos aqui in-
cluidos, la identidad no es algo inmutable, perfecto y especulativamente frio
que de algun molde hubiese salido de una vez para siempre; muy al contra-
rio, la generaciéon de la identidad es un proceso dinamico, podriamos decir
nunca acabado, y, sobre todo, siempre abierto a las diferencias de las que
necesariamente se nutre. El lenguaje y el discurso, o debiéramos decir las
lenguas y los discursos, son el &mbito privilegiado en el que va apareciendo
dicha identidad.



300 Investigaciones fenomenolégicas 5

El par de conceptos identidad-diversidad no es un lugar periférico dentro
del mapa del pensamiento. Decia méas arriba que es hoy méas necesario que
nunca seguir pensando en la identidad y la diversidad, seguir con una tradi-
cion que se remonta hasta los albores de lo que, con mas o menos razon,
llamamos pensamiento racional. Hace dos milenios y medio los primeros fi-
I6sofos, aquellos presocraticos que no se conformaban con las explicaciones
mitolégicas, perseguian con su pensamiento el “arkhé”, aquel principio co-
mun que debia subyacer detras de toda la abigarrada multiplicidad del
mundo que nos rodea. No podemos olvidar la condicidbn que hizo posible la
aparicion de esta actividad intelectual: la palabra, el logos, la razén, el dis-
curso compartido hasta por el esclavo y gracias al cual a éste le era posible
seguir la demostracion geométrica en su dialogo con Sécrates: “jEs porque
habla griego!” les explicaba a los demés el infatigable ateniense, “es porque
habla” tendriamos que decir hoy, pues para aquellos excelsos griegos los
hombres que se encontraban mas alla de las fronteras de la comunidad de
ciudades helénicas, comunidad ante todo lingliistica, eran barbaros, gentes
que balbuceaban y hablaban de forma ininteligible. Y tampoco seria desca-
rriado buscar la conexién de aquellas primeras especulaciones acerca de la
diversidad y la identidad con las necesidades de orden practico y politico
que tenian aquellos griegos, la necesidad de encontrar un fundamento a su
convivencia, asi como herramientas para ordenar la misma. Desde entonces
todos los grandes pensadores han dedicado sus esfuerzos a la dicotomia
identidad/diversidad: Heraclito, Parménides, Aristoteles, la critica de Hume
a la idea de sustancia (sub-stantia), la subsiguiente concepcion kantiana de
la unidad trascendental, la unidad de la Razén hegeliana que se despliega
en la Historia y que tiende hacia la identificacion consigo misma, sin dejar
de mencionar a la fenomenologia que postula también una unidad no im-
puesta desde el exterior sino radicada, in-corporada o encarnada en noso-
tros a la que llama “intencionalidad” que se despliega hacia el mundo y soélo
por la cual la diversidad de los objetos desnudos cobran significado y senti-
do en un mundo, mundo de la vida, prefiado de remisiones y referencias

que no existirian sin aquella intencionalidad.



Ignacio CASTILLO: B. Penas y C. Lopez Saenz. Interculturalism. 301

La fenomenologia goza de especial presencia en el libro que aqui nos
ocupa y a través de cuyas hojas se va ilustrando la relacién entre el par de
conceptos identidad y diversidad, relacién que nunca es de exclusién porque
la una no se opone a la otra, sino que ambas se complementan, se necesi-
tan, no pueden ser sin la otra, su relacién es mas bien dialéctica. Hacia la
mitad de la larga cita de Hans Georg Gadamer que precede a las contribu-
ciones recogidas en el presente volumen se puede leer “... es precisamente
la alteridad, el reconocimiento de nuestra mismidad, el re-encuentro del
otro en el lenguaje, el arte, la religién, la ley y la historia, lo que es capaz
de guiarnos hacia una verdadera comunidad”. Y he aqui el telos de esta re-
flexion acerca de la identidad y la diversidad, que no es otra que el “Inter-
culturalismo” que da titulo al volumen. Bien es verdad que, como hemos
visto, histéricamente la reflexion filoséfica ha privilegiado el momento o po-
lo de la identidad, la busqueda de lo comun, pero ello seria incompleto sin
la basqueda (jy la preservaciéon!) de las diferencias en aquella comunidad.
Uno de los rasgos esenciales de la postmodernidad, filoséfica o no, ha sido
el reconocimiento y defensa de la diversidad, especialmente la cultural,
frente a todo intento uniformador basado en la busqueda de lo comudn, de-
clarando que detrds de aquello que es comudn se esconde con multiples
mascaras el poder con sus imposiciones. El postestructuralismo, por ejem-

plo, ha querido contribuir en ese desenmascaramiento.

Que la relacion entre identidad y diversidad es dialéctica, que todos po-
seemos una identidad que condiciona las diferencias y que nuestra identi-
dad se construye a partir de éstas se ve hoy mas claramente que nunca. En
un mundo en el que desde que nacemos entramos en contacto, gracias a
los avances tecnolégicos en los medios de transporte asi como en las comu-
nicaciones , con mas diferencias de las que nunca hubieran experimentado
cualquiera de nuestros antepasados, en unas vidas que interactlan y se las
ven con mas “cantidad” de diversidad de la que jamas hubieran tenido que
encarar vidas pasadas, es necesario, no sélo reflexionar acerca de la mis-
ma, sino hacer una tajante declaraciéon a favor de la preservacion de la
misma. Aquellas diferencias que no se opongan a la igualdad en un sentido

moral, no deberian ser eliminadas. La unidad de la razén no deberia nunca



302 Investigaciones fenomenolégicas 5

acallar la multiplicidad de las voces con que esta se manifiesta. Para gene-
rar nuestra identidad dentro de las diferencias se hace necesario el didlogo
entre las culturas y la tarea de la filosofia del interculturalismo no es otra
que la de fomentar y fundamentar ese dialogo. El interculturalismo puede
ser entendido entonces como una exigencia moral de una razén teoérica y
practica enriquecida con la apertura hacia el otro. Esta filosofia del intercul-
turalismo considera a las culturas como entidades dindmicas que se consti-
tuyen como tales precisamente en su apertura hacia las diferencias y, por
eso, la comunicacion intercultural no consiste meramente en la pasiva acep-
tacion de este hecho multicultural, sino que es un componente esencial de
toda cultura que se quiere afirmar como tal. Esta esencial comunicacion tie-
ne lugar entre individuos que hablan lenguas distintas y para quienes las
palabras y las cosas tienen significados diferentes, que comparten sin em-

bargo la pretension de entenderse.

Ese reto comunicativo hay que afrontarlo sin ningunear las diferencias,
pues si en pos de la comprension del otro las olvidaramos y actuasemos
como si no existiesen, de ello se derivaria un empobrecimiento de la com-
prension de nosotros mismos. Por eso, cuando de esta filosofia del intercul-
turalismo se trata, cobra especial importancia el considerar el lenguaje y la
diversidad de lenguas en la que se produce dicha interaccion entre culturas.
El entendimiento humano consiste en verse comprometido en un proceso de
apropiacion-contextualizacion por parte de hablantes competentes que van
creciendo y aprendiendo a crear lazos y compromisos con otros en un juego
de comunicacion intersubjetiva valida. Entender al otro y lo que el otro dice
requiere, mas que una comunién, una coincidencia de horizontes intercultu-
rales que es posibilitado por el reconocimiento de la diversidad linguistica.
Ello sélo puede empezar por una condicibn humana compartida, un aparato
sensitivo-cognitivo comun y unas comunes condiciones fisicas en orden a la
supervivencia que crean el sustrato a partir del cual la interaccion entre in-
dividuos y culturas distintos/as contribuye al propio enriquecimiento y com-
prension. La riqueza de mundos que nos brinda la diversidad linguistica
hace que las traducciones de un lenguaje a otro nunca puedan ser perfectas

y por eso el aprendizaje de lenguas utilizadas por otros, asi como de sus



Ignacio CASTILLO: B. Penas y C. Lopez Saenz. Interculturalism. 303

tradiciones, se convierte en un requisito del auténtico didlogo intercultural
(incluso si a fin de cuentas no pudiésemos mas que ensanchar nuestra pro-
pia tradicién y lenguaje para asimilar “la extrafia” como si se tratase de una
variedad de la propia). Es por esto que el ideal regulativo que debe guiarnos
en esta tarea es la de tratar de acercarse a otras culturas como si fueran la
nuestra e intentar aprender un segundo idioma como si fuera nuestra len-
gua materna. Pero en la medida en que ese ideal no se cumple, la traduc-
cion, que es una verdadera interpretacion de una lengua y cultura “extrafa”
se convierte en un medio efectivo y enriquecedor que permite el verdadero

dialogo.

El libro que nos ocupa se divide en tres partes, cada una de las cuales
consta a su vez de los trabajos de cuatro autores. La primera de las partes
lleva por titulo “Identidad y diferencia: El yo y el mundo” y los cuatro traba-
jos en ella incluidos abordan la idoneidad y significatividad de la identidad
en el contexto de la diferencia, asi como los elementos comunes a los diver-
sos mundos de la vida en que habitamos. Las cuatro contribuciones que fi-
guran en este primer bloque son las siguientes: M2 Carmen Lopez Saenz,
“La Parole como signo de la diferenciacion originaria”; Susan M. Purviance,
“ldentidad personal y multiplicidad en Shaftesbury, Hume y Reid”; Javier
San Martin, “El mundo de la vida: Lo comun y lo diferente”; Karina P. Trilles

Calvo, “Dialogando con el otro: algunas notas de Maurice Merleau-Ponty”.

La segunda parte, titulada “ldentidad y diversidad: Interculturalismo”,
levanta acta del estado actual de las diferencias culturales e intenta demos-
trar que, a pesar de hallarnos instalados en un periodo de maxima interac-
cién entre ellas, un periodo de maxima diversidad, ésta ha existido siempre
y el miedo a la misma, a la pérdida de la propia identidad, es infundado. Las
cuatro contribuciones de este bloque son: Amin Asadollahi, “Verdad e iden-
tidad: El colapso de la diversidad en la realidad contemporanea”; Jesus M.
Diaz Alvarez, “La fundamentaciéon de la moral y las diferencias normativo-
culturales. Una aproximacion fenomenolédgica”; Kathrin Honig, “Diversidad
intercultural y traduccién: Puntualizaciones sobre la inconmensurabilidad y
la tolerancia desde una perspectiva semantica”; Jef Verschueren, “La identi-

dad como negacion de la diversidad”



304 Investigaciones fenomenolégicas 5

Por udltimo, la tercera parte titulada “ldentidad y narracién: ldentidades
discursivas”, se centra en el papel que juega el discurso en el proceso de
formacion de las distintas identidades y en el cambio de las mismas: ¢(Qué
rasgos son relevantes para la formacion de la identidad y deben ser preser-
vados dentro de toda diversidad? ¢Son relevantes de forma intemporal? Los
trabajos incluidos en esta ultima parte son los siguientes: Elvira Burgos,
“ldentidad vulnerable y accién: Judith Butler”; Angeles de la Concha, “El
cuerpo como locus de la identidad femenina”; José Angel Garcia Landa, “Re-
lectura, narracioén, identidad e interaccion”; Beatriz Penas Ibafiez, “Los sig-
nificantes del yo: Una visidon sociopragmaética de la diversidad linguistica y la

construccion discursiva de las identidades”.



SIGNO, INTENCIONALIDAD, VERDAD.
ESTUDIOS DE FENOMENOLOGIA
César Moreno y Alicia M2 de Mingo (eds.)
SEFE y Universidad de Sevilla, 2005, 500 pp.

David Soler Gutiérrez

Bajo el titulo de Signo, intencionalidad, verdad. Estudios de fenomeno-
logia aparecié en 2005, editado conjuntamente por la Sociedad Espafiola de
Fenomenologia y la Universidad de Sevilla, el volumen que recoge las actas
del V Congreso Internacional de Fenomenologia que se celebré en Sevilla
del 6 al 10 de noviembre de 2000, justamente con ocasion de la conmemo-
racion del centenario de la edicidon de las Logische Untersuchungen de Hus-
serl en 1900. A la vista del buen nimero de ponencias y comunicaciones, el
Congreso resulté ser un enorme éxito de participaciéon, lo que por lo demas
no habria de ser extrafio en atencién a la circunstancia de la convocatoria.
En conjunto, dieciséis ponencias se recogen en el volumen, y un total de
veintiuna comunicaciones. El volumen esta dividido en dos partes, la prime-
ra de las cuales se dedica a las aportaciones centradas en el estudio, co-
mentario y critica de los logros de Husserl en sus Investigaciones ldgicas y
en los estudios husserlianos, y la segunda parte, a otros desarrollos en fe-

nomenologia.

M&s que relatar aqui con mayor o menor detenimiento el contenido del
volumen, lo que por lo demas es completamente imposible, creo necesario
destacar la calidad general de las contribuciones, con aportaciones en oca-
siones muy innovadoras e incisivas, y la circunstancia de que gracias a con-
gresos como aquél y publicaciones como ésta pueda demostrarse sin repa-
ros ni cortapisas la buena salud del pensamiento fenomenolégico en nuestro

pais. A quien, quizas ante todo por ignorancia, pudiera parecerle extrafio



304 Investigaciones fenomenolégicas 5

que una obra como Investigaciones l6gicas, con fama de escarpada, densa
y dificil, pudiera ejercer cien afios después la atraccion que aqui no se pro-
clama, sino que se demuestra fehacientemente, habria que invitarle a que
se acercara al volumen en cuestién. Ademas, por los participantes se apre-
cia en qué medida aquel congreso (y estas actas) debieron constituir no s6-
lo un punto-de-encuentro de investigadores y especialistas, sino también
toda una “plataforma” a modo de lanzadera y primera confirmacién de lo
que, desde aquel afo, se ha visto crecer como Circulo Latinoamericano de
Fenomenologia (CLAFEN) y Organisation of Phenomenological Organisations
(OPO), que preside Lester Embree desde la Atlantic University of Florida, y
que esta a punto de organizar para el verano de 2008 su tercer encuentro
mundial en Hong-Kong (el anterior fue en Lima, el primero, en Praga). En
efecto, podemos aqui leer, en representaciéon de México, Peru y Argentina,
los trabajos de Antonio Ziridbn (sobre la recepcion de las LU en México), Ro-
semary Rizo-Patrén (en torno a la génesis de las LU) y Roberto Walton so-
bre la presencia y relevancia de la intencionalidad de horizonte en las LU. Y
sus trabajos son magnificos. También se pusieron las bases para el encuen-
tro con la fenomenologia portuguesa, que ya el pasado afo dio sus primeros
frutos con el I Congreso Ibérico de Fenomenologia, celebrado en enero de
2006 en Lisboa. En aquella ocasion present6 un trabajo Joao Paisana, sobre
la experiencia pre-predicativa en Husserl. También se pueden disfrutar dos
estudios de dos insignes fenomendlogos europeos, muy representativos de
la interna diversidad de la fenomenologia, como son los trabajos de Rudolf
Bernet, actual director del Husserl-Archiv en Leuven (que presentd su estu-
dio sobre la fenomenologia de la conciencia del tiempo en los manuscritos
husserlianos de Bernau) y Jocelyn Benoist, cuyo trabajo aborda el intere-
sante problema de los nombres propios. Entre las ponencias se encuentran
las de los Profs. Javier San Martin (sobre epojé y ensimismamiento, un bello
ejercicio de fenomenologia en la confluencia de los estilos de Husserl y Or-
tega), José Villalobos (sobre la representacion fenomenolégica y la creaciéon
poiética), Maria del Carmen Paredes (en torno al decisivo asunto de la intui-
cion categorial, que tanto habria de influir a Heidegger) y de César Moreno

(sobre dinamica de la intuicién, a saber, el juego dinamico entre mencion e



David SOLER GTZ: C. Moreno y A. M2 de Mingo (eds). Signo, intencionalidad, verdad 305

implecién). Las comunicaciones dedicadas expresamente a los estudios hus-
serlianos abarcaron temas como los de la evidencia, la intuicién categorial,
la materia intencional, la reduccion eidética, la mereologia, el relativismo, la
trascendencia fenomenoldégica, la doble reduccion, la expresiéon, la empatia,

la intencionalidad pulsional o la reduccién eidética.

En la segunda parte del volumen se recogen contribuciones todas ellas
de fenomenologia, si bien sobre otros temas y autores. Destacan las ponen-
cias de Jesus Conill (sobre genealogia, fenomenologia hermenéutica y noo-
logia), Lester Embree (sobre la cultura béasica), Urbano Ferrer (mundo de la
vida en Schitz), Maria Luz Pintos (recuperaciéon de la animalidad), H.-R.
Sepp (medialidad de lo visible) y Dario Villanueva (Fenomenologia y teoria
de la literatura). Las comunicaciones abarcan los temas de la intencionali-
dad en la heideggeriana historia fenomenolégica de la fenomenologia (I.
Borges), los &mbitos finitos de sentido y la accién social en Schitz (A. Cue-
vas y F. Pefia), la relacién entre intencionalidad y psicologia (E. Gonzalez),
la antropologia filos6fica de E. Stein (F. Merino), la historia efectual de Ga-
damer (C. Monteagudo), o la sublimacién de la carne en la idealidad (G. Ra-

lon de Walton).

Por todo ello, en suma, el presente volumen resulta un instrumento efi-
cacisimo de cara a calibrar los logros e intereses predominantes de la feno-
menologia en Espafa y parte del extranjero, pues realmente se han dado
cita filosofos procedentes de diversos paises y con orientaciones diferentes,
aunque todas ellas impregnadas de las convicciones basicas del pensamien-
to fenomenoldgico, que estda demostrando, en los ultimos tiempos, estar a
la vez muy abierto y, sin embargo, no por ello menos seguro de tales con-
vicciones. Ello vendria a redundar en la idea de que pocas identidades filo-
soficas méas profundas, ricas y hospitalarias habra que la de la Fenomenolo-
gia en el pasado siglo XX —y a buen seguro en el s. XXI. Quien se acerque a
este volumen comprobara que no se trata aqui de nada parecido a algo que
pudiera valorarse en términos de “moda”. Eso, tratandose del pensar, pue-
de incluso llegar a sonar a mofa (como sabemos, el destino de toda moda
es pasar-de-moda). Si la filosofia —digo bien, filosofia y no s6lo fenomenolo-

gia- sigue teniendo en el momento presente un valor intrinseco, profundo,



306 Investigaciones fenomenolégicas 5

incondicional (lo que solemos defender los filésofos frente a quienes se
muestran dubitativos y reticentes a asegurar a la filosofia en nuestro tiempo
un futuro prometedor), eso se deja constatar no ante todo ni simplemente
“pulsando” la actualidad... sino detectando las fluencias profundas —de largo
recorrido, o “de fondo”- y el trabajo paciente, de lo cual este volumen es

una magnifica prueba.



VIII CONGRESO INTERNACIONAL DE FENOMENOLOGIA
CUERPO Y ALTERIDAD

Valencia, 25-28 de Octubre de 2006

Ma Alicia de Mingo
Secretaria de la SEFE

Bajo el lema Cuerpo y Alteridad se celebrd en Valencia, entre los dias 25
y 28 de Octubre de 2006, el VIII Congreso Internacional de la Sociedad Es-
panola de Fenomenologia, que reunidé a un nutridisimo grupo de asistentes,
profesores y alumnos bajo la cobertura del sugerente tema “Cuerpo y alte-
ridad”. Las jornadas que durd el congreso apenas fueron suficientes para
dar acogida a las ponencias, comunicaciones y mesas redondas, abiertas a
la exposicién de investigaciones y a la discusion y didlogo no sdélo entre ex-
perimentados fenomenodlogos, sino también entre, en general, filésofos y
fildsofas, lo que incrementd extraordinariamente la riqueza de las sesiones.
El congreso fue pensado, asimismo, como homenaje a quien fuese, desde
1988, presidente honorifico de la Sociedad Espafiola de Fenomenologia, el

prof. Fernando Montero Moliner. A ello me referiré un poco mas adelante.

La conferencia inaugural corrié a cargo del presidente honorifico de la
SEFE, el prof. Javier San Martin (UNED), que bajo el titulo El contenido del
cuerpo ofrecié un apropiado marco fenomenoldgico para posteriores desa-
rrollos sobre el tema, haciendo hincapié en un error largo tiempo sostenido
y hasta no hace mucho esclarecido: que la “carne” pertenece a la parte
constituyente de la subjetividad trascendental husserliana. No obstante, ad-
virtid de las dificultades que aparecen a la hora de reunir las nociones de
ser humano mundano (condiciones bioldgicas, histérico-culturales y socia-
les) y ser humano trascendental (escisién metodoldgica), y reconocié que
en algunos de los mas relevantes fenomendlogos no se presta atencidon a un
aspecto fundamental del contenido del cuerpo: los sentidos. Asi, se consti-
tuye una comunidad de base del mundo con el cuerpo que nos conduce al

cuerpo vivido, que manifiesta su duplicidad, a saber, en relacién con el



310 Investigaciones fenomenolégicas 5

mundo, pero también proporcionando la base para la conciencia, y apare-
ciendo, entonces, las peculiaridades de la carnalidad, que nos confrontan
problematicamente ante el cuerpo fisico objetivable, la carne con sensacion,
la opacidad corporal en el dolor... A partir de marco conceptual, necesario
para ubicar la problematica fenomenoldgica (y para mas sefias, husserliana)

del cuerpo, dio comienzo el congreso.

Y el debate continud en las comunicaciones, que a lo largo de las cuatro
jornadas se estructuraron en varias secciones, que debieron celebrarse en
paralelo, habida cuenta de su elevado numero. Un grupo importante era el
constituido por las Aportaciones de/a la Fenomenologia, donde se abordaron
temas tan decisivos y de tan penetrante calado como los de la relacién
cuerpo y conciencia, subjetividad, asubjetividad e intersubjetividad, encar-
nacion, sensacidén, temporalidad, vivencia, reconocimiento, “post-fenome-
nologia”... resonando por doquier los nombres de Husserl, Stein, Marcel, Or-
tega, Heidegger, Merleau-Ponty, Ricoeur, Gurwitsch, Patocka, Levinas o
Henry, entre otros autores, gracias a los cuales se pudo verificar por enési-
ma vez la riqueza del horizonte investigador de la fenomenologia clasica y
contemporanea. Otro de los bloques aund la preocupaciéon, tan decisiva y
relevante en la actualidad, en torno a Cuerpo y experiencia artistica, que
abarcé desde el papel del cuerpo del artista en la realizaciéon de la obra
plastica hasta las numerosas manifestaciones de tipo artistico en relacidon
con el cuerpo que han tenido lugar en la contemporaneidad, analizandose,
por citar algun ejemplo, el estatuto artistico de las performances en las que
el cuerpo es protagonista (baste recordar nombres tan emblematicos como
los de Orlan y Stelarc), y también la consideraciéon de la corporalidad y su
papel en la realidad virtual, o en la obra de Francis Bacon... Basten estos
sumarisimos apuntes para hacernos idea del nivel de actualidad y variedad
de la reflexion desplegada. Otra de las secciones, en continuidad con la de
Cuerpo y experiencia artistica, fue la de Cuerpo y artificio, que enlazé la
consideracion estética de la corporalidad con el siempre inquietante y futu-
rista mundo de la hibridacién tecnoldgica entre cuerpo y maquina, y las im-
plicaciones que conlleva, no ya sélo respecto a la carnalidad, sino a la

humanidad en general y sus rasgos mas basicos. En fin, también se dedicd



Alicia DE MINGO: VIII Congreso Internacional de Fenomenologia: Cuerpo y alteridad 311

una seccidn al area de cuestiones Cuerpos, discursos y relatos, en las que la
inquietud por los problemas de la corporalidad fue analizada a partir de
obras literarias y cinematograficas. En este sentido, la ponencia de la profe-
sora Madalina Diaconu «La experiencia olfativa de la alteridad» nos ofrecié
una innovadora investigacidon fenomenoldgica sobre un aspecto de la corpo-
ralidad humana bastante postergado, como es el olfato, y sobre la impor-
tancia que ostenta en el dmbito de las relaciones intersubjetivas, recordan-
do la novela El perfume, de Patrick Sutskind. Tomando como punto de parti-
da la reflexidn sartreana sobre la corporalidad, pero afiadiendo un matiz cri-
tico respecto a las consideraciones de Merleau-Ponty, también despertd
enorme expectacion la ponencia del profesor Roland Breeur (en representa-
cion del Husserl-Archiv de Lovaina) «El cuerpo de un hijo de la muerte», pa-
ra cuyo titulo se inspiré en la figura de Lazaro, abordada por Cernuda. Por
su parte, la ponencia de la profesora Amparo Arifio, «Etre-soi y corporeidad
en los textos sartreanos», hizo un magnifico recorrido por el pensamiento
de Sartre para destacar, tanto en su produccidn netamente filoséfica, como
en la literaria, lo mas granado de su dualismo filoséfico, lo que entronca con

ciertas problematicas contemporaneas.

Y si de actualidad tuviésemos que hablar, sin duda una de las secciones
de comunicaciones que mejor asumia el contexto contemporaneo de la
cuestidn del cuerpo fue la dedicada a Cuerpo y género, donde quedaron pa-
tentes muchos de los problemas acogidos por la reflexidon en torno a la dife-
rencia entre lo masculino y lo femenino, centrandose las comunicaciones en
las complejidades de la fenomenologia corporal femenina, la reconstruccién
de la identidad de los diversos géneros —incluidos los intermedios o hetero-
doxos— o su representacién, sin olvidar la dominacidon o violencia sobre la
mujer. Precisamente, la ponencia del profesor Domingo Garcia Marza titula-
da «Acerca de la vulnerabilidad» proporcionaria pistas para el analisis de las
circunstancias en que la subjetividad se muestra disminuida en sus defen-
sas, mientras que el profesor Vicent Martinez Guzman, con su ponencia
«Del miedo a la alteridad al reconocimiento del cuerpo: una perspectiva
desde la filosofia para la paz» imbricd las relaciones intersubjetivas marca-

das por la pauta del temor con la problematica de la corporalidad, con vis-



312 Investigaciones fenomenolégicas 5

tas a una perspectiva -la de su filosofia para hacer las paces- fuertemente
comprometida socio-politicamente. En esta linea de reflexidon de corte politi-
co y social se abundd en otro de los conjuntos de comunicaciones, el dedi-
cado a Cuerpo, representacion, complejidad, insistiéndose desde diversas
perspectivas en el poder que conllevan las representaciones de la corporali-
dad y la importancia de su conocimiento con fines histérico-antropolégicos,
y como ademas se ha utilizado la imagen o representacién del cuerpo, poli-
ticamente en unos casos, y socialmente en general como monopolio, aun-
gue también como generador de cambios; sin que nos olvidemos de otra de
las secciones, la que acogié contribuciones sobre el tema Cuerpo privado,
cuerpo publico, cuerpo politico, en que se abordd en clave fenomenoldgica
una redefinicion de lo publico y lo privado en relacidon con la corporalidad, y
también las metaforas que surgen en torno al cuerpo, ademas de subrayar-
se la vocacion por la alteridad que denota lo corpdreo. En este ultimo senti-
do podriamos considerar la aportacién de la ponencia del profesor Jesus Co-
nill, titulada «La alteridad reciproca y la experiencia del reconocimiento», en
que con sutileza desgloso las lineas que conforman la trama relacional entre
el sujeto y los otros, y el papel que en ello juega el cuerpo, mientras que
con otros matices y de modo muy fenomenoldgico, Maria Luz Pintos Pena-
randa, en su sugerente ponencia «Fenomenologia de la corporeidad emotiva
como condicidn de la alteridad», subrayd la importancia que en estos ulti-
mos afos se ha concedido al aspecto emocional, marcando a su vez una in-
flexion al interrelacionar el surgimiento de la alteridad con una corporalidad
de inequivoco caracter emotivo. Asimismo, terminando de redondear esta
linea, que despuntd en el congreso, el grupo de comunicaciones encabezado
por el rétulo Cuerpo, expresién, motricidad retomo las relaciones entre la
expresion linglistica y la corporal, acercé las nociones de cuerpo y cultura
al devenir migratorio y al mestizaje acelerado que se ha alcanzado en los
ultimos tiempos, e hizo hincapié en la tarea de intermediario espiritual del
cuerpo. Y prestando atencidon a este ultimo tema, no podemos dejar de
mencionar que no se olvidd la discusidn sobre el clasico problema de la re-
lacion cuerpo-conciencia y la apertura a los otros, en algunos casos ras-

treando sus origenes, es decir, atendiendo a las distintas reflexiones que en



Alicia DE MINGO: VIII Congreso Internacional de Fenomenologia: Cuerpo y alteridad 313

la historia de la filosofia se han plasmado, mediante los apartados de comu-
nicaciones Los cuerpos de los filosofos y también Los cuerpos de los fil6so-
fos. Filosofia espafiola, en los que se analizaron las ideas de los gndsticos,
La Mettrie, Hegel, Zubiri, Lain Entralgo, Julian Marias, Schopenhauer,
Nietzsche o Bergson, por mencionar algunos, cribandose con ello algunas

ideas de enorme proyeccién en la actualidad.

Que una de las mas fundamentales problematicas de nuestra dimensién
carnal y corporal es la del dolor, de ello no nos cabe duda. Es un tema ab-
solutamente destacado en la actualidad, al que se le dedica enorme aten-
cion en la produccién filoséfica y psicoldgica. Es en torno al dolor donde se
revela con gran claridad la escision que nos atraviesa. Ello justificaba, en
consecuencia, que se dedicase toda una seccidon a Cuerpo y dolor, tratando-
se ademas un amplio abanico de consideraciones que incluyeron tanto el
aspecto médico como el psiquiatrico, lo superfluo del cuerpo en los campos
de concentracion (Arendt), el dolor en la historia, en su acepcion mas moral
y mitica, o la ceguera al dolor del otro. También se polarizaron en torno a
esta tematica la magnifica y muy sugerente ponencia de Maria del Carmen
Lopez Saenz sobre «El cuerpo doliente. Hermenéutica de una sospecha»,
centrandose especialmente en Merleau Ponty, y la aportacion de Agustin
Serrano de Haro, que presentd una investigacion «Acerca de la tematizacién
fenomenoldgica del dolor», en la que presentd un impecable recorrido fe-
nomenoldgico sobre la cuestidn apoyandose puntualmente en Henry, Berg-
son o Sartre, y apuntando al problema del mal. Finalmente, la ponencia de
César Moreno, que llevaba por titulo «Los cuerpos exhaustivos» cerrd el
congreso, refiriéndose a la alarmante exhaustividad con que en la actuali-
dad los cuerpos se han convertido en la obsesidn nuestra de cada dia, y
proponiendo lo que denomind una “moratoria de los cuerpos” que los resca-

tase en su libre verdad, desde el "mundo de la vida”.

También hubo lugar en el Congreso para dos mesas redondas, una de
ellas sobre Cuerpos, practicas, Discursos, con la intencién de tematizar tan-
to las practicas que ejercemos sobre nuestros cuerpos, como aquellas que
son inspiradas a partir de nuestra corporalidad y sus circunstancias, ademas

de los diferentes tipos de discurso que las abordan. Estuvo integrada por



314 Investigaciones fenomenoldégicas 5

Karina P. Trilles, Xavier Escribano, J. M. Mufioz Terrdn, Isabel Aisa y yo
misma. y se propusieron ideas para abordar la tematica en cuestién tanto
desde el discurso de la cultura contemporanea, la practica médica, la crea-
cion artistica o el sentido y sinsentido del dolor. No fueron, desde luego,
ideas lo que faltaron, sino tiempo para debatir las propuestas, aunque casi
con total seguridad las ideas encontraron camino y ocasidén para confrontar-
se en otros escenarios y tiempos a lo largo del congreso. La otra mesa re-
donda fue un mas que merecido homenaje a Fernando Montero Moliner, so-
cio fundador de la SEFE y su primer Presidente honorifico, gran profesor,
agudo filésofo y fenomendlogo, maravillosa persona y amigo carifioso, que
inspiré uno de los momentos del congreso mas emotivos y entranables,
pues todos los participantes en la mesa habian sido discipulos directos o in-

directos de Fernando Montero (Juan de Dios Barés, Neus Campillo, Jesus

Conill, Adela Cortina, Nel Rodriguez
Rial, Javier San Martin y Sergio Sevilla).
Todos destacaron el perfil de Fernando
Montero como persona, amigo y profe-
sor, compartiendo con los asistentes
bastantes anécdotas de su bondad y
simpatia, humildad y honradez... Adela
Cortina insistid en la importancia para la
vida universitaria de profesores con el

talante humano, filoséfico y académico

de Montero. El Prof. Nel Rodriguez Rial

presentd el retrato al éleo de Fernando

Montero que ha pintado y regalado a la ampliar (+)

Facultad de Filosofia y Letras de la Universidad de Valencia.

En la Asamblea General celebrada en el transcurso del Congreso, el pre-
sidente y la secretaria de la SEFE cedieron sus cargos a Agustin Serrano de

Haro y Xavier Escribano, respectivamente?.

Y ver alocucién de despedida del Presidente de la SEFE, César Moreno.




Alicia DE MINGO: VIII Congreso Internacional de Fenomenologia: Cuerpo y alteridad 315

En fin, mas alla de revelarse como algo hermético, criptico y restringido,
la fenomenologia mostrdé una vez mas su apertura y vocacion de hacerse
cargo de las mas atosigantes cuestiones de nuestra vida contemporanea,
como ésta del “Cuerpo y alteridad”. Las cuatro intensas jornadas del con-
greso sirvieron para actualizar el encuentro entre filosofia y fenomenologia
en un momento en que se cuestiona la proyeccién de los estudios de Filoso-
fia y sus aportaciones en el campo del saber en la sociedad actual y, mas
concretamente, en el campo educativo. Pero que la filosofia esta viva y son
muchos y muchas los y las que la buscan, de eso no podria caber duda al-

guna. Ojald nuestros politicos se percataran de ello.

No podemos dejar de agradecer la ayuda institucional que hemos recibi-
do del Departamento de Filosofia del Derecho, Moral y Politica, de la Facul-
tad de Filosofia y CC. de la Educacion de la Universidad de Valencia, de la
Conselleria d'Empresa, Universitat i Ciéncia, del Ministerio de Educacion y
Ciencia (HUM2006-27391-E) y de los Fondos FEDER; sin su ayuda no se

habria podido materializar este encuentro.



V111 CONGRESO INTERNACIONAL DE FENOMENOLOGIA
CUERPO Y ALTERIDAD:
PALABRAS DE PRESENTACION?
25 de Octubre de 2006

a cargo de César Moreno
Presidente de la SEFE

Buenos dias. Me permitirdn ustedes que comience saludando a todos los
asistentes y agradeciendo especialmente a la Facultad de Filosofia y Cien-
cias de la Educacion de la Universidad de Valencia (de la que es decano el
prof. Ramon Lépez Martin) y al Departamento de Filosofia del Derecho, Mo-
ral y Politica (dirigido por D. Juan Francisco Lison Buendia) su acogida, apo-
yo y ayuda para la organizacion de este VIII Congreso Internacional de Fe-
nomenologia, organizado por la Sociedad Espafiola de Fenomenologia en co-
laboracién con la Universidad de Valencia. Debo mencionar especialmente al
prof. Jesls Conill Sancho, compafiero en la Sociedad desde hace muchos
afos, que se prestd amable y generosamente a organizar este congreso,
por todos sus desvelos en la organizacién del mismo. Tampoco puedo olvi-
dar a Rafael Monferrer, que nos ha ayudado en todo momento en los a ve-
ces dificultosos asuntos de la organizacion de un evento como éste. A to-
dos, pues, en nombre de la Sociedad Espafiola de Fenomenologia, mis mas
sinceras y cordiales gracias. Y a todos los asistentes, por su presencia, y pi-
diéndoles que aprovechen estos dias para disfrutar aqui, entre-todos-

nosotros, y del tema que nos ha convocado.

Como ustedes saben este congreso tiene por tema marco, global, el de
Cuerpo y Alteridad. Hablaré de ello —pero s6lo brevisimamente— dentro de
un momento. Antes, me permitirdn que comparta con todos ustedes, profe-

sores de la Universidad de Valencia, ponentes, comunicantes y alumnos

! Por su interés, publicamos las “Palabras de presentacion” con que el Prof. César
Moreno inicio el Congreso.



318 Investigaciones fenomenolégicas 5

asistentes, en general, la satisfaccion y honda alegria que para la Sociedad
Espafiola de Fenomenologia representa el que este VIII Congreso pueda ce-
lebrarse expresamente en memoria y homenaje al profesor Fernando Mon-
tero Moliner, que fue durante muchos afios catedratico en esta Universidad
y, desde su fundacion en 1988, presidente honorifico de la Sociedad Espa-
fiola de Fenomenologia hasta su muerte. Ser& inolvidable para muchos
miembros de la SEFE el afan con que Fernando Montero, acompafado en
muchas ocasiones por su esposa, Carmen Bosch, y otros amigos de Valen-
cia, Castellén y Alicante, participaba los frios —y los recuerdo como solea-
dos— sabados por la mafiana en el Edificio de Humanidades de la UNED, en
Madrid, cuando nos reuniamos a hablar sobre el mundo de la vida en Orte-
ga y Gasset o el tema que en aquel momento tuviésemos entre manos —que
tan importante como pensar y departir durante mas de cuatro horas casi sin
descanso ni respiro era verse de vez en cuando las caras. Vaya también
nuestro recuerdo, por cierto, para otros amigos que nos dejaron: Antonio
Rivera, incondicional de aquellos encuentros, y Manuel Riob6. Y también pa-
ra Andrés Simon. A todos ellos nuestro recuerdo y homenaje. En todo caso,
es cierto que aqui, con todo el carifio, es a Fernando Montero a quien nos
debemos. Y no diré mas, pues tendremos ocasion de asistir a una mesa re-
donda el jueves por la tarde en honor a su persona y su legado, a la que es-

tan todos ustedes invitados.

Pues bien, cuando en Mayo de 2004, en Salamanca, mientras transcu-
rria nuestro VIl Congreso, sobre Interculturalidad y conflicto, se planted la
idea de que el tema del VIII Congreso de la Sociedad Espafiola de Fenome-
nologia fuese el de Cuerpo y alteridad estdbamos, entre los asistentes a la
Asamblea de la Sociedad, eligiendo un tema de una actualidad y de una
trascendencia creo que casi incomparables. Dos auténticos ejes del pensa-
miento actual, y no sélo del pensamiento, digamos que de puertas adentro
del mundo académico, sino de la sociedad contemporanea en su conjunto,
en todas sus manifestaciones. Me tomaré un minuto para recordar co6mo en
esta Ultima década han aparecido en nuestro pais multiples estudios cen-
trados en torno al problema filoséfico (y especialmente desde una perspec-

tiva estética) del cuerpo. La relacién no pretende ser exhaustiva, desde lue-



César MORENO: VIII Cong. Inter. De Fen.: Palabras de presentacion 319

go, pero me vienen rapidamente a la memoria, en orden cronolégico, el
muy inquietante estudio de José Miguel Garcia Cortés sobre El cuerpo muti-
lado (La angustia de muerte en el Arte), de 1996; el volumen monografico
colectivo, dirigido por el prof. Romero de Solis, que edité en 1999 la Univer-
sidad de Sevilla, titulado Variaciones sobre el cuerpo , y otro mas, editado
en 2002 por la UNED, a coordinado por los profesores Maria del Carmen L6-
pez y Jacinto Rivera titulado El cuerpo. Perspectivas filos6ficas. Ese mismo
afno de 2002 se publicé La nueva carne. Una estética perversa del cuerpo,
editado por Antonio José Navarro. De un afo posterior, 2003, son los estu-
dios de Juan Antonio Ramirez sobre Corpus solus. Para un mapa del cuerpo
en el arte contemporaneo y Pere Salabert Pintura anémica, cuerpo suculen-
to. Al poco, en 2004, publicé Pedro Cruz Sanchez su (a mi entender) muy
valioso y denso estudio sobre La vigilia del cuerpo. Arte y experiencia cor-
poral en la contemporaneidad. También ese afio David Pérez recogi6 textos
diversos bajo el titulo de La certeza vulnerable, Cuerpo y fotografia en el si-
glo XXI. ¢{Quién da méas? El recuento no es en absoluto exhaustivo. Fuera de
nuestras fronteras, el affo 2000 aparecen los estudios cruciales de Michel
Henry, Encarnacién. Una filosofia de la carne, y Jean-Luc Nancy, Corpus. No
€S necesario proseguir, que ya abruma tan soélo esto. Todo esta abundancia
de referencias no es, a fin de cuentas, sino la “punta de iceberg” de una de

las grandes problematicas del siglo XX.

Asi pues, el cuerpo —quién no lo sabe— estad hoy por todas partes. Y la
alteridad. Lo que —dicho asi— parece una solemne obviedad o una necia ver-
dad de perogrulllo. Pero cuando se dice que el cuerpo esta hoy por todas
partes es porque, sin duda méas que nunca antes en la historia occidental,
fue el cuerpo objeto y tema tan polémico y diria que incluso “venerado”. Asi
que cuando se dice que el cuerpo esta por todas partes, lo que se quiere
decir es que el pensamiento sobre el cuerpo, la imagen del cuerpo, la ideo-
logia del cuerpo, el norte del Cuerpo y también su laberinto se han conver-
tido absolutamente, con expresidn orteguiana, en tema de nuestro tiempo.
Tema prioritario y protagonista, desde hace muchos afios. Si ya Ortega y
Gasset —que es casi como el patron de la fenomenologia espafiola— hablaba

en 1930 de la importancia, a su juicio excesiva, que estaba cobrando el



320 Investigaciones fenomenolégicas 5

cuerpo, no es necesaria sagacidad especial ni extraordinaria para imaginar a
Ortega jsi levantara la cabeza! al ver y constatar como el Cuerpo se ha ido
infiltrando o expandiendo en los entresijos (y a las claras, sin duda) de
nuestro pensamiento e imaginario, de nuestros proyectos, obsesiones, afa-
nes y deseos, miedos, manias, fobias y complejos (incorpdrense aqui todas
las turbulencias psiquicas de los sujetos contemporaneos que se quiera)...
hasta ocupar una posicidon preponderante nunca alcanzada hasta el momen-

to presente.

Cuerpos por todos lados, decia. Ciencia, Estética, Etica, Psicologia, Bio-
politica y, en suma o a fin de cuentas, como referencia ultima, experiencia-
de-los-cuerpos. Y podriamos seguir. De la mesa del quir6fano —ya fuese pa-
ra un trasplante de higado o para un implante mamario de silicona— hasta
los cuerpos del expansivo imaginario erético y pornografico, pasando, 16gi-
camente, por aquellos cuerpos de la mujeres con burka, en realidad mas
visibles que nunca en Occidente, a pesar de y gracias a su ocultamiento;
desde las imagenes de las montafas de cadaveres en el momento de la li-
beracion de los campos de concentracibn (no hace tantos afios de eso),
hasta las imagenes de los cuerpos acosados por la obesidad moérbida o
aquellos otros, esqueléticos, de las personas anoréxicas...; desde los cuer-
pos mas lozanos y atractivos hasta aquellos cuerpos de cadaveres cuyas
piezas se dejan vender, y a qué buen precio, en el mercado negro de érga-
nos; desde los cuerpos experimentales del accionismo vienés de los Brus,
Muhl, Nitsch o Schwarzkogler, de los afios 60, hasta aquellos otros cuerpos
mutantes de Orlan, o los cuerpos biomecéanicos de un Sterlac o Antunez...
hasta llegar al limite de los cuerpos de los que no podria asegurarse a cien-
cia cierta que fuesen cuerpos humanos, y al fin, por fin, hasta la pregunta
sobre qué es “cuerpo”, o qué es “alma”, y —como en aquella cuestidon spino-

ziana gque luego se hizo tan famosa— la pregunta “por lo que puede un cuer-
po...”.
Decia: Cuerpos por todos lados... y parece como si al decirlo asi todo

fuese facil. Pero no lo es. No es facil de ninguna de las maneras, y bien que

lo sabe el método y la filosofia del siglo XX que sin duda alguna mas aten-



César MORENO: VIII Cong. Inter. De Fen.: Palabras de presentacion 321

cidn prestd a nuestra encarnacidon —o incorporacion— y a esa unidad psico-
somatica o psicofisica que somos. De Husserl a Michel Henry, pasando por
Sartre y Merleau-Ponty, pero también un Lévinas o un Richir (pero, eso si,
sin apenas poder incluir en este repertorio a Martin Heidegger), me refiero,
sin duda, a la fenomenologia y su deuda incondicional con la descripcion y
la positividad incontrovertible, y no por ello un apice menos compleja, de la
experiencia vivida de estos cuerpos no que “tenemos”, N0 cuerpos-cosa ni
cuerpos-objeto, sino cuerpos vividos, cuerpos no de nuestra exterioridad,
sino de nuestra interioridad, cuerpos que nos vemos y tocamos a nosotros
mismos y entre nosotros, y que hacen mundo de continuo, y que, en efecto,
se desenvuelven a veces con dificultad entre mecanica y vivencia, entre co-
sa fisico-material y organismo vivo, entre viscera y sentido. Estoy convenci-
do de que aungue todos los trabajos que se presenten en este congreso no
se ajusten a lo que seria un modelo candnico y ortodoxo de “fenomenolo-
gia”, todas las contribuciones ayudaran a pensarnos en nuestros-cuerpos
(que es de lo que se trata) en tanto nos ofrezcan un material de trabajo e
investigacion de primera mano. Y les aseguro que el menu es muy comple-

to.

Cuerpos —insistiré una vez mas en ello— por todos lados: presencia in-
mensa, abusiva, exhaustiva de cuerpos. Cuerpos, en honor al tema de
nuestro congreso, de la Alteridad: cuerpo de aquel al que se ama y se mal-
trata, cuerpo gque consumen y se consume, y circula, cuerpo de mujer,
cuerpo de nifio —incluso de feto— cuerpo de anciano, cuerpo de enfermo
—incluso de moribundo...—, cuerpo del que trabaja con su cuerpo, y cuerpo
del que viene de lejos. Alteridades por doquier... y en todas se insinda un
idéntico desafio: el de la exigencia de conocimiento y respeto a los cuerpos,
porque ya sabemos (como nunca se supo con tanta precision y lucidez) que
la alteridad se detecta en las resistencias que opone, en los retos que lanza,
en las irreconciliaciones... Si pudiéramos compartirlo entre todos, y que
cuando hablasemos del “cuerpo social” no fuese un flatus vocis, Nuestro

cuerpo sera de todos.

Cuerpo de la alteridad, decia hace un momento y ahora deberia afiadir:

Alteridad del Cuerpo. No, no se trata del ya conocido juego de palabras en-



322 Investigaciones fenomenolégicas 5

tre cuerpo de la alteridad, alteridad del cuerpo. Decia —y lo repito una vez
mas (y esta vez, por ultima vez): Cuerpos por todos lados, y parece facil,
pero no lo es. Cuando, comentando a Leibniz, dice Gilles Deleuze: «...debo
tener un cuerpo porque hay algo de oscuro en mi», qué cierto es eso: que
tenemos —y bien que lo sabemos— nuestros cuerpos, estos que sentimos,
que nos vemos, que gozamos Yy sufrimos, que nos arreglamos, que cuida-
mos, que disciplinamos, los cuerpos que dicen que estamos aqui o alli, tu
cuerpo y el mio, y a veces recordamos los otros cuerpos, estos extrafios
que llevamos aqui, no junto a nosotros, sino en nosotros mismos. Extrafios
con una extrafieza que a veces —todos los sabemos— atemoriza (y mucho)
pensar, pues de ella procede dolor, enfermedad y muerte. Nuestra constitu-
cién quiso, por un designio que no se nos alcanza con suficiente lucidez, que
ese cuerpo nos fuese ajeno, que se mantuviese anénimo y oscuro, que cada
uno fuese incapaz de reconocer su bazo o su propio corazén. Conocemos a
la perfeccion nuestras manos y pies. Nos reconocemos en ellos, en nuestro
cuerpo “exterior” sensible. Pero, ;qué haremos con nuestras vértebras y
nuestra pelvis, con nuestro intestino delgado, o con nuestra traquea, coémo
tratariamos con la vejiga o el pancreas...? (Y no han tenido algunos la ten-
tacion de decir de Eso —0 de éste— que es “nuestro cuerpo” Unico y verda-
dero? No, no hay apenas cara a cara con este cuerpo extrafio, no hay dialo-
go posible, hasta la fecha, sino una especie de abismo, de discontinuidad

insalvable. De esto también habremos de hablar.

En fin. Eran sdélo unas pocas ideas. Ya termino. Cuando hube de idear
algun motivo para el cartel de nuestro congreso, quise homenajear al que
podriamos llamar el cuerpo multiple. Eso tan simple pretendi: y compuse,
tomando imagenes de aqui y de alla, un pequefio fresco, un modesto pano-
rama: alli estaban el cuerpo encogido, replegado sobre si, del feto, aun sin
mundo, Yy los cuerpos entrelazados de los que luchan, y el cuerpo en actitud
de dialogo, y el fragmento/vientre, en una misteriosa penumbra, y el es-
queleto radiografiado, y un maniqui de un cuerpo de mujer convertido sadi-
camente en sillén por Allen Jones en un gesto completamente ambiguo,
hasta que al final aparecia una bujia. No sé bien por qué, pero nadie me

pregunté por la bujia. Y no sé si se llega a comprender lo que significa. Era



César MORENO: VIII Cong. Inter. De Fen.: Palabras de presentacion 323

si, en efecto, el paso del feto a la bujia, del cuerpo en gestaciéon a la techné,
pero lo interesante era el titulo de este cuadro (pues se trata de un cuadro),
de Francis Picabia. La bujia, con su capacidad de encendido, se referia tam-
bién al cuerpo. Picabia lo titul6 Joven americana en estado de desnudez. En
el “entretanto” del devenir que reflejaban las imagenes, el cuerpo habia pa-
sado desde aquel feto a un bujia. El cuerpo habia perdido su compostura y
su figura, y hasta su propia carne —hasta que ya no seria tan facil saber qué
€S un cuerpo y qué cabe esperar de él y en qué experiencias y discursos

tiene aun cabida legitima. De esto también hablaremos aqui, sin duda.

Y ya termino, pidiendo disculpas por el exceso de mis palabras, reno-
vando las gracias a todos ustedes y deseandoles, si me permiten expresar-

me asi, jbuen provecho!



PALABRAS DE DESPEDIDA"

César Moreno y Alicia M2 de Mingo

Ha sido después de 8 afios cuando, al fin, nos han permitido nuestros
compaferos de la Sociedad Espafiola de Fenomenologia ceder el testigo a
Agustin y a Xavier. Entendamonos, aunque todos les conocéis: a Agustin
Serrano de Haro (CSIC) y a Xavier Escribano (Universidad Internacional de
Catalufia). Cuando en 1998 aceptamos la responsabilidad de asumir la pre-
sidencia y secretaria de la SEFE, lo haciamos con una uUnica certidumbre y
mas de un temor. La certidumbre era la de que intentariamos hacerlo lo
mejor posible (certidumbre, por cierto, de un propésito de imposible cum-
plimiento, pues, como todos sabemos, siempre es posible hacerlo mejor).
En todo caso, mientras fue nuestra responsabilidad, la SEFE atraves6 ocho
afos y cuatro congresos internacionales. En el 2000, en Sevilla, fue con
ocasion del centenario de las Investigaciones logicas de Husserl. Nuestro
hijo mayor, César, tenia entonces tan sélo nueve meses —y era aun dema-
siado pequefio como para asistir a ninguna de nuestras sesudas y laboriosas
sesiones. En septiembre de 2002, tan sélo le quedaban a nuestro segundo
hijo, Eduardo, dos meses para nacer, y si, se puede decir que ya estuvo en
Albarracin, donde fuimos acogidos con todo el carifio. Rafael Lorenzo, com-
pafiero desde hace muchos afos en la SEFE, y su esposa Carmina, se hicie-

ron cargo alli de la “infraestructura” y ubicaron nuestro Congreso en los

1 Al final del VIII Congreso de Fenomenologia, se produjo el relevo en la
Presidencia de la SEFE. El hasta ese momento Presidente César Moreno, en su
nombre y en el de Alicia de Mingo, ley6 la siguiente alocucién de despedida, que
nos ha parecido interesante publicar en este lugar, aprovechando este momento
para expresarles nuestro profundo agradecimiento por la entrega y la eficacia con
que han dirigido la SEFE durante estos ocho afios.



326 Investigaciones fenomenolégicas 5

Cursos de la Universidad de Verano de Teruel. Era entonces increible —y
hoy, inolvidable— que estuviésemos alli hablando y dialogando sobre la rea-
lidad virtual (ése era el tema: Filosofia y realidad virtual) y que al salir a la
calle nos encontrasemos en un maravilloso pueblo que parecia transportar-
nos, sin realidad virtual ni maquina del tiempo, a siglos pasados. Gracias,
pues, Rafael y Carmina. En 2004 fue Salamanca la que nos dio la bienveni-
da, por obra y gracia de Maria del Carmen (Paredes). Alli, en un ambiente
como so6lo Salamanca es capaz de suscitarlo, nos convocé un tema tan ab-
sorbente y urgente (y no poco profundo) como el de Interculturalidad y
conflicto. Javier (San Martin) no pudo asistir pues aquel Abril algunos pro-
blemas de salud lo retuvieron en Madrid, y bien que fue contra sus ganas de
acompafarnos. Gracias, Maricarmen, por tu ayuda y apoyo, y a los amigos
de Salamanca. Y finalmente, fue como quien dice antes de ayer, en octubre
de 2006, en Valencia, tan alegre y emprendedora, donde nos reunimos. Y si
digo “finalmente, Valencia”, no es soélo porque fue alli donde ya nos despe-
dimos, sino porque, finalmente, Fernando Montero se lo merecia —con toda
nuestra emociéon y nuestro agradecimiento. Valencia nos ofrecié la oportu-
nidad de hablar —qué tema— de Cuerpo y alteridad a muchos: muchas y
muchos, de veras, y no sélo “fenomendlog@s”, sino fildsof@s en general. A
Fernando le habria entusiasmado. Gracias, Jesus (Conill), y Rafael (Monfe-

rrer), por vuestra inestimable ayuda.

Gracias, pues, una vez mas, a todos, por vuestro apoyo y animos, y por
haber sido tan benevolentes. Agustin y Xavier sabran hacerlo mucho mejor
que nosotros, sin duda. Asi que ya desde ahora os pediria que les apoyase-
Mos en sus iniciativas y les ofrezcamos toda nuestra confianza. A estas al-
turas, la capacidad filosé6fica de ambos y de, como suele decirse, gestion no
necesita mas créditos, sino tan soélo que la orienten al imprescindible futuro

de nuestra Sociedad de Fenomenologia. Gracias y hasta siempre.



[Hoja intencionalmente en blanco]



