LA ANTROPOLOGIA FILOSOFICA COMO
NODO VERTEBRADOR DE LA FILOSOFIA
ANTROPOLOGICA DE CHARLES TAYLOR

Sonia E. Ropricuez GARcia, Buscando significados, reencantando el mundo. Etica,
politica y religion en Charles Taylor, serie Medea 1, Universidad del Estado de México
(Toluca), Buenos Aires: SB, 2020.

Javier SAN MARTIN
UNED

Jsan@fsof-uned.es

Es un honor para mi presentar este libro que he visto nacer desde el principio
y en el que he tenido algo que ver en su configuracion estructural. Es, ademis,
el primer libro de la serie Medea, que inicia el programa Vivas que ha instituido
la Universidad del Estado de México como respuesta al problema de la violencia
de género en la Universidad y en el propio Estado de México. Hacer publico este
texto, que es mi participacion en la mesa de presentacién del libro', da plenitud a
aquella presentacién, que tuvo gran relevancia por ser la inauguracién de la serie
Medea propuesta y disefiada por mi querida amiga Marcela Venebra.

Este primer nimero de la serie es, ademds, un trabajo de la doctora Sonia
E. Rodriguez, que trabajé conmigo de 2010 a 2014 cuando present lo fun-
damental de este trabajo como tesis doctoral. Este seria el segundo motivo de
alegria y satisfaccién. Pero hay un tercer motivo para ese sentimiento, y es la
vinculacién de este libro con la Universidad del Estado de México, en Toluca,
ciudad que acogi6é mi primera visita a México, en 1998, para impartir un curso
sobre Fenomenologia para la paz en la Facultad de Ciencias de la Administraciéon
de esa Universidad.

! La presentacién del libro tuvo lugar el 26 de enero de 2021 a través de un acto virtual orga-
nizado por la UAEM y contd también con la participacién de Manuel Fraijé, Victoria Camps
y José Maria Herndndez.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 18, 2021, pp. 267 - 273. UNED, Madlyrid



268 RESENAS

Y antes de seguir quisiera agradecer a las personas que hicieron posible la
serie, la publicacién y el acto de presentacién, primero, el senor Rector en aquel
momento, Dr. Alfredo Barrera Baca, a quien no tengo el gusto de conocer per-
sonalmente, pero de quien sé muy bien el empeno, tesén y firmeza con que ha
impulsado el programa Vivas, en cuyo seno se publicé el libro y se llevé a cabo
la presentacién que dio origen a este texto. Sin su firme voluntad, el programa,
en todas sus facetas, no hubiera sido posible. Agradezco también al Secretario
de Investigacién, Carlos Eduardo Barrera Diaz, y a la Directora de Difusién y
Promocién de la investigacidon, maestra Susanna Garcia Herndndez, pues sin su
apoyo no habria sido posible esta publicaciéon. Por supuesto, vaya mi agradeci-
miento también a la doctora Marcela Venebra por acoger como niimero uno de
la serie Medea el libro de la doctora Sonia E. Rodriguez.

Y antes de citar el Gltimo punto que me suscita una gran emocién, quiero
aclarar que esta resefa es un poco especial porque, en la mesa de la que procede,
cada uno iba a tocar una parte del libro de acuerdo con su especialidad; a mi me
correspondia mds una visién global del libro, de su sentido y del contexto de
elaboracién, dejando para los otros miembros de la mesa centrarse en las diversas
partes, Victoria Camps en la parte ética, José M.2 Hernandez en la politica y
Manuel Fraijé en la parte cuarta dedicada a la religién. Ahora se puede ya leer
una magnifica resefia recién publicada en el nimero 65 de Isegoria, escrita por
Diego Alonso Picarzo Jiménez, en la que se explica con pulcritud y claridad el
contenido de las diversas partes.

Con esto sigo con el contexto del libro, porque, como he dicho, atn me
queda un cuarto punto de mi satisfaccién por participar en la presentacién de
este libro, pero este punto ya estd mds ligado al contenido de la obra. En efecto,
en la pdgina 5 aparece la dedicatoria de la obra a Javier Muguerza: “Con eterno
carifo y gratitud”. No tendria mds importancia esa dedicatoria que la expresion
de un sentimiento personal de la autora, pero para mi suponia mucho mds que
ese sentimiento personal. En efecto, esa dedicatoria trafa a mi recuerdo el acto
de presentacién de la tesis el 30 de junio de 2014, una tesis que inicialmente
dirigfa Javier Muguerza y que, por razones administrativas, empecé codirigiendo
también yo, ya que Javier Muguerza estaba en esas fechas de profesor emérito.

La progresiva pérdida de salud de Javier hizo que sobre todo los dos tltimos
afos fuera yo el que asumiera lo fundamental de la direccién de la tesis. Y asi
llegamos a la defensa en un acto que yo sabia con triste certeza que era el dltimo
acto académico de Javier Muguerza, que entonces estaba a pocos dias de cumplir

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 18, 2021, pp. 267 - 273. UNED, Madyrid



RESERNAS 269

sus 78 anos. Cuando el Tribunal dio la palabra a los doctores presentes en el
aula y me tocé hablar, la emocién me atenazé. Sabia el significado que ese acto
tenfa, estando también seguro de que para la mayor parte de los asistentes era
un significado ausente.

Es curioso esto, que un significado pueda ser real en un momento y a la vez
estar ausente de la mayoria de los presentes, y que en esto que estoy diciendo no
haya ninguna contradiccién. Sé que para los positivistas o materialistas rigidos
esto resulta algo ridiculo. Para ellos el sentido o el significado es algo incluso “per-
verso’, como en cierta ocasién me espetd Gustavo Bueno, al oir mi definicién de
la cultura como el sentido que anima las cosas. Para Gustavo Bueno la palabra
‘sentido’ era la més perversa y sediciosa de la filosoffa. Sentido y significado estin
muy pegaditas.

Pues bien, ese acto, que en cierta medida se repitié en la presentacién del
libro, y que ahora se rememora en la publicacién de aquellas palabras mias y
asi se vuelve a repetir, aunque sea en un sentido profundamente distinto, me
conmovié hasta dificultar mi expresién, primero, porque sabia, y muy pocos de
los alli presentes lo sabiamos, que era la tltima aparicién en publico de Javier
Muguerza. De los que estdbamos en la sala solo lo sabiamos cuatro o cinco per-
sonas. Por tanto, por ese concepto, el significado personal profundo de ese acto se
escapaba a la mayoria de los asistentes. Era un significado del acto que se estaba
desarrollando presente en algunos, pero inexistente en la mayoria.

Sin embargo, siendo muy importante ese sentido para provocar mi emocién
debido a mi agradecimiento para con Muguerza, no fue suficiente para la inten-
sidad de la emocién que me embargé cuando tuve que hablar. El significado de
Javier Muguerza era para mi muy grande. De hecho, estaba yo en ese momento
y lugar gracias a él, que en la primavera de 1979 me habia invitado a venir a
la UNED desde la Universidad de Santiago en la que yo estaba; después fue él
quien en el departamento ratificé mi linea de investigacién, una antropologia
filoséfica con una orientacién prictica que, aun contando con la antropologia
cultural, iba mds alld de cualquier ciencia social. La antropologia cultural se
enfrentaba a la filosofia en una actitud desvalorizante, que Javier Muguerza habia
tenido que soportar en la Universidad de la Laguna, en Tenerife (Canarias),
donde la asignatura Antropologia del plan de estudios tenfa una orientacién de
antropologia cultural. Con ese motivo comentaba Javier Muguerza, con cierta
sorna e irreverencia, que, como ejercicio prictico, mandaban a los chicos a contar
cabras por las casas de las aldeas de Tenerife.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 18, 2021, pp. 267 - 273. UNED, Madlyrid



270 RESENAS

A pesar de todo, esa antropologia filoséfica en el departamento seguia siendo
la hermana menor de la Filosoffa. Incluso en el plan de estudios promovido por
el propio Javier Muguerza, recordando sus inicios pegados a la filosofia analiti-
ca, la légica y la Historia y Filosofia de la ciencia, tenfan un gran predominio,
que costé mucho reconducir a un equilibrio de materias y dreas. En ese plan la
Antropologia filoséfica solo era una asignatura optativa. Ese rasgo secundario
de la materia que yo impartia lo habia llevado con estoicismo a lo largo de mis
primeros veinte afnos en la UNED. Luego cambi§ la situacién al instaurar el
nuevo plan de estudios, pero, si se produjo ese cambio, fue porque en todas las
facultades de Filosofia de Espafa (excepto en la Auténoma de Barcelona) se con-
solidé el estatuto de la Antropologia filoséfica como materia troncal de Filosofia.

Y aqui viene ahora el motivo que se afiade al que ya he citado para aquella
emocidén de la que he hablado. Y es que la tesis —ahora libro magnifico— de
la doctora Rodriguez descubre en el proyecto filoséfico de Charles Taylor una
antropologia filoséfica como filosofia primera, que da pie a una filosofia antro-
polégica desarrollada en cada una de las tres navegaciones por las que discurre el
pensamiento y la filosofia de Taylor. En la tesis de la doctora Rodriguez yo veia
una confirmacién muy satisfactoria de toda mi trayectoria filos6fica defendida
ademds —y de modo muy brillante— delante de mi departamento en la defensa
de la tesis, ahora convertida en este libro. Aquel estoicismo con que yo habia
vivido una consideracién menor de la Antropologia filoséfica dio rienda suelta
a la pasién al ver que un autor como Charles Taylor tan estimado en la escena
publica filosé6fica, en realidad seguia una trayectoria muy semejante a la que yo,
en apariencia, habia llegado por sendas distintas.

Cierto que en un momento confiesa la doctora Rodriguez, a saber, en la
pdgina 258, que es “consciente de que la defensa de la antropologia filoséfica
como filosofia primera es un tema controvertido”, que, ademds, no estaba en el
punto de partida inicial, pero que en el trascurso de la investigacién se convirtié
en tema central. Y este es el gran mérito de este libro: descubrir una perspectiva
sobre Charles Taylor profundamente desconocida, a pesar de estar ahi a la vista
de quien quisiera verla o investigar a Taylor libre de prejuicios. En este sentido,
Charles Taylor es uno de los autores contempordneos mds conocido por cues-
tiones de su filosoffa importantes, pero desde una perspectiva sistemdtica secun-
darias, e ignorado de modo précticamente total el significado real de su filosofia.

Empieza el libro con una cita de un articulo sobre Hegel, en la que se viene
a decir que para conocer algo toda perspectiva vale. Es decir, no hay perspectivas

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 18, 2021, pp. 267 - 273. UNED, Madyrid



RESERNAS 271

falsas; en toda perspectiva se presenta el objeto, en nuestro caso el pensamiento
de Taylor; pero si hay una jerarquia en las perspectivas —y parece que seguimos
al Ortega de “Unas gotas de fenomenologia’ de La deshumanizacién del arte—:
en unas el objeto se abre, en otras se cierra. Esto, que Ortega describia de modo
hermoso, nos sirve para entrar en la filosofia de Taylor, de modo que se abra en
canal, llegando a lo mds intimo de ella, lo que hasta este libro no se habia dado.
En ese sentido, esta obra marca un hito en el acercamiento a una filosofia tre-
mendamente adecuada a nuestro tiempo. Esta perspectiva, que permite ordenar

la inmensidad de escritos de Taylor, es la explicada en este magnifico y profundo
libro de la Dr.2 Rodriguez.

Antes de exponer con la brevedad del tiempo de que dispongo esa perspecti-
va, quiero hacer una consideracién sobre la armonia que ha conseguido la Dr. 2
Rodriguez en este ensayo. El libro consta de cuatro partes; cada parte tiene tres
capitulos; y cada capitulo tiene tres apartados. También las diversas partes tienen
una extension parecida; si la primera supera en algo las cuarenta péginas, las otras
tres oscilan en torno a las sesenta. Cada capitulo también cuenta con en torno
a veinte pdginas. Estos datos dan una visién muy arménica del libro; este es el
principal cambio en el paso de la tesis al libro, aparte de algunos ajustes para
conseguir ese desarrollo arménico.

Y para terminar quiero indicar algunos puntos de la primera parte, pues ya
he dicho que, en la mesa, a mi me correspondia exponer el sentido y contexto de
la obra, lo que se hace ver principalmente en la parte inicial. Es muy emotivo el
relato que se hace del itinerario de la investigacion hasta que la entonces docto-
randa Sonia E. Rodriguez encuentra el camino. Y no es que el camino estuviera
escondido. Pero es tal el cimulo de prejuicios con los que se ha encontrado la
filosofia de Charles Taylor en la opinién filoséfica, que era pricticamente impen-
sable no acceder a él desde perspectivas que no fueran sino la ética y la filosofia
comunitarista.

La Dr.2. Rodriguez se acercé desde la ética, pero hasta que no encontré la
antropologia filoséfica perduré su desorientacién. En ese paso hay una especie
de metdfora de la ética iniciada con Javier Muguerza a la antropologia filos6fica
de la que ademds la Dr.2 Rodriguez era docente conmigo en la asignatura, en
la que se ensefiaba justo ese enfoque promovido por Taylor y al que yo habia
llegado por caminos distintos de él, pero en el fondo también muy cercanos;
en efecto, si en él el encuentro con Merleau-Ponty habia sido decisivo en los
afios de su doctorado, como se refleja en el articulo de 1958, sobre “El mundo

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 18, 2021, pp. 267 - 273. UNED, Madlyrid



272 RESENAS

pre-objetivo”, también para mi el punto de partida de Merleau-Ponty habia
sido decisivo, porque de €l parto en una de las tesis fundamentales que la Dr.2
Rodriguez conocia de mis apuntes de filosofia, la tesis del doble humano, ser un
ser sobre el que se cierra el universo de la ciencia, ser, asi, una parte del mun-
do, y a la vez no ser ese ser sobre el que se cierra el universo de la ciencia. Esta
duplicidad de naturaleza y espiritu, duplicidad que somos ineluctablemente, es
de modo seguro el punto de partida de Taylor y de Merleau-Ponty, pero porque
es el punto de partida de la fenomenologia de Husserl.

Hay un aspecto fundamental que se explica muy bien en el libro y que yo
quisiera recordar en este momento. Uno de los elementos claves de Taylor es la
superacién de la epistemologia. Este aspecto estd en relacion con la forma de
entender la fenomenologia propia de Merleau Ponty y Heidegger, y, en este caso,
creen que en oposicion a Husserl. A este respecto tengo que decir que Taylor
interpreta correctamente la fenomenologia de Merleau-Ponty, pero no en lo que
éste opondria a la husserliana, sino porque lo que hace Merleau-Ponty es una
continuacién y exposicion en abierto de lo que en la fenomenologia husserlia-
na estaba no publicado, pero en una gran medida desarrollado por Husserl en
manuscritos.

La superacién de la epistemologfa lleva a atender a los supuestos antropold-
gicos que posibilitan la misma epistemologfa. La superacién de la epistemologia
como filosofia primera propia de la modernidad es por la necesidad de atender
al ser humano que estd en el mundo, no como un mero espectador —un sujeto
cognoscente— sino en la urdimbre de un ser encarnado que accede al mundo
desde los impulsos y motivos para hacer su vida, por tanto, en una urdimbre del
instinto vital, que lleva al conocer, sentir (valorar/desear) y hacer.

La filosofia primera tiene que explicitar y formular las dimensiones trascen-
dentales de la vida humana, las dimensiones invariables de la vida, que luego
discurrird en los tres grandes campos temdticos que se tratan en los tres apartados
que magistralmente desarrolla el libro, los valores y el bien, que constituyen el
contenido de lo que valoro y debo valorar y, por tanto, debo hacer, la ética. Luego
la accién social, porque el ser humano como ser dialogante sélo vive en sociedad,
nos da la filosofia politica. Por fin el estudio de toda esa faceta que nos ronda en
la vida, del conocimiento del otro lado de la muerte, lo que es més que la vida
entre el nacimiento y la muerte, la trascendencia de la vida, el elemento religio-
so, que constituye la religién. Estos tres campos se enraizan en la antropologia
filos6fica que se explica en la primera parte para dar paso a las otras tres.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 18, 2021, pp. 267 - 273. UNED, Madyrid



RESERNAS 273

En resumidas cuentas, una excelente y muy novedosa aproximacién a Charles
Taylor, que obliga a cuantos quieran acercarse al reputado filésofo canadiense a
tomar en consideracion esta primera obra de la serie Medea, si quieren estar a la
altura del conocimiento al que ya se ha llegado.

Investigaciones Fenomenologicas, n.° 18, 2021, pp. 267 - 273. UNED, Madlyrid



	NOTA EDITORIAL
	Jesús M. Díaz Álvarez

	ARTÍCULOS
	FENOMENOLOGÍA DE LA EXPERIENCIA MÍSTICA: PLOTINO Y LA HERMENÉUTICA DE LA RACIONALIDAD
	Jorge Benito Torres
	LAS AMBIGÜEDADES DE FREGE. UNA NUEVA MIRADA A LA RESEÑA DE FILOSOFÍA DE LA ARITMÉTICA DE E. HUSSERL
	Luis Alberto Canela Morales
	PSIQUIATRÍA DESDE LA ACTITUD PERSONALISTA. LA PROPUESTA DE KURT SCHNEIDER
	Pilar Fernández Beites 
	EL LUGAR DE LA EMPATÍA EN LA INTERSUBJETIVIDAD
	Urbano Ferrer Santos

	EL TIEMPO EN UN ESPEJO.
	HISTORIA DE LA IDEA DEL TIEMPO EN HENRI BERGSON
	emiliogines2@gmail.com
	LA RESISTENCIA DE LA PERCEPCIÓN AL ANÁLISIS TRASCENDENTAL KANTIANO. EL PROYECTO MERLEAU-PONTYANO DE UNA REFLEXIÓN RADICAL
	Fernando Libonati
	EL CUERPO FENOMÉNICO NO NACE; SE LLEGA A SER CUERPO-SUJETO. INTERPRETANDO EL SEGUNDO SEXO. 
	Mª Carmen López Sáenz
	MERLEAU-PONTY: DEL PRIMADO DE LA PERCEPCIÓN A UNA PRIORIDAD DEL MUNDO PERCIBIDO
	 Andrea Martínez Morales 
	COMENTARIOS Y NOTAS CRÍTICAS
	LA CONTRIBUCIÓN DE SAULIUS GENIUSAS A LA FENOMENOLOGÍA DEL DOLOR
	Agustín Serrano de Haro

	TRADUCCIONES
	¿EL FINAL DE QUÉ? FENOMENOLOGÍA VS. REALISMO ESPECULATIVO
	Dan Zahavi
	RESEÑAS
	Agata Joanna Bąk

	Javier San Martín
	Sección especial 
	Javier San Martín, Investigaciones fenomenológicas y la fenomenología
	PARA UNA HISTORIA DE 
	INVESTIGACIONES FENOMENOLÓGICAS
	A MODO DE INVENTARIO Y DESPEDIDA
	Javier San Martín

	El magisterio de Javier San Martín
	Noé Expósito Ropero

	Entrevista a Javier San Martín*1
	Rodrigo cárcamo aguad


