
Investigaciones Fenomenológicas, n.o 18, 2021, pp. 267 - 273. UNED, Madrid

LA ANTROPOLOGÍA FILOSÓFICA COMO 
NODO VERTEBRADOR DE LA FILOSOFÍA 
ANTROPOLÓGICA DE CHARLES TAYLOR

Sonia E. Rodríguez García, Buscando significados, reencantando el mundo. Ética, 
política y religión en Charles Taylor, serie Medea 1, Universidad del Estado de México 
(Toluca), Buenos Aires: SB, 2020.

Javier San Martín

UNED
jsan@fsof.uned.es

Es un honor para mí presentar este libro que he visto nacer desde el principio 
y en el que he tenido algo que ver en su configuración estructural. Es, además, 
el primer libro de la serie Medea, que inicia el programa Vivas que ha instituido 
la Universidad del Estado de México como respuesta al problema de la violencia 
de género en la Universidad y en el propio Estado de México. Hacer público este 
texto, que es mi participación en la mesa de presentación del libro1, da plenitud a 
aquella presentación, que tuvo gran relevancia por ser la inauguración de la serie 
Medea propuesta y diseñada por mi querida amiga Marcela Venebra.

Este primer número de la serie es, además, un trabajo de la doctora Sonia 
E. Rodríguez, que trabajó conmigo de 2010 a 2014 cuando presentó lo fun-
damental de este trabajo como tesis doctoral. Este sería el segundo motivo de 
alegría y satisfacción. Pero hay un tercer motivo para ese sentimiento, y es la 
vinculación de este libro con la Universidad del Estado de México, en Toluca, 
ciudad que acogió mi primera visita a México, en 1998, para impartir un curso 
sobre Fenomenología para la paz en la Facultad de Ciencias de la Administración 
de esa Universidad.

1  La presentación del libro tuvo lugar el 26 de enero de 2021 a través de un acto virtual orga-
nizado por la UAEM y contó también con la participación de Manuel Fraijó, Victoria Camps 
y José María Hernández.



268	 Reseñas

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 18, 2021, pp. 267 - 273. UNED, Madrid

Y antes de seguir quisiera agradecer a las personas que hicieron posible la 
serie, la publicación y el acto de presentación, primero, el señor Rector en aquel 
momento, Dr. Alfredo Barrera Baca, a quien no tengo el gusto de conocer per-
sonalmente, pero de quien sé muy bien el empeño, tesón y firmeza con que ha 
impulsado el programa Vivas, en cuyo seno se publicó el libro y se llevó a cabo 
la presentación que dio origen a este texto. Sin su firme voluntad, el programa, 
en todas sus facetas, no hubiera sido posible. Agradezco también al Secretario 
de Investigación, Carlos Eduardo Barrera Díaz, y a la Directora de Difusión y 
Promoción de la investigación, maestra Susanna García Hernández, pues sin su 
apoyo no habría sido posible esta publicación. Por supuesto, vaya mi agradeci-
miento también a la doctora Marcela Venebra por acoger como número uno de 
la serie Medea el libro de la doctora Sonia E. Rodríguez.

Y antes de citar el último punto que me suscita una gran emoción, quiero 
aclarar que esta reseña es un poco especial porque, en la mesa de la que procede, 
cada uno iba a tocar una parte del libro de acuerdo con su especialidad; a mí me 
correspondía más una visión global del libro, de su sentido y del contexto de 
elaboración, dejando para los otros miembros de la mesa centrarse en las diversas 
partes, Victoria Camps en la parte ética, José M.ª Hernandez en la política y 
Manuel Fraijó en la parte cuarta dedicada a la religión. Ahora se puede ya leer 
una magnífica reseña recién publicada en el número 65 de Isegoría, escrita por 
Diego Alonso Picarzo Jiménez, en la que se explica con pulcritud y claridad el 
contenido de las diversas partes.

Con esto sigo con el contexto del libro, porque, como he dicho, aún me 
queda un cuarto punto de mi satisfacción por participar en la presentación de 
este libro, pero este punto ya está más ligado al contenido de la obra. En efecto, 
en la página 5 aparece la dedicatoria de la obra a Javier Muguerza: “Con eterno 
cariño y gratitud”. No tendría más importancia esa dedicatoria que la expresión 
de un sentimiento personal de la autora, pero para mí suponía mucho más que 
ese sentimiento personal. En efecto, esa dedicatoria traía a mi recuerdo el acto 
de presentación de la tesis el 30 de junio de 2014, una tesis que inicialmente 
dirigía Javier Muguerza y que, por razones administrativas, empecé codirigiendo 
también yo, ya que Javier Muguerza estaba en esas fechas de profesor emérito.

La progresiva pérdida de salud de Javier hizo que sobre todo los dos últimos 
años fuera yo el que asumiera lo fundamental de la dirección de la tesis. Y así 
llegamos a la defensa en un acto que yo sabía con triste certeza que era el último 
acto académico de Javier Muguerza, que entonces estaba a pocos días de cumplir 



Reseñas	 269

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 18, 2021, pp. 267 - 273. UNED, Madrid

sus 78 años. Cuando el Tribunal dio la palabra a los doctores presentes en el 
aula y me tocó hablar, la emoción me atenazó. Sabía el significado que ese acto 
tenía, estando también seguro de que para la mayor parte de los asistentes era 
un significado ausente.

Es curioso esto, que un significado pueda ser real en un momento y a la vez 
estar ausente de la mayoría de los presentes, y que en esto que estoy diciendo no 
haya ninguna contradicción. Sé que para los positivistas o materialistas rígidos 
esto resulta algo ridículo. Para ellos el sentido o el significado es algo incluso “per-
verso”, como en cierta ocasión me espetó Gustavo Bueno, al oír mi definición de 
la cultura como el sentido que anima las cosas. Para Gustavo Bueno la palabra 
‘sentido’ era la más perversa y sediciosa de la filosofía. Sentido y significado están 
muy pegaditas.

Pues bien, ese acto, que en cierta medida se repitió en la presentación del 
libro, y que ahora se rememora en la publicación de aquellas palabras mías y 
así se vuelve a repetir, aunque sea en un sentido profundamente distinto, me 
conmovió hasta dificultar mi expresión, primero, porque sabía, y muy pocos de 
los allí presentes lo sabíamos, que era la última aparición en público de Javier 
Muguerza. De los que estábamos en la sala solo lo sabíamos cuatro o cinco per-
sonas. Por tanto, por ese concepto, el significado personal profundo de ese acto se 
escapaba a la mayoría de los asistentes. Era un significado del acto que se estaba 
desarrollando presente en algunos, pero inexistente en la mayoría.

Sin embargo, siendo muy importante ese sentido para provocar mi emoción 
debido a mi agradecimiento para con Muguerza, no fue suficiente para la inten-
sidad de la emoción que me embargó cuando tuve que hablar. El significado de 
Javier Muguerza era para mí muy grande. De hecho, estaba yo en ese momento 
y lugar gracias a él, que en la primavera de 1979 me había invitado a venir a 
la UNED desde la Universidad de Santiago en la que yo estaba; después fue él 
quien en el departamento ratificó mi línea de investigación, una antropología 
filosófica con una orientación práctica que, aun contando con la antropología 
cultural, iba más allá de cualquier ciencia social. La antropología cultural se 
enfrentaba a la filosofía en una actitud desvalorizante, que Javier Muguerza había 
tenido que soportar en la Universidad de la Laguna, en Tenerife (Canarias), 
donde la asignatura Antropología del plan de estudios tenía una orientación de 
antropología cultural. Con ese motivo comentaba Javier Muguerza, con cierta 
sorna e irreverencia, que, como ejercicio práctico, mandaban a los chicos a contar 
cabras por las casas de las aldeas de Tenerife. 



270	 Reseñas

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 18, 2021, pp. 267 - 273. UNED, Madrid

A pesar de todo, esa antropología filosófica en el departamento seguía siendo 
la hermana menor de la Filosofía. Incluso en el plan de estudios promovido por 
el propio Javier Muguerza, recordando sus inicios pegados a la filosofía analíti-
ca, la lógica y la Historia y Filosofía de la ciencia, tenían un gran predominio, 
que costó mucho reconducir a un equilibrio de materias y áreas. En ese plan la 
Antropología filosófica solo era una asignatura optativa. Ese rasgo secundario 
de la materia que yo impartía lo había llevado con estoicismo a lo largo de mis 
primeros veinte años en la UNED. Luego cambió la situación al instaurar el 
nuevo plan de estudios, pero, si se produjo ese cambio, fue porque en todas las 
facultades de Filosofía de España (excepto en la Autónoma de Barcelona) se con-
solidó el estatuto de la Antropología filosófica como materia troncal de Filosofía. 

Y aquí viene ahora el motivo que se añade al que ya he citado para aquella 
emoción de la que he hablado. Y es que la tesis —ahora libro magnifico— de 
la doctora Rodríguez descubre en el proyecto filosófico de Charles Taylor una 
antropología filosófica como filosofía primera, que da pie a una filosofía antro-
pológica desarrollada en cada una de las tres navegaciones por las que discurre el 
pensamiento y la filosofía de Taylor. En la tesis de la doctora Rodríguez yo veía 
una confirmación muy satisfactoria de toda mi trayectoria filosófica defendida 
además —y de modo muy brillante— delante de mi departamento en la defensa 
de la tesis, ahora convertida en este libro. Aquel estoicismo con que yo había 
vivido una consideración menor de la Antropología filosófica dio rienda suelta 
a la pasión al ver que un autor como Charles Taylor tan estimado en la escena 
pública filosófica, en realidad seguía una trayectoria muy semejante a la que yo, 
en apariencia, había llegado por sendas distintas.

Cierto que en un momento confiesa la doctora Rodríguez, a saber, en la 
página 258, que es “consciente de que la defensa de la antropología filosófica 
como filosofía primera es un tema controvertido”, que, además, no estaba en el 
punto de partida inicial, pero que en el trascurso de la investigación se convirtió 
en tema central. Y este es el gran mérito de este libro: descubrir una perspectiva 
sobre Charles Taylor profundamente desconocida, a pesar de estar ahí a la vista 
de quien quisiera verla o investigar a Taylor libre de prejuicios. En este sentido, 
Charles Taylor es uno de los autores contemporáneos más conocido por cues-
tiones de su filosofía importantes, pero desde una perspectiva sistemática secun-
darias, e ignorado de modo prácticamente total el significado real de su filosofía.

Empieza el libro con una cita de un artículo sobre Hegel, en la que se viene 
a decir que para conocer algo toda perspectiva vale. Es decir, no hay perspectivas 



Reseñas	 271

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 18, 2021, pp. 267 - 273. UNED, Madrid

falsas; en toda perspectiva se presenta el objeto, en nuestro caso el pensamiento 
de Taylor; pero sí hay una jerarquía en las perspectivas —y parece que seguimos 
al Ortega de “Unas gotas de fenomenología” de La deshumanización del arte—: 
en unas el objeto se abre, en otras se cierra. Esto, que Ortega describía de modo 
hermoso, nos sirve para entrar en la filosofía de Taylor, de modo que se abra en 
canal, llegando a lo más íntimo de ella, lo que hasta este libro no se había dado. 
En ese sentido, esta obra marca un hito en el acercamiento a una filosofía tre-
mendamente adecuada a nuestro tiempo. Esta perspectiva, que permite ordenar 
la inmensidad de escritos de Taylor, es la explicada en este magnífico y profundo 
libro de la Dr.ª  Rodríguez.

Antes de exponer con la brevedad del tiempo de que dispongo esa perspecti-
va, quiero hacer una consideración sobre la armonía que ha conseguido la Dr. ª 
Rodríguez en este ensayo. El libro consta de cuatro partes; cada parte tiene tres 
capítulos; y cada capítulo tiene tres apartados. También las diversas partes tienen 
una extensión parecida; si la primera supera en algo las cuarenta páginas, las otras 
tres oscilan en torno a las sesenta. Cada capítulo también cuenta con en torno 
a veinte páginas. Estos datos dan una visión muy armónica del libro; este es el 
principal cambio en el paso de la tesis al libro, aparte de algunos ajustes para 
conseguir ese desarrollo armónico.

Y para terminar quiero indicar algunos puntos de la primera parte, pues ya 
he dicho que, en la mesa, a mi me correspondía exponer el sentido y contexto de 
la obra, lo que se hace ver principalmente en la parte inicial. Es muy emotivo el 
relato que se hace del itinerario de la investigación hasta que la entonces docto-
randa Sonia E. Rodríguez encuentra el camino. Y no es que el camino estuviera 
escondido. Pero es tal el cúmulo de prejuicios con los que se ha encontrado la 
filosofía de Charles Taylor en la opinión filosófica, que era prácticamente impen-
sable no acceder a él desde perspectivas que no fueran sino la ética y la filosofía 
comunitarista.

La Dr.ª. Rodríguez se acercó desde la ética, pero hasta que no encontró la 
antropología filosófica perduró su desorientación. En ese paso hay una especie 
de metáfora de la ética iniciada con Javier Muguerza a la antropología filosófica 
de la que además la Dr.ª Rodríguez era docente conmigo en la asignatura, en 
la que se enseñaba justo ese enfoque promovido por Taylor y al que yo había 
llegado por caminos distintos de él, pero en el fondo también muy cercanos; 
en efecto, si en él el encuentro con Merleau-Ponty había sido decisivo en los 
años de su doctorado, como se refleja en el artículo de 1958,  sobre “El mundo 



272	 Reseñas

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 18, 2021, pp. 267 - 273. UNED, Madrid

pre-objetivo”, también para mí el punto de partida de Merleau-Ponty había 
sido decisivo, porque de él parto en una de las tesis fundamentales que la Dr.ª 
Rodríguez conocía de mis apuntes de filosofía, la tesis del doble humano, ser un 
ser sobre el que se cierra el universo de la ciencia, ser, así, una parte del mun-
do, y a la vez no ser ese ser sobre el que se cierra el universo de la ciencia. Esta 
duplicidad de naturaleza y espíritu, duplicidad que somos ineluctablemente, es 
de modo seguro el punto de partida de Taylor y de Merleau-Ponty, pero porque 
es el punto de partida de la fenomenología de Husserl.

Hay un aspecto fundamental que se explica muy bien en el libro y que yo 
quisiera recordar en este momento. Uno de los elementos claves de Taylor es la 
superación de la epistemología. Este aspecto está en relación con la forma de 
entender la fenomenología propia de Merleau Ponty y Heidegger, y, en este caso, 
creen que en oposición a Husserl. A este respecto tengo que decir que Taylor 
interpreta correctamente la fenomenología de Merleau-Ponty, pero no en lo que 
éste opondría a la husserliana, sino porque lo que hace Merleau-Ponty es una 
continuación y exposición en abierto de lo que en la fenomenología husserlia-
na estaba no publicado, pero en una gran medida desarrollado por Husserl en 
manuscritos.

La superación de la epistemología lleva a atender a los supuestos antropoló-
gicos que posibilitan la misma epistemología. La superación de la epistemología 
como filosofía primera propia de la modernidad es por la necesidad de atender 
al ser humano que está en el mundo, no como un mero espectador —un sujeto 
cognoscente— sino en la urdimbre de un ser encarnado que accede al mundo 
desde los impulsos y motivos para hacer su vida, por tanto, en una urdimbre del 
instinto vital, que lleva al conocer, sentir (valorar/desear) y hacer.

La filosofía primera tiene que explicitar y formular las dimensiones trascen-
dentales de la vida humana, las dimensiones invariables de la vida, que luego 
discurrirá en los tres grandes campos temáticos que se tratan en los tres apartados 
que magistralmente desarrolla el libro, los valores y el bien, que constituyen el 
contenido de lo que valoro y debo valorar y, por tanto, debo hacer, la ética. Luego 
la acción social, porque el ser humano como ser dialogante sólo vive en sociedad, 
nos da la filosofía política. Por fin el estudio de toda esa faceta que nos ronda en 
la vida, del conocimiento del otro lado de la muerte, lo que es más que la vida 
entre el nacimiento y la muerte, la trascendencia de la vida, el elemento religio-
so, que constituye la religión. Estos tres campos se enraízan en la antropología 
filosófica que se explica en la primera parte para dar paso a las otras tres.



Reseñas	 273

Investigaciones Fenomenológicas, n.o 18, 2021, pp. 267 - 273. UNED, Madrid

En resumidas cuentas, una excelente y muy novedosa aproximación a Charles 
Taylor, que obliga a cuantos quieran acercarse al reputado filósofo canadiense a 
tomar en consideración esta primera obra de la serie Medea, si quieren estar a la 
altura del conocimiento al que ya se ha llegado.


	NOTA EDITORIAL
	Jesús M. Díaz Álvarez

	ARTÍCULOS
	FENOMENOLOGÍA DE LA EXPERIENCIA MÍSTICA: PLOTINO Y LA HERMENÉUTICA DE LA RACIONALIDAD
	Jorge Benito Torres
	LAS AMBIGÜEDADES DE FREGE. UNA NUEVA MIRADA A LA RESEÑA DE FILOSOFÍA DE LA ARITMÉTICA DE E. HUSSERL
	Luis Alberto Canela Morales
	PSIQUIATRÍA DESDE LA ACTITUD PERSONALISTA. LA PROPUESTA DE KURT SCHNEIDER
	Pilar Fernández Beites 
	EL LUGAR DE LA EMPATÍA EN LA INTERSUBJETIVIDAD
	Urbano Ferrer Santos

	EL TIEMPO EN UN ESPEJO.
	HISTORIA DE LA IDEA DEL TIEMPO EN HENRI BERGSON
	emiliogines2@gmail.com
	LA RESISTENCIA DE LA PERCEPCIÓN AL ANÁLISIS TRASCENDENTAL KANTIANO. EL PROYECTO MERLEAU-PONTYANO DE UNA REFLEXIÓN RADICAL
	Fernando Libonati
	EL CUERPO FENOMÉNICO NO NACE; SE LLEGA A SER CUERPO-SUJETO. INTERPRETANDO EL SEGUNDO SEXO. 
	Mª Carmen López Sáenz
	MERLEAU-PONTY: DEL PRIMADO DE LA PERCEPCIÓN A UNA PRIORIDAD DEL MUNDO PERCIBIDO
	 Andrea Martínez Morales 
	COMENTARIOS Y NOTAS CRÍTICAS
	LA CONTRIBUCIÓN DE SAULIUS GENIUSAS A LA FENOMENOLOGÍA DEL DOLOR
	Agustín Serrano de Haro

	TRADUCCIONES
	¿EL FINAL DE QUÉ? FENOMENOLOGÍA VS. REALISMO ESPECULATIVO
	Dan Zahavi
	RESEÑAS
	Agata Joanna Bąk

	Javier San Martín
	Sección especial 
	Javier San Martín, Investigaciones fenomenológicas y la fenomenología
	PARA UNA HISTORIA DE 
	INVESTIGACIONES FENOMENOLÓGICAS
	A MODO DE INVENTARIO Y DESPEDIDA
	Javier San Martín

	El magisterio de Javier San Martín
	Noé Expósito Ropero

	Entrevista a Javier San Martín*1
	Rodrigo cárcamo aguad


