
Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/II (2013): Razón y vida, 369-381. 

e-ISSN: 1885-1088 

VIDA Y FILOSOFÍA. 

APRENDIENDO LA HUMILDAD HERMENÉUTICA 

LIFE AND PHILOSOPHY. 

ON LEARNING HERMENEUTICAL HUMILITY 

Cecilia Monteagudo 
Círculo Peruano de Fenomenología y Hermenéutica/ 

Pontificia Universidad Católica del Perú, Perú 
cmontea@pucp.edu.pe 

Resumen: En el 51 aniversario de la publica-
ción de Verdad y método (1960) de Hans-Georg 
Gadamer, este ensayo abordará la articulación 
entre el proyecto hermenéutico ―inicialmente 
formulado como una investigación que tiene 
como objetivo repensar el fenómeno de la com-
prensión en la medida en que se refiere a toda 
nuestra experiencia vital― y su caracterización 
como filosofía práctica en las categorías de la 
pluralidad, el diálogo y la responsabilidad. En 
otras palabras, vamos a mostrar cómo Gada-
mer, en el contexto de nuestros tiempos tec-
nológicos y bajo una influencia fenomenológica, 
define la hermenéutica como la “praxis” de la 
comprensión del otro. Este “praxis” debe ser 
concebida a la vez como un “aprendizaje de 
humildad”, capaz de ayudarnos a construir “un 
mundo razonablemente ordenado y comprensi-
ble, donde estamos obligados a vivir”. Para ello 
nos concentraremos en la rehabilitación de 
Gadamer de algunos temas de la filosofía griega 
que le permiten formular su concepto de 
“praxis” en oposición a su significado moderno, 
así como a la cultura de expertos de la sociedad 
contemporánea. 

Palabras clave: Gadamer, hermenéutica, 
pluralidad, diálogo, responsabilidad, praxis. 

Abstract: At the 51st anniversary of the publi-
cation of Hans-Georg Gadamer’s Truth and 
method (1960), this paper will approach the 
articulating thread between the hermeneutical 
project—initially formulated as an investigation 
that aims to rethink the phenomenon of under-
standing in as much as it concerns to all our 
vital experience—and its characterization as 
practical philosophy under the categories of 
plurality, dialogue and responsibility. In other 
words, we will show how Gadamer, in the con-
text of ours technological times and under a 
phenomenological influence, defines hermeneu-
tics as the “praxis” of understanding the other. 
This “praxis” must be conceived at the same 
time as a “learning of humility”, capable of 
helping us to construct “a reasonably ordered 
and comprehensible world where we are bound 
to live”. To this extend we will concentrate 
ourselves in Gadamer’s rehabilitation of some 
topics of Greek philosophy, that will allow him 
formulate his concept of “praxis” in opposition 
to its modern meaning as well as to the expert 
culture of contemporary society. 

Key Words: Gadamer, Plurality, Dialogue and 
Plurality, Dialogue, Responsibility, Praxis. 

mailto:cmontea@pucp.edu.pe


370 CELCILIA MONTEAGUDO 

 

 370 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/II (2013): Razón y Vida. 

 

 

A fin de cuentas, la humanidad de nuestra existencia 

depende de que tan profunda sea la comprensión que apren-

damos a tener de los límites de nuestro ser frente al ser de 

los otros…. En este sentido creo que también mi propia capa-

cidad de juicio encuentra siempre sus límites en el juicio y la 

capacidad de juicio de los demás y se enriquece con ello. Esta 

es el alma de la hermenéutica.1  

 

A los cincuenta y un años de la publicación de la obra de Hans-Georg Ga-

damer Verdad y método (1960)2, la ponencia se propone abordar el hilo articu-

lador entre el proyecto gadameriano de repensar el “fenómeno de la compre-

sión” en tanto atañe a toda nuestra experiencia vital, y su caracterización como 

“praxis” del “arte de comprender al otro”. Es decir, nos proponemos una suerte 

de contrapunto entre el discurso de VM, todavía apegado a su debate con la 

hermenéutica tradicional y el pensamiento metodológico, y algunas formulacio-

nes de su obra tardía donde “el alma de la hermenéutica” se despliega en su 

máxima tensión. De este modo podrá verse con mayor claridad de qué modo la 

“praxis hermenéutica” puede presentarse como un “aprendizaje de la humil-

dad”, que en plena era tecnológica nos puede ayudar a construir “un mundo 

razonablemente ordenado y comprensible donde tenemos que vivir”3. 

Así pues, nuestra conferencia abordará dos aspectos. En primer lugar anali-

zaremos la manera como se presentan los conceptos de “círculo hermenéutico” 

y  “alteridad” en VM y luego mostraremos cómo estos conceptos se esclarecen 

aún más desde la filosofía tardía de Gadamer. Dicho esclarecimiento será ali-

mentado por la rehabilitación que Gadamer hace de la eumeneís élenchoi 

socrático platónica4, que le permite formular un concepto de “praxis hermenéu-

 

 
1 La traducción del siguiente texto en alemán es nuestra: Am Ende hängt die Menschlichkeit unserer 
Existenz daran, wieweit wir die Grenzen, die wir in unserem Wesen gegenüber dem Wesen anderer 
haben, sehen zu lernen vermögen. (Gadamer H-G., “Von Lehrenden und Lernenden” 1986, en 
Gesammelte Werke, Tübingen: Mohr/Siebeck, Uni-Taschenbücher, 1999, Band X, pp. 331-335.) Existe 
una traducción al español que no encontramos del todo adecuada, pero la consignamos en esta nota: 
“Sobre los que enseñan y los que aprenden” 1986, en La herencia de Europa, Barcelona: Península, 
1990, p.145. 
2 Gadamer H-G., Verdad y método. Fundamentos de una hermenéutica filosófica. Salamanca: Ediciones 
Sígueme, 1977. Cada vez que mencionemos esta obra lo haremos con las siglas VM. 
3 Gadamer H-G., “La idea de la filosofía práctica”, en El giro hermenéutico, Madrid: Cátedra, 1998, p. 
196. 
4 Expresión traducida en su acepción gadameriana como “el arte de reforzar el discurso del otro”. 



VIDA Y FILOSOFÍA. APRENDIENDO LA HUMILDAD HERMENÉUTICA 371 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/II (2013): Razón y Vida. 371 
 

tica” en oposición a su acepción moderna y la cultura de los expertos de nues-

tra sociedad contemporánea. 

 

 

1. CÍRCULO HERMENÉUTICO Y  ALTERIDAD 

 

Todos somos auditorio, debemos aprender a escu-

char, en uno u otro camino, a luchar siempre contra el ensi-

mismamiento y eliminar el egoísmo y el afán de imposición de 

todo impulso intelectual.5 

 

En esta primera parte nos concentraremos en algunos aspectos de la des-

cripción gadameriana del “fenómeno de la comprensión”, que nos hablan del 

necesario aprendizaje de la virtud de la humildad como condición de posibilidad 

para toda comprensión. Es cierto que la expresión misma de “humildad” no 

está presente de manera explícita en el vocabulario de Gadamer, pero las refe-

rencias a la “docta ignorancia socrática”, a la “escucha”, al “diálogo” y a “la 

ampliación de horizontes”, como rasgos propios de toda comprensión cabal, nos 

permiten sin duda conectar con el campo semántico de dicho término y, como 

lo veremos más adelante, alcanzar una significación gadameriana del mismo6. 

Como es sabido, Gadamer suscribe plenamente como punto de partida de 

su planteamiento el descubrimiento heideggeriano del carácter ontológico de la 

pre-estructura del comprender (pre-comprensión) y del círculo hermenéutico 

que caracteriza a la movilidad histórica de nuestra existencia y al factum exis-

tencial del arrojamiento. Pero también sabemos que dichas temáticas adqui-

rirán un tratamiento propio que las independiza del contexto de la pregunta por 

el ser. 

Pues bien, para cumplir esta  tarea, Gadamer considera relevante volver a 

la descripción heideggeriana del círculo hermenéutico, precisamente para hacer 

fecundo en su propio proyecto el nuevo significado que gana la estructura circu-

lar. Así, en el capítulo noveno de VM toma el  “modelo de la interpretación de 

textos” para describir lo que en realidad acontece con toda experiencia inter-

 

 
5 Gadamer H-G., “Sobre los que enseñan y los que aprenden”, op.cit, p. 146. 
6 La utilización de esta expresión también puede verse en el interesante artículo de James Risser “Ga-
damer’s Hidden Doctrine: The Simplicity and Humility of Philosophy” en Malpas J., Zavala S., Conse-
quences of Hermeneutics. Fifty Years after Gadamer’s Truth and Method. Evanston, Illinois: Northwest-
ern University Press, 2010, pp. 5-24.  



372 CELCILIA MONTEAGUDO 

 

 372 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/II (2013): Razón y Vida. 

 

pretativa y, de este modo, busca afrontar el desafío propuesto por Heidegger 

de no ver en el círculo hermenéutico un círculo vicioso y buscar cómo evitarlo, 

sino más bien saber entrar en él de forma correcta7. 

Desde esta perspectiva puede afirmarse, entonces, que en su conjunto el 

despliegue conceptual que se da en VM representa precisamente una estrategia 

para ingresar de manera correcta en el círculo hermenéutico y mostrarnos las 

posibilidades positivas que éste encierra, cuando estamos dispuestos a no de-

jarnos llevar por las anticipaciones, sino más bien por una escucha atenta a lo 

que las “cosas mismas” puedan revelarnos. 

En este sentido, esta insistencia permanente en no dejarnos llevar por 

nuestras pre-comprensiones y prejuicios se convertirá sin duda en un elemento 

medular para el ingreso correcto al movimiento circular que describe todo pro-

ceso interpretativo, pero también resulta el aspecto más vulnerable de dicho 

proceso. Así, tal como el propio Gadamer lo anota en un texto tardío, se vive 

con más facilidad cuando todo va según los propios deseos, pero la dialéctica 

del reconocimiento exige que no podamos esperar laureles triviales8. Volveré a 

este punto más adelante. 

De este modo, en VM se alternan las frases que indican que, “el que quiere 

comprender un texto realiza siempre un proyectar”9, con otras en el sentido de 

que “el intérprete de un texto tiene en principio que estar dispuesto a dejarse 

decir algo por él o en otros términos, mostrarse  receptivo  desde el principio 

para la alteridad del texto”10. 

Ciertamente el potencial dialógico que se halla a la base de todo proceso in-

terpretativo, y que llevará más adelante a las afirmaciones gadamerianas de la 

comprensión como un proceso de  “historia efectual” y de “fusión de horizon-

tes” que acontece en el lenguaje, ya se vislumbra como salida a este contra-

 

 
7 Sin embargo, ver en este círculo un circulus vitiosus y buscar cómo evitarlo, o por lo menos sentirlo 
como imperfección inevitable, significa malcomprender radicalmente el comprender... Por el contrario, el 
cumplimiento de las condiciones fundamentales de toda interpretación exige no desconocer las esencia-
les condiciones de su realización. Lo decisivo no es salir del círculo, sino entrar en él en forma correc-
ta.... En él se encierra una posibilidad positiva del conocimiento más originario, posibilidad que sin em-
bargo solo será asumida de manera auténtica cuando la interpretación haya comprendido que su prime-
ra, constante y última tarea consiste en no dejar que el haber previo, la manera previa de ver y de en-
tender previa le sean dados por simples ocurrencias y opiniones populares, sino en asegurarse el carác-
ter científico del tema mediante la elaboración de esa estructura de prioridad a partir de las cosas mis-
mas. (Heidegger, M., Ser y Tiempo, traducción de Jorge Rivera, Chile: Editorial Universitaria, 1997, 
p.176.) 
8  Cfr. Gadamer, H-G., “Hermenéutica y diferencia ontológica”, en Gadamer, Hans-Georg, Los caminos 
de Heidegger, Barcelona: Herder, 2002, p. 368. 
9  Cfr. VM, p. 333. 
10  Cfr. VM, p. 335. 



VIDA Y FILOSOFÍA. APRENDIENDO LA HUMILDAD HERMENÉUTICA 373 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/II (2013): Razón y Vida. 373 
 

punto. Así como también le permite sostener, en claro deslinde con la hermen-

éutica romántica, que la interpretación de ningún modo se presenta como una 

comunicación misteriosa de almas, sino como una participación en el significado 

común que se revela en el “movimiento de la comprensión”11. Sin embargo, 

Gadamer a lo largo del texto vuelve una y otra vez a denunciar “el carácter 

tensional” que persiste entre las anticipaciones que se van renovando en dicho  

movimiento y lo que Heidegger llama el aseguramiento del tema científico des-

de las “cosas mismas”12. 

En esta perspectiva es interesante destacar la aclaración que hace Gada-

mer, en el sentido de que regirse por “la cosa misma” no es una decisión va-

liente tomada de una vez por todas, sino una tarea primera, permanente y 

última. Es decir, la comprensión de un texto consiste siempre en la elaboración 

de un proyecto sujeto a revisión como resultado de una profundización del sen-

tido. Lo que quiere decir, a su vez, que la condición de posibilidad para revisar 

el primer proyecto de sentido se halla en la capacidad que tenemos siempre de 

poder anticipar un nuevo proyecto13. De lo que resulta entonces que el momen-

to anticipatorio de la comprensión nunca se supera realmente14. 

En consecuencia, el “movimiento de la comprensión” presente en toda in-

terpretación de textos revela un constante proyectar o rediseño, donde vemos 

las opiniones previas transformándose de cara a la alteridad del texto que re-

clama poner en juego su verdad frente a ellas15. Por eso es posible que diver-

sos proyectos de sentido rivalicen entre sí hasta que pueda establecerse la uni-

vocidad de sentido, aunque la única objetividad posible que puede obtener el 

 

 
11  Cfr. VM, p. 362 y cfr. Gadamer H-G., “Sobre el círculo de la comprensión”, en Verdad y método II. 
Salamanca: Ediciones Sígueme, 1992, p.64. Cada vez que mencionemos esta obra lo haremos con las 
siglas VM II.  
12 Ver nota 6. 
13  Cfr. Gadamer, H-G., “Sobre el círculo de la comprensión”, en op.cit, p. 65. 
14 A propósito de este tema, en una de las últimas entrevistas que le concede a J. Grondin, Gadamer 
precisa el concepto de “cosas mismas” señalando que, además de suscribir el significado fenomenológico 
del término, él entiende siempre el concepto de “cosa misma” como “cosa debatida”. Aquello sobre lo 
que se disputa y que hay que respetar en su la alteridad. En otros términos, se trata de un concepto que 
debiera motivarnos a no querer seguir teniendo la razón y ser capaces de detenernos frente al otro y su 
diferencia.  Cfr. Gadamer, H-G., “Diálogo donde se pasa revista a toda la obra de Gadamer y se da fe de 
su recepción histórica”, en Antología, Salamanca: Ediciones Sígueme, pp. 363-382. 
15 Algunos autores han llamado a este movimiento un “movimiento de vaivén” que va de la precompren-
sión del intérprete a lo que el texto dice y así sucesivamente. “Movimiento de vaivén” que también es 
característico del concepto gadameriano de “juego” que aparece como otro modelo ilustrativo de aquello 
que acontece en todo comprender, además de graficar este movimiento como un avanzar en círculos 
concéntricos articulados por una exigencia de coherencia. 



374 CELCILIA MONTEAGUDO 

 

 374 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/II (2013): Razón y Vida. 

 

“movimiento de la comprensión” no sea otra que la convalidación que obtienen 

las opiniones previas o prejuicios a lo largo de su elaboración16. 

Sobre esta dinámica que se establece en el “movimiento de la compren-

sión”, Gadamer señala que en realidad se trata de un procedimiento que apli-

camos siempre. Y es que lejos de la norma según la cual para escuchar a al-

guien o hacer una lectura no se puede acceder con prejuicios sobre el contenido 

y es preciso olvidar todas las opiniones previas, por el contrario, “la apertura” a 

la opinión del otro o del texto implicará siempre ponerla en relación con el con-

junto de las propias opiniones17. Pero ¿cómo lograr esta apertura en el “movi-

miento de la comprensión”? y ¿qué se entiende por ella? 

 

 

2. PRAXIS HERMENÉUTICA  Y EL ARTE DE REFORZAR EL DISCURSO DEL OTRO 

 

Las preguntas anteriores nos remiten a un concepto que Gadamer introdu-

ce precisamente para aclarar mejor el dinamismo del “círculo hermenéutico” y 

su carácter abierto. Se trata de un presupuesto que, según Gadamer, preside a 

toda interpretación y que puede denominarse “anticipación de la perfección” 

(Vorgriff der Vollkommenheit)18. Es decir, en su concepto, cada vez que leemos 

un texto presuponemos en él una unidad de sentido que nos lo muestra en 

primera instancia como comprensible y como portador de una verdad, aunque 

ésta no pueda determinarse nunca del todo19. 

Asimismo, esta  “anticipación de la perfección” expresa nuestra pertenencia 

a la verdad del texto, esto quiere decir, a una tradición compartida que lo hace 

inteligible. Lo que significa que nuestra pertenencia a tradiciones adquiere aquí 

un rango ontológico, pues,  para Gadamer, ella concierne a la finitud histórica 

 

 
16 Al respecto, J. Grondin sostiene que la descripción gadameriana del círculo hermenéutico pone funda-
mentalmente su acento en el constante proceso de revisión, antes aludido, dado que en última instancia, 
para Gadamer, la regla inmanente de todo proceso de interpretación es la de elaborar los proyectos de 
comprensión que se aproximen más a la coherencia del interpretandum. En este sentido, el círculo her-
menéutico estaría dando cuenta de una permanente dinámica de “ensayo y error”, y consecuentemente 
proponiendo una visión holística del proceso de la comprensión, en contra de una visión lineal deudora 
del paradigma científico moderno.  Cfr. Grondin, J., Introducción a Gadamer, Barcelona: Herder, 2003, 
pp. 133-134. 
17  Cfr. Gadamer, H-G., “Sobre el círculo de la comprensión”, VM II, p. 66. 
18 En la traducción al español de VM se utiliza la expresión de “anticipación  de la perfección”, mientras 
que en la traducción de VM II se utiliza el término “anticipo de la compleción”. Nosotros seguiremos en 
esta conferencia la traducción de VM, pero anotamos también en esta nota la sugerida por Carlos B. 
Gutiérrez “anticipo del sentido cabal”. 
19  Cfr. VM, p. 363; también VM II, p. 67. 



VIDA Y FILOSOFÍA. APRENDIENDO LA HUMILDAD HERMENÉUTICA 375 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/II (2013): Razón y Vida. 375 
 

del “ser ahí”, tan originaria y esencialmente como su estar proyectado hacia 

posibilidades futuras del mismo20. 

Ahora bien, dicha pertenencia ontológica a la tradición, como se ha aclara-

do ampliamente por Gadamer en su debate con Habermas, tampoco puede en-

tenderse como una legitimación sin más de la tradición. Por el contrario, en su 

concepto, no sólo la tradición está hecha de múltiples voces, sino que ella tam-

bién representa el horizonte que envuelve a esa “dialéctica entre familiaridad y 

extrañeza” que rige el movimiento de la comprensión y que realmente nunca se 

supera. 

Esto último permite aclarar aún más la invocación heideggeriana de “elabo-

rar el tema científico desde las cosas mismas”, pues es esta polaridad entre 

familiaridad y extrañeza la que impide que una conciencia hermenéutica se 

sienta ligada a la “cosa misma” al modo de una coincidencia obvia, como ocurre 

en la supervivencia ininterrumpida de una tradición. De este modo,  Gadamer 

señalará que precisamente este lugar intermedio entre los dos polos, ese inter 

entre la objetividad distante contemplada y la pertenencia a una tradición, es lo 

que representa el verdadero lugar de la hermenéutica21. 

Pero volviendo a la temática de la “anticipación de la perfección”, es indu-

dable que dicho concepto se vincula también con la mención que hace Gadamer 

del componente  de “buena voluntad” que es esperable en dos interlocutores 

que desean sinceramente entenderse y llegar a un consenso22. Dicha mención 

aparece en una conferencia dada por él en París en 1981 bajo el título “Texto e 

interpretación” y que dio inicio a la polémica con Derrida. No nos ocuparemos 

de dicha polémica, pero creemos que las precisiones que Gadamer hace sobre 

esta noción, a su juicio malentendida por Derrida,  ayudan a aclarar la inciden-

cia que dicho principio tiene en la apertura a la alteridad del interpretandum. 

Pues bien, a la conferencia de Gadamer le siguió un comentario de Derrida, 

en donde el filósofo francés reprocha entre otras cosas a Gadamer manejar un 

concepto de “buena voluntad” de resonancias kantianas y metafísicas, inadmi-

sibles después de la crítica heideggeriana a la metafísica de la voluntad23. Ga-

 

 
20  Cfr. VM, p. 328. 
21  Cfr. VM, p. 365; también VM II, p.68. 
22  Cfr. Gadamer, H-G., “Texto e interpretación”, en VM II, p.331. 
23  Cfr. Derrida J., “Las buenas voluntades del poder (Una respuesta a Hans Georg Gadamer), en Gómez 
Ramos A. (ed.), Diálogo y Deconstrucción. Los límites del encuentro entre Gadamer y Derrida. Madrid: 
Cuaderno Gris, 1998, pp. 43-44. 



376 CELCILIA MONTEAGUDO 

 

 376 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/II (2013): Razón y Vida. 

 

damer recusará tal cuestionamiento y en su réplica será enfático en señalar que 

el término “buena voluntad” mienta para él lo que Platón llama eumeneís élen-

choi. Es decir, la “disposición a no tener la razón a toda costa” y antes de ras-

trear los puntos débiles del otro, más bien hacer al otro tan fuerte como sea 

posible, de modo que su decir sea revelador. Es decir, la “buena voluntad” des-

de el punto de vista de la eumeneís élenchoi, sería algo que nos es requerido a 

todos, incluso a los inmorales cuando se esfuerzan por comprenderse mutua-

mente. Por ello, según Gadamer, dicha disposición, lejos de referir a la acepción 

kantiana del término, tendría más bien que ver con la diferencia entre dialéctica 

y sofística24. Diferencia también abordada en el capítulo once de VM cuando 

Gadamer busca rehabilitar el modelo de la dialéctica platónica y la presenta 

como el arte de preguntar capaz de reforzar lo dicho desde la “cosa misma”25. 

Ahora bien, respecto a lo abordado en estos últimos párrafos, no son pocos 

los intérpretes de la obra de Gadamer que han destacado las afinidades que 

existen entre la apertura a la alteridad que presupone la “anticipación de la per-

fección” y el “principio de caridad” propuesto por Donald Davidson, que también 

asume que lo que se trata de entender tiene que constituir un todo coherente26. 

Incluso un autor como Quintanilla, sostiene que ambos filósofos, conjuntamen-

te con Wittgenstein, compartirían una tesis central acerca de la naturaleza de la 

interpretación, según la cual la comprensión del otro no es la comprensión de 

contenidos que existan de manera previa a la situación comunicativa –como 

sostenían la hermenéutica intencionalista, la concepción transposicional de la 

empatía y la teoría monádica del significado–, sino la creación de un espacio 

compartido entre los interlocutores del diálogo27. Esta aproximación, que desta-

ca el carácter dialógico y “productivo” de la hermenéutica gadameriana28, sin 

 

 
24 Cfr. Gadamer H-G., “Pese a todo el poder de la buena voluntad”, en Gómez Ramos A. (ed.), op. cit., 
pp. 45-47.  
25 Cfr. VM, p. 445. 
26 Jean Grondin, David Hoy, Luis Sáez Rueda, Pablo Quintanilla, Mariflor Aguilar, entre otros:  Grondin, 
J., Introducción a Gadamer, op. cit., p. 133; Hoy D., “Post-Cartesian Interpretation: Hans Georg Gada-
mer and Donald Davidson”, en Hahn, L.E., The Philosophy of Hans Georg Gadamer. The Library of Living 
Philosophers. Volume XXIV, Chicago: Illinois University, 1997, pp. 11-128; Sáez L., “La palabra nacien-
te: la comprensión gadameriana del lenguaje en diálogo con la filosofía analítica”, en Oñate, García San-
tos, Quintana Paz, Hans Georg Gadamer. Ontología estética y hermenéutica. Madrid: Editorial Dykinson, 
2005, pp. 221-240. Quintanilla P.,“La hermenéutica en diálogo con otras tradiciones”, en Monteagudo, 
C., Tubino, F., (eds.), Hermenéutica en diálogo. Ensayos sobre  alteridad, lenguaje e interculturalidad. 
Lima: Fondo Editorial PUCP, 2009, pp. 63-72; Aguilar M., Diálogo y Alteridad. Trazos de la hermenéutica 
de Gadamer, México: UNAM, 2005. 
27 Cfr. Quintanilla P., “La hermenéutica en diálogo con otras tradiciones”, op. cit, pp. 64-65. 
28 Recuérdese que para Gadamer el comprender no es nunca un comportamiento sólo reproductivo, sino 
que es a su vez siempre productivo.  Cfr. VM, p. 366. 



VIDA Y FILOSOFÍA. APRENDIENDO LA HUMILDAD HERMENÉUTICA 377 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/II (2013): Razón y Vida. 377 
 

duda, puede refrendarse en los propios textos de Gadamer. Tanto cuando afir-

ma en VM que la comprensión, lejos de ser una comunicación misteriosa de 

almas, es la participación en un sentido comunitario29, como en su advertencia 

de que no es correcto decir que los compañeros de un diálogo se adaptan unos 

a otros, sino que ambos van entrando a medida que se logra la conversación, 

bajo la verdad de la “cosa misma”, y es ésta la que los reúne en una nueva 

comunidad30. 

Por su parte David C. Hoy, en un importante libro que reúne a varios intér-

pretes de la obra de Gadamer y que cuenta con breves respuestas del autor, no 

sólo encuentra múltiples coincidencias entre ambos autores, sino que incluso 

llega a sostener que es posible recurrir al programa de Davidson para defender 

a Gadamer tanto de las críticas que denuncian consecuencias relativistas en su 

planteamiento, como de las procedentes del deconstructivismo que inciden en 

la excesiva valoración que nuestro autor hace de la tradición31. 

Sin embargo, pese a las similitudes señaladas que saltan a la vista, y lo 

fructífero que resulta el diálogo entre tradiciones filosóficas, no deja de ser re-

levante destacar algunos aspectos comprometidos con la apertura gadameriana 

a la alteridad, que vincularían a Gadamer más con una filosofía de los límites 

del lenguaje y del comprender, que con una “teoría de la interpretación radi-

cal”. Y es que desde el punto de vista gadameriano, este presuponer una uni-

dad de sentido, de ningún modo puede entenderse como un presupuesto me-

ramente formal, que funciona como condición lógica de toda comprensión, sino 

que la “anticipación de la perfección” fundamentalmente implica, como lo 

hemos visto,  una disposición singular a dejarnos decir algo por el otro, incluso 

contra nuestras propias pre-comprensiones. Es decir, una disposición a la 

transformación de nuestro propio horizonte hermenéutico en aras de que se 

destaque la alteridad del interpretandum, así como a una “cura de humildad” 

frente al afán de imposición de todo impulso intelectual que también nos carac-

teriza32. 

De otro lado, si esta disposición a dejarnos decir algo por el otro (el texto, 

el interlocutor) está también vinculada a nuestra pertenencia a la tradición des-

 

 
29 Ver nota 10. 
30 Cfr. VM, p. 458. 
31 Hoy C. D., “Post-Cartesian Interpretation: Hans Georg Gadamer and Donald Davidson”, op.cit. 
32 Véase nota 4. 



378 CELCILIA MONTEAGUDO 

 

 378 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/II (2013): Razón y Vida. 

 

de la que él habla, entonces también para Gadamer será igualmente relevante 

el aprendizaje de la humildad para entender que en toda experiencia hermen-

éutica no es la conciencia del intérprete dueña de lo que accede a él como pa-

labra de la tradición, sino que más bien se trata de un saber entrar en el juego 

de la tradición que es al mismo tiempo el juego de las “cosas mismas” que 

hablan en el lenguaje33. Algo que sin duda nos recuerda nuevamente el carác-

ter tensional que caracteriza al círculo hermenéutico y en última instancia a la 

concreción histórica de nuestra existencia. 

Asimismo, consideramos que en el planteamiento de Gadamer, esta insis-

tencia en la finitud de todo proceso interpretativo desemboca también en la 

conclusión de que aun cuando el cuestionamiento se muestre como la estructu-

ra lógica de la apertura, y el modelo de la conversación, fundamentalmente de 

inspiración platónica, como el paradigma de toda auténtica conciencia hermen-

éutica, no buscamos el diálogo solamente para entender mejor al otro. Más 

bien, dice Gadamer, somos nosotros mismos los que estamos amenazados por 

el anquilosamiento de nuestros conceptos cuando queremos decir algo espe-

rando que el otro nos reciba. Por ello, lo decisivo no es que no entendamos al 

otro, sino que no nos entendemos a nosotros mismos. Estamos, pues, afecta-

dos por una forma de “narcisismo” que debemos aprender a vencer, pues en la 

dialéctica del reconocimiento hacemos la experiencia hermenéutica de que de-

bemos romper una resistencia dentro de nosotros si queremos respetar y escu-

char al otro como otro34. 

En conexión con lo anterior, casi tres décadas después de la publicación de 

VM, Gadamer no duda en afirmar que nuestra tarea consiste en comprender 

cómo tenemos que afrontar el enigma de nuestro Dasein en formas verdade-

ramente adecuadas. Y esto, sin duda, pasa por aprender que el otro representa 

una determinación primaria de los límites de nuestro amor propio y de nuestro 

egocentrismo, antes de aferrarnos obstinadamente a un sistema de reglas con 

los que diferenciar entre lo correcto y lo falso35. 

Vemos entonces que Gadamer nos está hablando de una “praxis hermenéu-

tica” que habría que entender más fundamentalmente como una filosofía del 

 

 
33  Cfr. VM, pp. 552-555. 
34  Cfr. Gadamer, H-G., “Hermenéutica y diferencia ontológica”, en Gadamer, Hans-Georg, Los caminos 
de Heidegger, Barcelona: Herder, 2002, pp. 367-368. 
35  Cfr. Gadamer, H-G., “La diversidad de las lenguas y la comprensión del mundo” (1990), en Gadamer, 
Hans-Georg, Arte y verdad de la palabra, Barcelona: Paidós, 1998, p. 124. 



VIDA Y FILOSOFÍA. APRENDIENDO LA HUMILDAD HERMENÉUTICA 379 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/II (2013): Razón y Vida. 379 
 

oír. Es decir, una filosofía que responde a una conciencia de los límites del que-

rer saber y del tener razón, y que en última instancia apunta a un aprender a 

escuchar, para que, en sus términos, no nos pasen inadvertidos los tonos más 

leves de lo que merece saberse36. 

En una perspectiva similar a lo que hemos expuesto en los últimos párra-

fos, Mariflor Aguilar, quien ha dedicado varios textos al análisis de la eumeneís 

élenchoi planteada por Gadamer, sostiene que dicha expresión justifica am-

pliamente el parentesco que puede plantearse con “el principio de caridad” de  

D. Davidson37. Sin embargo, también nos recuerda que el propio Gadamer en 

su brevísima respuesta al texto de David C. Hoy, mantuvo sus reservas respec-

to de esta aproximación, reclamando que en Davidson no encontraba suficien-

temente destacado el carácter especulativo del lenguaje que debiera preservar-

se en el esfuerzo de “reforzar el discurso del otro”. Es decir, desde la perspecti-

va de Gadamer, Davidson se movería en una aproximación al fenómeno de la 

interpretación como algo que tiene que ver más fundamentalmente con la ad-

quisición del conocimiento correcto, que con la ontología de la vida comunicán-

dose a través del lenguaje38. 

De este modo, el carácter especulativo del lenguaje que reclama Gadamer, 

no sólo nos  obligaría a un saber entrar en el  juego de las “cosas mismas” que 

hablan en el lenguaje, sino que también implica asumir que el comprender sig-

nifica primariamente entenderse en la cosa y sólo secundariamente  destacar y 

comprender la opinión del otro como tal. Por eso, precisa Gadamer, la primera 

de todas las condiciones hermenéuticas es la precomprensión que surge del 

tener que ver con el mismo asunto y sólo desde esto se determina lo que puede 

ser considerado como sentido unitario, y en consecuencia la aplicación de la 

“anticipación de la perfección”39. 

Ahora bien, respecto de estas reservas, Aguilar sostiene que quizá lo que 

quiso distinguir Gadamer es que lo que en la eumeneís élenchoi se revela del 

 

 
36  Cfr. Gadamer H-G., “Sobre el Oír”, en Gadamer, Hans-Georg, Acotaciones hermenéuticas, Madrid: 
Editorial Trotta, 2002, p. 75. 
37 Aguilar M., Diálogo y Alteridad. Trazos de la hermenéutica de Gadamer. México: UNAM, 2005;   
Aguilar M., “Eumeneis Elenchoi: Condición de alteridad”, en Acero, Tapias, Zuñiga (eds.), El legado de 
Gadamer. Granada: Universidad de Granada, 2004, pp. 487-495; Aguilar M., “Experiencia de la alteri-
dad. Sobre capítulo 11 de VM”, en Aguilar Mariflor (coord.), Entresurcos de Verdad y Método. México: 
UNAM, 2006, pp. 157-168; Aguilar M., “Hermenéutica y crítica”, en Oñate, García Santos, Quintana Paz, 
Hans Georg Gadamer. Ontología estética y hermenéutica. Op.cit., pp. 201-208. 
38  Cfr. Gadamer H-G., “Reply to David Hoy”. en Hahn, L.E., The philosophy of Hans Georg Gadamer. 
The Library of living philosophers. Volume XXIV, op. cit., pp. 129-130. 
39   Cfr. VM, p. 364. 



380 CELCILIA MONTEAGUDO 

 

 380 Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/II (2013): Razón y Vida. 

 

interlocutor, no es un determinado saber ni un discurso con un contenido es-

pecífico, sino lo que se revela es un determinado no saber, un estado de per-

plejidad, una capacidad de preguntar. Siendo así, afirma la autora, que cuando 

se “refuerza el discurso del otro”, lo que se está reforzando es la capacidad del 

otro de interpelarme, de situarme en la palabra de la tradición, de situarme en 

el medio de la historia efectual. Es decir, para Aguilar, la  eumeneís élenchoi, 

antes de ser un principio de consistencia o condición del diálogo, es en primera 

instancia una condición de alteridad40. Por ello como lo afirma también en otro 

texto, el preguntar hermenéutico es un “dejar ‘abierto’ sin respuesta predeter-

minada, lo cual supone no solamente humildad intelectual sino tomar riesgos 

frente al propio saber”41. 

En este sentido, volviendo al carácter especulativo del lenguaje destacado 

por Gadamer en su respuesta a Hoy, habría que añadir que, si bien éste refiere 

a la realización del sentido y el acontecer del hablar y el comprender que se 

despliega en él, no puede olvidarse que el lenguaje en tanto “huella de nuestra 

finitud” posee una fuerza desocultadora y ocultadora a la vez. Esto quiere decir, 

entonces, para Gadamer, que todo lo que se forma en un contexto de ideas 

dentro de nosotros introduce en el fondo un proceso infinito y aun cuando en la 

conversación aspiremos a un acuerdo, el acuerdo total entre los hombres con-

tradice la esencia de la individualidad42. 

Así pues, desde un punto de vista hermenéutico no hay en el fondo ninguna 

conversación que concluya realmente. Pues son las limitaciones de nuestra 

temporalidad, de nuestra finitud y de nuestros prejuicios las que nos lo impi-

den. Por lo tanto, concluye Gadamer, quizá la vida del lenguaje se caracterice 

más por ese insatisfecho deseo de la palabra pertinente43.  

Ahora bien, esto último radicalizado aún más en la obra tardía de Gadamer, 

es lo que también ha llevado a Charles Taylor a prevenirnos de una apresurada 

identificación entre la presunción de racionalidad de Davidson y la “anticipación 

de la perfección” gadameriana. Y es que como lo sostiene este autor, el pro-

blema con “el principio de caridad” es el riesgo de dar sentido al discurso del 

 

 
40   Cfr. Aguilar M., Diálogo y Alteridad. Trazos de la hermenéutica de Gadamer. Op. cit., pp. 73-74.  
41  Cfr. Aguilar M., “Experiencia de la alteridad. Sobre capítulo 11 de VM”, op. cit., p. 165. 
42  Cfr. Gadamer, H-G., “Los límites del lenguaje” (1985), en: Arte y Verdad de la palabra, op. cit., pp. 
145. 
43 Ibid. pp. 144-149. 



VIDA Y FILOSOFÍA. APRENDIENDO LA HUMILDAD HERMENÉUTICA 381 

 

Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico 4/II (2013): Razón y Vida. 381 
 

otro demasiado rápido44. Es decir, perder de vista el momento del cuestiona-

miento al propio horizonte que nos permita salir de nosotros mismos y pensar 

con el otro. O en términos de Gadamer, el momento en el que comprendemos 

que en verdad son juegos lingüísticos los que nos permiten acceder a la com-

prensión del otro, pero siempre en calidad de aprendices45. 

 

 

 
44 Taylor Ch., “Gadamer on the Human Sciences”, en Dostal, R. (ed.), The Cambridge Companion to 
Gadamer, Cambridge: Cambridge University Press, 2002.  
45  Cfr. VM, p. 584. 


