Investigaciones Fenomenoldgicas, vol. Monografico 4/1 (2013): Razoén y vida, 133-174.

e-ISSN: 1885-1088

PRIMEROS PROBLEMAS ONTOLOGICOS

FIRST ONTOLOGICAL PROBLEMS

Resumen: En este texto se plantea el comien-
zo de un tratado de filosofia primera que divide
los problemas de ésta en asuntos de ontologia,
agatologia y légica. Se presentan luego las
bases de la légica como teoria del conocimiento
y las bases de la ontologia como teoria de las
pluralidades (y sus condiciones). Se critican las
posiciones aparentemente mas plausibles, en
direccion a mostrar (sélo se sugiere) como el
peculiar fenomenismo defendido por Husserl en
su madurez filoséfica es la mejor de las solucio-
nes globales para la problematica légica.

Palabras clave: First Philosophy, Husserl,
Phenomenalism.

Miguel Garcia Baro
Fenomenologia y Filosofia Primera/

Universidad Pontificia Comillas, Espafia

mgbaro@chs.upcomillas.es

Abstract: The text puts forward how to begin
an exposition of prima philosophia dividing its
problems in ontological, agathological and logi-
cal ones. The foundations of logics as the theo-
ry of knowledge and the foundations of ontolo-
gy as the theory of pluralities (and their condi-
tions) are explored by the way of critizing ap-
parently plausible solutions. The aim is to guess
why the peculiar phenomenalism sustained by
Husserl in his mature philosophy is the best
approach to logical nuclear problems.

Key Words: Filosofia primera, Husserl, feno-
menismo.

Ahora que la filosofia se desconoce y se denigra, importa muchisimo derri-

bar fronteras estupidas tras las que parezca que se parapeta un gremio de es-

pecialistas. Las cuestiones de la filosofia son universales y son decisivas y son

apasionantes. Quien lo ve tiene el deber de presentarlas con toda la sencillez

que sea compatible con no hacerles perder nada de su alcance, su sabor y su

hondura.

Pues bien, la teoria acerca de la intencionalidad de la conciencia es el nudo

central de todos los problemas de

la filosofia. Pero este término -


mailto:mgbaro@chs.upcomillas.es

134 |

MIGUEL GARCIA-BARO

“intencionalidad de la conciencia”- es hoy, sin duda, una palabra técnica, propia
de la jerga profesional. ¢De qué hablamos? Hablamos del modo, extraordina-
riamente admirable, inagotablemente admirable, en que nuestra conciencia,
nuestra vida, revela el valor, la existencia y el contenido de todo cuanto es, a la
vez que quiza también encubre y desfigura muchas cosas. Cuanto existe y es
importante, cuanto no existe y no es importante, se nos presenta, se nos mani-
fiesta de alguna manera. Lo que se nos presenta podemos llamarlo también,
con un término clasico, /a totalidad de los fendmenos. Cuando hablo de “con-
ciencia” me refiero, justamente, a la presencia, a la revelacién o manifestacién
de esta totalidad de los fendmenos. Una manifestacidon que a su vez es patente.
La conciencia de las cosas es al mismo tiempo conciencia de si misma, auto-
conciencia.

No creo que quepa dividir el infinito campo de las investigaciones y la medi-
tacion humanas de manera mas abarcadora y satisfactoria que en los dominios:

Ante todo, el de aquello que existe, sea como quiera; que posee alguna cla-
se de entidad; todo lo que cabe colocar en la posicién de sujeto gramatical de
una afirmacion verdadera que siga alguno de estos modelos: “esto existe”, “es-
to es tal y tal”, “esto estd en tales y tales relaciones con esto otro o estos
otros” y “esto posee tales y tales partes”.

En segundo lugar, un dominio mucho mas restringido: équé significan ser,
existir y estar en estas frases que acabo de entrecomillar? El primer campo es,
en la terminologia clasica, el de los entes; el segundo, en esta misma termino-
logia, el del ser de los entes. La filosofia llama ontologia a la investigacion en
ambos terrenos. Si se los quiere diferenciar, habrd que decir que el primero es
el propio de las ontologias regionales o materiales (supuesto que hay regiones
de entes muy distintas) y el segundo, el de la ontologia fundamental (supuesto
que sin tener alguna concepcion de lo que significa “ser” no se tiene ninguna de
lo que significa “ente”).

De los problemas ontoldgicos se diferencian los que se refieren al deber ser,
al valer; no a los “valores” como tipos peculiares de entes, sino a aquello que
debe ser y vale, precisamente en su diferencia respecto de cualquier clase de
mero ser.

Lo habitual ha sido hablar, a propdsito de este nuevo género de investiga-
ciones, de ética. Pero la palabra se queda corta cuando consideramos que lo

esencial aqui es comprender que la aventura moral y, en general, nuestra exis-

Investigaciones Fenomenoldgicas, vol. Monografico 4/1 (2013): Razdn y Vida.



PRIMEROS PROBLEMAS ONTOLOGICOS

tencia, en el sentido de nuestro jugarnos la vida en la responsabilidad, en la
alternativa de salvarse o perderse uno mismo y a otros, por mas relaciones que
pueda tener entabladas con el puro ser, se ninguna manera se confunde con
una especie estatica de entidad que precisamente se vea privada de la dimen-
sion de la libertad, el futuro, el bien y el mal, el amor y el odio, la victoria y la
liberacidn, el fracaso y la aniquilacién.

Como correlato de “ontologia”, habria aqui que introducir una palabra
practicamente nueva: “agatologia”, o sea, la investigacién no del ser sino del
bien (y su contrario).

La cuarta esfera de los posibles temas de nuestra preocupacién y nuestra
teoria es la del pensamiento, la del conocimiento y el discurso y la investiga-
cion. Un terreno esencialmente reflexivo y no directo hacia las cosas; una vuel-
ta desde la totalidad de los fendmenos (los entes y su ser, los bienes y su bon-
dad) hacia la conciencia de esa totalidad. Aqui, en la /égica amplia y clasica-
mente entendida, el problema es cémo son para nosotros problemas y temas
todos los problemas y todos los temas.

Ademas del ser y el valer, tenemos, efectivamente, que contar con el hecho
de que ambos aparecen, son pensados, son objetos intelectuales; y es claro
gue la manifestacion no se confunde con aquello que ella manifiesta.

No nos preguntemos ya ahora -por lo menos, no tan explicitamente que
quedemos de entrada atrapados en la suprema dificultad de la cuestién- por la
unidad del ambito infinito dentro del cual hemos diferenciado estos tres miem-
bros (lo ontoldgico, lo agatoldgico y lo l6gico). Al menos de momento, no tene-
mos nombres ciertos para esta unidad ultima, que algunos llamarian segura-

mente /a vida.

Fenémeno, manifestacion, apariencia es cosa que requiere tres elementos
constitutivos: /o que aparece (ya sea ente, valor y libertad o pensamiento),
aquel ante quien aparece y el contenido exacto que se convierte en dato de la
cosa para el sujeto. Si no nos ligamos a ninguna teoria pasada, podemos
hablar, respectivamente, para simplificar, de la cosa, el sujeto y el objeto. Son
palabras cargadisimas de historia, pero nosotros, como siempre que se inicia el

movimiento de la filosofia en alguien y desde alguien, tenemos la estricta nece-

Investigaciones Fenomenolégicas, vol. Monografico 4/1 (2013): Razdn y Vida.

| 135



136 | MIGUEL GARCIA-BARO

sidad de desprendernos de las tradiciones que tienden a indicarnos el camino
por donde habremos de ir, antes de que sean las cosas mismas quienes lo
hagan.

La “cosa”, podemos también decir, es sélo el polo que atrae nuestro interés

I A\

teorico; el “sujeto” somos nosotros mismos, los que vivimos este interés y
quizad lo vamos pudiendo satisfacer poco a poco); el “objeto” es aqui simple-
mente lo conocido en cuanto tal: lo que en nuestra teoria ya hemos conquista-
do de aquello que nos interesa. Pero con una reserva importantisima: al ser el
conocimiento manifestacion de la cosa en el sujeto, queda por principio abierta
la via a la posibilidad de que la manifestacion sea inadecuada. La inevitable in-
terpretacidon que el sujeto ha de hacer de todo fendmeno puede errar, en cual-
quiera de los sentidos en que quepa errar.

Y es que en la primera aproximacion a los datos no he contabilizado uno, a
saber: que el conocimiento deberad suponer siempre cierta mediacion. En él se
echara estructuralmente de menos una imposible inmediatez: la de la presencia
absoluta de la cosa “dentro” del sujeto. Una cosa que pasa a formar parte de
otra es una cosa ingerida, tragada o incrustada en otra cosa; pero jamas es
una cosa conocida por un sujeto. En tanto que tales, el sujeto y la cosa no exis-
ten del mismo, y es absurdo pensarlos en tal homogeneidad el uno con la otra
gue llegue a ser posible esa ingerencia o incrustacion de la cosa en nosotros.
Mas bien sucede que la asimilacion cognoscitiva de las cosas por el sujeto re-
quiere, por decirlo de algin modo, la destilacién de todas las cosas en el mate-
rial subjetivo que es lo que he denominado el objeto o el fenédmeno.

Llegados aqui, podemos atrevernos a decir que el objeto es, entonces, el
signo subjetivo de las cosas. Un signo es un signo cuando -y en la medida en
gue- envia a un sujeto hacia cierto significado. Esta funcién de manifestar algo
otro es evidente que no se puede realizar mas que si el signo (la cosa-signo) es
captado por el sujeto como remitiendo a algo otro de si mismo. Captar como
es, al pie de la letra, interpretar el sentido y, mediante la interpretacion, referir
el signo a lo que él significa. E insisto en que queremos en todo esto mantener-
nos desligados de cualquier compromiso con cualquier teoria del pasado y con
cualguier comprension presuntamente de “sentido comun” que ya aporte la
lengua materna en que nos expresamos.

Si ahora recontamos los elementos constitutivos del conocimiento, el resul-

tado es éste:

‘ Investigaciones Fenomenoldgicas, vol. Monografico 4/1 (2013): Razdn y Vida.



PRIMEROS PROBLEMAS ONTOLOGICOS

1) Cosa no subjetiva, trascendente al sujeto, heterogénea ontoldégicamente
respecto de éste y, a la vez, polo de su interés tedrico, cognoscendum.

2) Sujeto tedricamente interesado y en progresiva satisfacciéon de su caren-
cia de verdad.

3) Fendmeno subjetivo, o sea, asimilable ontolégicamente de alguna mane-
ra por el sujeto y esencialmente inmanente a éste, aunque tampoco homogé-
neo respecto del sujeto: signo de la cosa, cognitum.

4) Interpretacion por parte del sujeto del fendmeno como tal fendmeno; es
decir: captacion del sentido del fendmeno como signo que envia hacia la cosa.

Si reparamos cuidadosamente en lo que estamos diciendo -y hay que to-
marse tiempo para hacerlo, sin que yo afiada mas palabras-, vemos con evi-
dencia que estos mismos elementos todavia pueden describirse con otras ex-
presiones. Nos interesa variarlas y multiplicarlas, para que nuestra compren-
sion vaya avanzando con seguridad. Diremos que el objeto o fendmeno es el
significante; la cosa, el significado o, mejor, /o significado; la interpretacion es
la atribucion de sentido al significante, exactamente para que remita a tal signi-
ficado; el sujeto es, entonces, primordialmente el intérprete.

En esta perspectiva, el conocimiento se presenta como un suceso que no es
sino el acontecimiento de la interpretacion. Hablo aqui sin querer definir con
exactitud las diferencias entre suceso y acontecimiento, que en otros contextos
son decisivas. Pues bien, este acontecimiento estd esencialmente hecho posible
por dos estructuras que lo trascienden, o sea, que no son meras partes del su-
ceso. Me refiero a la cosa y al sujeto. Debo contar con los dos, pero precisa-
mente a titulo de entidades que necesariamente preexisten al suceso cognosci-
tivo y necesariamente sobreviven a él. La cosa le sobrevive incélume; el sujeto,
en cambio, se trasforma a si mismo en la serie ininiterrumpida de las interpre-
taciones.

La cosa, aunque no es, desde luego, del todo opaca para la razén, resiste,
con la consistencia de la piedra, al proceso de su elaboracion racional. No se
desgasta por el tacto inmaterial del conocimiento. No tiene, en este preciso
sentido, historia ni tiempo. Su modo de ser es, por decirlo de alguna manera, la
pura permanencia en si misma. Incluso sus trasformaciones son ahistoricas,
puesto que le sobrevienen como zarpazos o incrementos de los que ella carece

de noticias.

Investigaciones Fenomenolégicas, vol. Monografico 4/1 (2013): Razdn y Vida.

| 137



138 | MIGUEL GARCIA-BARO

El sujeto es, por su parte, la historia de las interpretaciones: puro tiempo
gue consiste en tendencia a lo otro de si; en busqueda, encuentro y busqueda
alimentada por el caudal constante de los sucesos y los acontecimientos, que
son, respectivamente, renovados o imprevisibles encuentros.

Mientras que para la cosa no hay propiamente acontecimiento ni suceso, el
sujeto es el suceso de todos los sucesos, el acontecimiento de todos los aconte-
cimientos; o, mas bien, la tensién subyacente que los hace posibles a todos.

Sin embargo, el registro de los componentes basicos del conocimiento no
esta aun, ni mucho menos, concluido. Baste citar un quinto ingrediente impres-
cindible, que, sin duda, viene a perturbar radicalmente (es decir: a aclarar radi-
calmente) el relativo orden que hemos alcanzado a establecer entre los datos
del problema.

Este quinto factor es el hecho de que la interpretacién es un suceso que
acontece ante si mismo, o, expresado con mas exactitud: que la interpretacién
es trasparente para si misma; que se sabe a si misma; que tiene conciencia de
cuanto ella es y, fundamentalmente, del hecho mismo de que estd ahora te-
niendo lugar (“ahora”, o sea: en determinada altura de la historia de un intér-
prete).

Es realmente esto lo que se quiere dar a entender cuando se dice, con cier-
ta despreocupacion, que el conocimiento es una vivencia consciente, un suceso
en la conciencia de un sujeto. Y como subjetividad, historia y autoconciencia
son para nosotros, hasta aqui, términos esencialmente inseparables, reconoce-
remos que hablar de la conciencia como de una facultad de cierta cosa llamada
yo es un modo muy poco justo de describir lo que efectivamente ocurre. Lo que
hay, mas bien, y permitaseme la frase dificil, que exige ser pensada un mo-
mento antes de seguir leyendo de prisa, es que toda interpretacién es autoin-
terpretacion, y que sélo puede serlo surgiendo en la historia global de las inter-
pretaciones sucesivas que constituyen al menos una sustancial porcién del su-
jeto.

Sélo ahora nos encontramos ante lo paraddjico de la razén. Una paradoja
esencial, que se puede desglosar, meramente porque no se puede decir todo a
la vez, aunque se deba, en dos preguntas: écomo es, en general, posible el
acontecimiento de la interpretacién? ¢Cdmo es, en general, posible que toda
interpretacion sea autointerpretacién? Intentemos sefialar lo mas directamente

posible la paradoja que se casi se oculta detrds de estos dos interrogantes.

‘ Investigaciones Fenomenoldgicas, vol. Monografico 4/1 (2013): Razdn y Vida.



PRIMEROS PROBLEMAS ONTOLOGICOS | 139

Respecto del primero, el misterio estriba en el origen ultimo del sentido. No
puede descubrirse algo acerca de lo cual se ignore absolutamente todo. No ca-
be ni siquiera preguntarse por lo que es absolutamente desconocido. Nada co-
nocible es primeramente un absoluto desconocido. No se puede, pues, empezar
jamas a entender. E incluso es un enigma que alguna vez pueda entenderse
mas de lo que de antemano (a priori del acontecimiento concreto de la inter-
pretacion) se entendia ya; pues también para este relativo desconocido tiene
gue haber un sentido disponible que lo esté esperando para satisfacerse ple-
namente en él.

El enigma del origen de la interpretacién, que se extiende, segun vemos, a
la historia de toda interpretacion, es, justamente, nada menos que el misterio
de la condicién que hace posibles la historia, el sujeto, el tiempo y la autocon-
ciencia.

Por lo que hace al segundo interrogante —no cabe separarlo tajantemente
del primero-, la paradoja es que el hecho de que toda interpretaciéon sea auto-
interpretacion pone de relieve lo dificil —por decirlo suavemente- que es consi-
derar siempre el conocimiento un proceso signitivo. La interpretacion del objeto
estd inmediatamente presente a si misma. Aunque utilicemos la dura palabra
“autointerpretacién”, porque tampoco estamos aqui ante un caso de inclusién o
incrustacién simple de algo en un todo, sino ante un conocimiento certisimo y
clarisimo, no podemos creer que la interpretacién del sentido del objeto se nos
da en un nuevo objeto-significante, que precisaria también de una interpreta-
cion; la cual, naturalmente, sélo se conoceria mediada por la interpretacién de
ese otro signo destinado a presentarnosla; el cual, in infinitum, exigirad otro sig-
no de si, que exigira otro mas...

En cualquier grado de esta serie (lo que quiere decir que no hay razén para
que no nos quedemos ya con el primero), la interpretaciéon cognoscitiva tiene
gue ser un suceso inmediatamente presente, e inmediatamente presente a si
mismo, autopresente. La interpretacion que en cierto momento llevo a cabo es,
en otros términos, inmanente a mi existencia de sujeto histérico de un modo
mucho mas intimo que aquel en el que hablo también de “inmanencia” y “sub-
jetividad” a propdsito del fendmeno cuyo sentido capto.

Hay, pues, al menos dos modos esencialmente distintos del conocimiento:
la interpretacion de objetos, de un lado, y, del otro, la autointerpretacién, abso-

lutamente inmanente, de toda interpretacién de objetos. Y en cuanto al sujeto

Investigaciones Fenomenolégicas, vol. Monografico 4/1 (2013): Razdn y Vida. |



140 |

MIGUEL GARCIA-BARO

histérico, la doble paradoja que hemos empezado a analizar no da sin mas por
cancelada la posibilidad de la historia; pero, eso si, imposibilita que adoptemos,
respecto del sujeto, la éptica de su plena y total historicidad, sin resto de eter-
nidad.

Antes de ir persiguiendo cada uno de los hilos variadisimos que se han re-
velado ya en estas exploraciones preliminares, a fin de que la dificultad extre-
ma de los problemas, en contraste con la sencillez absoluta de las primeras
descripciones, no nos desconcierte, puede ser util echar una ojeada panoramica

a la historia de la filosofia.

La mas simple posicién filoséfica, el empirismo, se caracteriza esencialmen-
te por recusar el factor interpretacion.

En la labor de llevar a perfeccidn este programa que define a la filosofia
empirista, hay formas muy mediocremente consecuentes de hacerlo. Asi suce-
de con el trabajo de John Locke, quien no se atrevidé a identificar cosas y obje-
tos, por mas que, como es evidente, si se rechaza la interpretacion lo que efec-
tivamente se rechaza es el caracter signico del conocimiento de lo trascenden-
te, y, en consecuencia, se debe negar lo trascendente mismo: hay que identifi-
carlo con el objeto inmanente y subjetivo.

Se llama fenomenismo justamente a esta identificacion, a esta reduccién de
la complejidad del fendmeno del conocimiento. En su sentido mas estricto, el
fenomenismo convierte, pues, al sujeto en el conjunto de las cosas, las cuales
coinciden, a su vez, con los fendmenos. En este sentido tan duro, el fenome-
nismo es la culminacion consecuente del empirismo.

El empirismo fenomenista encontrdé seguramente su realizacion mas perfec-
ta en las obras de David Hume y John Stuart Mill. Posee antecedentes en las
especulaciones del materialismo antiguo (Demdcrito, que mas bien es un pre-
decesor de Locke, y, sobre todo, el genio de Epicuro). Los comienzos del empi-
rismo fenomenista clasico estan en la extraordinaria obra de George Berkeley.
Sin embargo, este pensador previd la posicidon que pocos anos después adop-
taria David Hume y la rechazd por razones muy profundas que, por cierto,

Hume nunca quiso discutir directamente. Ello llevé a Berkeley a renunciar al

Investigaciones Fenomenoldgicas, vol. Monografico 4/1 (2013): Razdn y Vida.



PRIMEROS PROBLEMAS ONTOLOGICOS | 141

fenomenismo absoluto como un absurdo. El motivo esencial fue que tenia, con
toda razén, como empresa completamente irrealizable la destruccién del sujeto
(que es lo que resulta de su identificacion con la totalidad de los fendmenos).

Por su parte, la tendencia profunda de la filosofia racionalista conduce asi-
mismo a la destruccion del sujeto, pero por la via opuesta a la recorrida por
Hume. Lo que aqui atrajo deslumbradoramente a la inteligencia fue en definiti-
va la imposibilidad de la historia, la imposibilidad de la novedad, la paradoja
que encierra la nocion de un origen absoluto de la interpretacién.

El precursor antiguo de la realizacion de este programa filoséfico es Parmé-
nides, el defensor de la unidad y la eternidad absolutas del ente.

Habria que preguntarse si las escuelas de Elea y Mégara, el neoplatonismo
y los distintos gnosticismos que lo rodean no han sido los mas logrados intentos
de pensamiento “racionalista” consecuente hasta el extremo.

En la Modernidad es seguramente Espinosa quien ha pensado el monismo
intelectualista con mas hondura; aunque cabria opinar que el racionalismo ab-
soluto ha sido el que, en vez de negar simplemente la historia, la ha asumido
en la Totalidad perfectamente racional, al modo en que, después del arduo es-
fuerzo de Leibniz, lo procurd Hegel.

Descartes y Malebranche, sobre todo el Descartes pensador de las dos pri-
meras Meditaciones metafisicas, son, respecto de la tradicién racionalista, cosa
analoga a la representada por Berkeley en la tradicion empirista. También ese
Descartes que digo pensd la irreductibilidad del yo finito como imposible de
subsumir en la Totalidad donde la individuacion queda abolida (aunque el fil6-
sofo racionalista diga que queda sobreelevada).

La filosofia de Aristoteles contiene muchos mas elementos racionalistas que
empiristas. Aristételes quizad pueda ser situado en el lugar que separa a Espino-
sa de Leibniz.

Platén, en cambio, respecto del cual es impropia la expresién “la filosofia de
Platdon”, dado que su obra es una inmensa discusidn abierta, paraddjica, irdnica
e indirecta de practicamente todos los problemas esenciales, sera siempre el
lugar clasico donde el investigador encuentre factores descriptivos y piezas es-
peculativas de extraordinario valor, que a él se le ofrecen alli en toda la fuerza
de su enigma, como para poner a la prueba mas fuerte su capacidad filoséfica.

Cabe luego, naturalmente, la renuncia al pensamiento, que, si es atrevida y

poco consecuente, se expresara como la recusacion de la verdad y de todo co-

Investigaciones Fenomenolégicas, vol. Monografico 4/1 (2013): Razdn y Vida. |



142 | MIGUEL GARCIA-BARO

nocimiento, y si es auténtico y profundo escepticismo se volcara en relatos y
ejemplos, en literatura dramatica, épica, lirica, sapiencial y novelistica, como ya
ocurrié paradigmaticamente en Euripides y se repite constantemente en la ac-
tualidad (Roth, Auster, Kundera, 0z).

I\\

La filosofia critica, el “idealismo trascendental” de Kant, se presentd, frente
al escepticismo y los “dogmatismos” racionalista y empirista, como una nueva
posibilidad, una cuarta via nunca ensayada antes de 1800, aunque hubiera te-
nido precursores sutiles en escritores como Pascal u Ockham.

La filosofia critica se parece, por una parte, al empirismo: no cree que el
conocimiento humano se extienda mas que a los fendmenos u objetos. Pero
mas aun se parece al racionalismo en su defensa del sentido de los fendmenos,
por mas que piense que este sentido no designa las cosas trascendentes. Pro-
cede, pues, a construir una nocién nueva del objeto, puesto que lo distingue
rigurosamente de la “cosa en si” y, al mismo tiempo, sostiene que esta “cosa
en si” es absolutamente inconocible. En el dominio de los fendmenos u objetos,
distingue todavia entre significantes subjetivos y significados transsubjetivos -
que Kant pretende haber probado que no se pueden identificar con las cosas o,
como él preferia decir, con la “cosa en si"-.

Desde la perspectiva de la filosofia critica, es dogmadtica la posicién que,
mas que afirmar explicitamente que las cosas son conocibles, vive creyéndolo
de manera incontrolada e impensada.

La filosofia que de verdad es postkantiana —-lo que no le sucede a toda
aquella que ha sido escrita desde 1800 hasta hoy- se caracteriza fundamental-
mente por la renuncia a la nocién misma de “cosa en si”. En unos casos, estas
filosofias, que, naturalmente, se inclinan todas hacia cierta metafisica del suje-
to, han creido explorar lo Absoluto; en otros, han considerado que sélo expon-
ian la finitud de la existencia histérica. Ha habido formas de existencialismo que
no han supuesto que la finitud histérica sea la totalidad de cuanto hay y admi-
ten, pues, en modos diversos, lo Absoluto no conocible en la pura teoria. Otras
han concedido explicita o tacitamente que, por decirlo de alguna manera, la
finitud es lo absoluto. Algunos de los pensamientos teistas mas profundos que
ofrece la historia se enmarcan en la primera de estas clases de filosofia existen-
cial, cuyo iniciador moderno es Kierkegaard. La filosofia francesa, desde Blondel
y Bergson hasta Levinas, Chrétien, Henry, Lacoste y otros contemporaneos,

basada en los precedentes de san Agustin, Maine de Biran y los ya menciona-

‘ Investigaciones Fenomenoldgicas, vol. Monografico 4/1 (2013): Razdn y Vida.



PRIMEROS PROBLEMAS ONTOLOGICOS

dos Descartes y Pascal, discurre también sobre todo por estas vias. Y lo mismo
se puede decir de la llamada Escuela de Madrid a grandes rasgos.

El pensamiento de la finitud y la historia como absolutos se realiza muy po-
derosamente en las obras de Heidegger y Merleau-Ponty, ambas decisivamente
influidas por el intento de conciliacidon avant la lettre que representd la fenome-
nologia trascendental de Husserl. Sus dos antecedentes en el siglo antepasado
son la antropologia de la izquierda hegeliana (ante todo, Feuerbach) y la ultra-
antropologia nietzscheana.

Por otra parte, el empirismo de Hume y Mill ha encontrado una prolonga-
cion postkantiana en la filosofia “linglistica” que ha pretendido sustituir la sub-
jetividad por la estructura del lenguaje, como ha sucedido, sobre todo, en las
obras de Wittgenstein y Austin.

Regresemos a la reflexién sistematica.

Entre tantas direcciones como podemos ahora emprender, quiza la primera
deba ser la de intentar un catdlogo de los elementos ontoldgicos primordiales, o
sea, de esos que parece que habrian de configurar el fondo de todas las demas
ideas, si es que no es trabajo perdido el de la busqueda de una ontologia abso-
lutamente general, absolutamente formal, que abarcara incluso de alguna ma-
nera las “cosas” propias del dominio de la agatologia.

Ensayemos, pues, con la nocién que es aparentemente la mas primitiva: la
de unidad.

Unidad no quiere decir simplicidad. Unidad se opone, ciertamente, a plirali-
dad; pero de ésta es necesario distinguir al menos dos significados. En uno,
pluralidad se refiera a conjunto o coleccidon de unidades; en el otro, pluralidad
designa colectivamente las partes de una unidad, que en este caso se llama un
todo.

La unidad auténtica de una cosa, de un todo, debe ser distinguida cuidado-
samente de la unidad derivativa e inauténtica de un conjunto de cosas. De
hecho, el término “parte” no se usa para designar las unidades que entran en
un conjunto (y que pueden no ser cosas o todos, sino unidades simples o, por
qué no, partes de ciertas cosas, como también pueden ser unidades ficticias,

meros “entes de razon”).

Investigaciones Fenomenolégicas, vol. Monografico 4/1 (2013): Razdn y Vida.

| 143



144 | MIGUEL GARCIA-BARO

En cuanto tales, las partes de las cosas o todos no poseen mas que una
unidad impropia, andloga, pero no idéntica, a la unidad impropia caracteristica
de los meros conjuntos. Salta esto a la vista por el hecho de que los conjuntos
relnen unidades, aunque sea en la acepcién mas laxa de la palabra que quepa;
mientras que una parte, tomada estrictamente como tal parte, o sea, no desga-
jada ni diferenciada del todo en el que se halla, colabora a la unidad auténtica
del todo, de la cosa, justamente porque ella, la parte, de por si no tiene unidad
propiamente dicha.

Pero en seguida se nos complica la nocidn de parte, ya que es evidente que
no todas las partes cooperan en la misma medida y de la misma manera a fun-
dar la unidad real del todo. De no ser por esta complicacion, seria facil tomar la
“unidad” de cada parte en cuanto parte como unidad en potencia, frente a la
unidad en acto que tiene el todo y que adquiriria cualquier parte al desmem-
brarse de él y convertirse en una cosa real (simple o compleja, o sea, todo a su
vez). Si la situacion fuera tan aparentemente sencilla, la unidad en acto iria
indisolublemente vinculada con aquello en la cosa que reune propia y auténti-
camente las partes; pero, a su vez, este factor tendria por principio que equipa-
rarse con la unidad en acto propia ya de lo absolutamente simple -si existe al-
go absolutamente simple, y no se ve claro que no esté prohibido que exista; al
revés, parece que la estructura de los todos, si es tan elemental como intenta-
mos verla de momento, exige que, en definitiva, las partes ulimas desprendi-
bles del todo sean siempre simples-.

Ahi se nos revela que la aparente sencillez era sélo aparente, ya que no es
precisamente tarea facil concebir cdmo es posible que una parte simple sélo
posea unidad potencial y adquiera repentinamente unidad en acto nada mas
por ser liberada de su vinculo con otras partes. ¢Mediante qué transformacion?
Y écomo liberar de un vinculo a lo que, por ser simple, no puede desprenderse
de nada sin aniquilarse?

Reconoceremos, pues, que se necesitan mayores precauciones en el anali-
sis de la naturaleza de las partes.

Por un lado, parece concebible que haya partes que son, a su vez, cosas-
todos en potencia, o sea, que vienen ya equipadas con todo lo que se precisa
para adquirir, en el instante en que se rompa su vinculo con la cosa-todo ac-
tual, la unidad real y actual de una cosa al mismo tiempo que la independencia

de la antigua cosa-todo en que se encontraban provisionalmente.

‘ Investigaciones Fenomenoldgicas, vol. Monografico 4/1 (2013): Razdn y Vida.



PRIMEROS PROBLEMAS ONTOLOGICOS | 145

Pero, por otro lado, se hace necesario pensar también en partes que care-
cen absolutamente de la capacidad de convertirse en cosas. Partes, pues, que
de suyo, a priori, no pueden volverse independientes y, en consecuencia, cuya
“unidad” no es unidad real o propia ni en acto ni en potencia. Parece que seria
util decir que tales partes, dado que no son separables en la realidad sino sélo
en el andlisis intelectual, no tienen mas unidad que la meramente intelectual o
pensada. El analisis que las distingue no puede denominarse real en el sentido
pleno y fuerte de este término, sino que es analisis mental, distincion de razon.
Lo que no quiere decir que tal analisis no diferencie contenidos que verdadera-
mente forman parte de la cosa, del todo. Las partes que no tienen unidad mas
gue en el andlisis intelectual de la cosa no son por ello menos partes auténticas
de la cosa.

Cuando usamos en este contexto el término clasico “distincion de razén” no
gueremos, pues, decir, de ninguna manera, que lo que distingue esta distincion
no exista de algin modo y sea, en cambio, el entendimiento quien lo insufla en
las cosas. La idea que comporta la “distincién de razén” es, mas bien, la de que
la “unidad” de ciertas “partes” presentes verdaderamente en la cosa esta abier-
ta por esencia a la reunidon con otras partes de la misma cosa. Pensar esta
“unidad” es ya pensar la relacion extremadamente intima en que la parte que
sOlo posee “unidad intelectual” estd con alguna otra parte en el todo real. En
definitiva, la unidad meramente intelectual es uno de los lados de lo que, visto
por su otro aspecto, resulta ser relacion necesaria o, mas exactamente, funda-
mento de una relacion auténticamente necesaria o intrinseca, o sea, exigida por
la naturaleza misma de al menos uno de sus fundamentos.

He aqui, entonces, la Ultima diferenciacidon que se impone a priori en el po-
blado terreno ontoldgico de las partes. Y es que una parte que sélo posee uni-
dad de razén cabe que sea fundamento de una relacidon necesaria e intrinseca
bien con otra parte (o con otras partes) de su mismo status ontoldgico, o bien
con una parte dotada de unidad real en potencia. En este segundo caso es evi-
dente que no podemos hablar con la misma plenitud que en el primero de la
necesidad e inteligibilidad de la relacién, puesto que sélo por el lado de uno de
sus fundamentos hay la necesidad absoluta de entrar en esa determinada rela-
cion.

En resumen, junto a las cosas reales —que apenas cabra confundir con el

sentido que dimos a la palabra “cosa” en la primera discusién del fendmeno del

Investigaciones Fenomenolégicas, vol. Monografico 4/1 (2013): Razdn y Vida. |



146 | MIGUEL GARCIA-BARO

conocimiento-, junto a los todos reales, hemos encontrado, en los pasos inicia-
les de nuestro ensayo de ontologia general, los conjuntos y las partes de las
cosas reales. Las partes de las cosas han quedado divididas, a su vez, en cosas
en potencia y partes dotadas sélo de unidad intelectual o de razén.

Este ultimo tipo de unidad debe ser cuidadosamente distinguido de la pseu-
dounidad del conjunto. Si decimos que la unidad del conjunto no es real sino
meramente pensada, no debemos en ningln caso confundir esta unidad irreal y
puramente arbitraria con la unidad que poseen las partes que, siendo ingre-
dientes auténticos de la cosa, no son, sin embargo, unidades reales en poten-
cia. La pseudounidad del conjunto no es fundamento de ninguna relacidén nece-
saria, intrinseca e inteligible con otra parte de cierto todo; aunque para los con-
juntos en general, en virtud de su forma arbitraria, valgan las leyes de la
aritmética, por ejemplo.

Quiza sea util, recapitulando todas las ideas expresadas hasta aqui, hablar,
a propésito de los elementos de la ontologia, de conjuntos, cosas, partes y as-
pectos.

Hay que subrayar que la distincion de estas cuatro primeras piezas de la
teoria ontoldgica procede a priori. En especial, no ocurre que las partes y los
aspectos se deslinden reciprocamente a posteriori de que atendamos a ciertas
esferas de ejemplos (como puedan ser las cosas que se ofrecen a la vista y al
tacto). En el mismo momento en que se concibe la idea de parte se piensa
también la idea de la reunién de las partes; pero la reunién como tal no puede
a su vez ser una parte propiamente dicha de la cosa, por mas que claro que sea
un componente o ingrediente auténtico de ella. Y sin duda que lo es, puesto
que, como ya sefalé, esta en relacion esencial con la unidad actual y real de la
cosa-todo. La reunién, el vinculo de las partes, no es parte sino aspecto de la
cosa. Quien concibe el pensamiento de las partes, concibe ya por ello mismo el
pensamiento de los aspectos verdaderamente constituyentes de las unidades
reales.

Si reparamos bien en lo que llevamos hecho, notaremos que aqui la idea
originaria, la idea-limite, es la de la cosa en acto; que, eso si, sélo adquiere su
pleno desarrollo cuando se conciben el conjunto y la parte y, por ello mismo, el
aspecto.

Pero detengamonos también a considerar que, paralelamente a las nocio-

nes de cosa, conjunto, parte y aspecto, hemos pensado, sin duda e imprescin-

‘ Investigaciones Fenomenoldgicas, vol. Monografico 4/1 (2013): Razdn y Vida.



PRIMEROS PROBLEMAS ONTOLOGICOS

diblemente, o sea, a priori, algunos elementos ontolégicos mas, por ejemplo:
relacion de vinculacion arbitraria e irreal de las cosas en el conjunto, relacion
necesaria (reciproca o unidireccional) de los aspectos entre si y con las partes,
vinculacion real de las partes en la cosa, etc.

Cosa, conjunto, parte y aspecto son los elementos ontoldgicos desde el
punto de vista de la unidad en general. Pero es que la unidad no es pensable
con independencia del puro pensamiento de la relacion. Por ello, a los cuatro
tipos de unidad les corresponden en la teoria ontoldgica las cuatro clases de la
relacién; que, ordenadas de mayor a menor grado de inteligibilidad, son: 1) la
relacién entre dos o mas aspectos; 2) la relacién entre un aspecto y al menos
una parte; 3) la relacién entre dos o mas partes; 4) la relacidon entre cosas.
Pero hay mas. Pensemos sdlo en que, igual que concebimos conjuntos de con-
juntos, concebimos también relaciones entre conjuntos...

Un problema basico de la teoria ontoldgica es si las relaciones pueden asi-
milarse a las unidades y estudiarse, en general, como constituyentes de unida-
des, como aspectos de unidades (salvo las relaciones arbitrarias caracteristicas
de los conjuntos); o si, a la inversa, cabe subsumir el punto de vista de la uni-
dad en el panorama de una ontologia puramente relacional. O si mas bien su-
cede, como he postulado yo tacitamente, que la reduccién no es posible en nin-
guno de los dos sentidos (lo que implica ya de suyo una cierta primacia de la
idea de cosa, o sea, de unidad, ya sea un todo, ya sea una unidad simple).

La laguna mas sensible de estos analisis provisionales concierne, sin duda,
a las unidades de orden superior al de la unidad fundamental, o de orden infimo
0 cero, de la cosa. Y es que las unidades que suponen cosas, que se fundan en
cosas, no siempre, ni mucho menos, son irreales y arbitrarias, como en el caso
de los conjuntos (a los que sélo impropiamente cabe denominar unidades “de
orden superior”). Dentro de estas estructuras, la unidad actual de la cosa no
tiene que pasar a la mera potencia, como si en ellas se tratara de cosas hechas
de cosas. Asi ocurre con las situaciones, que otros llaman estados de cosas y
que también es frecuente denominar hechos; asi ocurre también con los proce-
sos y los sucesos o eventos y con las llamadas escenas. Por el momento, no
importa clasificar y definir exhaustivamente todas estas unidades complejas.
Esto si: un hecho es una situacidn pasajera, contingente; otras situaciones son,
en cambio, necesarias, y no les conviene en absoluto la denominacidon de

hechos.

Investigaciones Fenomenolégicas, vol. Monografico 4/1 (2013): Razdn y Vida.

| 147



148 |

MIGUEL GARCIA-BARO

Las situaciones, en efecto, son seguramente las estructuras fundamentales
en este ambito de los objetos superiores dotados de unidad no irreal y arbitra-
ria. La razén que obliga a admitirlas y a concederles esta primacia es la presen-
cia indudable de las verdades, que va ya implicada en el mero hecho de que se
hable acerca de los elementos de la ontologia. El correlato objetivo de un enun-
ciado (un enunciado es un sentido, no una cosa) sobre los elementos ontoldgi-
cos no es, por ejemplo, simplemente uno de éstos sino, mas bien, un “compor-
tamiento” o “estado” en que se ve envuelto.

Que haya hechos o situaciones renueva vigorosamente el problema de la
unidad y la relacién. Y la presencia de la verdad inaugura esferas nuevas de

problemas esenciales de la filosofia primera.

¢A qué llamamos una verdad?

Empleando la misma terminologia que al comienzo, parece que debe con-
testarse: a una cosa realmente existente, conocida tal y como es; o sea, mani-
festada en un objeto inmanente que presenta la cosa al sujeto como un medio
perfectamente trasparente. Es verdadero el conocimiento que, mediata o inme-
diatamente, alcanza las cosas tal y como son en si mismas.

Se ve, pues, que la palabra “verdad”, aun no siendo equivoca, posee una
naturaleza tal que permite predicarla tanto de la cosa como del objeto y de la
interpretacion (y del sentido en que ésta capta el objeto). Acerquémonos a esta
pluralidad de usos.

Si hablo de “conocer una verdad”, entonces, desde los puntos de vista del
objeto y de la cosa, caigo en la cuenta de que lo conocido (lo estrictamente sa-
bido: aquello de lo que me estoy enterando en cierto momento) tiene una es-
tructura particular: la propia de una situacion, que se llama desde antiguo una
categoria o predicacion. La cosa conocida (y el objeto correspondiente) no es
exactamente una mera cosa sino el estado de una cosa, la situacion en que se
encuentra una cosa, su comportamiento. Por ejemplo, que la cosa a es P; que a
y b estan en relacién en la relacién R; que a es un elemento del conjunto A;
que a es un todo del que b es una parte; que a existe. O también que las clases
Ay B (asi introducimos de repente otro elemento ontoldgico de orden superior

muy especial, del que aun no habiamos hablado) estan en la relacion R; que

Investigaciones Fenomenoldgicas, vol. Monografico 4/1 (2013): Razdn y Vida.



PRIMEROS PROBLEMAS ONTOLOGICOS

todos los miembros de la clase A poseen la propiedad Q; que la relacién R po-
see tales y tales propiedades; o que el predicado P se determina ontoldgica-
mente en tal o tal forma.

He multiplicado los ejemplos para que salte a los ojos que una situacion,
aunque en principio implique a una cosa y una parte o un aspecto suyo que
reconocemos como suyo, tiene una estructura del todo formal, o sea, traslada-
ble desde el nivel infimo o cero, el de las cosas, a cualquier nivel superior (don-
de puede que se vuelve ambiguo no hablar mas que de partes y aspectos de las
unidades que alld nos encontramos).

Las “cosas” conocidas -regreso al lenguaje de la teoria basica del conoci-
miento, como en el § 1- son, pues, estructuralmente, situaciones, predicacio-
nes. La nocidn de predicacion es tan simple que sélo los ejemplos permiten
captarla. En realidad, es indefinible ni aun con la férmula célebra de Platén y
Aristételes: ti kata tinds, que no se podria quiza traducir sino, muy vagamente,
como: algo-respecto-de-algo. Y sucede que cuando sabemos muchas predica-
ciones o situaciones en las que figura de un modo u otro cierto algo, decimos
gue conocemos este algo bien (o perfectamente, o aun imperfectamente).

Lo que ahora nos importa mas es notar la obviedad de que la estructura
predicativa es condicién necesaria del conocimiento (en la expresion “conocer
una verdad” y en la expresién “conocer algo porque se conocen muchas verda-
des sobre ello”), pero en absoluto condicion suficiente. Esta claro que las es-
tructuras predicativas, ademas de conocidas, pueden ser ignoradas, sospecha-
das, puestas en duda, deseadas y temidas, odiadas y amadas... Una misma
“cosa” y un mismo “objeto” son correlato de todas estas y aun de muchas mas
actitudes del sujeto. Una cosa no interpretada, un objeto sin sentido, ni siquiera
son cosa nhi objeto: no pueden ser vividos por nadie como tal cosa ni tal objeto.
Pero habra que diferenciar, al parecer, la interpretacion basica, la mera pose-
sion explicita de sentido, de todas las variadisimas actitudes que, sobre este
fundamento, es todavia capaz de vivir el sujeto.

De este modo, parece que hemos de reconocer que la nuda interpretacion
es el comportamiento subjetivo elemental y fundador de todos los restantes. La
aparicién de sentido, con todo lo paraddjica que sea por otra parte, es el co-
mienzo mismo de la inteligencia y aun de la subjetividad propiamente dicha.

Con ella queda establecido el objeto, que posee, justamente, estructura predi-

Investigaciones Fenomenolégicas, vol. Monografico 4/1 (2013): Razdn y Vida.

| 149



150 |

MIGUEL GARCIA-BARO

cativa (y que, en la actitud inicial e ingenua, tendemos a identificar con la cosa
trascendente misma).

Por este lado, se insinla el pensamiento de que la unidad de la cosa
guiza no sea, después de todo, la primordial y de orden cero sino, mas bien, la
de orden -1... Sin embargo, el recuerdo del caso que antes llamabamos “autoin-
terpretacién inmediata” nos pone en guardia respecto de que no debemos
abandonar la cautela.

En fin, lo que hemos avanzado significa que debemos atrevernos a diferen-
ciar la “nuda interpretacién” no sélo del amor, el odio, el deseo, el temor o la
esperanza, sino también del dudar, el sospechar, el preguntar e incluso el co-
nocer.

Repitamos, por otra parte, que esta manifestacién primordial de un sentido
predicativo es una condicion indispensable del conocimiento (de la situacién
designada por ese sentido), pero no es aun este conocimiento mismo. Lo un
tanto paraddjico, sin embargo, es que, al mismo tiempo, hemos de decir que
esta manifestacion primordial es, justamente y como tal, conocimiento de un
sentido predicativo. Lo que sucede es que, como se trata en este caso de un
sentido, su revelacion, por perfecta y adecuada que sea (y tiene que serlo por
principio, cuando lo que tenemos es una nuda interpretacion o manifestacion
primordial), no es aln conocimiento de la cosa designada. Esta es, como he
dicho repetidamente, el auténtico polo que orienta el interés tedrico.

Llamemos, como empezamos ya haciendo, intencionales a las actitudes del
sujeto en cuanto se refieren, en ese modo indescriptible que es la relaciéon vivi-
da, consciente, subjetiva, a cualesquiera estructuras ontoldgicas: predicacio-
nes, cosas, partes, aspectos, clases, relaciones... Asi, la actitud intencional basi-
ca parece hasta aqui que sea la nuda interpretacion: el dato inmediato de un
sentido predicativo de maxima sencillez. El conocimiento, entonces, tanto en la
acepcion “enterarse de” como en la acepcion “saber” (enterarse es un momen-
to, saber es un habito), desde luego es una entre las actitudes intencionales del
sujeto. Mejor dicho, es, ya por el momento, al menos estas dos cosas diversas:
por una parte, es la manifestacion primordial de un sentido predicativo; por
otra, es la posesion intelectual, exenta de arror, de la situacién a la que se re-
fiere signitivamente ese sentido predicativo.

En efecto, aunque se emplea “verdad” y “verdadero” en otros muchos con-

textos mas, es evidente que sdlo se esta propiamente en la verdad o en el error

Investigaciones Fenomenoldgicas, vol. Monografico 4/1 (2013): Razdn y Vida.



PRIMEROS PROBLEMAS ONTOLOGICOS

cuando se tienen (se viven momentanea o habitualmente) convicciones, creen-
cias, opiniones; es decir, cuando se formulan explicitamente juicios o cuando se
esta en disposicidon de formularlos si la ocasién lo requiere (dado que ya se esta
viviendo de modo tacito la conviccién correspondiente). En cambio, las actitu-
des intencionales que llamamos mera hipotesis, el pensar simplemente en tales
0 cuales cosas, no son ni sucesos ni procesos ni estados susceptibles de ver-
dad. No lo son ni siquiera cuando, por ejemplo, la hipétesis plantea algo que,
de ser creido, resultaria verdad.

Al menos en un aspecto (el objeto intencional, o sea, el objeto como tal de
la actitud intencional), hay extraordinaria semejanza, incluso igualdad, entre la
mera hipdtesis y el juicio; en otro aspecto, sin embargo, la diferencia es tan
grande como para que la hipoétesis no sea ni verdadera ni falsa y el juicio, en
cambio, haya de serlo.

Quiza valga la pena acercarse a terminologias que ya se usaron otras veces
cuando se mird a estos fendmenos. Digamos que la hipdtesis y el juicio tienen,
cuando poseen el mismo objeto intencional, la misma materia, aunque difieren
formalmente.

Si distinguimos asi entre materia y forma de un juicio, nos vemos llevados
a nuevas cuestiones acerca de qué sea lo verdadero por antonomasia. Y es que
todo juicio sera sintesis o reunién de estos dos aspectos (su materia y su for-
ma), pero ocurre que la forma juicio sera la misma en todos los juicios, ya sean
verdaderos, ya sean falsos. Luego localizaremos en la diferencia material entre
los juicios la base de la distincion entre juicio verdadero y falso; por mas que
entonces estaremos buscando el fundamento de la propiedad mas admirable de
los juicios en el aspecto que, lejos de serles propio, comparten con muchas
otras actitudes intencionales que no son capaces de verdad ni falsedad. Lo que
también es una paradoja.

Pero ¢hay tal identidad formal entre todos los juicios? También la pregunta
suena a paradoja, puesto que esta claro que, en general, todas las cosas de
una misma clase comparten univocamente la propiedad que las hace pertene-
cer precisamente a esa clase. Pero es que también es una trivialidad a la que
nos induce el lenguaje el fendmeno de que es frecuente que algunos miembros
de una determinada clase participen mas que otros de la propiedad comun a
todos. Creemos, por ejemplo, en que existen intensidades diferentes de la

misma cualidad y, en general, grados de perfeccién y de degradacion.

Investigaciones Fenomenolégicas, vol. Monografico 4/1 (2013): Razdn y Vida.

| 151



152 | MIGUEL GARCIA-BARO

En el lenguaje de todos los dias esta permitido preguntar, por ejemplo:
¢hasta qué punto estds seguro de eso que crees? Aqui, “eso que crees” designa
la materia, que esta siendo pensada y seguramente no creida por quien hace la
pregunta. La cual toma a la forma del juicio por una magnitud que crece y
mengua y que abarca desde la seguridad inquebrantable (la certeza) hasta la
mera sombra de una sospecha a favor.

Tanto si se piensa en la identidad de la forma de todos los juicios como si
se piensa en que admite grados practicamente infinitos, la mera hipdtesis de
una materia opinable aparece no como la sintesis de una forma peculiar y esa
materia, sino como la pura ausencia de toda forma. A partir de esta ausencia o
carencia, cualquier asomo de auténtica conjetura a favor del si o el no propios
del juicio, cualquier toma de postura que abandone la total abstencion, seria ya
un juicio, verdadero o falso.

A esta actitud tan particular que no es toma alguna de actitud, la llamare-
mos en general con el cladsico término de representacion, para oponerla al jui-
cio.

Pues bien, en cuanto atendemos al ambito de las representaciones (que
seria mejor llamar, menos clasicamente, presentaciones, como salta a la vista),
comprobamos con sorpresa que entre ellas parece haber también multiplicidad
de formas. Esta constatacidon nos da, sin duda, la oportunidad de estudiar mas
de cerca qué clase de diferencia es la que existe entre materias y formas de las

actitudes intencionales.

En efecto, cabe imaginar algo que quiza otro crea; pero cabe también que
esa misma materia opinable dejemos de imaginarla y la volvamos correlato ob-
jetivo de una pregunta, de un examen o de una cavilacidon. Cabe, por otra par-
te, que nuestra imaginacidon de tal materia sea una ocurrencia fugaz o nos
atormente como una idea fija; y cabe también que sea el fruto de nuestro ejer-
cicio de tratar de introducirnos en la piel del interlocutor para ver de entender-
lo. Muy diferentes actitudes intencionales con identidad de materia y sin som-
bra de juicio, o sea, de forma judicativa. Y, por ello mismo, sin verdad ni false-
dad. Aungue esta variedad no se puede remitir tampoco, como es evidente a la

vista de los ejemplos, a la de las especies de un mismo género.

‘ Investigaciones Fenomenoldgicas, vol. Monografico 4/1 (2013): Razdn y Vida.



PRIMEROS PROBLEMAS ONTOLOGICOS

La teoria correcta acerca de estas innegables diferencias en la esfera de las
presentaciones consiste en sostener que cada una de ellas va acompafiada de
un matiz emocional distinto. Este es el verdadero responsable de una multipli-
cidad que al principio uno cree discernir en la naturaleza misma de las repre-
sentaciones como tales. Por ejemplo, el interés por la respuesta y el deseo de
gue nos sea ofrecida acompafan en la pregunta a la mera presentacion de la
materia que ésta contiene. Otros intereses, otras valoraciones de la importancia
positiva o negativa, en ordenes diversos de valores, son lo caracteristico de
cada uno de los tipos diferentes de representacién que he enumerado. Todos
coinciden en que todos son idénticamente presentacién de una materia que
podria ser la de un juicio; todos carecen por igual de una sombra siquiera de
toma de postura judicativa. Pero, por decirlo de alguna manera, todos estan
trasfundidos por una determinada toma de postura emocional.

Se sigue que entre las tomas de postura que se llama juicios y las tomas de
postura que se llama emociones hay una estricta diferencia genérica. Ninguna
gradacién nos traslada, pues, del ambito del juicio al de la emocion ni del de las
emociones al de los juicios.

Si entendemos por actitudes intencionales tanto los actos que suceden en
un instante como los habitos (los estados propiamente dichos, que duran lapsos
mas o menos largos de tiempo -y que se viven o con conciencia explicita o taci-
tamente: como disposiciones préximas o remotas de actos y actitudes explicitas
en general-), la primera clasificacion omnicomprensiva de las actitudes o viven-
cias intencionales subjetivas que se nos ofrece es la que distingue las tomas de
postura y las meras presentaciones; y luego pasamos a diferenciar estricta-
mente las tomas de postura tedricas y las tomas de postura emocionales o
practicas (breve y respectivamente: los juicios y las emociones).

A las presentaciones se las ha llamado representaciones y se las ha llamado
también, con frecuencia y persistencia, ideas, desde los primeros estoicos. Su
caracteristica, repito, es la ausencia de forma; o, para decirlo mejor, el hecho
de que no se componen de otra cosa que de materia intencional en el sentido
arriba definido; o sea, de aquello mismo que, alzado ante la existencia subjeti-
va por las meras ideas, puede ser, ademas de simple objeto de una representa-
cion, también objeto de una toma de postura, practica o tedrica.

Los juicios y las emociones no alzan nada nuevo ante la existencia subjeti-

va. Por el contrario, recogen -sin que esta palabra se refiera a procesos cro-

Investigaciones Fenomenolégicas, vol. Monografico 4/1 (2013): Razdn y Vida.

| 153



154 |

MIGUEL GARCIA-BARO

noldgicos, como dando a entender que antes ocurren las ideas que las emocio-
nes o los juicios- las objetividades que les suministran las ideas. Por encima de
esta accion minima y fundamental de la existencia que es la idea, juicios y
emociones superponen una actividad propiamente dicha, diferenciada, en sen-
tido estricto, en dos géneros.

Es evidente que estoy aqui llamando materia al objeto, a lo presentado;
inevitablemente, llamo entonces forma al género de la actividad intencional de
la existencia subjetiva que se superpone, cuando asi ocurre, a la idea. Las for-
mas son, simplemente, la emocion y el juicio.

Muestran las formas un rasgo analogo, que estoy llamando toma de postu-
ra o actividad (frente a la relativa pasividad de la idea). Las tomas de postura
son siempre o positivas o negativas: juicios afirmativos y negativos; emocion
de atraccion y emocion de repulsion.

¢Quién no ve la variedad enorme de las emociones? Entre el placer senso-
rial y la decisidon heroica media una distancia ingente, toda ella formal o cualita-
tiva: puramente hecho de actividad existencial en grados, matices e intensida-
des diversas.

En los juicios, en cambio, no hay gradacion ni pluralidad vastisima de espe-
cies. Sélo dos especies, que inmediatamente ya son ultimas, o sea, no suscep-
tibles, a su vez, de mas especificacidn: juicios afirmativos y juicios negativos. El
resto de las diferencias entre juicios, o son materiales y no existenciales, o son
distintas emociones concomitantes. Los aparentes grados de firmeza de la con-
viccion no son verdaderamente tales; si no consisten en ciertas tomas de pos-
tura emocionales distintas, deben explicarse como creencias, formalmente
idénticas, en materias siempre diferentes. Por ejemplo, la certeza es la creen-
cia, positiva o negativa, en tal o cual situacidn no modalizada; en cambio, la
conjetura mas o menos firme consiste en una pura y simple creencia, afirmati-
va 0 negativa, sélo que en una situacion modalizada. Su materia, en vez de ser,
por ejemplo, que Dios existe, es que es probable (en tal o cual grado) que Dios
exista. Las probabilidades no son matices existenciales o formales, grados di-
versos en la intensidad de la creencia, sino modos que afectan al objeto del
juicio. No son partes o0 aspectos de la existencia subjetiva sino, de alguna ma-
nera -y dicho, lo reconozco, con cierto gusto por la paradoja-, partes o aspec-
tos en el objeto.

Investigaciones Fenomenoldgicas, vol. Monografico 4/1 (2013): Razdn y Vida.



PRIMEROS PROBLEMAS ONTOLOGICOS

Con todo este bagaje a las espaldas, volvamos ahora al problema de como
llevar a cabo una primera aproximaciéon con buen éxito al capital concepto de la

verdad.

Progresar en esta cuestidon pasa a través de determinar apropiadamente lo
gue diferencia y sefiala a los juicios frente a las emociones y las presentacio-
nes. Se trata, para empezar, de una cierta valoracién que no nos es posible
extender sin mas a ninguna otra de las dos grandes esferas de las actitudes
intencionales. Y este valor es la correccion o la adecuacién del juicio con las
cosas, segun vienen diciendo los filésofos desde los primeros tiempos en que
esta disciplina se cultivd. Se trata de la concordancia auténtica entre el juicio,
como actividad de una existencia subjetiva, y la realidad tanto extraexistencial
como existencial. En un texto célebre del libro noveno de los Metafisicos,
Aristételes escribid que “esta en la verdad el que cree que esta separado lo que
estd separado y que esta junto lo que esta junto. Esta en lo falso el que cree lo
contrario de cdmo son las cosas”. Dejémonos guiar, por ahora, por las indica-
ciones que se contienen en estas palabras.

Hay en ellas, evidentemente, dos tesis de extraordinario alcance. La prime-
ra concierne a la naturaleza de la verdad. En la férmula de Avicena: veritas est
adeaquatio intellectus cum re. La segunda se refiere a la indole del juicio, y
consiste en la exigencia de que todo juicio sea una sintesis, una conexion. Em-
pecemos por ésta.

Ante todo, hay sintesis judicativas que merecen, sin duda, el nombre de
Juicios compuestos, porque poseen partes que a su vez son juicios (o de menor
complejidad o ya simples). Los juicios compuestos se expresan en fragmentos
lingliisticos que solemos llamar oraciones conjuntivas o copulativas, oraciones
disyuntivas, oraciones condicionales, oraciones causales,... En estos ejemplos,
la sintesis estd expresada, respectivamente, por las palabras: y (se entiende
que uniendo formulaciones linglisticas de juicios completos), o, si... entonces,
si y sélo si, porque...

En general es evidente que la verdad de un juicio compuesto depende de la
verdad de sus juicios componentes. En este sentido, los fildsofos han solido

hablar, como sinénimo de “juicios compuestos”, de juicios hipotéticos, o sea,

Investigaciones Fenomenolégicas, vol. Monografico 4/1 (2013): Razdn y Vida.

| 155



156 | MIGUEL GARCIA-BARO

condicionados en su verdad por otros juicios que se encuentran formando parte
de ellos.

Es muy interesante distinguir dos grandes casos en el caracter hipotético o
dependiente de los juicios complejos. La légica de los antiguos estoicos y la
moderna ldgica de las proposiciones elementales se han preocupado mucho por
poner de relieve la diferencia que hay entre aquellos juicios compuestos cuyo
valor de verdad (verdadero o falso) esta univocamente determinado por (o es
funcion de) los valores de verdad de sus juicios componentes, y aquellos otros
en los que, aun siendo conocidos los valores de verdad de las partes, queda
alguna vez indeciso el valor veritativo que posee todo el juicio hipotético. Para
el caso primero, la légica contemporanea utiliza el término funciones de verdad,
de origen puramente matematico. Naturalmente, cabe calcular estrictamente el
valor de verdad de todas estas funciones, ya sea bajo el principio de bivalencia
(que sodlo es posible que un juicio sea determinadamente verdadero o falso) o,
como ocurre en los cédlculos no clasicos, bajo otros supuestos. En los casos en
los que este calculo no cabe, nos hallamos ante auténticos hechos, o sea, ante
situaciones contingentes (como, por lo demas, sucede casi siempre a propodsito
de los juicios simples que entran en la complejidad de los juicios compuestos).

La unidad del juicio complejo es tan propiamente una unidad nueva respec-
to de las unidades que poseen de suyo sus juicios componentes, que cabe per-
fectamente el caso (recuérdese la llamada disyuncién excluyente) de que sien-
do verdaderos todos los componentes sea cuando justamente es falso el juicio
complejo. Y cabe también que la falsedad de los componentes redunde en la
verdad del compuesto, como pasa en los llamados condicionales contrafacticos.

El problema arduo, si queremos comprobar la tesis de Aristételes acerca del
universal caracter sintético de todos los juicios, se nos presenta cuando des-
cendemos a los juicios simples, o sea, a quellos que no pueden ser partidos en
nuevos juicios de cuya verdad dependa de alguna manera la verdad del todo
sintetizado. El término clasico para expresar la diferencia entre estos juicios
simples y los complejos o hipotéticos es el de juicios categdricos La cuestion,
pues, es si son o no sintesis todos los juicios categdricos o predicativos.

Admitamos tentativamente que todos sean sintesis. éDe qué podrian cons-
tar, a modo de materiales constructivos, tales sintesis? La respuesta sélo puede
ser: de ideas o presentaciones, con completa indiferencia de si se viven o0 no

trasfundidas de alguna emocioén.

‘ Investigaciones Fenomenoldgicas, vol. Monografico 4/1 (2013): Razdn y Vida.



PRIMEROS PROBLEMAS ONTOLOGICOS | 157

Si ésta fuera la verdad, obtenemos que el juicio diferira de la presentacion
en dos respectos y no solo en el que antes puse de relieve. El juicio no sélo tie-
ne forma de tal (tesis), mientras que la idea carece de ella; ademas, el juicio
sera siempre cierta sintesis de presentaciones, mientras que las presentaciones
o ideas, aunque algunas veces pueden ser sintéticas también, no seria preciso
que en todos los casos lo fueran.

Tendremos que subrayar que la forma sintética bajo la que se reunen las
presentaciones para formar la idea compleja que es la materia del juicio, aun
no es la forma del juicio como tal. Aquella sintesis prepara el juicio pero aun no
es este mismo; dispone toda la materia del juicio pero no supera el nivel del
ambito propio de la presentacion.

Por cierto: no todas las sintesis de presentaciones prepararan inmediata-
mente el advenimiento de un juicio suministrandole toda su futura materia. De
hecho, muchas sintesis de ideas no son, por ejemplo, mas que conjuntos de
ideas de cosas, o, quiza, la vinculacidon inmediata de una significacién adjetiva o
adverbial a otra sustantiva. La teoria que sostiene que todo juicio categdrico es
una toma de postura, afirmativa o negativa, sobre una sintesis de ideas, esta
pensando en una especie perfectamente determinada de tales sintesis como
siendo la Unica que puede cumplir la funcién de dejar construida la materia del
juicio categodrico; analogamente a como sélo ciertas sintesis “materiales” de
juicios disponen la materia compleja sobre la que puede advenir la forma del
juicio hipotético.

Ya conocemos la expresion clasica para ese estilo Unico de sintesis capaz de
suministrar su materia a los juicios simples: la predicaciéon o categoria. Y la
predicacion se ha solido exponer como la vinculacién a un sujeto de un predica-
do o categoria por medio de una cdpula verbal. Se dice, por esto, que el signifi-
cado de la copula verbal es doble: consiste, por una parte, en la sintesis predi-
cativa, que aun trascurre en el dominio de las ideas; pero cuando estamos ex-
presando un juicio auténtico y no una mera hipoétesis, la cdpula también signifi-
ca la tesis, o sea, la forma misma del juicio como tal.

La versiéon mas completa de la teoria que defiende la naturaleza sintética de
todos los juicios es, pues, aquella que sostiene que, sobre ciertos ndcleos signi-
ficativos carentes de toda forma, puramente materiales, se superponen, en
primer término, ciertas formas sintacticas nucleares y elementales, materiales

ellas también, que, por asi decirlo, los preparan para que puedan desempenar

Investigaciones Fenomenolégicas, vol. Monografico 4/1 (2013): Razdn y Vida. |



158 | MIGUEL GARCIA-BARO

los papeles de sujeto y de predicado de un juicio categérico. Asi, una idea o
presentacion estaria ya siempre integrada, incluso en el caso mas simple, por
un nucleo y una forma de nucleo, que no se expresa linglisticamente casi nun-
ca, como no sea por cierta posicién en la frase o cierta entonacion. Y dejo a un
lado adrede la diferencia entre la forma nuclear de sujeto y la forma de predi-
cado, precisamente porque quiza todo predicado, como sefiala originariamente
una parte, un aspecto o una relacién de la cosa-todo-sujeto, no sea ya un
nucleo (y su forma pura de predicado, por tanto, sélo sea una forma nuclear en
sentido derivativo e impropio)... Pero estas ideas nos vuelven a llevar demasia-
do lejos por el momento.

Continuemos con la version mas completa de tal teoria general sobre los
jucios como sintesis.

Mas arriba del estrato de estas formas primeras o nucleares, la teoria habla
de formas sintéticas o sintacticas, que cumplen elpapel de enlazar presentacio-
nes simples para construir con ellas presentaciones compuestas (por ejemplo:
conjuntos, series ordenadas, sustantivo-adjetivo, sustantivo-adverbio, etc.). La
mas importante de estas formas de segundo nivel es la predicativa, porque es
la Unica capaz de suministrar completa su materia a los juicios simples y, por
ello, estad intimamente relacionada con toda posible teoria de la verdad.

Una vez que poseemos predicaciones, entendidas como estructuras sintac-
ticas de ideas, que, como vemos, contienen dos niveles al menos de formas
sinacticas (las nucleares y la predicativa), ya es posible que sobre ellas se fia-
dan las formas judicativas propiamente dichas, o sea, cualquiera de las dos es-
pecies de la tesis: la afirmacion y la negacion.

En otra direccion, una vez que tenemos ya presentaciones completas, pue-
de suceder que queden englobadas en alguna de las formas propias de la emo-
cién que no suponen juicios; lo que nos obligaria a considerar si hay que con-
servar la nocion de forma nuclear incluso en tales casos.

Es interesante observar que las predicaciones, sean o no de hecho materias
de juicios categéricos, también preparan, aun en otra direccion, el advenimien-
to de un tercer nivel de formas de sintesis material (un segundo nivel, pues, de
formas sintacticas). Me refiero, naturalmente, a las que construyen la materia
compleja de los juicios hipotéticos. Por cierto que, en cambio, la forma propia
de éstos sigue invariablemente siendo la tesis tedrica (o afirmativa o negativa).

Cuando pasamos del juicio categorico al hipotético, no aparecen formas nuevas

‘ Investigaciones Fenomenoldgicas, vol. Monografico 4/1 (2013): Razdn y Vida.



PRIMEROS PROBLEMAS ONTOLOGICOS

del juicio. Las Unicas diferencias son, de nuevo, diferencias materiales. Sélo
suce que, mientras en el juicio simple la cépula verbal expresa tanto la predica-
cion como la tesis, en los juicios compuestos esta doble significacién la sopor-
tan las palabras que expresan de suyo directamente la sintaxis de tercer orden
(las que la gramatica clasica llama conjunciones).

La diferencia de las palabras no debe ocultarnos el hecho de que la toma de
postura, la tesis afirmativa o negativa, puede recaer exactamente igual sobre
una predicacion que sobre un sintagma de nivel superior, suprapredicativo. La
dificultad no es mayor que la que ya se presenta en el juicio simple. En éste, en
efecto, una sintesis de sujeto y predicado mediante la cépula sirve frecuente-
mente de base para la peculiar division en que consiste la tesis negativa. La
misma soprendente contraposicién (una sintesis material sobre la que se apoya
una divisidon formal) se observa en los juicios compuestos negativos. La nega-
cion de un condicional no es la destruccion del juicio condicional, sino una tesis
referida a una materia que resulta ser un sintagma condicional. Afirmacién vy
negacion estan coordinadas como especies de la tesis tedrica o judicativa, y no
se subordinan la una a la otra. La negacién no supone previa afirmacion ni la
afirmacion supone previa negacién. Lo que manifiesta con mucha claridad que
negar no es dividir, pace Aristoteles, puesto que divir, que es una operacion
que trascurre sencillamente en el ambito material o de las presentaciones, sélo
es posible alli donde ha habido antes una composicién. Luego no sélo negar no

es dividir sino que tampoco afirmar es componer, de nuevo pace Aristételes.

Pero la objecion mas fuerte contra el derecho a tomar una teoria de este ti-
po como modelo general para la teoria de la verdad se sitla en otro lugar muy
diferente. Y esta objecion nos hace comprender que existen, al menos y por lo
pronto, dos tipos de la manifestacion de la verdad bien separados, sélo para
uno de los cuales es adecuada la ontologia cuyas bases estamos poniendo.

Me refiero a que ya sabemos que la manifestacion de los objetos no es lo
mismo que la manifestacidon de la manifestacién de los objetos. Para la primera
empleamos arriba el término interpretacion, mientras que para la segunda no

dsiponiamos sino de la palabra correspondiente: autointerpretacion. La inter-

Investigaciones Fenomenolégicas, vol. Monografico 4/1 (2013): Razdn y Vida.

| 159



160 |

MIGUEL GARCIA-BARO

pretacion es conocimiento de la cosa mediado por la presencia del objeto-signo;
la autointerpretacion es conocimiento del conocimiento, sin mediacién ninguna.

En este caso, el autoconocimiento es también una tesis, desde luego, sélo
gue no se funda en ninguna sintesis y, por lo mismo, desde el punto de vista
material, tiene una estructura tan sumamente simple que es precategorial, pre-
sintactica e incluso previa a la minima complicacién que es la presencia de
nucleos y formas nucleares.

Si para el contacto con los nucleos objetivos hemos visto antes que debe-
mos desmontar la predicacion -nivel cero del anadlisis- y descender a un nivel -1
o abstractivo, pre-predicativo y pre-categorico, para el autoconocimiento el ni-
vel inicial y Unico es prepredicativo y precategdrico o precategorial en un senti-
do diferente, no abstractivo. En este segundo caso no hay nada que desmontar
mediante la operacidn reflexiva de la abstraccion, que levanta la forma sintacti-
ca y destapa, por asi decirlo, las formas nucleares unidas a los nucleos materia-
les. Y es que en este caso del autoconocimiento no hay objeto y no hay distin-
cion cosa-objeto-sujeto (distincidn que sdlo la interpretacion, o sea, sélo la pre-
sentacion, puede lograr y articular). A lo sumo, en el autoconocimiento la exis-
tencia subjetiva se capta a si misma en su campo de presente, como nudo de
presentaciones, juicios y emociones, notando de alguna manera que ella no
estd agotada en su autoconocerse. Es decir, queda todavia algo analogo a la
diferencia entre objeto y cosa; pero sélo analogo.

Unicamente cuando algunos principios de la agatologia estén expuestos
sera posible volver sobre este lado primordial de la ontologia (y de la teoria de
la verdad). Ahora basta con la observacion de que explorar el autoconocimiento
inmediato quiza sea lo mismo, por lo menos parcialmente, que investigar no ya
los entes extraexistenciales sino su, de algun modo, su ser; investigacién que,
como se recordard, llamabamos ontologia no general sino fundamental.

Para irla preparando, parece util seguir dos direcciones en nuestro trabajo.
Una continuara estudiando problemas puramente ontoldgicos que sélo indirec-
tamente hemos afrontado hasta aqui; la otra debera referirse ya a lo radical de

la agatologia.

Investigaciones Fenomenoldgicas, vol. Monografico 4/1 (2013): Razdn y Vida.



PRIMEROS PROBLEMAS ONTOLOGICOS

Hagamos un nuevo ensayo en los dominios de la ontologia concediendo
ahora que todo lo que existe propiamente sea particular, término que hemos
evitado hasta este instante. Una palabra sinédnima de particular es individual o
individuo. Y concedamos, en segundo lugar, que todos los individuos pertene-
cen a una y sblo una de dos clases: las cosas y los objetos. Por cosas conti-
nuamos entendiendo las realidades primordialmente existentes: las que subsis-
ten de suyo e independientemente; en una palabra clasica, el conjunto de la
naturaleza; los objetos son, en cambio, esencial y primariamente, signos natu-
rales de las cosas aptos para darlas a conocer, que habra que suponer (tercera
concesidén basica de esta teoria) que son suscitados por las cosas en ciertas
otras cosas bastante especiales, llamadas sujetos. Los sujetos son, pues, las
cosas capaces de representarse la naturaleza o, mas exactamente, de sufrir o
vivir la presentacion de la naturaleza. El mundo real, pues, consiste, segun este
esquema tentativo, en un conjunto de cosas (aqui la palabra “conjunto” no sig-
nifica que tengan las cosas del mundo mera relacién arbitraria entre ellas), en-
tre las que unas son sujetos y las otras, incapaces de actitudes intencionales,
podran denominarse, como en la tradicion, cuerpos.

Como la realidad del conocimiento es insoslayable en cualquier ontologia
que se comprenda a si misma, subrayo que esta ontologia que ensayo en una
nueva direccién pretende, al hablar de objetos como lo hace, sencillamente
respetar la nocién intuitiva de que una cosa no puede conocer otra cosa mas
gue si la cosa conocida influye en la conocedora trasladandole un signo de ella
misma, y precisamente un signo que, como minimo, se parezca fielmente al
origen del que procede.

Asi, pues, los sujetos son, en principio, susceptibles de poseer dos series
muy distintas de partes y de aspectos. Una serie sera la de sus partes naturales
como pedazos o componentes que ellos son del mundo; esta serie se asemeja a
la Unica que pertenece a los cuerpos. La otra serie de las partes y los aspectos
de un sujeto seran, justamente, sus objetos. Por el momento, no entro a diluci-
dar qué clase de parte o aspecto es aquello gracias a lo cual un sujeto se cono-
ce a si mismo; o sea, dejo por ahora a un lado la cuestion del autoconocimiento

o autointerpretacion.

Investigaciones Fenomenolégicas, vol. Monografico 4/1 (2013): Razdn y Vida.

| 161



162 | MIGUEL GARCIA-BARO

También puedo decir que los particulares reales son o bien arquetipos, mo-
delos originales (cosas: cuerpos y sujetos), o bien traslados subjetivos (obje-
tos). Recordemos el dato de partida esencial: que carece de sentido decir que
el conocimiento es el simple suceso de que una cosa 0 una parte de una cosa
pasa a ser parte de otra cosa. La mera inclusién de algo real en algo real mayor
no describe ni explica de ninguna manera este suceso que es la presentacion de
una cosa en otra (o el juicio verdadero que una cosa realiza sobre otra o sobre
si misma). Por muy ingenua que se proponga ser la clasificacién de cuanto hay,
no conseguira evitar el desdoblamiento del significado de todos los términos
ontoldgicos: primitivamente, designan estos términos la realidad arquetipica y
simplemente tal; pero ademas significan luego la realidad-objeto. Cabe llegar a
decir que no sdlo “realidad”, sino también “mundo”, “naturaleza”, “todo”, “par-
te”, “inclusién”, “aspecto”, son palabras con doble sentido, pero no equivocas.
El sentido originario, repito, es el que alude a la realidad arquetipica de las me-
ras cosas naturales; el sentido derivado y analdgico es aquel en que lo mencio-
nado es, digamoslo con expresién clasica y ya conocida, no el mundo sino la
representacion o idea del mundo.

Anotemos esto bien: una presentacién (o idea, o representacién) se puede
tomar en dos perspectivas muy diferentes. La primera no ve en ella lo que tiene
justamente de idea, de objeto, sino sélo lo que tiene de parte real de una cosa
del mundo (de un sujeto). En este sentido, las ideas no se distinguen del resto
de las partes del mundo mas que por el hecho de ser partes reales tan sdlo de
sujetos y no exactamente de cuerpos (aunque sobre este problema habra mu-
cho mas que decir). Un sujeto se distingue de un cuerpo basicamente porque
s6lo en los sujetos se pueden hallar, entre las partes que contienen, ideas u
objetos.

Por supuesto, cabe una segunda mirada sobre las ideas que desatiende lo
gue tienen en comun con el resto de las cosas naturales y trata de captar su
extraordinaria originalidad; la cual estriba en que una parte de una cosa pueda
ser, de suyo, el signo de una cosa distinta. Y como este signo tiene, al menos a
veces, si es que conocemos con verdad alguna cosa ajena a nosotros mismos,
que asemejarse mucho y muy perfectamente a la cosa designada por él, lo lla-
maremos tentativamente imagen o icono de su original. En definitiva, una idea,
ademas de parte real de un sujeto, es la realidad-imagen de una cosa diferente

del sujeto y diferente, como arquetipo suyo, de la idea misma.

‘ Investigaciones Fenomenoldgicas, vol. Monografico 4/1 (2013): Razdn y Vida.



PRIMEROS PROBLEMAS ONTOLOGICOS

Me valdré en las paginas siguientes de dos expresiones medievales que uso
Descartes en el texto capital de la Modernidad que son sus Meditaciones me-
tafisicas. Espero que alivien un poco la dificultad linglistica que hay a la hora
de reflejar las dos significaciones analogas de todos los términos ontoldgicos.
La realidad simplemente tal o arquetipica, la de los cuerpos y los sujetos, la
llamaré realidad formal (ya que este adjetivo significaba originamente “propia-
mente dicha”, “en acto”); a la realidad-imagen, derivativa y analdgica, la lla-
maré realidad objetiva (de hecho, desde el principio venimos hablando de “ob-
jetos™).

Y como he empezado a emplear términos de prosapia histdrica para esta
zona de la ontologia, continuaré asi. Este marco tentativo que estoy ahora ex-
plorando sostiene el monismo del ser particular. La nocion de idea u objeto que
he definido estd en el fundamento de la teoria sobre el conocimiento que se
denomina representacionismo. Hay muchas clases posibles de representacio-
nismo. Por el momento estamos hablando de representacionismo icénico y cau-
sal (o sea, de que el objeto es una imagen de la cosa en el sujeto causada por
la accion real de la cosa sobre el sujeto, y suficientemente semejante a la cosa-
causa como para darla bien a conocer, al menos en ciertos casos).

Sigamos adelante.

10

Tomando en cuenta el gran numero de los pensadores que la han sosteni-
do, una tesis plausible es la que afirma que lo que existe, puesto que todo es
de indole particular, es una multitud incontable, un conjunto ilimitadamente
numeroso de individuos. Y ahora se trata de ahondar un poco en los significa-
dos de “particular” y de “individuo”, sin seguir dandolos por puramente sinéni-
mos e indefinidos.

Para lo que acabo de decir, es indiferente que hablemos de seres formales
o de seres objetivos: la condicidn de particular, que se extiende por encima de
la diferencia entre realidad formal y realidad objetiva, es la que trae consigo la
multiplicidad sin limite. Por ello, a las innumerables realidades formales o ac-
tuales les corresponden en principio innumerables iconos suyos naturales, cada
uno de los cuales, por cierto, seguramente sera reflejado en un nuevo icono u

objeto (épor qué un objeto no va a tener iconos suyos también, cuando aveces

Investigaciones Fenomenolégicas, vol. Monografico 4/1 (2013): Razdn y Vida.

| 163



164 |

MIGUEL GARCIA-BARO

lo que conocemos es, evidentemente, la imagen de una imagen de una ima-
gen...?). Mas sencillo seria pensar que las cosas y las ideas constituyen dos con-
juntos infinitos de la misma cardinalidad que el conjunto de los nimeros natu-
rales, y que hay entre ellos exacta correspondencia uno a uno de todos sus
elementos; pero es poco probable que sea asi.

La definicion clasica de individuo consiste en que este ser es idéntico soélo a
si mismo, pero diferente de todo lo otro que él: unidad cerrada, en este senti-
do, sobre si misma. Pero valiéndonos sélo de este concepto no encontramos el
fundamento de que deba haber una cantidad infinita de individuos.

Tampoco lo encontramos analizando la nocién clasica y légica del particu-
lar: un particular es una unidad éntica que no admite ser predicada o dicha mas
que de si misma. Los particulares son, pues, singulares, o sea, seres que se
toman de uno en uno: seres que no estan en muchos.

Hay, entonces, al menos un aspecto comun a las nociones de individuo y de
particular o singular: la irrepetibilidad. El individuo no es comin mas que a si
mismo; o sea, no es comun en absoluto. Y lo mismo le sucede al particular o
singular.

Supongamos una unidad éntica, un ser, que en su nociéon misma se oponga
contradictoriamente al individuo y al particular como seres irrepetibles. Sera
aquella que precisamente sea comun a varios, repetible en varios y, por ello
mismo, susceptible de ser dicha con verdad a proposito de varios entes. En de-
finitiva, las nociones contradictorias de lo repetible y lo irrepetible son las no-
ciones de lo comun vy lo singular, lo universal y lo individual, lo genérico o es-
pecifico y lo particular.

La tesis del monismo del ser particular consiste, negativamente, en afirmar
que no hay ni cosas ni ideas universales: que no existe nada universal, ni for-
mal ni objetivamente.

Pero volvamos al problema de la relacion que pueda haber entre la irrepeti-
bilidad del individuo y el nimero sin cuento de los individuos. Y lo Unico que se
ve es que una unidad irrepetible no exige existir al lado de otras tan individua-
les como ella. En caso de que haya mas seres, solo sabemos de antemano que,
conforme a esta tentativa ontoldgica, ninguno sera idéntico mas que a si mis-
mo. O mas bien: asimismo sabemos que ningun ser, si hay mas de uno, com-
partird con ningun otro ninguna parte suya, ningun aspecto suyo; porque, de lo

contrario, esa parte o aspecto seria un ser repetible, comun y universal.

Investigaciones Fenomenoldgicas, vol. Monografico 4/1 (2013): Razdn y Vida.



PRIMEROS PROBLEMAS ONTOLOGICOS

En otras palabras: todo, si es que existe alguna pluralidad, sera siempre
nuevo respecto de cuanto ya haya existido; de hecho, radicalmente nuevo. A lo
sumo, quiza le esté permitido guardar algun parecido con algun otro ser; pero
este mismo parecido sera un caso unico e irrepetible. (Naturalmente, el recuer-
do de los iconos-objetos empieza inmediatamente a inquietar a quien va elabo-
rando este monismo; pero, como de costumbre, prefiero esperar a otras inquie-
tudes aln mas graves, duras y decisivas.)

Si admito, pues, que el individuo lleva en si mismo el principio de su unidad
y de su unicidad irrepetible, no por ello me veo llevado al pensamiento de los
infinitos individuos reales, que es también una parte del monismo usual de lo
individual. Tengo aun que introducir alguna nocion mas. Me sigue faltando
completamente la raiz de la multiplicidad.

Para hallarla, tendré ante todo, segin me parece evidente, que concebir un
medio uniforme que me sirva de receptaculo de la muchedumbre de los parti-
culares: algo asi como un lugar con muchos lugares. Sobre el fondo de este
nuevo pensamiento, la irrepetibilidad del individuo viene ahora a ser la prohibi-
cion de que se lo identifique en ningun aspecto o parte, y menos todavia en
todo, con otro individuo cualquiera, supuesto que pueda existir otro individuo
cualquiera en algun otro lugar de este medio uniforme. Sigue, pues, como es
evidente, faltando el principio que haga positivamente inteligible y efectivamen-
te real la multiplicacion de existentes singulares.

Pero, de entrada, habra que profundizar en la determinacion de este medio
uniforme, primera condicidn necesaria de la multiplicidad, en el que, como en
un lecho, se extiende la realidad del mundo. La primera sugerencia viene de la
nocién misma de que es irrepetible lo que no se encontrard una segunda vez.
Pero no hay que confundir el caracter temporal que tiene toda busqueda (aqui,
la de una repeticion) con la existencia independiente de los individuos irrepeti-
bles. Por el contrario, parece mas natural empezar concibiendo el lugar de luga-
res en que se hace real el mundo como extension pura, perfectamente inmavil
y perfectamente unitaria (o sea, no troceable, sin partes en el sentido fuerte de
esta expresion, como lo definimos antes).

Asi, la condicion radical para la multiplicidad ilimitada de las cosas particu-
lares que componen el mundo parece que ha de ser el espacio ilimitadamente
extenso; el cual tiene que ser concebido como una no-cosa e incluso como una

no-relacion, ya que cosas y relaciones son posibles sélo sobre el fundamento

Investigaciones Fenomenolégicas, vol. Monografico 4/1 (2013): Razdn y Vida.

| 165



166 |

MIGUEL GARCIA-BARO

del espacio. (Imaginemos a qué relaciones me refiero ante todo: innumerables
“junto a " individuales, que forman un conjunto que necesariamente posee ma-
yor cardinalidad que el conjunto de las cosas).

Pero aqui si que hay ya que reconocer la insuficiencia capital de los pensa-
mientos que voy desarrollando, y que no es otra sino que toda esta descripcidon
ontoldgica, como toda otra, claro estd que trascurre en el ambito de la repre-
sentacion, antes que en el ambito del mundo mismo. Si es verdad de alguna
manera la tesis representacionista, entonces por fuerza es verdad que lo que
inmediatamente hay, en tanto que conocido, no es el mundo actual y formal
mismo, sino mas bien la idea del mundo, el espectaculo del mundo, el signo o
icono del mundo: el mundo mismo como realidad objetiva, como representa-
cion.

Ahora bien, sucede -de aqui la importancia de tomar ya en cuenta esta in-
suficiencia- que, en cuanto uno intenta tomar seriamente en consideracién las
consecuencias de que el ser inmediato sea el ser objetivo y no el ser formal,
inevitablemente repara en el hecho de que el espectaculo del mundo es sucesi-
vo e incluso histérico, como ya dijimos, y no simultédneo. En otras palabras: la
novedad inagotable de que hemos hablado es la novedad de cada ahora, o sea,
de cada nuevo objeto llenando parcialmente este sujeto que soy yo. La expe-
riencia en la que de veras tiene su origen la tesis de la variedad sin limites del
mundo es la experiencia de que cada ahora, cada idea-ahora, cada objeto-
ahora, es irrepetible.

Ni que decir tiene que la unidad intima entre un ahora y un objeto es otra
consecuencia necesaria de la ontologia tentativa que estoy desarrollando. Es lo
mismo hablar de la individualidad e irrepetibilidad de las ideas que decir que
ningun ahora vuelve a ser ahora.

A esta nueva luz, el medio uniforme original en el que ha surgido el pensa-
miento del mundo y su variedad formidable e incontrolable no es ya el espacio
sino el tiempo. Y no el tiempo como una cosa o una relacion, sino el tiempo a
titulo de condicién de la existencia individual de cada cosa y condicién del “jun-
to a” de la multiplicidad de las cosas.

En la nueva perspectiva, el espacio se muestra como introducido en cada
ahora en la medida en que un objeto-ahora es una cosa o un conjunto de cosas

objetivas en el espacio objetivo (y no en el espacio formalmente existente).

Investigaciones Fenomenoldgicas, vol. Monografico 4/1 (2013): Razdn y Vida.



PRIMEROS PROBLEMAS ONTOLOGICOS | 167

Podria ser util que nos atrevamos a emplear una expresion del estilo de que
el ser inmediato (o inmanente) suele consistir en muchos lugares objetivos lle-
nos (no meros lugares vacios), que vienen a parecerse a cuentas en el rosario
de los objetos-ahoras, engranadas en el hilo uniforme de la no-cosa y no-

relacion que llamamos el tiempo.

11

Hagamos pertenecer a nuestro ensayo ontoldgico otras dos afirmaciones
muy plausibles: que existen muchos sujetos y que se da la comunicacién inter-
subjetiva. A fin de cuentas, aquellas proposiciones que estan implicadas en el
hecho mismo de escribir una ontologia no pueden pasarle a ésta inadvertidas.

Ahora bien, el material fundamental de la comunicacidn intersubjetiva sélo
puede estar constituido por los objetos particulares que vive cada sujeto; y es
evidente que la particularidad o irrepetibilidad absoluta de los objetos opone un
obstaculo gravisimo a la posibilidad de la comunicacién.

Un modo sencillo de entender ésta parece que lo ofrece el pensamiento de
gue en ella se trata de trasladar un objeto de un sujeto a otro, valiéndose de
palabras o gestos del cuerpo; pero esta claro que el envio de un objeto a otro
sujeto sélo tendria éxito cuando el receptor repitiera el mismo objeto que pri-
mero solo se hallaba en el sujeto emisor. Y nuestro monismo nos ha prohibido
la repeticidon, entendida en el sentido estricto como identidad de dos particula-
res.

Tendremos, pues, que recurrir a una teoria de la comunicaciéon que intente
operar tan sélo con objetos parecidos. Por ejemplo, podemos pensar en que se
asocie en un sujeto cierto nombre con cierto objeto, y en que la exteriorizacion
de ese nombre ante otro sujeto evoque en él otro objeto particular, asociado
con otro caso anterior muy similar (del "mismo nombre”). Si los objetos afines
se parecen lo suficiente, la comunicacidon sera posible, aunque esté siempre
enturbiada por la imposibilidad de compartir plenamente con nadie los objetos
propios.

Examinemos la consistencia de una teoria como ésta.

Como prueban la variedad enorme de las lenguas y mi propia capacidad pa-
ra inventar nuevos sistemas linglisticos, no hay duda de que las palabras no

son signos naturales de los objetos; y tampoco hay duda de que no pretenden,

Investigaciones Fenomenolégicas, vol. Monografico 4/1 (2013): Razdn y Vida. |



168 | MIGUEL GARCIA-BARO

salvo de modo excepcional, representar icdnicamente el objeto que significan.
Pero es que, ademas y sobre todo, aun dejando a un lado la artificialidad arbi-
traria de los signos linglisticos, es evidente que no cabe postular que se logre
lenguaje alguno dotado con un conjunto infinito de nombres particulares, o sea,
con un conjunto de ellos que tenga la misma cardinalidad que el conjunto de
los objetos particulares. Se entiende: si es queremos garantizar que el lengua-
je, en uno de usos basicos, vehicule la comunicacién intersubjetiva.

Pensemos, en otra direccidn, este conjunto infinito de nombres propios, es
decir, de nombres que sélo significan un objeto particular, al que han sido aso-
ciados arbitrariamente por un sujeto que ha vivido alguna vez ese objeto. De
repente comprendemos que nuestra teoria también nos impide explicar el ori-
gen del lenguaje en general. Porque el sujeto que vive sus objetos no tiene la
menor necesidad de fijarlos linglisticamente, ya que todos se le ofrecen dire-
cta, inmediata e irrepetiblemente. No precisa de signo alguno de ellos. Pero es
que, ademas, dada la irrepetibilidad de los objetos, estd del todo clausurado en
su ambito y no es capaz, ni aunque conciba la loca idea de una posible comuni-
cacion, de dedicarse a repetir de algin modo objetos dentro de su conocimiento
para irles ligando a los semejantes un hombre uniformemente semejante. Con
un lenguaje puramente privado de cada sujeto no se puede pensar la comuni-
cacion; pero es que el monismo del ser particular lleva incluso a la consecuen-
cia del establecimiento de ningun lenguaje privado.

Finalmente, para llevar al extremo la bancarrota ldgica de la concepcidn del
lenguaje como un conjunto infinito de nombres propios en exacta correspon-
dencia biunivoca con el conjunto de los objetos particulares, consideremos que
ningun sujeto que esté encarcelado en algln sector de estos dos conjuntos infi-
nitos se entendera a si mismo ni entenderad en ninguna medida su mundo pro-
pio. Si no cabe significar con un solo nombre repetible muchas ideas, el apren-
dizaje, el progreso en el conocimiento, desaparecen, igual que la comunicacion.

Sélo, pues, es saber que dé lugar a mas saber (saber propiamente dicho) el
que extrae del caso particular alguna informacién aplicable a otros casos; lo
que sucederd tanto mejor si la informacion es fijada en términos linguisticos
intersubjetivos. No puede decirse que sea saber la actitud intencional que se
limita estrictisimamente a la captacion directa de un objeto particular.

Pero en vez de perseguir ya ahora directamente la importantisima tesis que

de aqui se sigue respecto de la naturaleza de los objetos, nos conformaremos

‘ Investigaciones Fenomenoldgicas, vol. Monografico 4/1 (2013): Razdn y Vida.



PRIMEROS PROBLEMAS ONTOLOGICOS

de momento con considerar mejor el hecho, que acabamos de comprobar, de
que, aungue no quepa poner puertas al campo de la variedad abigarrada de los
objetos, es absolutamente imprescindible ponérselas al también abigarrado
dominio de los nombres propios, si queremos que éstos nos sirvan para algo, o
sea, que contribuyan a nuestro progreso tanto cognoscitivo como comunicativo.

Mejor dicho: en realidad, no tenemos que limitar lo ilimitable de los nhom-
bres propios, sino que mas bien debemos ampliar el terreno de las expresiones
linglisticas dando en él cabida a un conjunto nuevo, a una nueva categoria de
tales expresiones, una de cuyas funciones sera la de hacer posible la existencia
misma de los nombres propios Utiles.

Esta categoria esencial para que haya lenguaje, para que haya autocom-
prension, para que haya ciencia, aprendizaje y comunicacién intersubjetiva, es
la de los nombres comunes, generales o universales, ya que cada expresion de
esta clase significa muchos objetos.

El nombre universal lo es porque nombra de algin modo toda una multipli-
cidad de objetos; pero también vemos que es absurdo pensar que esta multipli-
cidad de objetos es, toda entera, la que se le asocia en cada caso en que com-
prendemos el nombre en cuestion. Y como tampoco puede pensarse que lo
asociado sea una porcién de la multiplicidad de objetos correspondiente, porque
entonces el nombre sélo nombraria ese sector de objetos, no cabe sino admitir
qgue al comprender el nombre universal es que se le asocia un objeto singular,
signo de los multiples objetos particulares que son los significados o nombrados
por el nombre. Si pensamos en todos los hombres o en todos los nimeros na-
turales, o simplemente en todos los objetos familiares de nuestra propia casa,
es evidente que no se nos presenta auténticamente cada uno de los miembros
de esos conjuntos en el instante en que, sin embargo, la comprensidon de su
nombre universal nos hace, efectivamente, pensar en la totalidad de ellos. Pero
es que incluso en los casos en que la cantidad de los elementos del conjunto en
que pienso al nombrarlo con su nombre comun es suficientemente pequeia
como para permitir representacién auténtica de cada uno, vemos que sélo cabe
pensar en la multiplicidad en tanto que unida: sélo es posible representarla en
la medida en que tal representacién es unitaria y no tan varia como los objetos

realmente abarcados por ella.

Investigaciones Fenomenolégicas, vol. Monografico 4/1 (2013): Razdn y Vida.

| 169



170 |

MIGUEL GARCIA-BARO

Ahora bien, si cuando entiendo un nombre universal capto un solo objeto
pero nombro todo un conjunto de objetos, ese objeto Unico que hace posible la
relacion de nominacién no podra ser nunca nombrado por un nombre propio.

En la teoria semantica, llamamos habitualmente significado al objeto que se
entiende al comprender un nombre. En el caso de los nombres propios, el signi-
ficado y lo nombrado (lo significado) coinciden; en el caso de los hombres uni-
versales, divergen.

Siendo asi, el problema de la nominacién universal es esencialmente el de
la relacidn intrinseca que exista entre el objeto unitario que es el significado del
nombre y los multiples objetos particulares que integran el conjunto de lo nom-
brado.

Como de costumbre, ensayamos primero la solucion mas facil posible, que
aqui es postular que el significado sea de naturaleza universal, en el sentido de
gue el objeto que él es se encuentre repetido idénticamente en cada uno de los
objetos particulares nombrados. La mera presencia de esta parte idéntica en
todos ellos explicaria sin necesidad de mas recursos la relacién de nominacion,
sOlo que habra que distinguir a propdsito de ella lo directamente nombrado,
que sera el significado universal, de lo indirectamente nombrado, que es cada
uno de los objetos particulares que contienen como parte idéntica en todos al
objeto-significado.

Sélo nombro entonces a los particulares a través de la mencion explicita de
su pertenencia al mismo conjunto; la cual, a su vez, queda explicada por la
presencia en todos de cierta parte idéntica, que es la que define el ambito posi-
ble o “extensidon” del conjunto. Aunque al significado podamos decir, como aca-
bamos de hacer, que lo nombramos directamente, la verdad es que lo nom-
bramos sélo en la medida en que estamos pensando explicitamente en que tie-
ne un ambito de particulares. No lo nombramos pensando en él desligado de su
relacidn intrinseca con esos particulares posibles. Lo que quiere decir que inclu-
so en esta perspectiva el significado sigue ejerciendo, fundamentalmente, un
papel mediador en la nominacion.

Para el monismo del ser particular, admitir que en la nominacién haya un
significado de esta naturaleza es, desde luego, imposible, a no ser que lo tra-
temos como un mero “ente de razén”, o sea, una ficcion del entendimiento. Y
una relacion cognoscitiva que usa semejante mediador va ya lastrada desde su

inicio.

Investigaciones Fenomenoldgicas, vol. Monografico 4/1 (2013): Razdn y Vida.



PRIMEROS PROBLEMAS ONTOLOGICOS | 171

Pero équé sucede si mantenemos el objeto-significado declarandolo un par-
ticular?

El nombre universal ejerceria entonces su funcién significativa por haber si-
do asociado con un objeto particular extraido del conjunto de los objetos nom-
brados. Ahora el significado se incluye, pues, entre lo nombrado, por mas que
esto sea multiple y aquello, uno y unico. Un particular que capto me hace refe-
rirme a todos los demas particulares de su mismo conjunto. ¢Cémo es posible?
Sera porque él hace las veces de todos los demas, es un representante suyo.
No que lo sea por si mismo: esta relacidén representativa se la ha afiadido mi
entendimiento al seleccionarlo de entre todos sus congéneres (me da igual por
qué razon). La relacion misma es un “ente de razén”, un invento mio utilisimo;
pero con algun potente fundamento en las cosas mismas, que tengo que obser-
var mas de cerca.

En primer lugar, con independencia del sujeto y su capacidad inventiva,
tiene que haber alguna relacién natural entre los multiples particulares, tal que
uno cualquiera pueda hacer de signo de los demas si alguien lo selecciona para
esta funcién (y le afade a la dicha relacion natural otra “de razén” meramente).
Como se trata de particulares, se excluye que la relacion natural en cuestiéon
sea ahora otra vez la de estar presente uno en todos.

En efecto, si cierto nimero de particulares estad reunido en una clase o es,
en general, reunible en alguna clase, ya que por los principios del monismo de
lo individual no pueden tener nada verdaderamente en comun, deben, al me-
nos, mantener ciertas relaciones, que seguramente quedan descritas de modo
suficientemente plastico con decir que tienen que consistir en algo asi como un
parecido general, un aire de familia. Un grupo de cualesquiera elementos se
daréd un aire de familia propio sélo de ese grupo, que podra ser compartido
abiertamente por mas particulares mas adelante, como de hecho sucede con
los parecidos familiares. Y asi la relacion que mantienen o que fundan todos los
particulares posibles de una clase es tan particular como la que mantienen en-
tre ellos los elementos de cualquiera de sus subconjuntos.

La nominacion universal se constituye luego sobre una ficcion que, en el
mejor de los casos, va montada como una superestructura que cubre adecua-
damente todo el ambito del natural aire de familia. Y es que al usar el nombre
como universal no empleo un particular a modo de vaga imagen de ciertos

otros particulares, sino que asumo la ficcion, de acuerdo con esta teoria, de que

Investigaciones Fenomenolégicas, vol. Monografico 4/1 (2013): Razdn y Vida. |



172 | MIGUEL GARCIA-BARO

las diferencias de todos los objetos nombrados se anulan en la unidad del Unico
gque esta realmente captado como significado. No es posible la nominacién uni-
versal, cuando la intento explicar en estos términos compatibles con el monis-
mo del ser particular, mas que si, en el desempeio de su funcidén de represen-
tante, el objeto particular que es el significado oculta, por asi decir, cuanto lo
diferencia. Aunque la verdad es que él se diferencia de manera particular, o
sea, distinta, de todos los objetos a los que esta representando. Lo capto como
absolutamente uno cualquiera entre todos los particulares de su clase, y sélo en
virtud de esta ocultacion remite enteramente por igual a todos.

Si analizamos el asunto con alguna finura, vemos que la ficcién no esta
propiamente sélo en ese ocultamiento, el cual, en realidad, es desatencion que
sabe ejercer con pericia un entendimiento maduro. En lo que realmente consis-
te es en que el entendimiento procura obnubilarse respecto de la infinita varie-
dad de lo real y piensa en este particular, al que la atenta desatencion selectiva
ha vuelto en algo asi como una sombra de si mismo, como si de verdad coinci-
diera con el resto de espectros de particulares que podriamos conseguir sobre
la base de otros casos concretos. Este como si es el responsable de que la no-
minacion universal no se tornasole en una absoluta equivocidad; la cual, justa-
mente, ya no seria nominacion universal sino nominacion propia que usaria
siempre, estlpida y cadticamente, el mismo signo. Es como si el representante
universal, gracias a esta depuracion que lo vuelve espectral, se hubiera conver-
tido en universal de suyo y no meramente por la virtud de una sobreafadida

“relacion de razén”.

12

Si revisamos las dos concepciones alternativas que acabo de exponer acer-
ca de la naturaleza del objeto-significado que es el medio para la nominacion
universal, destaca en seguida que les es comuUn a ambas una caracteristica in-
teresantisima. El objeto universal compartido por los particulares posee menos
contenido que cualquiera de éstos, ya que el contenido del universal es parte
idéntica dentro de sus particulares. Por su parte, el objeto particular represen-
tante de todos los de su circulo de semejanza no posee de suyo un contenido
menos variado y multiple que cualquiera de sus congéneres, pero se ve reduci-

do a espectro de si mismo por la obra de la razén dispuesta a usarlo como ins-

‘ Investigaciones Fenomenoldgicas, vol. Monografico 4/1 (2013): Razdn y Vida.



PRIMEROS PROBLEMAS ONTOLOGICOS | 173

trumento comunicativo basico Es, pues, comun al significado-representante y al
significado universal el hecho de que, tomados exactamente como funcionan al
mediar la nominacion universal, ambos son entidades mas sencillas que sus
particulares o sus representados. Y ademas, este tipo de mayor sencillez se
puede entender perfectamente como el producto, en los dos casos, del trabajo
del entendimiento depurando el contenido de alguno o muchos o todos los par-
ticulares de una clase.

La accidén de prescindir de cierta ganga estd, pues, en los dos procesos. A
este primordial reducir, prescindir o cortar (praecisio, abstractio) lo completa en
seguida, como el movimiento sintético que sigue de cerca al movimiento anali-
tico, la vision de todos los particulares bien desde el representante, bien desde
el objeto universal. Primero se asciende de lo particular a lo general (a lo que
es de suyo general o, respectivamente, a lo que sdlo funciona como si lo fue-
ra); después se desciende desde lo general a lo particular. En este descenso,
en esta sintesis en el sequndo momento, es donde propiamente luce la relacion
entre /o uno y lo mdltiple que es constitutiva del fendmeno basico de que haya
de alguna manera clases de cosas. Como los dos momentos son solidarios, su
reunion merece un nombre adecuado, y la tradicién nos ofrece el término abs-
traccion. Podemos llamar abstracto al objeto que resulta de la primera fase de
esta doble operacién, y, en cambio, concreto, a uno cualquiera de los objetos
particulares tomado o como punto de partida o como punto de regreso de la
abstraccién.

En el momento analitico, hay que prescindir de lo diferencial de los concre-
tos sobre los que se opera la abstraccién: hay que dejar a un lado las diferen-
cias individuales. Si se reconoce que el significado es un objeto universal, en-
tonces es que realmente el entendimiento habra prescindido de todas las dife-
rencias individuales de los concretos, porque le era posible por principio hacerlo
(ya que el monismo del ser particular se desecha como teoria imposible). Si se
piensa, en cambio, la abstraccién todavia dentro de este monismo, la operacién
del entendimiento no puede ser la de eliminar de verdad las diferencias indivi-
duales. Sencillamente, esto es un imposible. Consistird en el duro esfuerzo de
no tenerlas en cuenta, de hacer como si no existieran. Ellas existen, pero yo no
las miro, y asi utilizo el producto de la abstraccidon a sabiendas de lo convencio-
nal de mi manera de obrar. Aqui, la relaciéon del abstracto con sus concretos es

tal que, en todo concreto, si hubiera procedido a desatender lo diferencial, me-

Investigaciones Fenomenolégicas, vol. Monografico 4/1 (2013): Razdn y Vida. |



174 |

MIGUEL GARCIA-BARO

jor dicho, lo mas diferencial, lo que no tiene que ver con el aire de familia com-
partido, habria encontrado al final un producto que me serviria para lo mismo
gue este que ahora realmente tengo: como si ambos fueran perfectamente in-
tercambiables. Todos los concretos los posibles productos de esta atencion des-
atendedora vienen a ser lo mismo, si tiene uno la paciencia de concentrarse en
lo mas parecido hasta hacer que todo lo demds escape de nuestro actual obje-
to.

La disyuntiva es, pues, hasta aqui, la que hay entre una teoria de la abs-
traccién basada en la eliminacidon de las diferencias individuales y otra teoria
gue so6lo admite la expulsién hasta los margenes exteriores del objeto de lo que
hay de menos parecido en un concreto que esta en un determinado circulo de
semejanzas. Cuando digo “menos parecido” en realidad quiero decir: aquello
gue no me atrevo a asumir que haya de darse, mas o menos, en todos los
miembros de la clase.

Antes de decidir por alguna de las ramas de esta alternativa que no parece
ofrecer otras salidas, y sin limitarme a recordar que encontramos inconsisten-
cias graves en la teoria del significado universal, conviene que examinemos con
cuidado la naturaleza de los concretos, a fin de descubrir —de revisar, mas bien-
qué son en realidad las diferencias individuales. Una vez que se entienda bien
en qué consisten éstas y como se hallan presentes en los concretos, se sabra
qué es lo que podria quedar si me deshago de ellas.

Para empezar, supongamos por un espacio de tiempo, olvidando algunos
aspectos de pasados analisis, que compartimos con la mayoria de la gente y
quiza con el dudoso sentido comun que lo complejo se origina de lo simple, y
no lo simple de lo complejo. Y para evitar ain mejor dudas inmediatas sobre
semejante postulado, concedamos que, mas que en el ambito de las cosas, su
terreno de aplicaciéon es el del conocimiento. Si en las cosas no estamos nada
ciertos, en el conocimiento, o sea, en la esfera realmente inmediata (la de la
“realidad objetiva”) si parece, en cambio, muy plausible que la simplicidad sea
el origen de la complejidad, tanto en orden légico como quizd, incluso, en el

cronoldgico.

Investigaciones Fenomenoldgicas, vol. Monografico 4/1 (2013): Razdn y Vida.



