Investigaciones Fenomenologicas, n. 12, 2015, 275-283.

e-ISSN: 1885-1088

ROBERTO SOKOLOWSKI

INTRODUCCION A LA FENOMENOLOGIA

TR. DE ESTEBAN MARIN AVILA, MORELIA, MEXICO, SERIE FENOMENO-
LOGIA N° 13, JITANJAFORA, RED UTOPIA, 2012

La ya clasica introducciéon de Ro-
bert Sokolowski, publicada original-
mente en 2000, constituye una de
las mejores introducciones contem-
poraneas a la fenomenologia tras-
cendental. Es un acierto de la serie
Fenomenologia de la Editorial Jitan-
jafora apostar por una traduccion,
por lo demas muy cuidada, a cargo
de Esteban Marin Avila, para poner
a disposicion de los hispanohablan-
tes un recurso Uutil y notable para el
estudio de la filosofia fenomenolégi-

ca.

Lejos de los habituales manuales
histéricos donde se despliega una
version mas o menos resumida de la
filosofia de Husserl y algunos de los
representantes de la tradicion fe-
nomenolégica, el profesor Soko-

lowski ensaya el ejercicio de expo-

por Ignacio Quepons

ner una perspectiva “practica” del
trabajo fenomenoldégico, recorriendo
sus conceptos fundamentales a par-
tir de una apropiaciéon personal pero
muy precisa y clara de los temas y
problemas mas importantes de la
filosofia fenomenoldgica. Para Soko-
lowski la fenomenologia es la res-
tauracion del sentido mismo de la
filosofia a lo largo de su historia que
hunde sus raices en los maestros
del pensamiento antiguo. Como el
propio autor sefiala, “La fenomeno-
logia es el estudio de la experiencia
humana y de los modos en que las
cosas se nos presentan ellas mis-
mas en y a través de dicha expe-
riencia. La fenomenologia pretende
restaurar el sentido de la filosofia
que uno encuentra en Platon” (p.
10).



276

Los primeros trece capitulos de
su obra conforman un corpus unita-
rio el cual permite, no obstante, ser
consultado de manera independien-
te pues agrupa de forma clara cier-
tos temas centrales de la fenomeno-
logia tratados por separado. El ulti-
mo capitulo es un mapa del desa-
rrollo histérico de la fenomenologia
donde se pone atencién en algunos
de sus mas importantes exponen-
tes. La intencidn del autor es pre-
sentar una introduccién que, sin
detenerse en un detallado analisis
de la obra de Husserl, juega el doble
papel de introducir de forma clara y
con muchos ejemplos a los concep-
tos fundamentales de la fenomeno-
logia trascendental, y presentar, por
otra parte, una interpretacion in-
teresante de la fenomenologia como
ciencia filosoéfica estricta que consti-
tuye un punto de partida para la

discusioén entre los especialistas.

Un recorrido posible por la obra
de Sokolowski permite identificar
cuatro etapas o bloques a lo largo
de la exposiciéon del libro. La prime-
ra etapa estaria compuesta, de
acuerdo a nuestro esquema, por los
primeros cuatro capitulos. Esta pri-

mera etapa esta destinada a una

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 12, 2015.

IGNACIO QUEPONS

caracterizacion preliminar de la fe-
nomenologia que toma como hilo
conductor la nocién misma de inten-
cional (Capitulo I) para pasar, a tra-
vés de un analisis elemental de la
percepcion (Capitulo I1), a un mapa
conceptual que constituye el es-
quema formal de los conceptos ope-
rativos implicitos en el andlisis in-
tencional (Capitulo I11). Dichos con-
ceptos operativos son los pares “to-
do-partes”, “unidad-multiplicidad”,

“presencia-ausencia”.

En el tercer capitulo del libro, So-
kolowski destaca el caracter estric-
tamente logico y, en esa medida,
filosofico de los andlisis intenciona-
les, con lo cual se separa de forma
tacita de las apreciaciones mera-
mente psicoldgicas de la fenomeno-
logia. La vida de conciencia no es un
mero conjunto de vivencias psicolo-
gicas sino la trama en la que se ex-
hibe una légica interna que puede
comprenderse en términos de rela-
ciones de momentos independientes
y momentos no independientes, los
cuales exhiben no una mera suce-
sion de contenidos sino de conteni-
dos en los cuales se vive la concien-
cia de una unidad exhibida en una

multiplicidad de momentos. Final-



RESENAS

mente la dupla “presencia-ausencia”
cierra el apartado presentando la
I6bgica misma de la intencionalidad
en términos de menciones vacias y

cumplimientos.

La primera etapa del libro conclu-
ye en el capitulo cuarto, donde So-
kolowski explora la determinacion
especificamente filos6fica y radical
de la fenomenologia: la reducciéon
fenomenoldgica. Para Sokolowski la
auténtica actitud filoséfica es lo que
aqui llama “actitud fenomenolégica”
que constituye el auténtico punto de
partida de una ciencia que incluso
llega a comparar con la ciencia del
ser en cuanto tal sefalada por Aris-
toteles en el Cuarto libro de su Me-
tafisica. La recurrencia a los clasi-
cos, particularmente a Platén y a
Aristoteles, siempre de forma ama-
ble pero apasionada, da color al ta-
lante de una introducciébn compro-
metida con una forma muy especifi-
ca de comprender la fenomenologia
en perspectiva del desarrollo de la

historia de la filosofia.

El segundo bloque comienza a
partir del capitulo quinto donde co-
mienza por analizar las formas de la
experiencia en un analisis brillante y

ascendente que inicia con las viven-

cias de orden intuitivo, seguido por
las vivencias del orden de la re-
presentacion, las cuales mientan un
objeto que no estad presente. Este
segundo bloque termina en el capi-
tulo séptimo con una exposicion
critica de la intuicién categorial a
través de la cual captamos los obje-
tos y las relaciones de nivel supe-
rior: las formas del pensamiento.
Asimismo, este capitulo aborda uno
de los problemas decisivos del pro-
grama filoséfico de la fenomenolo-
gia: la génesis de los juicios a partir

de la experiencia.

Es interesante detenerse en una
exposicion sucinta del trazo general
de este capitulo que por lo demas
constituye uno de los mayores
aciertos expositivos de Sokolowski.
Segln su propia exposicion la no-
cion de “categorial”, cuyo uso habi-
tual en filosofia es “decir algo acerca
de algo”, se refiere en el contexto
de la fenomenologia al tipo de in-
tenciéon que articula un objeto con-
siderado en términos ldgicos. La
enunciaciéon de un estado de cosas
como una casa blanca o un perro
que tiene hambre nos traslada al
ambito de lo categorial. No vemos el

mero objeto simple sino que lo pen-

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 12, 2015.

277



278

samos ya en términos de relaciones
que pueden ser enunciadas en ora-
ciones predicativas. Los juicios, es-
fera de los enunciados categoriales,
tienen no obstante su génesis en la
experiencia. El segundo apartado
del mismo capitulo Sokolowski en-
saya un recorrido en torno a los
momentos de la constitucion inten-
cional de las unidades categoriales.
En primer lugar tenemos el momen-
to correspondiente a la pasividad.
Nuestra mirada, dice Sokolowski,
recorre las multiplicidades de los
lados, los aspectos y perfiles del
objeto, recorremos sus caracteristi-
cas sensibles como color, sensacion
de aspereza o lisura, todo ello en
una percepcion continua. En un se-
gundo momento tenemos la vuelta
de la atencién a un momento de la
trama perceptiva en el cual, por
ocasion del enfocar la mirada hacia
un punto, alumbramos una de las
apariciones de la sucesion de expe-
riencias perceptivas y lo destacamos
del resto. En un tercer momento
tenemos ya la formacion del objeto
categorial en la medida en que po-
demos captar no s6lo el momento
destacado en el plano meramente
pasivo, aislado del fondo, sino que

somos capaces de articularlo en una

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 12, 2015.

IGNACIO QUEPONS

totalidad como momento en el cual
se exhibe un objeto en sentido mas
amplio. En el ejemplo de Sokolowski
se trata de volver la atencién a la
vibracion de un automavil, donde no
sOlo destacamos la vibracion sino
que somos capaces después de
asumirla como un momento en rela-
cion al todo automoévil, y no sélo al
automovil como tal sino a la relaciéon
que permite captarlo como un au-
tomovil dafiado. El auto tiene una

vibracion irregular: esta fallando.

La esfera categorial estd confor-
mada por las relaciones en sentido
I6gico superior, el orden del pensa-
miento en sentido mas estricto, el
cual, se manifiesta en las estructu-
ras del lenguaje. Como dice Soko-

lowski:

El lenguaje no flota por si mismo
encima de nuestra sensibilidad; la
razén por la cual podemos usar el
lenguaje es que somos capaces del
tipo de intencionar que constituye
objetos categoriales. La sintaxis del
lenguaje esta fundada en la articu-
lacion de todos y partes que tiene
lugar en el intencionar categorial. La
sintaxis del lenguaje simplemente
expresa las relaciones de parte y

todo que se sacan a relucir en la



RESENAS

conciencia categorial. No es verdad
gue podamos pensar porque tene-
mos lenguaje; mas bien, tenemos
lenguaje porque podemos pensar,
porque tenemos la habilidad de al-
canzar intenciones categoriales (p.
117).

El paso a la conciencia categorial
atraviesa precisamente la posibili-
dad de relacién entre la captacion
de la parte como captacién de un
todo como unidad. Para Sokolowski
el concepto que usa aqui de unidad
no equivale a la identidad de la per-
cepcion. En el caso de la percepcion
las vivencias sucesivas exhiben un
todo como identidad del objeto, la
captacion de la unidad a la que se
refiere aqui Sokolowski supone una
relacion del momento como mo-
mento identificable de forma discre-
ta pero, al mismo tiempo, como
momento de un proceso o de una
unidad articulable en relaciones de
momentos discretos, o dicho en sus
términos, la forma “todo-con-parte”.
Es asi como se constituye un objeto
categorial. En este punto Sokolowski
nos recuerda que constituir es pre-
cisamente “articular” o bien “actua-
lizar en su verdad”. Asi, constituir

un estado de cosas, en este contex-

to, es permitir que una cosa se ma-
nifieste tal y como es por la media-
cion del entendimiento que articula

su unidad.

Los objetos categoriales, como
objetos del pensamiento estan fun-
dados en percepciones simples, es
decir, la formacion de las estructu-
ras sintacticas de todo y parte, asi
como las unidades ideales por cuya
mediacion articulamos el discurso
racional sobre el sentido del mundo

depende siempre de la experiencia.

El tercer bloque comienza con lo
que llama “fenomenologia del yo” y
avanza por las formas del horizonte
trascendental de experiencia, desde
el analisis que otros investigadores
llaman egoldgico hasta la esfera
intersubjetiva y con ella, a la tema-
tizacion del mundo de la vida como
horizonte primitivo de nuestra rela-
cion originaria con nuestro mundo
en torno. La exposicion de la tema-
tica del yo trascendental es uno de
los aciertos mas importantes y tam-
bién mas originales del libro. Para
Sokolowski el asunto de la fenome-
nologia es la aclaracion del sentido
de la verdad y la significacion, y la
figura respecto de la cual se articula

dicho sentido, en cuanto “dativo” de

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 12, 2015.

279



280

la experiencia, el agente de la ver-
dad es el yo. La diferencia de la fe-
nomenologia entre el yo empirico y
el yo trascendental consiste en que
éste ultimo es el mismo yo que cada
uno somos pero asumido justo en
relacion a la verdad, el sentido y la
razon. Es decir, para SokolowskKi
hablar de yo trascendental implica
no sdlo la identidad del sujeto de la
experiencia sino sobre todo su ca-
pacidad de reflexionar y darse cuen-
ta de que él es la instancia de la
manifestacion del sentido y la ver-
dad. “El ego trascendental es cada
uno de nosotros tomado como
agente de la verdad, como uno que
puede declarar responsablemente la

verdad de una situacion” (p. 149)

Es asi que el yo trascendental no
es la conciencia privada del sujeto
sino, para Sokolowski, se trata de
una figura publica (p. 152) justo en
la medida en que la racionalidad no
es asunto privado sino intersubjeti-
vo. El sujeto trascendental es aquel
que reflexiona y confirma su carac-
ter de agente de la verdad y tam-
bién el que actia en consecuencia y
da razén de si mismo, de su actuar.
La fenomenologia como aclaracion

de las estructuras fundamentales de

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 12, 2015.

IGNACIO QUEPONS

la intencionalidad, los correlatos
objetivos de la experiencia asi como
las metas y los alcances de la ten-
dencia intencional es ante todo una
aclaracion de su racionalidad. Aqui
ademas destaca que “Ya que lo que
nos hace humanos es nuestra racio-
nalidad, la fenomenologia es la ex-
ploraciobn de nosotros mismos en

nuestra humanidad”.

El yo trascendental tiene asi tres
momentos de identificacion. El pri-
mero es la identidad como agente
de los actos intencionales de per-
cepciodn y otras representaciones, en
suma, la sintesis unitaria del sujeto
en relacién a sus vivencias. En se-
gundo lugar estd el agente de la
actividad categorial que articula en
redes sintacticas y juicios el sentido
de su experiencia. Por ultimo esta el
momento relativo al yo como sujeto
de la responsabilidad, el sujeto que
es capaz de reflexionar sobre su
propia actividad y ademdéas tomar

posicidon sobre tu propia vida.

El capitulo sobre el yo es sucedi-
do por otro donde el tema es la ex-
posicidon sucinta de la unidad del yo
en la sintesis de la temporalidad.
Aqui se expone el caracter funda-

mental de la experiencia del tiempo



RESENAS

en la unidad de la vida de concien-
cia. La unidad del yo tiene como
correlato el mundo, y es asi que el
penultimo capitulo de esta segunda
parte esta destinado al concepto de
mundo de la vida y finalmente, hay
un capitulo breve sobre la intersub-
jetividad. Hasta esta parte Soko-
lowski ha articulado la trama de la
fenomenologia en torno a la dinami-
ca de la relaciéon entre la unidad y la
multiplicidad, y la funcién unificado-
ra como dativo de la experiencia

que juega el yo.

La ultima parte del libro te-
matiza explicitamente el problema
de la verdad que comienza en el
capitulo X1 y avanza por la conside-
racion de la idea de evidencia, razén
y verdad, pasando por la meditacion
por la consideracion de esencias y
concluye en una presentacion de la
especificidad filosofica de la feno-
menologia y su contexto actual. Al
final del libro nos encontramos con
un apéndice en el que se hace un
recorrido histérico del movimiento
fenomenoldgico y se resefia de for-
ma general los aportes de los més
importantes exponentes del movi-

miento a nivel mundial.

Para cerrar esta recension quisié-

ramos detenernos en algunas apre-
ciaciones importantes interpretacion
de Sokolowski, que se suman a la
lograda claridad de su exposicién.
La obra de Sokolowski no es una
mera introducciéon a Husserl, sino,
como hemos sefalado antes, plan-
tea una manera precisa de entender
la fenomenologia misma que difiere
mucho en estilo respecto de Husserl
pero gana mucho en claridad, y so-
bre todo, acerca a Husserl a la tra-
dicion filosofica, fundamentalmente

a Aristoteles.

En el capitulo cuarto donde intro-
duce a la idea de la reduccion tras-
cendental, en reiteradas ocasiones
seflala que la fenomenologia resti-
tuye una verdad adquirida “antes de
que la filosofia entre en escena” (p.
82). La fenomenologia, dice, “con-
templa estos logros y sus activida-
des subjetivas correlativas, pero si
los logros no estuvieran ahi, no ha-
bria nada acerca de lo cual la filoso-
fia pudiera pensar. Tiene que haber
opinién verdadera, tiene que haber
una doxa previa, para que pueda
haber filosofia. La fenomenologia
puede ayudar a las intencionalida-
des naturales a clarificar lo que es-

tan buscando, pero nunca las reem-

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 12, 2015.

281



282

plaza” (p. 82). Esta apreciacion de
la fenomenologia, que tiene mucho
de correcto, corre el riesgo de po-
nernos ante la siguiente cuestion: Si
la fenomenologia no hace sino resti-
tuir una verdad para la cual no hace
falta ni filosofia ¢entonces para qué
fenomenologia? Sokolowski insiste
simplemente en la idea de la resti-
tucion de lo que llama “la validez del
sentido comun” (p. 83) que en su
apreciacion se asume que quiza se
refiera a lo que en Husserl es el
mundo de la vida. No obstante, una
vez mas, no deja claro entonces
para qué se ejecuta la reduccion

trascendental.

La reduccion trascendental, lejos
de ser una mera aclaracion de las
“intencionalidades naturales”, como
sugiere Sokolowski, mas bien em-
prende una reinterpretacion casi
llamar transvalorativa de la manera
en la cual se asumian esos mismos
datos de la experiencia, ciertamente
dados antes de toda filosofia. La
referencia a Aristoteles delata el
interés mas bien realista de Soko-
lowski, cuando afirma que Aristéte-
les no “manosed” la vida politica ni
las matematicas sino que tratdé de

entender lo que eran y quiza acla-

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 12, 2015.

IGNACIO QUEPONS

rarselo a ellas mismas.

Para la fenomenologia no basta
aclarar lo que las ciencias son (tarea
de las ontologias), sobre todo no
basta aclararlo desde los mismos
prejuicios que determinan el sentido
de lo que creemos que son, sino,
por el contrario, emprende el ca-
mino de la redefinicion de las cien-
cias sobre la base del sentido dado
en la experiencia. Es ahi donde des-
cansa la radicalidad de la reduccion
trascendental. No se equivoca Soko-
lowski en cambio cuando sefala que
la reduccién trascendental no es una
“escapatoria de la cuestion del ser o
del estudio del ser en tanto que ser;
muy al contrario. Cuando nos vol-
vemos de la actitud natural a la fe-
nomenolégica formulamos la pre-
gunta por el ser, porque comenza-
mos a ver las cosas precisamente
como nos son dadas, precisamente
como se manifiestan, precisamente
como se determinan por la “forma”,
que es el principio de la revelacion
de las cosas. Comenzamos a ver las
cosas en su verdad y en su eviden-
ciarse. Esto es verlas en su ser” (p.
84). Tal vez ese es precisamente el
sentido de lo trascendental o lo que

Sokolowski llama “el yo como el



RESENAS

dativo de la manifestacion” de lo

que es.

Uno de los méritos mas impor-
tantes de su interpretacion es cen-
trar el hilo conductor de la tarea de
la fenomenologia en una manera de
entender la verdad como manifesta-
cion de lo verdadero a través de la
razén. Asi, el ego trascendental,
dice con justicia Sokolowski, se re-
fiere a “cada uno de nosotros toma-
do como agente de la verdad, como
uno que puede declarar responsa-
blemente la verdad de una situa-
cion” (p. 149) y asi, la fenomenolo-
gia se convierte en “la exploraciéon
del ego trascendental en todas sus
formas intencionales, junto con los

correlatos noematicos que se en

cuentran como las metas de estas

intencionalidades” (p. 149)

Por lo anterior podemos concluir,
sin ninguna reserva, que la obra de
Sokolowski, ahora traducida al es-
pafiol, constituye una de las mas
importantes introducciones a la fe-
nomenologia a las que podemos
tener acceso en nuestra lengua. La
conjuncion entre el lenguaje claro y
alejado de tecnicismos, sin perder
en ningln momento el rigor, y el
talante intelectual de Sokolowski,
comprometido a asumir la fenome-
nologia como un acceso universal a
la filosofia, hace de su libro una
obra util para los principiantes y un
interlocutor actual para los especia-

listas.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 12, 2015.

283








