Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 17, 2020, 155-176

e-ISSN: 1885-1088

HACIA UNA FENOMENOLOGIA DE LA LECTURA. RICEUR

Y HUSSERL EN DIALOGO EN TORNO A LAS VARIACIONES

IMAGINATIVAS EN LA LECTURA DE TEXTOS DE FICCION

TOWARDS A PHENOMENOLOGY OF READING. RICEUR

AND HUSSERL IN DIALOGUE ABOUT IMAGINATIVE VARIATIONS

IN READING FICTION TEXTS

Resumen: En este texto se describe la estruc-
tura del acto de la lectura como encuentro entre
la conciencia del lector y el texto de ficcion —
teniendo en la base la imaginacion—. Con este
propdsito en mente, se lleva a cabo una lectura
complementaria entre la hermenéutica del texto
de Ricceur y los anélisis sobre la conciencia de
fantasia de Husserl, en tres momentos: 1) expli-
citacion de la autonomia semantica del texto de
ficcion sobre la base de la constitucion de mun-
dos de fantasia en el modo “como si”; 2) des-
cripcién de la configuracién de la experiencia de
tiempo en el acto de la lectura como un modo
de neutralizaciéon; y 3) descripcion de la escisiéon
del yo en el modo “como si” constitutivo de los
mundos de fantasia en la experiencia de la lec-
tura como condicién de posibilidad de la com-
prensiéon del si mismo (correlacion texto-lector).

Palabras clave: fenomenologia de la lectura,
variaciéon imaginativa, texto de ficcion, Ricceur,
Husserl.

Manuel Alejandro Prada Londofio*

José Luis Luna Bravo**

Abstract: This text describes the structure of
the act of reading, based on imagination, as a
meeting between the reader’'s awareness and
the fictional text. With this purpose in mind, a
complementary reading is carried out between
Ricceur’s hermeneutics of the text and Husserl’s
analyzes of fantasy consciousness, in three mo-
ments: 1) making explicit the semantic auton-
omy of the fictional text on the basis of the con-
stitution of fantasy worlds in the “as if” mode;
2) description of the configuration of the time
experience in the act of reading as a mode of
neutralization; and 3) description of the splitting
of the self in the “as-if” mode constitutive of fan-
tasy worlds in the experience of reading as a
condition of possibility of understanding the self
(text-reader correlation).

Keywords: phenomenology of reading, imagi-
native variation, text of fiction, Ricceur, Husserl.

* Doctor en Filosofia Contemporanea y Estudios Clasicos por la Universidad de Barcelona. Profesor de
la Universidad Pedagoégica Nacional, Bogota. Miembro del grupo de investigacion Moralia. Correo electr6-

nico: mpradalon@gmail.com.

* Doctor en Filosofia por la Albert-Ludwigs-Universitat Freiburg, Alemania. Profesor de la Universidad
de San Buenaventura, sede Bogota y del Colegio Andino — Deutsche Schule, Bogota. Correo electrénico:
joseluislunabravo@gmail.com. Miembro del grupo de investigacion Devenir.

Fecha de recepcion: 15-X-2020

Fecha de aceptacion: 8-X1-2020


mailto:mpradalon@gmail.com
mailto:joseluislunabravo@gmail.com

156

MANUEL A. PRADA Y JOSE Luls LUNA

La fenomenologia es también una victoria contra los
hechos brutos por medio del método de las variaciones
imaginativas.

Paul Ricoeur?

[...] los enunciados descriptivos, los juicios sobre los
personajes, sobre su desarrollo esperado, etc., tam-
bién tienen un tipo de verdad objetiva, aunque estos
se refieran a ficciones.

Edmund Husserl?

Este poder de transformar los significados dados en
nuevos nos permite construir el futuro como el teatro
posible de la libertad propia, como un horizonte de es-
peranza.

Richard Kearney?

INTRODUCCION

Dos ideas fungen como “telén de fondo” de esta exposiciéon: 1) para Ricceur,
el acceso al sentido de la propia existencia, la comprensiéon de nosotros mismos
y de nuestra condicion situada, solo son posibles mediante el gran rodeo por los
simbolos de la cultura; 2) Ricoeur no abandona la fenomenologia, ni hace un
“transito” de esta Ultima a la hermenéutica, sino que trabaja siempre como fe-
nomenodlogo, sumandose con ello creativamente a la larga lista de herejias sobre
Husserl?.

Respecto a la primera idea, cabe anotar que la pregunta por la lectura de
textos literarios ocupa un lugar de central en textos como La métaphore vive,
Temps et récit o Soi-méme comme un autre en los que se desarrollé una com-
pleta teoria del texto, una filosofia de la lectura y una reflexién en la que Ricceur

articuld la pregunta por la configuracion de narraciones histéricas y de ficcidon con

1 Paul Ricceur, “Etude sur les Méditations cartésiennes de Husserl”, en A I’école de la phénoménologie,
Paris: Vrin, 2004, 222.

2 “Demnach haben auch die beschreibenden Aussagen, die Urteile iiber die Charaktere, iiber ihre zu
erwartende Entwicklung usw. eine Art objektiver Wahrheit, obschon sie sich auf Fikta beziehen”. Edmund
Husserl, Phantasie, Bildbewusstsein, Erinnerung. Zur Phdnomenologie der anschaulichen Vergegenwarti-
gungen. Texte aus dem Nachlass (1898-1925), ed. Eduard Marbach, Husserliana, Bd. XXIIl, La Haya;
Boston; Londre: Martinus Nijhoff, 1980, 520.

3 Richard Kearney, “Exploring Imagination with Paul Ricoeur”, en Stretching the Limits of Productive
Imagination. Studies in Kantianism, Phenomenology, and Hermeneutics, ed. Saulius Geniusas, London -
New York: Rowman & Littlefield, 2018, 189.

4 Tomas Domingo, “¢Es Paul Ricoeur un fenomendlogo? Entre fenomenologia y hermenéutica”, Escri-
tos 26, n.° 57 (diciembre de 2018): 251-82,
https://doi.org/http://dx.doi.org/10.18566/escr.v26n57.a02.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 17, 2020



HACIA UNA FENOMENOLOGIA DE LA LECTURA: RICEUR Y HUSSERL EN DIALOGO ... 157

el cuestionamiento por la configuracion narrativa de la identidad personal y sus
implicaciones éticas.

Ahora bien, a pesar de que se pueden establecer notables diferencias entre
énfasis, referentes tedricos de discusion e intereses de investigacion de la filoso-
fia ricceuriana de este periodo respecto a los de obras anteriores (por ejemplo
los dos volumenes de Philosophie de la volonté), lo que parece ser una constante
en el periplo intelectual de Ricceur es que las preguntas filoséficas fundamentales,
en general, y las relacionadas con la condicion humana, en particular, no siempre
comienzan en el terreno del pensamiento puro, sino que requieren el rodeo por
el universo simbdlico de mitos, metaforas o relatos. En palabras de Ricceur, su
filosofia opera “como si el hombre solo accediera a su propia profundidad por el
camino real de la analogia, y como si la conciencia de si solo pudiese expresarse,
por ultimo, a modo de enigma y requiriese no accidental, sino esencialmente,
una hermenéutica”>.

De la segunda idea da cuenta la presencia de un didlogo permanente con
Husserl que puede constatarse a lo largo de sus obras. Este dialogo es significa-
tivo no solo respecto al seguimiento, ampliacién y critica de la “doctrina” husser-
liana, sino sobre todo por la encarnacion de al menos dos postulados caros a la
fenomenologia. El primero afirma que el si mismo se hace en la correlacion su-
jeto-mundo, correlacion en la cual el yo no es duefio del sentido, sino que re-
quiere siempre “la guia trascendental del “objeto” (un sentido constituido “frente-
a”)”6. “Objeto” se refiere aqui a las cosas, a los acontecimientos del mundo, al
lenguaje, a los textos e incluso a los otros, a nuestra vida en comun, a las insti-
tuciones, etc., todo aquello que se pone frente a nosotros (Gegen-stand) y nos
invita al trabajo de pensar, ademas de ser constitutivo del quién que somos. En
la descripcién fenomenolégica de como aparecen estos “objetos” comprendemos
como vamos cumpliendo la tarea de desarrollar nuestras capacidades.

El segundo postulado se cifra en que la fenomenologia nos ensefia que el
pensar comienza cuando el ser humano es capaz de poner en suspenso, para

cuestionarlos, convicciones, percepciones y modos de ver el mundo, a los otros

5 Paul Ricceur, Philosophie de la volonté. 2. Finitude et culpabilité, Paris: Points, 2009, 27.
% Domingo, “¢Es Paul Ricoeur un fenomenélogo?....”, 267 s.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 17, 2020



158 MANUEL A. PRADA Y JOSE LuIS LUNA

y a uno mismo, propios de la actitud natural. Al respecto, es ilustrativo como

Ricceur plantea la situacion inicial del trabajo del pensar:

Estoy inicialmente olvidado y perdido en el mundo, en cosas, en ideas, perdido
entre plantas y animales, entre otra gente, perdido en las matematicas. La pre-
sencia (que nunca ha de ser negada) es el lugar de la tentacion. Hay a la vista

una trampa, la trampa de mi alienacion. Estoy afuera, distraido”.

La fenomenologia permite, entonces, despertar de esta distraccion al ejercer
un trabajo critico que pone en cuestion el aparecer de las cosas y del ego que las
percibe; asi, poner la actitud natural entre paréntesis “es el primer acto libre
porque es el liberador de la ilusibn mundana. Por este acto yo aparentemente
pierdo el mundo mientras verdaderamente lo estoy ganando”8.

En la base de este “giro de mirada” se encuentran las variaciones imaginati-
vas. Tales variaciones constituyen un “método a través del cual llegamos a lo
que Husserl llama [en Ideas] el “ver esencial”, es decir, una comprension de una
“esencia” o eidos”®. Este eidos no es la esencia platénica, sino un universal cons-
tituido a través de una sintesis entre las presentaciones actuales, pasadas y po-
sibles de un objeto dadas en un acto de conciencia. Cuando el fenomendlogo se
ocupa de un asunto, hace el gjercicio de examinarlo, via imaginacion, desde dis-
tintos puntos de vista, segun diversas consideraciones, para entender, en el cruce
de posibilidades imaginadas, cuales son constitutivas realmente de la cosa estu-
diada y de cuales se puede prescindir. En segundo lugar, las variaciones abren
el pensamiento y la accidon a otros modos de ser de las cosas, a nuevas posibili-
dades de ser del mundo y de mi mismo?°. Al fin y al cabo, “la imaginacién es un
modo indispensable de investigacion de lo posible”1!.

Si bien es cierto que Ricceur tiene a la vista de manera particular los analisis
de Husserl expuestos en Ideas I, y con ello las descripciones de la imaginacion

puestas “al servicio del método”, los analisis mas detallados sobre la experiencia

7 Paul Ricceur, A Key to Husserl's Ideas I, ed. Pol Vandevelde, trad. Bond Harris y Jacqueline Bou-
chard, Milwaukee: Marquette University, 1996, 42.

8 Ricceur, A Key to Husserl’s Ideas I, 43; Paul Ricceur, “Kant et Husserl”, en A I'école de la phénomé-
nologie, Paris: Vrin, 2004, 275.

9 Leslie MacAvoy, “Distanciation and Epoché: The Influence of Husserl on Ricoeur’s Hermeneutics”, en
Hermeneutics and Phenomenology in Paul Ricceur. Between Text and Phenomenon, ed. Scott Davidson y
Marc-Antoine Vallée, Cham: Springer, 2016, 20.

10 MacAvoy, “Distanciation and Epoché...”, 21-22.

11 Ricceur, Philosophie de la volonté. 2. Finitude et culpabilité, 198.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 17, 2020



HACIA UNA FENOMENOLOGIA DE LA LECTURA: RICEUR Y HUSSERL EN DIALOGO ... 159

imaginativa se encuentran en el volumen XXIIl de Husserliana dedicado a la fan-
tasia, la conciencia de imagen y la imaginaciéon, publicado en 198012. Las des-
cripciones desarrolladas en este texto, a pesar de carecer de uniformidad, toda
vez que comprenden manuscritos de un periodo de casi treinta afos, ofrecen una
perspectiva muchisimo mas amplia de los actos de conciencia presentificantes
(Vergegenwaértigen), dentro de los que se destaca la fantasia, que Ricoeur no
tematizara directamente, pero que permiten profundizar los analisis alrededor de
la experiencia de la lectura.

A la luz de las consideraciones anteriores, en lo que sigue se esbozara el
papel que ocupa la conciencia de fantasia, en general, y las variaciones imagina-
tivas, en particular, en la experiencia de la lectura de textos de ficcion en el marco
de la filosofia ricceuriana, pero ampliada a partir de los analisis de Husserl. Tres
aspectos mereceran especial atencion: a) la redescripcion de la realidad; b) la

configuracion de la experiencia del tiempo; y c) la comprension de si mismo.

1. REDESCRIPCION DE LA REALIDAD: LA AUTONOMIA SEMANTICA DEL TEXTO Y

LA CONSTITUCION DE LOS MUNDOS DE FANTASIA EN EL MODO “COMO SI”.

Especialmente en Du texte a I'action, vemos el esfuerzo permanente de
Ricceur por otorgarle a los textos su autonomia semantica. Esto significa que, por
un lado, una obra literaria no refleja la psique del autor, ni ha de buscarse en ella
una comprension mejor que la que el autor tuvo de si mismo; por otro, los textos
tampoco son el reflejo de la ideologia politica, econdémica, cultural o de otra na-
turaleza del autor o del contexto en el que éste compuso la obra. Al contrario,
Ricceur sefala que el texto se distancia del acontecimiento del discurso, lo que
significa que en él se pierde la inmediatez del habla, del cara a cara, de la osten-
sibilidad de la referencia, del contexto de produccion. Es precisamente esta “pér-
dida” la que le hace ganar al texto su espesura de sentido en la medida en que
amplia el referente espacio-temporal del discurso: ahora éste, liberado de su
contexto de produccién y fijado en la escritura, esta abierto a todo aquel que

sepa leer; el texto puede trascender las fronteras de su mundo circundante para

12 Husserl, Hua XXIII.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 17, 2020



160

MANUEL A. PRADA Y JOSE Luls LUNA

alumbrar referentes diferentes a los que su autor apuntaba o a los que el texto
mismo remite.

Otro aspecto que resalta Ricoeur ya se anunciaba en su obra temprana cuando
afirmaba que las variaciones imaginativas tenian como uno de sus rendimientos
la destruccién ideal del mundo'3. Dado que “solo la ficcién, por seguir siendo
ficcion incluso cuando proyecta y describe la experiencia, puede permitirse un
poco de ebriedad”!*; y que “lo imaginario no tolera la censura”1®, el autor francés
resalta que el texto tiene la capacidad de referirse a un universo que desafia o
redice leyes fisicas 0 morales, normas sociales habituales, formas consagradas
como “normales” de estar en el mundo.

En esta capacidad de redecir el mundo, en el redecir la realidad personal y
colectiva, propios de la ficcion, radica la potencia subversiva del lenguaje, la po-
tencia subversiva de la imaginacién y, por contera, la fuerza critica de la litera-
tura, al mostrar que los textos abren mundos posibles en los que se fraguan para
los lectores horizontes de sentido y accidn que pueden contravenir lo establecido.

Ahora bien, ¢como es posible la configuracion de estos espacios de ficcion
depositarios de tal autonomia? La clave esta quiza en lo que Husserl, muy tem-
pranamente (1904-05), anuncia como una total separaciéon entre el campo de la
fantasia y el campo de la percepcion'®. Esta separacién hunde sus raices en la

naturaleza misma de estos dos actos. Al respecto, afirma Husserl:

Caracterizamos a la percepcion como un acto en el que lo objetivo aparece en
cierto modo como en propia persona, como él mismo presente (gegenwartig). En
la fantasia bien es verdad que aparece el objeto en tanto él mismo, como él pre-
cisamente es, el que aparece alli, pero él no aparece como presente, él es solo

presentificado (vergegenwartigt), es en cierto modo como si estuviera alli'’.

Asi las cosas, lo fantaseado no es aprehendido como algo presente, pero
tampoco como algo pasado o futuro, que seria lo recordado o lo esperado, sino

que es intuido “como si” (als ob) fuera presente, pasado o futuro, es decir, “como

13 paul Riceeur, “Analyses et problémes dans Ideen 11”7, en A I'école de la phénoménologie, Paris: Vrin,
2004, 117.

14 paul Ricoeur, Temps et récit 111. Le temps raconté Paris: Seuil, 1985, 245.

15 Ricceur, Temps et récit 111, 484.

16 Husserl, Hua XXIII, 49.
17 Husserl, Hua XXIII, 16.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 17, 2020



HACIA UNA FENOMENOLOGIA DE LA LECTURA: RICEUR Y HUSSERL EN DIALOGO ... 161

si” lo aprehendido fuera real®. Este caracter del “como si” de la fantasia da pie
a la constitucion de lo que Husserl denomina “mundos de fantasia” (Phantasie-
welten). Una vez que el yo que fantasea en el modo “como si”, por asi decirlo,
se libera de la creencia en la realidad, puede experimentar todos los posibles
mundos de fantasia como si fueran reales. Afirma Husserl: “Podemos decir tam-
bién que experimentamos no realmente, sino que fantaseamos en el interior de
una experiencia; para nosotros es asi, es como si tuviéramos una experiencia”*.

Pero ¢qué quiere decir este “fantasear en el interior de una experiencia”? De
acuerdo con Rudolf Bernet, aqui tiene lugar una suerte de escisiéon del yo, una
duplicacién de la conciencia intencional?®, pues, por un lado, tenemos al yo que
fantasea actualmente; y, por otro, al yo fantaseado. El yo real que fantasea sos-
tiene como no real todo aquello que es fantaseado, es claramente una ficcion;
sin embargo, para el yo de la fantasia no hay duda de que aquello que tiene lugar
en el mundo de fantasia existe, aunque sea en el modo “como si”, de manera
que puede sostener una cuasi-posicion de creencia de todo aquello que experi-
menta en el mundo de fantasia. En palabras de Husserl: “Entonces tenemos dos
yoes, el del mundo de la fantasia y el del mundo actual, al que pertenece el
reproducir mismo. Y de igual modo una duplicidad de vivencias del yo, aquellas
que, ahora débiles, ahora variadas y vivas, pertenecen al yo-fantasia y aquellas
gue pertenecen al yo fantaseante”?*.

Cabe precisar, sin embargo, que mientras el yo real del mundo actual que
fantasea es uno y siempre el mismo, el yo de fantasia es diverso, pues “cada yo
de fantasia vive en su propio mundo, y hay, por tanto, tantos mundos de fantasia
como hay yoes de fantasia”??. Estos mundos de fantasia son en principio incom-
patibles unos con otros. El mundo de fantasia de Caperucita roja, en el cual sen-
tamos cuasi-posicion respecto de la existencia de un lobo feroz al que le es sa-
cada de su estbmago una persona sana y salva y en su lugar le son depositadas
piedras en su interior, es incompatible con el mundo de fantasia de la bella joven

que es engafiada por la bruja para que coma una manzana. El yo de fantasia que

18 Husserl, Hua XXI11, 504.

19 Husserl, Hua XXII11, 505.

20 Rudolf Bernet, “Phantasieren und Phantasma bei Husserl und Freud”, en Phanomenologie und
Philosophische Anthropologie, ed. Christian Sternad y Gunther Pdltner, Wurzburg: Kénigshausen u.
Neumann, 2011, 20.

21 Husserl, Hua XXIII, 467 s.

22 Bernet, “Phantasieren und Phantasma bei Husserl und Freud”, 21.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 17, 2020



162

MANUEL A. PRADA Y JOSE Luls LUNA

experimenta cada uno de estos mundos sienta cuasi-posicion sobre lo que alli se
presenta como si fuera real. Aunque se pudiera crear un nuevo mundo de fantasia
en el que se unificaran los dos anteriores, como por ejemplo el mundo de Shrek,
sin embargo, este a su vez seria incompatible con otros en los que los ogros
carecen de la nobleza del protagonista de la pelicula. Por el contrario, todas las
experiencias reales pertenecen al mismo yo-real, pues “yo tengo solo una Unica
vida real, pero muchas posibles vidas de fantasia”?3.

Ahora, si bien es cierto que en la fantasia se diluye el vinculo de posicién de
creencia con la realidad, en el “como si” de los mundos de fantasia no todo vale.
Aunque lo ideal de la fantasia sea su arbitrariedad incondicional, su absoluta li-
bertad, “en cuanto acepto y fijo [un objeto de fantasia] como una cuasi-realidad,
con él también he fijado un espacio, un tiempo, un entorno en el que esta, y que
le pertenece a él como un horizonte indefinido”?4. Tanto es asi que “los enuncia-
dos descriptivos, los juicios sobre los personajes, sobre su desarrollo esperado,
etc., también tienen un tipo de verdad objetiva, aunque estos se refieran a fic-
ciones”?®, aunque estos, en si mismos, sean ficciones. Estos juicios se refieren
no al autor, sino a los personajes, a las acciones en el modo “como si” esto fuera
real. Las novelas, las obras de teatro, afirma Husserl, por ejemplo, tienen una
“existencia” intersubjetiva, en tanto alguien trae a la presencia los objetos de
experiencia de este mundo de fantasia, pero no en una subjetividad arbitraria,
sino que debe ser traida a la cuasi-experiencia la misma novela, la misma pieza
de vida ficcional que alli tiene lugar?®.

Justamente gracias a esta restriccion a la que esta sujeta la experiencia del
yo de fantasia al llevar a cabo estas cuasi determinaciones de los objetos en el
mundo de fantasia, es posible que el texto adquiera la autonomia semantica de
la que nos habla Ricceur. Espacio, tiempo y entorno del mundo de fantasia fijados
en el texto pueden entonces ser vividos nuevamente e infinitas veces por el yo
de fantasia “como si” fuera realidad, liberandose, en el marco de cada mundo de
fantasia, de la creencia en el mundo real. Asi, solo gracias al “como si” de la

fantasia que genera la escision del yo es posible que el texto, y con él los mundos

23 Bernet, “Phantasieren und Phantasma bei Husserl und Freud”, 21.
24 Husserl, Hua XXIII, 535.
25 Husserl, Hua XXII11, 520.
26 Husserl, Hua XXIII, 520.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 17, 2020



HACIA UNA FENOMENOLOGIA DE LA LECTURA: RICEUR Y HUSSERL EN DIALOGO ... 163

de fantasia, adquieran tal autonomia. Bajo esta duplicaciéon de la conciencia in-
tencional adquiere toda su radicalidad el poder subversivo de la fantasia, del
lenguaje —en palabras de Ricceur—, pues todas las experiencias que tenemos,
lo que incluye a las que tienen lugar en la fantasia, pertenecen al mismo yo-real,
de modo que todo aquello cuasi experimentado en cada mundo de fantasia cons-

tituye a su vez una experiencia que alimenta al yo real.

2. CONFIGURACION DE LA EXPERIENCIA DE TIEMPO: EL ACTO DE LA LECTURA

COMO NEUTRALIZACION

En Temps et récit Ricoeur usa el concepto de variaciones imaginativas para
referirse a como la ficcion literaria ayuda a dar cuenta de multiples modos de
concordancia discordante que desafian nuestra lectura de la temporalidad coti-

diana?’. Al respecto dice Ricceur:

[...] la mayor contribucién de la ficciéon a la filosofia no reside en la gama de
las soluciones que propone para superar la discordancia entre tiempo del
mundo y tiempo vivido, sino en la exploracion de los rasgos no lineales del
tiempo fenomenolégico que el tiempo histérico oculta precisamente en virtud

de su insercion en la gran cronologia del universo?8.

Ricceur analiza como los relatos de ficcion juegan imaginativamente con la
unidad del flujo de conciencia. Asi, un personaje puede estar narrando en el pre-
sente un acontecimiento del pasado mientras el narrador traslapa el pasado y el
presente en una trama mediante la cual se jalona el desenvolvimiento futuro de
los acontecimientos.

Por tanto, dice Ricceur, la unificacion del flujo temporal consiste en una suerte
de “embaldosado” [tuilage] que resulta del traslape de varios sistemas de reten-
ciones y protensiones irradiados por el presente vivo y por cualquier cuasi-pre-
sente, la retencién de un presente que recubre la protensién de otro: “es este

mismo embaldosado [tuilage] del tiempo el que no sélo es descrito, sino también

27 paul Ricceur, Temps et récit 11. La configuration dans le récit de fiction, Paris: Seuil, 1984, 191.
28 Ricceur, Temps et récit 111, 237.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 17, 2020



164

MANUEL A. PRADA Y JOSE Luls LUNA

puesto en acto de modo efectivo —y esto de multiples formas— mediante las
variaciones imaginativas que dependen de la ficcion”?°.

En el volumen |1l de la misma obra recién citada, Ricceur explica como las
variaciones imaginativas neutralizan el tiempo histérico. Asi, en las novelas en
las que se mezclan acontecimientos y lugares histéricos, datables, con tiempos
y lugares inventados, se conserva la funcion de “representancia” del relato, esto
es, una “espera vinculada al conocimiento histérico de las construcciones que
constituyen reconstrucciones del curso pasado de los acontecimientos”3°, “pero
segun un modo neutralizado, semejante al que emplea Husserl para caracterizar
lo imaginario”3t.

En otras palabras, aun si mienta un hecho datable —v. gr. una guerra, una
fiesta 0 un asesinato—, no se espera que la ficcibn cumpla con la veracidad que
se le pide a la historia. A esto se afilade que Ricceur sigue sosteniendo la idea
expresada en Du texte a I'action segun la cual los textos constituyen un mundo
en si mismos, y para hacerlo no requieren estar sostenidos por el recurso a un
régimen de verdad ajeno, como el historiogréafico. Sin embargo, el hecho de que
a la novela historica no se le exija cumplir a carta cabal los criterios epistemol6-
gicos de la disciplina histdrica no obsta para que el texto abra nuevas posibilida-
des de que los lectores miren otras aristas del hecho histérico mismo mentado,
vean cursos de accion diversos a los efectivamente trazados o formas de evaluar
lo acontecido que no siempre el historiador esta dispuesto a plantear3?. En esto
ultimo se articula la funcion neutralizadora del tiempo histérico con la apertura
de un “mirar de otro modo” mencionado hace un momento.

También en Temps et récit Ricceur afirma que la ficcion permite explorar “las
experiencias-limite que jalonan los confines del tiempo y de la eternidad”33. A
partir del didlogo con Agustin de Hipona y del comentario a tres novelas en las
que descubre preciosas referencias para pensar el problema del tiempo narrado
—Mrs. Dalloway, de Virginia Woolf; En busca del tiempo perdido, de Proust; y La
montafia magica de Thomas Mann—, Ricceur insiste en que mediante la ficcidn

podemos “explorar, con el poder figurativo que conocemos, [...] el limite superior

2% Ricoeur, Temps et récit 111, 238-239.
%0 paul Ricceur, La memoria, la historia, el olvido, trad. Agustin Neira, Madrid: Trotta, 2003, 366-67.

31 Ricceur, Temps et récit 111, 233. Ricceur cita Ideas I, § 111.
32 Ricceur, Temps et récit 111, 229.
33 Ricoeur, Temps et récit 111, 244.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 17, 2020



HACIA UNA FENOMENOLOGIA DE LA LECTURA: RICEUR Y HUSSERL EN DIALOGO ... 165

del proceso de jerarquizacion de la temporalidad. Para Agustin, este limite supe-
rior es la eternidad”34. Si bien es cierto que la mortalidad es el “rasgo universal
de la condicién humana”3%, el rodeo por las obras de ficcién, en las que es posible
tener la experiencia aporética de una eternidad que aparece en el relato, nos
permite abrazar el limite superior de nuestra temporalidad y atestiguar, también
por via narrativa, “que la eternidad, como el ser para Aristoteles, se dice de
multiples maneras”36.

Pero ¢(como es posible la neutralizacion de este tiempo histérico y, con ello,
la apertura a la experiencia de tan diversas modalidades temporales? La clave
nuevamente estaria —siguiendo a Husserl— en la escision del yo que tiene lugar
en el “como si” de la fantasia. Mientras el yo-real que fantasea vive “en la neu-
tralidad, [pues] respecto a lo intuido no llevamos a cabo ninguna posicion verda-
dera, todo lo que alli [en la fantasia] tiene lugar, lo que hay en cuanto a las cosas
y las personas, lo que alli se dice, se hace, etc., todo tiene el caracter del como
si”37. Esto no significa en modo alguno que en la fantasia no exista ningln tipo
conciencia de ser (Seinsbewusstsein), pues en la fantasia pueden tener lugar
todos los modos de realidad, y con ello, todos los modos de temporalidad, solo
que en la forma del “como si”; en este sentido, se habla de una cuasi-posicién
de creencia. El yo-real sienta, por ficcion, irrealidad, todo aquello que tiene lugar
en el mundo de fantasia, mientras que el yo de fantasia sienta cuasi-posiciéon
sobre todo aquello que cuasi-experimenta. Esto exige, claro esta, que “nos ubi-
quemos en el suelo de la intuiciéon de fantasia”38, pues de lo contrario todo queda
puesto en el plano de la total irrealidad. Se requiere, entonces, en la experiencia
de la lectura estar dispuesto a neutralizar la posicion de creencia del yo-real para
dar paso a la cuasi-posicion de fantasia en la que incluso nos alegramos, teme-
mos y simpatizamos con los personajes.

Ahora bien, este mundo de fantasia no constituye una mera reproduccion
(Abbildlichkeit) del mundo real. A lo sumo, en aquellos casos en los que una
figura histérica es representada ficcionalmente en un mundo de fantasia, se po-

dria hablar de la constitucion de una imagen (Bildlichkeit) de este personaje, en

34 Ricoeur, Temps et récit 111, 241-242.
35 Ricceur, Temps et récit 111, 242.

36 Ricoeur, Temps et récit 111, 243.

37 Husserl, Hua XXIII, 515-516.

38 Husserl, Hua XXIII, 517.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 17, 2020



166

MANUEL A. PRADA Y JOSE Luls LUNA

el sentido de que lo que aparece en el mundo de fantasia remite a algo externo
a él, en este caso a la figura histérica; sin embargo, al hacer parte de una ficcién
se esta en el terreno de la cuasi-posicion, lo que permite la configuracion de
nuevos horizontes determinados por la misma narracién. En palabras de Husserl:
“imagen (Bild) de” no significa aqui reproduccién (Abbild) de”3°, con lo que queda
fuera de juego la referencia al mundo real, y con ello, al tiempo histérico.

En este sentido, en aquellas narraciones, como por ejemplo los cuentos de
hadas, en las que se inicia con el famoso “érase una vez”, no se trata del tiempo
histérico, sino justamente de “reproducciones [es decir, no impresiones, por el
contrario, presentificaciones] intuidas o parcialmente intuidas del pasado que nos
son presentadas, a saber, en el modo de la fantasia del pasado, y eventualmente
de una fantasia completamente pura”4°. Asi, por ejemplo, el mundo de fantasia
que nos ofrece la novela Noticias del imperio de Fernando del Paso pone en es-
cena a los emperadores Maximiliano y Carlota; sin embargo, se trata de una
fantasia de pasado, no un recuerdo de ese pasado. Por su parte, el protagonista
del cuento de Borges “Las ruinas circulares” inaugura una temporalidad en el
marco de una fantasia completamente pura.

Tenemos, entonces, un yo-real que, una vez ingresa al mundo de fantasia,
neutraliza su creencia de mundo; de este modo, se da paso a la cuasi-creencia
de la fantasia y, con ello, a la cuasi-experiencia de cada objeto del mundo de
fantasia en sus diferentes modalidades temporales, es decir, en el darse del ob-
jeto como cuasi-presente, cuasi-recordado o cuasi-esperado. Ahora bien, “dicha
espacio-temporalidad no es ni puede ser la de la realidad efectiva, que es donde
vive el yo real de la experiencia; motivo por el cual ha de ser designada como un
cuasi-"41.

Una vez suspendida, neutralizada la creencia de mundo en el “como si” de la
fantasia, y fijado el objeto de fantasia como cuasi-realidad, se fija inmediata-
mente el cuasi-tiempo en el que esta cuasi-determinado. Ahora bien, si, como se
indicé anteriormente, esta restriccion da pie a la autonomia semantica del texto,

también es cierto que la naturaleza de la fantasia es su libertad —ahora

3 Husserl, Hua XXIII, 515.

4% Husserl, Hua XXIII, 515.

41 Ricardo Mendoza-Canales, “El mundo ficcional: Fenomenologia del mundo de fantasia”, Logos. Ana-
les del Seminario de Metafisica 53 (5 de agosto de 2020): 269, https://doi.org/10.5209/asem.70848.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 17, 2020



HACIA UNA FENOMENOLOGIA DE LA LECTURA: RICEUR Y HUSSERL EN DIALOGO ... 167

diriamos— hasta cierto punto incondicional. Con ello se quiere indicar que, en el
marco de esta arbitrariedad, es decir, sin romper las mismas determinaciones
impuestas por el mundo de fantasia, en las que se juega por ejemplo la verdad
o falsedad de los juicios de ficcion, es posible explorar, en palabras de Ricceur,
“rasgos no lineales del tiempo fenomenoldgico”. Asi como es posible cuasi-expe-
rimentar los objetos de fantasia en tanto cuasi-percepciones, cuasi-recuerdos o
cuasi-expectativas, también es posible, gracias a la libertad de la fantasia, pro-
longar, retrasar o alterar la cuasi-temporalidad de la conciencia, pero todo en los

limites autoimpuestos de las cuasi-determinaciones del mundo de fantasia.

3. LA COMPRENSION DEL Si MISMO: LA EXPERIENCIA DE LA LECTURA

COMO CORRELACION TEXTO-LEYENTE

Llamaremos aqui la atencién sobre dos aspectos en los cuales las variaciones
imaginativas que propician los textos de ficcion tienen un lugar preponderante
en la comprensiéon de si mismo: (a) la critica a la idea de sujeto; y (b) la orien-

tacién en la accién del si.

a. Critica a la idea de sujeto y el vinculo entre el yo-real y el yo de fantasia

En Du texte a la action, pero también en Le conflit des interprétations y Soi-
méme comme un autre, Ricceur establece una relacion entre la lectura de textos
y la comprension de uno mismo. El punto de partida de esta idea es su critica a
la pretensién del sujeto moderno no solo de comprenderse directamente por via
intuitiva, reflexiva, sino de derivar de esa comprension una base firme de la filo-
sofia, la ciencia, la moral o la politica. En contraste con esta pretension, Ricceur
insiste en que el acceso al si mismo —nunca sinénimo de “yo”— no se da por tal
via directa, sino mediante el rodeo por la filosofias de la sospecha —asunto que
no se desarrollara aqui— y en la escucha e interpretacion de los textos que uno
ha amado y odiado, que uno previamente ha recibido —no es otro el sentido
hermenéutico de tradicibn— y que, en un acto posterior, uno asume para confi-
gurar, con otros, el conjunto de valores, normas, pautas de accién y modos de
ser propios. En palabras de Ricceur, el si que se gana en la lectura de los textos
es el si que ha vivido una vida examinada, “una vida purificada, clarificada, gra-

cias a los efectos catarticos de los relatos tanto histéricos como de ficcidon

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 17, 2020



168

MANUEL A. PRADA Y JOSE Luls LUNA

transmitidos por nuestra cultura. La ipseidad es asi la de un si instruido por las
obras de la cultura que se ha aplicado a si mismo”#2.

En esta misma direccién, para entender la teoria ricceuriana de la lectura es
pertinente recordar el leitmotiv que guia el conjunto de trabajos publicados bajo
el titulo Du texte a l'action: leer un texto implica comprenderse a si mismo; el
recorrido por el arco hermenéutico, que va de la explicacion a la comprension,
debe terminar, para ser completo, en que el lector se comprende a si mismo.
Dicho de otro modo, leer no es solo decodificar un texto, dar cuenta de sus es-
tructuras internas, de los recursos retoéricos, estilisticos o narrativos de su com-
posicién; tampoco es Unicamente comprender la referencia especifica del texto,
o el contexto en el que se produjo. Leer es apropiarse “de las proposiciones de
mundo que la interpretacion despliega” y a ganar con ello “un si mas vasto”#3.

Esta apropiacién paga el precio de una puesta en suspenso de la subjetividad
del lector#4. En virtud de la relacion sujeto-mundo que marca también la lectura,
esta vez como dialéctica entre mundo del texto y mundo del lector; y a la luz de
que la fenomenologia parte de esta relacion y arriba a la comprension de la
misma poniendo en suspenso la actitud natural (via epoché y variaciones imagi-
nativas), huelga decir que leer un texto implica someter a critica, suspender, los
propios prejuicios, las formas particulares de ver el mundo y sumergirse en el
horizonte abierto por el texto*°. Solo en virtud de esta critica se fragua la otra
cara de la metamorfosis que opera la ficcién sobre la realidad, a saber: “la me-
tamorfosis ludica del ego”#® que se efectla por via de las variaciones imaginati-
vas?’.

Ahora bien, todo esto es posible solo si se entiende qué tipo de relacién es la
que mantiene el yo real que lleva a cabo el acto de la lectura, es decir, el yo
concreto que fantasea aqui y ahora, y el yo de fantasia correlato de los mundos
de fantasia que se despliegan en el texto. De acuerdo con Husserl, la unidad de

la vida efectiva hunde sus raices en la continuidad del flujo de la conciencia del

42 Ricceur, Temps et récit 111, 443-44.

43 Ricoceur, Du texte a I'action..., 408.

44 Ricceur, Du texte a l'action..., 131.

45 “pyesto que el mundo del texto involucra al lector al presentarle posibles vias de ser para el lector,
el texto permite también posibilidades para la autocritica”, MacAvoy, “Distanciation and Epoché: The In-
fluence of Husserl on Ricceur’s Hermeneutics”, 17.

46 Ricceur, Du texte a I'action..., 408.

47 Ricceur, Du texte a I'action..., 408-9.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 17, 2020



HACIA UNA FENOMENOLOGIA DE LA LECTURA: RICEUR Y HUSSERL EN DIALOGO ... 169

yo. Asi las cosas, “cada acto intencional va acompafiado de una conciencia in-
terna del cumplimiento de este acto. Esta conciencia interna tendria entonces la
funcion de conectar y unir este acto presente en el nexo de los otros actos inten-
cionales del sujeto ya cumplidos o por cumplir’48. Esto incluye naturalmente a
los actos intencionales que corresponden a la vida de fantasia, pues toda expe-
riencia queda inevitablemente inscrita en ese flujo de conciencia. En la vida de
fantasia no se elimina la vida real, de manera que “[a]mbos niveles operan con-
juntamente, sin que, no obstante, exista una sintesis de solapamiento entre lo
fantaseado y la actualidad de la conciencia perceptiva”4°. A partir del yo real se
proyectan los infinitos yoes de fantasia, de modo que el primero se convierte en
el anclaje de todos los demas.

Sin embargo, en tanto la constitucion de los objetos de fantasia y con ello de
sus respectivos mundos requiere la presencia del sujeto correlativo a este mundo
de objetos, es decir, el yo de fantasia, las representaciones de fantasia se limitan
a la duracion del acto en el que se produce dicha correlacion. Tenemos, pues,
que, dada la limitada extension temporal de estos tipos de actos, que conservan
entre si una suerte de incompatibilidad, es imposible que coincida el yo real con
el yo de fantasia. En palabras de Husserl: “El yo de fantasia no es el yo actual;
bien es verdad que éste se identifica con aquel, pero no como si sus vivencias de
fantasia pudieran ser actuales ahora”>°, pues se trata de vivencias solo posibles
en el modo “como si”. Asi las cosas, la continuidad del flujo temporal que carac-
teriza a la experiencia del yo real no se ve afectada por las intermitencias de las
experiencias de la fantasia. Empero, esto no significa que el yo real quede en
modo alguno intacto tras las cuasi-experiencias que tienen lugar en la correlacién
“yo de fantasia-mundos de fantasia”, pues, tal como lo expresa Mendoza-Cana-
les: “Un yo-imaginario que, desgajado de nosotros mismos, pero siguiendo
siendo nosotros trasladados a la irrealidad del mundo ficcional, nos permite in-
corporar lo vivido en la imaginacion a nuestra vida real, permanentemente enri-

queciéndola”®?t.

48 Mendoza-Canales, “El mundo ficcional”, 271.
4% Mendoza-Canales, 273.

50 Husserl, Hua XXII1, 173.

51 Mendoza-Canales, “El mundo ficcional”, 280.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 17, 2020



170

MANUEL A. PRADA Y JOSE Luls LUNA

Justamente gracias a este vinculo entre el yo real y el yo de fantasia es po-
sible, en palabras de Ricceur, ganar “un si mas vasto” cada vez que estamos
inmersos en la fantasia. Aunque la experiencia de lectura de textos de ficcién,
esto es, la vivencia de la fantasia, exija poner en suspenso nuestra subjetivada
actual, ello no implica una desconexion radical, toda vez que la unidad de la
conciencia del yo actual constituye el anclaje de toda experiencia real o posible,

presente, pasada o futura.

b. La orientacién en la accién del si y la vida de fantasia

Cuando leemos un texto de ficcion y asumimos el pacto de lectura que nos
ofrece, somos llevados a ejercer “una experiencia de pensamiento por la cual nos
ejercitamos en habitar mundos extrafios a nosotros mismos”. Ahora bien, Ricoeur
da un paso mas en este planteamiento al sefialar que hay un vinculo entre una
experiencia de pensamiento y una “provocacion para ser y obrar de otro modo”®2.
En la misma linea de reflexiéon, Michaél Foessel sefiala que las variaciones imagi-
nativas —que modifican la lectura de la realidad, permiten articular la experiencia
de la temporalidad y comprenderse a si mismo— “operan directamente sobre el
“yo puedo”, que es la categoria primaria de una fenomenologia del hombre ca-
paz”s3.

Uno de los pasajes en los que Ricceur desarrolla mejor esta operaciéon sobre
el “yo puedo” es la ultima parte del estudio VI de Soi-méme comme un autre. Ya
en Temps et récit Ricceur habia afirmado que la ficcion debia cumplir una tarea
“relevante y transformadora respecto a la practica cotidiana; relevante, en el
sentido de que presenta aspectos ocultos, pero ya dibujados en el centro de
nuestra experiencia de praxis; transformadora, en el sentido de que una vida asi
examinada es una vida cambiada, otra vida”®4. Esta idea la retoma en la obra de

1990, ahora orientada por la figura del encuentro entre relato y vida mediante la

52 Ricoeur, Temps et récit I11. Le temps raconté, 447.

“El lector no sabe el destino de su viaje imaginario, aun no definido por la trama que es inmanente
al texto. Es necesario, entonces, interpretar el curso de la lectura fenomenolégicamente: las expectativas
que son modificadas por el curso de las frases provocan un exilio del mundo circundante del lector, un
modo de remover su dimensién pragmatica”, Michaél Foessel, “The World of the Text and the World of
Life: Two Contradictory Paradigms?”, en Hermeneutics and Phenomenology in Paul Ricceur. Between Text
and Phenomenon, ed. Scott Davidson y Marc-Antoine Vallée, Cham: Springer, 2016, 82.

53 Foessel, “The World of the Text and the World of Life: Two Contradictory Paradigms?”, 85.

54 Ricceur, Temps et récit 111. Le temps raconté.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 17, 2020



HACIA UNA FENOMENOLOGIA DE LA LECTURA: RICEUR Y HUSSERL EN DIALOGO ... 171

lectura, a partir del cual la ficcion literaria se convierte en un vasto laboratorio
de experiencias de pensamiento donde la unién entre el agente y su accién se
somete a multiples variaciones imaginativas.

De manera muy resumida, digamos los cuatro lugares en los que Ricceur
considera que hay un vinculo entre las capacidades del si mismo y los hallazgos
que suscita el paso por los textos de ficcion. El primero de ellos concierne a la
nocion de autor. Al leer un texto, veo que hay personajes que hacen cosas y
dejan de hacerlas, que omiten actuar voluntariamente o no, 0 que juzgan con
sabiduria o sin ella; también puedo entender que ha habido alguien, un autor,
que ha tenido un cierto poder de decisidon respecto a personajes, tiempos, es-
tructura narrativa, etc. La variacion imaginativa que me exige situarme como si
fuera uno de los actores y tuviera que tomar decisiones en el curso de los acon-
tecimientos me pone alerta contra la pretension de arrogarme la tarea de ser
“autor” de mi propia vida, o de su sentido. La lectura atenta del texto literario ha
de permitirme aprender que soy co-autor del sentido de mi propia vida y de su
capacidad de obrar®®, a la vez que recibo, digamos: pasivamente, muchas de las
caracteristicas, modos de ser, de sentir o de hablar que me atraviesan.

So6lo el cambio de actitud que nos permite estar inmersos en los mundos de
fantasia hace posible que tengan lugar la cuasi-vivencias de este yo de fantasia.
Ahora bien, al ir de la mano de los mundos de fantasia que me abren los textos
de ficcion, la libertad “incondicionada” de mi vida de fantasia se ve reducida por
las cuasi-determinaciones establecidas a través de la narracion. Aun asi, el yo de
fantasia puede libremente establecer relaciones de empatia, antipatia, confiden-
cialidad, temor, odio, etc., con los personajes, objetos y circunstancias despega-
das en el mundo ficcional. El yo de fantasia tiene entonces la capacidad de posi-
cionarse en este mundo de fantasia.

Un segundo aspecto en el que nos instruye la literatura concierne a las no-
ciones de comienzo y fin narrativo. Como dijimos, las ficciones pueden concebir
lineas temporales diversas en las que, por ejemplo, ni el comienzo ni el fin son
necesariamente los de los acontecimientos narrados. Ademas de plantearnos for-
mas no lineales de la temporalidad —uno de los rendimientos de la ficcion que

seflalamos atras—, también podemos contrastar la temporalidad de la novela con

55 Paul Ricceur, Soi-méme comme un autre, Paris: Seuil, 1990, 164.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 17, 2020



172

MANUEL A. PRADA Y JOSE Luls LUNA

mi vida en la que nada tiene valor de comienzo narrativo: “la memoria se pierde
en las brumas de la infancia”; “el acto por el que he sido concebido pertenece
mas a la historia de los demas, en este caso de mis padres, que a mi mismo. Y
la muerte sélo sera final narrado en el relato de los que me sobrevivan”®®. Ricceur
avanza en su exposicion, afirmando que el asunto de los comienzos y fines na-
rrativos estd vinculado radicalmente a la reflexion sobre la lucha del ser humano
con la experiencia de la temporalidad®’. Dirlamos, entonces, que las variaciones
imaginativas sobre el comienzo y el fin narrativos nos ayudan a pensar de otro
modo los comienzos reales constituidos por nuestras iniciativas; también, por
medio de los fines narrativos, podemos tener la experiencia, aunque inexacta, de
lo que quiere decir “terminar un episodio de la vida real”. Asimismo, si no pode-
mMos narrar nuestra muerte, pregunta Ricceur, “;no tienen —los relatos de la li-
teratura sobre la muerte— la virtud de debilitar el aguijon de la angustia frente
a la nada desconocida, dandole imaginariamente el contorno de tal o cual muerte,
ejemplar por un motivo o por otro?”%8. De este modo, la ficcién puede ayudar al
aprendizaje de morir, puede servir de consuelo —de manera llcida, a la manera
de la catarsis aristotélica—, de medio perspicaz de presidir el duelo de si mismo.

Estos mundos de ficcidon inauguran sus cuasi-temporalidades y con ello sus
propios cuasi-pasados, cuasi-presentes y cuasi-futuros. Cada vez que desplega-
mos un mundo de fantasia a través de la lectura de un texto, con él desplegamos
su propia temporalidad. El dia en que el coronel Aureliano Buendia estaba frente
al pelotén de fusilamiento establece su propio horizonte temporal, presupone el
dia en que su padre lo llevé a conocer el hielo, y pone los cimientos para la
desaparicion de Macondo; aquel dia inaugura un comienzo y un fin de la cuasi-
temporalidad en la que se desarrolla Cien afios de soledad. Ahora bien, “[a]qui
también tengo una doble actitud: viviendo en la fantasia pura soy el sujeto de la
fantasia pura y el yo de la fantasia pura, que ha dado un presente de fantasia,
un pasado de fantasia, etc. O soy el yo real actual, el que es presente, pasado

etc. el ser que “fantasea”®®. Entonces, siempre que viva en la actitud de fantasia

56 Ricoeur, Soi-méme comme un autre, 162.

57 Hayden White, “The metaphysics of narrativity: time and symbol en Ricceur’s philosophy of His-
tory”, en: Paul Ricceur: Narrative and interpretation, Londres: Routledge, 1991, 140-159.

58 Ricceur, Soi-méme comme un autre, 192.

5 Husserl, Hua XXII1, 560.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 17, 2020



HACIA UNA FENOMENOLOGIA DE LA LECTURA: RICEUR Y HUSSERL EN DIALOGO ... 173

se abren estas temporalidades que enriquecen el flujo de la temporalidad del yo
actual.

Tercer aspecto. La literatura de ficcion, especialmente la novela, despliega la
capacidad de seguir una trama en la que se engarzan unos relatos con otros y se
enfrentan destinos de multiples protagonistas; también desarrolla la habilidad
para seguir modelos de interaccion muy diversa aun hasta entre tiempos, espa-
cios y contextos dificiles de hallar juntos no solo en la vida real, sino hasta en
cualquier otra novela. Aprender a seguir cursos complejos de accion, a desentra-
fiar los hilos que tejen diversas competencias entre relatos y el esfuerzo del na-
rrador por ganarse la confianza de su lector, todo ello nos puede hacer leer de
otro modo el propio mundo vital y nuestro propio relato identitario en el que “las
historias vividas de unos (en la vida real) se imbrican en las historias de los
demas. Episodios enteros de mi vida forman parte de la historia de la vida de los
otros, de mis padres, de mis amigos, de mis compafieros de trabajo y de ocio”®°.
Ademas, las luchas internas entre personajes y tramas, entre valores y formas
de vida, nos ensefian también a debilitar la compulsion de tener la razén al im-
poner la narracion de mi mismo o de los mios como el Unico criterio al que se
tienen que ajustar todas las demas narraciones.

Una inmersion en los mundos de fantasia exige entonces no solo suspender
la posicidon de creencia del mundo real, sino sentar cuasi-posicion de las cuasi-
determinaciones establecidas en la narracion. Con otras palabras, no se trata
unicamente de neutralizar el tiempo histérico, sino de que aparezca el yo de
fantasia correlato del correspondiente mundo de fantasia, de modo que se forme
una unidad coherente. En este sentido, cada universo narrativo requiere de un
especifico yo de fantasia, el cual constituye esos determinados objetos de fanta-
sia, estableciendo los limites, no solo con el mundo real, sino con los otros posi-
bles mundos de fantasia.

El ultimo aspecto concierne a que el relato de ficciéon puede ser un laboratorio
ético de la subjetividad. Alli uno ensaya sus propios limites, se plantea asumir
valores, pautas de comportamiento o rupturas morales de acuerdo con la inten-
sidad de la identificacion con los personajes. Dicho de otro modo: uno puede

“jugar” a ser de otra manera, se puede plantear acciones que a lo mejor en la

80 Ricoeur, Soi-méme comme un autre, 163.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 17, 2020



174

MANUEL A. PRADA Y JOSE Luls LUNA

vida cotidiana uno no se permite. Asimismo, Ricceur resalta que especialmente
en el caso de la novela histérica o biografica se tiene la tentacion de pensar que
los relatos solo se refieren al pasado, que el modo del “como si” que se atestigua
en la ficcién, aun a pesar de jugar con la temporalidad lineal, termina recorriendo
el tiempo solo retrospectivamente. En realidad, sostiene Ricceur, en la narracién
del pasado, ficcional o histdrica, la retrospeccion esta ligada con la prospeccion,
la evaluacion de lo que ha sido esta jalonada por el presente viviente de quien
narra y por el horizonte de espera, de futuro que el si mismo se plantea en su
lucha por mantenerse.

Es asi como los rendimientos de la experiencia de fantasia no se limitan al
despliegue creativo de multiples mundos ficcionales. El estremecimiento que en
ocasiones nuestro yo actual experimenta con las vivencias del yo de fantasia, y
que se expresa en piel erizada, sonrisas o lagrimas reales, nos muestra como las
fronteras entre estos dos flujos de conciencia, uno continuo e ininterrumpido y el
otro fundando y consumado con la apertura y el cierre del libro, no siempre per-
manecen separados, sino que, por el contrario, se rozan e inauguran un umbral,
que, sin embargo, siempre conserva su anclaje y ganancia en el mundo de la

vida de nuestro yo actual®?.

CONSIDERACION FINAL

Entre la multiplicidad de problemas y diadlogos que emprendié Ricceur, el de
la lectura de textos de ficcidn es uno en el que se hace mas evidente el vinculo
creativo entre fenomenologia y hermenéutica. Se ha tratado de sugerir dicho
vinculo tematizando algunos lugares que ocupan las variaciones imaginativas.
Queda claro entonces que tales variaciones no solo conciernen a un problema del
meétodo, ni a un tema particular del que se ocupa Ricceur, sino que estan imbri-
cadas en la filosofia ricceuriana misma. En esta misma direccion, los andlisis de
Husserl sobre la vida de fantasia dan claras indicaciones sobre la fuerza y lugar

de esta experiencia en nuestra vida, a tal punto que incluso pueda, en cierto

61 Un analisis de la experiencia de los simbolos presentes en la cultura como experiencia de la extra-
fieza de si mismo la desarrollamos con mayor detalle en: José Luis Luna Bravo, Phanomenologie der
sinnbildlichen Erfahrung. Phanomenologische Auslegung der Eranos-Sichtweise zu den Sinnbildern im
Ausgang vom Phantasieleben., Studien zur Phanomenologie und Praktischen Philosophie 45, Baden-
Baden: Ergon Verlag, 2019.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 17, 2020



HACIA UNA FENOMENOLOGIA DE LA LECTURA: RICEUR Y HUSSERL EN DIALOGO ... 175

sentido, equipararse a la percepcion, tal como lo anuncia muy tempranamente el
padre de la fenomenologia: “presentificacion [fantasia] es un modo ultimo de
representacion intuitiva, igual que la representacion de percepcion, igual que la

presentacion”®2,

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

BERNET, Rudolf. “Phantasieren und Phantasma bei Husserl und Freud”. En Phdnomenologie
und Philosophische Anthropologie, editado por Christian Sternad y Ginther Poltner.
Woirzburg: Koénigshausen u. Neumann, 2011.

DoMINGO, Tomas. “¢Es Paul Ricceur un fenomenoélogo? Entre fenomenologia y hermenéu-
tica”. Escritos 26, n.° 57 (diciembre de 2018): 251-82.
https://doi.org/http://dx.doi.org/10.18566/escr.v26n57.a02.

FoesseL, Michaél. “The World of the Text and the World of Life: Two Contradictory Para-
digms?” En Hermeneutics and Phenomenology in Paul Ricoeur. Between Text and
Phenomenon, editado por Scott Davidson y Marc-Antoine Vallée, 75-87. Cham:
Springer, 2016.

HusserL, Edmund. Phantasie, Bildbewusstsein, Erinnerung. Zur Phanomenologie der
anschaulichen Vergegenwértigungen. Texte aus dem Nachlass (1898-1925).
Editado por Eduard Marbach. Husserliana, Bd. XXIIl. La Haya; Boston; Londres:
Martinus Nijhoff, 1980.

KeARNEY, Richard. “Exploring Imagination with Paul Ricceur”. En Stretching the Limits of
Productive Imagination. Studies in Kantianism, Phenomenology, and Hermeneutics,
editado por Saulius Geniusas, 187-204. London - New York: Rowman & Littlefield,
2018.

LUNA Bravo, José Luis. Phanomenologie der sinnbildlichen Erfahrung. Phanomenologische
Auslegung der Eranos-Sichtweise zu den Sinnbildern im Ausgang vom
Phantasieleben. Studien zur Phanomenologie und Praktischen Philosophie 45.
Baden-Baden: Ergon Verlag, 2019.

MAcCAvoY, Leslie. “Distanciation and Epoché: The Influence of Husserl on Ricoeur ’s Her-
meneutics”. En Hermeneutics and Phenomenology in Paul Ricouer. Between Text
and Phenomenon, editado por Scott Davidson y Marc-Antoine Vallée, 13-30. Cham:
Springer, 2016.

MENDOzA-CANALES, Ricardo. “El mundo ficcional: Fenomenologia del mundo de fantasia”.
Logos. Anales del Seminario de Metafisica 53 (5 de agosto de 2020): 265-82.
https://doi.org/10.5209/asem.70848.

RICEUR, Paul. A Key to Husserl’s Ideas I. Editado por Pol Vandevelde. Traducido por Bond
Harris y Jacqueline Bouchard. Milwaukee: Marquette University, 1996.

—, “Analyses et problémes dans Ideen I1”. En A I'’école de la phénoménologie, 93-158.
Paris: Vrin, 2004.

—, Du texte a I'action. Essais d’herméneutique Il. Paris: Seuil, 1986.

—, Du texte a I'action. Essais d’herméneutique Il. Paris: Seuil, 1986.

52 Husserl, Hua XXIII, 86.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 17, 2020



176 MANUEL A. PRADA Y JOSE LuIS LUNA

—, “Etude sur les Méditations cartésiennes de Husserl”. En A I'école de la phénoméno-
logie, 187-231. Paris: Vrin, 2004.

—, “Kant et Husserl”. En A I'’école de la phénoménologie, 273-313. Paris: Vrin, 2004.

—, La memoria, la historia, el olvido. Traducido por Agustin Neira. Madrid: Trotta,
2003.

—, Philosophie de la volonté. 2. Finitude et culpabilité. Paris: Points, 2009.

—, Soi-méme comme un autre. Paris: Seuil, 1990.

—, Temps et récit Il1l. Le temps raconté. Paris: Seuil, 1985.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 17, 2020



