Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 15, 2018, 89-108

e-ISSN: 1885-1088

SUBJETIVIDAD NO EGOLOGICA EN EL SER Y LA NADA DE

JEAN-PAUL SARTRE

NON-EGOLOGICAL SUBJECTIVITY IN JEAN-PAUL SARTRE’S

BEING AND NOTHINGNESS

Resumen: El propédsito de este articulo es
presentar una interpretacion de la subjeti-
vidad en L’Etre et le Néant de Jean-Paul
Sartre centrada en su caracter prerreflexivo
y no egolégico. En vistas a ello, me pro-
pongo elucidar la concepcién de “subjetivi-
dad no egoldgica” que opera en la ontofeno-
menologia existencial de Sartre, mediante
un analisis minucioso de las nociones de au-
toconciencia prerreflexiva, presencia a si,
proyecto fundamental y circuito de la ipsei-
dad. A partir de este analisis, argumento
que Sartre logra dar cuenta de la subjetivi-
dad como una experiencia fenoménica indi-
vidualizada sin necesidad de recurrir al
“Yo”.

Palabras clave: Sujeto, conciencia, pre-
rreflexividad.

Fecha de recepcién: 16- VII- 2018

Danila Suarez Tomeé
UBA — CONICET — CEF/ANCBA,
danilast@conicet.gov.ar

Abstract: In this paper | try to articulate
an interpretation of subjectivity in Sartre's
L’Etre et le Néant focusing on its pre-re-
flective and non egological features. In or-
der to do this, | suggest to elucidate the
notion of "non-egological subjectivity"
that takes place in Sartre's existential on-
tological phenomenology, through a me-
ticulous analysis of the notions of pre-re-
flective self-consciousness, presence to
self, fundamental project and circuit of
selfness (circuit de l'ipséité). | argue that
in L’Etre et le Néant Sartre manages to de-
liver an account of subjectivity as a singu-
larized phenomenal experience whithout
having to resort to the notion of "Self".

Keywords: Subject, consciousness, pre-
reflexivity.

Fecha de aceptacion: 26- XI- 2018


mailto:danilast@conicet.gov.ar

90

DANILA SUAREZ TOME

1. INTRODUCCION

La nocidn sartriana de “subjetividad” ha sido objeto de numerosas y variadas
interpretaciones las cuales, en algunas ocasiones, resultan incluso contradictorias
entre si. La filosofia sartriana ha sido leida, desde la éptica de la filosofia francesa
de la década de los sesenta y los setenta, como una suerte de prehistoria filos6-
fica de la llamada “muerte del sujeto”, en especial por las tesis sostenidas en La
Transcendance de I’Ego. Sin embargo, la filosofia sartriana ha sido cuestionada,
al mismo tiempo, por su caracter subjetivo y cogitativo. Por mi parte, considero
que la filosofia sartriana tiene un impulso cartesiano y que es una filosofia de
corte subjetiva y humanista. Pero es necesario pensar sobre cual fue el tipo de
recepcion que Sartre hizo de las tesis y problematicas cartesianas para poder
ver, entonces, qué tipo de filosofia subjetiva y cogitativa es la que presenta y
bajo qué nocidn especifica de subjetividad opera su filosofia.

Intérpretes como Michael Sukale y Peter Caws sostuvieron que Sartre, en su
critica al ego trascendental, y a partir de la tesis de que la conciencia prerreflexiva
es impersonal, negaba la existencia de un sujeto, o de una conciencia subjetiva
(Cfr. Caws, 1979; Sukale, 1976). Para Jean-Marc Mouillie, en consonancia con
Sukale y Caws, “la conciencia es la dimension subjetiva de la aparicién de los
fendbmenos y no un fendmeno subjetivo que aparece” (Mouillée, 2000: 6), y con-
sidera que la conciencia, en Sartre, se erige como un campo impersonal, anénimo
y asubjetivo, entendiendo que “personalidad” y “subjetividad” son sinénimos. Por
su parte, David Riesman considera que, si bien en Sartre “la conciencia es cons-
ciente de si misma, pero no de ningun sujeto, mental o psicofisico” (Reisman,
2007: 20), no obstante, la teoria sartriana no puede ser adscripta a las teorias
del “no-sujeto”, sino que mas bien existen en la teoria sartriana distintos sentidos
mediante los cuales alguien se puede referir a si en tanto un si mismo, y no una
Unica definicion de subjetividad (Cfr. Reisman, 2007: 20-22). Joshua Tepley con-
sidera que tanto en La transcendance de I'Ego como en L’Etre et le Néant Sartre
presenta dos teorias diferentes en torno a una misma posiciéon no egolégica de
la conciencia: en el primer ensayo Sartre sostiene que no hay sujeto en la con-
ciencia, mientras que en el segundo ensayo sostiene que existe un sujeto de la
conciencia, pero no es el ego (Tepley, 2016), y en ambos casos fallaria en de-

mostrarlo. Para Phyllis Sutton Morris, el sujeto de la experiencia en la teoria

Investigaciones Fenomenolégicas, n. 15, 2018



SUBJETIVIDAD NO EGOLOGICA EN EL SER Y LA NADA DE JEAN-PAUL SARTRE

sartriana es el cuerpo en tanto conciencia encarnada: “es el centro espacial de
todas las acciones y situaciones, y su estricta continuidad a través del tiempo le
permite cumplimentar el rol tradicional del sujeto” (Sutton Morris, 1985: 190).
Samuel Cabanchik, por su parte, releva un reducto subjetivo, pero no egoldgico
ni objetivo, imposible de eliminar en la descripcidon sartriana de la conciencia
prerreflexiva, pero que permanece delimitado del concepto de ego: “Sartre cons-
tituye una teoria, con el fin de hacer justicia a la subjetividad, conservandole una
realidad propia” (cfr. Cabanchik, 1985: 35). Como podemos ver, el concepto de
“subjetividad” en Sartre es un campo de disputa interpretativa, y eso se debe a
que la ontologia sartriana pone en escena una reconfiguraciéon de la nocién car-
tesiana de subjetividad.

El programa sartriano de reconfiguracion de la nocién de subjetividad se in-
serta dentro del mismo panorama fenomenolégico. De acuerdo con Philippe Ca-
bestan, en su libro Qui suis-je? Sartre et la question du sujet, la fenomenologia
no abandondé nunca la nocién de sujeto (Cfr. Cabestan, 2005: 12). En la misma
linea, Rudolf Bernet sostiene en La Vie du sujet que, si bien la fenomenologia se
dedico a criticar la nocién de sujeto, no fue en concreto para declarar su muerte,
sino mas bien para construir una posibilidad de reformulacién de la subjetividad
y dotarla de una nueva significacion (Cfr. Bernet, 1994: 1-2). El sujeto sartriano
no guarda una relacion de similitud con el sujeto cartesiano; y el cogito sartriano
se presenta a todas luces como una esfera distinta y mas originaria que el cogito
cartesiano del “yo pienso”. Sartre presenta una nocion particular de cogito, el
cogito prerreflexivo, que hace referencia a la existencia y no al pensamiento y, a
la vez, presenta una nocion de subjetividad que no es sustancial, lo cual lo aleja
tanto de la filosofia cartesiana como de la fenomenologia trascendental husser-
liana. En el corazén de este cogito prerreflexivo se encuentra la conciencia (de)
si que denomino, aqui, autoconciencia prerreflexiva, para ubicarla en el conti-
nuum del pensar fenomenoldgico.

De acuerdo con mi interpretacion de la obra sartriana, la filosofia sartriana
no es ni una ontologia del no sujeto ni una ontologia del sujeto en el sentido
cartesiano. En el caso de la filosofia sartriana, nos encontramos constantemente
en el terreno de la ambigliedad. Esta caracteristica no es una falencia ni una
debilidad del planteo sartriano, sino exactamente lo que Sartre quiere demostrar
en torno a la existencia humana. L’Etre et le Néant continGa con el impulso to-

mado por Sartre en La transcendance de I'Ego: la purificacién del campo de la

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 15, 2018

91



92

DANILA SUAREZ TOME

conciencia, mediante la des-solidarizacion de la nocién de subjetividad y la nociéon
de ego. En ambos ensayos encontramos argumentaciones dirigidas a sostener
que la subjetividad y el ego son numéricamente diferentes. Cuando nos referimos
a la subjetividad, nos estamos refiriendo a la experiencia individual de la con-
ciencia prerreflexiva, en tanto entidad originaria que en La transcendance de
I’Ego se expresaba bajo la categoria de conciencia trascendental, y que en L’Etre
et le Néant se expresa mediante la categoria de ser-para-si. Cuando nos referi-
mos a la egologia, nos referimos al yo en tanto entidad psicofisica concreta cons-
tituida por la reflexion y que encuentra su fundamentaciéon en la subjetividad
prerreflexiva.

De acuerdo con mi interpretacion de la obra temprana de Jean-Paul Sartre,
el filésofo francés opera con una nocién de subjetividad no egoldgica que describe
en el plano de la prerreflexividad. La concepcidon no egolégica de la subjetividad
que estructura el planteo tanto de La transcendance de I'Ego como de L'Etre et
le Néant, plantea una des-solidarizacién de las nociones de subjetividad con la
nocion de psique, ego, egologia o personalidad. Dentro de esta nocion de subje-
tividad se vuelven relevantes las nociones de autoconciencia prerreflexiva, pre-
sencia a si, proyecto fundamental y circuito de la ipseidad. En lo que sigue, in-
tento explorar esta constelacion de conceptos para intentar ofrecer una vision
unificada de la subjetividad en la ontofenomenologia existencial de Jean-Paul

Sartre.

2. AUTOCONCIENCIA PRERREFLEXIVA

Para Sartre la prerreflexividad es la estructura misma de la conciencia y el
modo originario en el que se manifiesta la subjetividad, y asi la nocién de auto-
conciencia prerreflexiva toma una importancia central en su ontologia fenome-
nolégica. De acuerdo con Manfred Frank, Sartre fue el primer filésofo en introdu-
cir el término “prerreflexividad”, aun cuando muchos y muchas comentaristas
tienden a atribuirle el origen del término a Fichte, Novalis o Brentano (Frank,
2016: 29). El término hoy en dia continla siendo de uso corriente en la fenome-
nologia y la filosofia analitica contemporanea, aunque no necesariamente del
mismo modo en el cual lo conceptualizaba Sartre. Desde los tiempos de Descar-
tes y Leibniz, la tradicion filoséfica ha hablado profusamente de la reflexividad.

Ahora bien, cuando hablamos de “prerreflexividad” intuimos que hay algo que va

Investigaciones Fenomenolégicas, n. 15, 2018



SUBJETIVIDAD NO EGOLOGICA EN EL SER Y LA NADA DE JEAN-PAUL SARTRE

mas alla de la reflexidén, esto es, tenemos una idea de que aquello que puede ser
aprehendido en un acto de reflexibn como un “si mismo” es aquello que posee,
previamente a ese acto, un criterio para dar cuenta de su propio ser. De otro
modo, el fendbmeno de la conciencia no seria conocido por la reflexion, sino creado
(Cfr. Frank, 2016: 30).

La heteroconciencia (o conciencia de mundo) se diferencia en contenido de
la autoconciencia, sin dudas. La pregunta importante, sin embargo, es si acaso
la autoconciencia es un tipo especial de conciencia de objeto. Sartre responde de
modo negativo a esta pregunta, negando la posibilidad de que la conciencia se
tome a si misma como objeto en su actividad mas originaria. La conciencia es,
para Sartre, conciencia (de) si, o en términos ontolégicos, presencia a si, es decir,
autoconciencia prerreflexiva. ¢Qué significa esto? En primer lugar, que la auto-
conciencia no es el resultado de una actividad reflexiva y que, entonces, la con-
ciencia es consciente de si misma de modo no posicional. En segundo lugar, que
esta prerreflexividad no conlleva la identificacién con un yo. Ahora bien, ¢(cémo
puede ser esto posible siendo que la expresion paradigmaéatica de la autoconcien-
cia es “y0”? Una respuesta posible es la siguiente:

Tener una experiencia propia no implica la aprehensién de un yo-objeto es-
pecial; no implica la existencia de una experiencia especial del yo junto con otras
experiencias, aunque diferente de ellas. Ser consciente de uno mismo no es cap-
turar un yo puro que existe por separado del flujo de la experiencia, sino que es
ser consciente de la propia experiencia en su modo implicito de donacién en pri-
mera persona (Gallagher y Zahavi, 2016: 3).

En la ontologia sartriana, esta posibilidad de una experiencia en primera per-
sona que no sea egoldgica, se explica a través de las nociones de conciencia (de)
si (autoconciencia prerreflexiva), presencia a si, proyecto fundamental e ipsei-
dad. La reflexibn —la cual es constitutiva del ego— sélo es posible si ya existe,
previamente, una familiaridad prerreflexiva del sujeto consigo mismo (Cfr. Mi-
guens, Preyer y Bravo Morando, 2016: 4).

Sartre presenta a la autoconciencia prerreflexiva, o conciencia (de) si, como
originaria y fundante de la reflexion y todo conocimiento posible. La condiciéon
necesaria y suficiente para que una conciencia cognoscente sea conocimiento de
su objeto es que sea conciencia de si misma como siendo ese conocimiento. El

ejemplo que utiliza para fundamentar su tesis es el siguiente:

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 15, 2018

93



94

DANILA SUAREZ TOME

Si cuento los cigarrillos que hay en esta cigarrera, tengo la impresion de la develacion
de una propiedad objetiva del grupo de cigarrillos: son doce. Esta propiedad aparece
a mi conciencia como una propiedad existente en el mundo. Puedo muy bien no tener
en absoluto conciencia posicional de contarlos. No me “conozco en cuanto contante”.
La prueba esta en que los nifios capaces de hacer espontaneamente una suma no
puede explicar luego cémo se las han arreglado: los tests con que Piaget lo ha demos-
trado constituyen una excelente refutacion de la formula de Alain: “saber es saber que
se sabe”. Y, sin embargo, en el momento en que estos cigarrillos se me develan como
doce, tengo una conciencia no tética de mi actividad aditiva. Si se me interroga, en
efecto, si se me pregunta: “;Qué estaba usted haciendo?”, responderé al instante:
“Estoy contando”; y esta respuesta no apunta solamente a la conciencia instantanea
que puedo alcanzar por reflexion, sino a las “conciencias” que han transcurrido sin
haber sido objeto de reflexion, a las que son para siempre irreflexivas en mi pasado
inmediato (Sartre, 2005: 20).

Lo que busca establecer Sartre mediante este ejemplo es que la conciencia
tiene como condicidn necesaria de existencia a la autoconciencia. Mark Rowlands

ofrece una interpretacion de este parrafo que es de sumo interés:

El argumento de Sartre parece ser el siguiente: el hecho de que uno sea, en general,
capaz de informar sobre la actividad mental propia sin esfuerzo, muestra que uno
debe, en algun nivel, ser consciente de ella, incluso si esta conciencia no es, como se
dice hoy en dia, explicita. Es la conciencia prerreflexiva la que le permite a uno hacer
esto. Al dar cuenta de mi actividad mental, estoy en un estado de conciencia reflexiva.
Pero esta capacidad de reflexionar sobre mis procesos mentales no puede venir de la
nada. Es el hecho de que siempre soy prerreflexivamente consciente de mi actividad
mental, el que me permite ser reflexivamente consciente de ello. Uno puede responder
a la pregunta de inmediato solo si fue —prerreflexivamente— consciente de lo que se

estaba haciendo desde el principio (Rowlands, 2016: 104).

Una vez establecido que la conciencia precisa de la autoconciencia, Sartre
tiene que argumentar que esta autoconciencia es no posicional o prerreflexiva.
Veamos en primer lugar la diferencia entre conciencia posicional y conciencia no
posicional, para poder comprender los dos términos que se encuentran en la idea
de que “el Unico modo de existencia posible para una conciencia de algo es la
conciencia (de) si como conciencia de algo”. Para este propdsito, recurriré al im-
portante articulo de Kenneth Williford, “Degrees of self-presence. Rehabilitating

Sartre’s accounts of pre-reflective self-consciousness and reflection” (2016).

Investigaciones Fenomenolégicas, n. 15, 2018



SUBJETIVIDAD NO EGOLOGICA EN EL SER Y LA NADA DE JEAN-PAUL SARTRE

En el caso de la conciencia posicional, nos encontramos con una conciencia
que se trasciende a si misma hacia un objeto, y al hacerlo “pone” a ese objeto
como no siendo la conciencia que se tiene de él: "los objetos trascendentes de la
percepcion y de la imaginacion, etc., son dados como no siendo la conciencia que
uno tiene de ellos. Yo veo este papel sobre la mesa. El papel me es dado percep-
tualmente a mi, y me es dado como no siendo yo" (Williford, 2016: 68). En el
caso de la conciencia no posicional, también denominada conciencia prerreflexiva
o0 conciencia (de) si, no hay objeto que la conciencia deba “poner”, porque la
conciencia no se toma a si misma como al objeto en este caso en particular —si
lo hace en el caso de la reflexion—. Lo que se genera en el contraste entre ambos
tipos de conciencia, la conciencia posicional y la conciencia no posicional, es una
demarcacion entre la inmanencia de la conciencia y la trascendencia del mundo.
¢Pero de qué tipo de inmanencia estamos hablando si decimos que la conciencia
es puro acto? Justamente, de esa misma actividad. La inmanencia de la concien-
cia, en Sartre, refiere especifica y Unicamente a la actividad intencional de la
conciencia, y en este sentido, a la conciencia prerreflexiva.

En la trascendencia del mundo se juega la imposibilidad de su reduccién a un
contenido mental, esto es, la imposibilidad del “esse est percipi”, y esta tesis

sartriana esta enraizada en una concepciéon fenomenoldgica clasica:

Al caminar alrededor de un arbol que percibimos, lo vemos (putativamente al mismo
“objeto”) desde una variedad de angulos y posiciones. El arbol es trascendente en el
sentido en que tiene una identidad que no varia en si misma con la variacién de todas
las posiciones que pueda tomar con respecto a él; trasciende todas esas posiciones y
variaciones. Alun mas, su objetividad es manifestada en el hecho de que podemos
tomar multiples perspectivas sobre él ad infinitum (o ad nauseam, seguln sea el caso).
Ninguna mente aislada podria tomar todas las perspectivas posibles sobre el arbol.
Esto significa, efectivamente, que el esse de ese arbol no es lo percipi (Williford, 2016:
68).

El &rbol en tanto objeto trasciende a la serie de sus apariciones. Ademas, en
tanto y en cuanto no sabemos “lo que podriamos ver del otro lado del arbol”,
todo objeto trascendente siempre contiene en si un caracter de dubitabilidad. La
conciencia posicional, ademas, toma una cierta actitud frente al objeto intencio-
nal, esto es, pone una tesis. Dentro de su obra temprana, los modos de temati-
zacion que analiza Sartre son la imaginacion (que configura el dominio de lo

irreal), la percepcion (que configura el dominio de lo real), la emocién (que

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 15, 2018

95



96

DANILA SUAREZ TOME

configura el dominio de lo que llama “magico”) y lo conceptual (que configura el
dominio de lo abstracto), a todas estas tesis le corresponden sus objetos tras-
cendentes en particular. Sartre funda la trascendencia del mundo y sus objetos
en el ser transfenoménico, especificamente en la dimension del ser-en-si.

La conciencia prerreflexiva, en cambio, se define como inmanencia, en
primer lugar, en tanto como se trata de una conciencia no posicional se da a si
misma de una vez, entera y sin perfiles 0 escorzos. Esto significa, en segundo
lugar, que no puede defraudarse en su autodonaciéon: todo lo que la conciencia
sabe prerreflexivamente de si misma es cierto, esto es, tiene las cualidades de
adecuacion y apodicticidad. En tercer lugar, que la conciencia prerreflexiva sea
no posicional implica que no toma ningun tipo de actitud particular con respecto
a si misma (imaginar, percibir, juzgar, representar, etc.), no pone ninguna tesis

como si hace la conciencia posicional respecto de su objeto de intencién:

Claramente, la autoconciencia no se imagina prerreflexivamente a si misma o se odia
0 se ama, pero, de un modo mas relevante, y de acuerdo con las discusiones mas
recientes sobre el tema, la autoconciencia tampoco se percibe prerreflexivamente a si

misma ni se piensa o se juzga o se tematiza (Williford, 2016: 70).

Lo importante a destacar es que la conciencia no posicional, esto es, la con-
ciencia prerreflexiva, no es ningln modo de conocimiento. Sartre fundara a la
conciencia también en el ser transfenoménico, especificamente en la dimensiéon
del para-si. Ahora bien, ¢por qué no podria ser el caso que esta autoconciencia

fuera reflexiva, esto es, conocimiento? Sartre sostiene lo siguiente:

La reduccion de la conciencia al conocimiento, en efecto, implica introducir en la con-
ciencia la dualidad sujeto-objeto, tipica del conocimiento. Pero, si aceptamos la ley del
par cognoscente-conocido, sera necesario un tercer término para que el cognoscente
se torne conocido a su vez, y nos encontraremos frente a un dilema: o detenemos en
un término cualquiera la serie conocido-cognoscente conocido cognoscente conocido
por el cognoscente, etc., y entonces la totalidad del fenémeno cae en lo desconocido,
es decir, nos damos siempre, como término ultimo, contra una reflexién no consciente
de si; o bien afirmamos la necesidad de una regresion al infinito (idea ideae ideae...,

etc.), lo que es absurdo (Sartre, 2005: 20).

El dilema no presenta salida favorable para la consideracion de la autocon-

Investigaciones Fenomenolégicas, n. 15, 2018



SUBJETIVIDAD NO EGOLOGICA EN EL SER Y LA NADA DE JEAN-PAUL SARTRE

ciencia bajo un modelo reflexivo, por ende, y de modo sensato, Sartre nos deja
bajo la obligaciobn de comprender a la autoconciencia como prerreflexiva o no
posicional. De este modo, queda establecido que la reflexiéon no tiene primacia
de ninguna especie sobre la conciencia refleja. Consecuentemente, el conoci-
miento se encuentra fundado en una dimension existencial mas originaria: toda
teoria del conocimiento supone una ontologia fundamental porque el conoci-
miento no es la medida del ser.

Rowlands, en un intento de tratar de definir qué es la autoconciencia prerre-
flexiva en Sartre, nos advierte que, aun cuando tengamos en claro que la auto-
conciencia no es reflexiva, tenemos que evitar, todavia, la tentacion de pensarla

bajo la idea de la conciencia reflexiva, esto es, tomandola como un analogo:

La autoconciencia reflexiva introduce lo que podriamos denominar una escision entre
la conciencia reflejante y la conciencia reflejada, y esta escisidon permite que la primera
se vuelva sobre la segunda. Si pensamos a la conciencia prerreflexiva de modo analogo
a la reflexiva, nos veriamos inclinados a suponer que la escision que se introduce entre
la conciencia prerreflexiva y la conciencia reflejada de modo prerreflexivo es, podria
decirse, mas pequefia que en el caso de la conciencia reflexiva (Rowlands, 2016: 114-
115).

Es decir, no sblo no es el caso que la autoconciencia pueda ser entendida
como una reflexién, sino que tampoco es el caso que la autoconciencia prerrefle-
Xiva pueda ser pensada como un analogo a la conciencia reflexiva. ¢Por qué?
Porque para poder pensarla como un analogo, tendria que darse que la conciencia
prerreflexiva fuera anterior, es decir, preexistente a aquello que de lo cual es
conciencia. ¢De qué es conciencia la conciencia prerreflexiva? Del acto intencio-
nal. Y, de acuerdo con Sartre, el acto intencional y la conciencia prerreflexiva que
tiene de si se dan al mismo tiempo y sélo son separables eidéticamente, a fines
del analisis filoso6fico, pero no son ontolégicamente independientes, sino interde-
pendientes: “La conciencia (de) si no es dualidad. Tiene que ser, si hemos de
evitar la regresion al infinito, relacion inmediata y no cogitativa de si a si” (Sartre,
2005: 20).

La conciencia es nada, carece de interior, de todo contenido: «La conciencia
no tiene nada de sustancial, es una pura “apariencia”, en el sentido de que no
existe sino en la medida en que aparece» (Sartre, 2005: 25). La conciencia existe

volcada hacia el mundo: “Para ser conciencia no tética (de) si, la conciencia ha

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 15, 2018

97



98

DANILA SUAREZ TOME

de ser conciencia tética de algo” (Sartre, 2005: 249). En ese volcarse, es con-
ciencia prerreflexiva de si misma. Por ende, es imposible pensar a la conciencia
prerreflexiva bajo el modelo de la objetualidad. La conciencia prerreflexiva, en si
misma, no es intencional. La autoconciencia prerreflexiva es, por lo tanto, una
propiedad intrinseca del acto intencional, que no es, ella misma, intencional. De
este modo, queda preservada la translucidez de la conciencia en su intencionar
de mundo.

Ahora bien, hasta aqui tenemos que la conciencia (de) si no es un acto
cognitivo, intencional u objetivante. Pero, entonces, ¢qué es? En el caso de este
concepto, es mas sencillo dar cuenta de lo que no es, que de aquello que si es.
El problema con el que nos enfrentamos, a mi entender, es que hay un ir y venir
desde conceptos gnoseoldgicos a conceptos ontoldgicos que dificulta la cabal
comprension, en términos afirmativos, de la conciencia (de) si. Ontolégicamente,
la conciencia (de) si es el modo de ser del para-si. Es lo que diferencia a la regién
del para-si del en-si. Es la estructura ontoldégica que garantiza la posibilidad de
la experiencia fenoménica. Esta estructura sera mejor explicitada como presencia
a si. Gnoseoldégicamente, estamos hablando de un mismo acto, el acto intencio-
nal, que esté internamente escindido en dos instancias l6gicamente separables:
un componente objetivante y un componente no objetivante. Este segundo com-
ponente, la conciencia (de) si, entabla una relaciéon epistémica intima con el pri-
mer acto, la conciencia de objeto: permite la experiencia de ese acto, en primer
lugar, y la referencia de que ese acto es propio, en segundo lugar. Por lo tanto,
la conciencia (de) si garantiza, a la vez, que exista una experiencia y que esa
experiencia pueda ser aprehendida como propia. La ontologia sartriana, si bien
pone al ego como un trascendente, seria un fracaso si no lograse trazar una
delimitacion entre las conciencias. El punto por comprender aqui es que este
caracter de ipseidad de la experiencia no precisa de la concurrencia de un yo
sustancial.

Para sintetizar, lo que he intentado establecer es que, para Sartre, que una
experiencia sea consciente significa que es intencional y que es prerreflexiva-
mente consciente de si misma, implicando, asi, que es comprendida como una
experiencia propia sin necesidad de que se explicite la propiedad de dicha expe-
riencia mediante una autoobservacioén, es decir, una reflexion, que vincule la ex-
periencia con el yo. Esta propiedad de individuacion esta garantizada por la es-

tructura de la ipseidad, sobre la cual hablaré en breve. Sartre insiste en que la

Investigaciones Fenomenolégicas, n. 15, 2018



SUBJETIVIDAD NO EGOLOGICA EN EL SER Y LA NADA DE JEAN-PAUL SARTRE

autoconciencia prerreflexiva, o conciencia (de) si, no sélo no es una relacién de
conocimiento del sujeto consigo mismo, sino que, ademas, no puede ser tomada
en modo alguno como un analogo a un acto de reflexion, a un modo de relacion
entre sujeto y objeto. De este modo, Sartre garantiza, en primer lugar, que el
estrato mas originario de la subjetividad humana escape a todo modelo de obje-
tualidad; en segundo lugar, la falta de necesidad de postular una funcién facul-
tativa de la conciencia; en tercer lugar, la existencia de un estrato de individua-
cion subjetivo, lo cual serda argumentado de modo mas exhaustivo en lo que sigue
del articulo. Sin embargo, me demoraré un poco mas antes de llegar a ello,
puesto que todavia sigue incomodando esa dualidad interna al acto consciente
entre el acto intencional y el acto no intencional en el que la conciencia toma

nota de si. Zahavi sostiene que:

Cualquier teoria de la conciencia, para que sea convincente, tiene que dar cuenta de
la donacién personal de nuestros estados de conciencia y tiene que respetar la dife-
rencia entre nuestra conciencia de un objeto externo y nuestra conciencia de nosotros
mismos. Cualquier teoria convincente de la conciencia, tiene que ser capaz de explicar
la distincion entre la intencionalidad, que se caracteriza por una diferencia epistémica
entre el sujeto y el objeto de la experiencia, y la autoconciencia, que implica una cierta
forma de identidad (Zahavi, 2003: 28).

Hemos visto que la autoconciencia prerreflexiva en Sartre, en tanto concien-
cia (de) si, nos garantiza tanto la existencia de una experiencia como la aprehen-
sion en tanto propia de esa experiencia. No obstante, Sartre introduce una dife-
rencia justamente alli en donde se presenta la posibilidad de dar cuenta de la
identidad que se nos pide de requerimiento para poder dar cuenta de la indivi-
duacion subjetiva. Sartre presenta, en la conciencia (de) si, una escision en forma
de juego de espejos esféricos que es el reflet-reflétant de la conciencia prerre-
flexiva. Para poder dar cuenta de este problema, necesitamos pasar a hablar de

la estructura ontoldgica del para-si que Sartre denomina “presencia a si”.

3. PRESENCIA A Si

En el primer capitulo de la segunda parte de L’Etre et le Néant, Sartre esta-
blece una diferencia fundamental entre las dos regiones transfenoménicas del

ser que tematizo en la “Introduccion” a la obra: el ser-en-si y el ser-para-si. Por

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 15, 2018

99



100

DANILA SUAREZ TOME

su parte, el en-si es una adecuacion plena (el ser es lo que es), esto es, no hay
en el en-si una parcela de ser que no sea sin distancia con respecto a si misma.
Es lo pleno. Su densidad es infinita: “El en-si esta pleno de si mismo, y no cabe
imaginar plenitud mas total, adecuacion mas perfecta del contenido al conti-
nente: no hay el menor vacio en el ser, la menor fisura por la que pudiera desli-
zarse la nada” (Sartre, 2005: 130). Por el contrario, el ser de la conciencia no
coincide consigo mismo en una adecuacion plena. Es una descomprension de ser.

Para dar cuenta de esta caracteristica fundamental del ser-para-si, la de no
coincidencia o diferencia consigo mismo, Sartre emprende el analisis de la creen-
cia. El fin del analisis es el de probar que el ser del para-si tiene un modo de ser
diferente del en-si, tomando como caracteristica del en-si la propiedad de la iden-
tidad, y destinando al para-si la propiedad de la diferencia. (Qué implica que la
conciencia no es coincidente consigo misma? Que ella es originalmente existencia
para un testigo, aun cuando ese testigo es ella misma. Pero recordemos que
estamos hablando de una forma de autoconciencia que es prerreflexiva, por lo
cual, la conciencia no se pone a si misma como objeto. A partir de esto, yo no
puedo simplemente decir, por ejemplo, de una creencia que es creencia, asi como
digo que una silla es una silla, lo cual constituye un juicio de identidad. Mi creen-
cia, por el contrario, es conciencia (de) creencia. “La creencia es conciencia (de)
creencia” no puede tomarse como un juicio de identidad: el sujeto y el atributo
son radicalmente diferentes, aunque en la unidad indisoluble de un mismo ser,
que es el ser de la conciencia.

Ahora bien, ¢podemos insistir con la identidad y decir que “la conciencia (de)
creencia es conciencia (de) creencia”? No, porque esto es desolidarizar conciencia
y creencia (seria equivalente a un tomar conciencia de ella misma como concien-
cia (de) creencia), hacer de la creencia un objeto para la conciencia, i.e., pararse
en el ambito de la reflexion, puesto que se hace de la creencia una pura cualifi-
cacion trascendente y noematica de la conciencia y, entonces, la conciencia po-
dria determinarse a su gusto con respecto a esta creencia trascendente. No po-
demos decir que la conciencia es conciencia y que la creencia es creencia, como
decimos de la silla que es una silla. Cada uno de estos términos remite al otro vy,

sin embargo, es diferente de él:

Asi, conciencia (de) creencia y creencia son un solo y mismo ser, cuya caracteristica

es la inmanencia absoluta. Pero desde que se quiere captar ese ser, se desliza por

Investigaciones Fenomenolégicas, n. 15, 2018



SUBJETIVIDAD NO EGOLOGICA EN EL SER Y LA NADA DE JEAN-PAUL SARTRE

entre los dedos y nos encontramos ante un esbozo de dualidad, ante un juego de
reflejos, pues la conciencia es reflejo, pero justamente, en tanto que reflejo, ella es
reflejante; y, si intentamos captarla como reflejante, se desvanece y caemos en el
reflejo (Sartre, 2005: 132).

La existencia objetiva de la diada reflejo-reflejante nos lleva a concebir un modo
de ser diferente del en-si: una dualidad que es unidad, un reflejo que es su propia

reflexion:

Por la capacidad de diferenciar entre refléter y réfléchir, la lengua francesa permite la
ubicacién intermedia de la conciencia entre la identidad y la diferencia. La conciencia
y su contenido serian recortados en la diada réfléchissant-réfléchi, i.e., en el caso ex-
plicito de reflexion que Sartre denomina auto conocimiento (“connaissance de soi”)
[...] El reflet-reflétant es un espejo que se espeja a si mismo, pero nada sustancial o
externo a ello. Esta diada vacua (y, por lo tanto, no dafina a su transparencia) debe
ser distinguida de la relacién entre un objeto en si y su aprehensién cognoscitiva a
partir del hecho de que en este caso el contenido no existe independientemente de la
conciencia (el placer depende de la conciencia del placer), mientras que los objetos

existen de modo independiente a nuestro conocimiento (Frank, 2016: 43).

Si procuramos alcanzar la unidad de esa dualidad, conciencia (de) creencia,
ésta nos remitird a uno de los términos y este término a la organizacién unitaria
de la inmanencia. Recordemos que esta inmanencia no nos habla de una con-
ciencia con contenidos, sino de la estructura de la prerreflexividad en tanto con-
ciencia (de) conciencia de algo. Justamente esta estructura, que tiene dos térmi-
nos, la “conciencia (de)” y la “conciencia de”, el reflejante y el reflejo, es la que
Sartre estd analizando mediante el ejemplo de la creencia.

Ahora bien, Sartre se va a demorar en algo en comun que tienen el ser-para-
si y el ser-en-si ademas del ser: el “si”. Lo primero que establece, es que el
término “en-si”, estrictamente hablando, es impropio, porque “si” [soi] no es una
propiedad del ser-en-si, sino que es, por naturaleza, un reflexivo y, por lo tanto,
remite al sujeto. Lo que hace el “si” es indicar de modo linguistico una relacion
del sujeto consigo mismo. Ahora bien, el “si”, no obstante, no puede ser captado
como un existente real. Esto implica que el sujeto no puede ser “si”, pues la
coincidencia consigo mismo haria que el sujeto desaparezca. Pero tampoco puede
no ser “si”, ya que el “si” es indicacion del sujeto mismo: “El si representa, pues,

una distancia ideal en la inmanencia del sujeto con relacién a él mismo; una

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 15, 2018

101



102

DANILA SUAREZ TOME

manera de no ser su propia coincidencia, de hurtarse a la identidad al mismo
tiempo que la pone como unidad” (Sartre, 2005: 133). Es lo que Sartre denomina

Fedl

“presencia a si”. La ley de ser del para-si consiste en ser él mismo en la forma
de presencia a si.

Ahora, debemos preguntarnos, ¢qué es lo que separa al sujeto de si mismo?
La respuesta, por supuesto, es “nada”. Toda presencia, de acuerdo con Sartre,
implica dualidad. Toda dualidad, implica separacion. (Qué es lo que de ordinario
decimos que separa? Una realidad cualificada (distancia espacial, temporal, dife-
rendo psicoldgico, etc.). Pero en el caso que nos ocupa, nada puede separar la
conciencia (de) creencia de la creencia, ya que la conciencia de la creencia no es
nada mas que la conciencia (de) creencia: “Introducir en la unidad de un cogito
prerreflexivo un elemento cualificado exterior a ese cogito seria quebrar su uni-
dad, destruir su translucidez; habria entonces en la conciencia algo de lo cual ella
Nno seria conciencia y que no existiria en si mismo como conciencia” (Sartre,
2005: 134).

¢Acaso es posible captar esta separacion, esta diferencia? No. De acuerdo
con Sartre, si se procura descubrirla, se esfuma, nos quedamos a merced del
juego de espejos. Lo que si se puede captar es, por supuesto, la creencia como
tal, y es alli en donde se evidencia esta fisura, que aparece cuando no se la quiera
ver y desaparece en cuanto se procura contemplarla. Esa fisura es la nada, a la
cual, de acuerdo con Sartre, no podemos contemplar de modo directo, sino solo
de modo indirecto. El para si debe ser su propia nada (si no, la unidad del para-
si se desmorona en dos en-si). El ser de la conciencia en tanto que conciencia
consiste en existir a distancia de si como presencia a si, y esa distancia nula que
el ser lleva en su ser es la Nada. Luego, para que exista un si, es menester que
la unidad de este ser comporte su propia nada como nihilizacién de lo idéntico.
El para-si es el ser que se determina a si mismo a existir en tanto que no puede
coincidir consigo mismo.

Habiamos visto que para que una teoria de la autoconciencia fuera satisfac-
toria, debia poder dar cuenta de la identidad, para poder hablar de una experien-
cia subjetiva unificada. Sin embargo, vimos que Sartre introduce una diferencia
justamente alli en donde se presenta la posibilidad de dar cuenta de la identidad,
en la conciencia prerreflexiva, el dominio mas originario de la subjetividad hu-
mana. La presencia a si nos hunde alin mas en esta diferencia dentro del &mbito

de lo prerreflexivo al cual le pedimos un rasgo de identidad. Para poder continuar

Investigaciones Fenomenolégicas, n. 15, 2018



SUBJETIVIDAD NO EGOLOGICA EN EL SER Y LA NADA DE JEAN-PAUL SARTRE 103

explorando qué es lo que pasa con la individuacion de la existencia, tendremos
que recurrir, en primer lugar, a la nocién de proyecto fundamental para, luego,

poder comprender la estructura ontoldgica del circuito de la ipseidad.

4. PROYECTO FUNDAMENTAL Y CIRCUITO DE LA IPSEIDAD

Hasta aqui, hemos podido ver cobmo, para Sartre, el ser del cogito prerrefle-
Xivo es el de la presencia a si, lo cual implica una falta de identidad de un “si
mismo” con ese “si mismo”. El ser del para-si es, precisamente, definido a través
de la falta de identidad. La existencia humana existe para si misma como una
totalidad substancial fallida, como un intento de ser lo que no es. Ahora bien, de
acuerdo con Sartre, la realidad humana es originariamente deseo de ser, esto
significa que ella busca, a través de su mero existir, ser idéntica consigo misma
para totalizarse en un en-si-para-si. Este deseo de totalizacidon es expresado por
Sartre como el deseo de ser Dios, que constituye el valor del proyecto funda-
mental del para-si. En palabras simples, el proyecto fundamental constituye lo
que llamamos la “persona” en tanto nucleo esencial del existente humano que
expresa a la vez el deseo generalizado de ser y dota de significacion a la plurali-
dad de los deseos empiricos. El proyecto fundamental de la existencia humana
se articula en torno a este valor de identidad que busca constantemente, aunque
sabe inalcanzable. Esto significa que el ser-para-si es consciente de esta imposi-
bilidad de identidad consigo mismo, puesto que pone a esta identidad como un
valor en su existencia, lo cual implica que a nivel prerreflexivo, el ser-para-si
debe ser consciente de algin modo de la identidad que busca.

En la secciéon “El yo y el circuito de la ipseidad”, Sartre hace referencia directa
a La transcendance de I'Ego para retomar la idea de que el yo o el ego no perte-
nece al dominio del para-si, esto es, que el yo no es ninguna estructura ontoldgica
del para-si. El ego, ya desde La transcendance de I'Ego, no es mas que una
expresion trascendente de la unidad de la conciencia. Sin embargo, Sartre sos-
tiene que “no ha de concluirse que el para-si sea una pura y simple contemplacién
«impersonal»” (Sartre, 2005: 166). Este momento de la obra es fundamental
para poder comprender por qué Sartre no esta construyendo una ontologia del
no sujeto. Sin embargo, aliento a comprender el uso de “impersonal” [imperso-
nelle] en este caso como “asubjetivo”. De acuerdo con mi interpretacion, una

lectura comprensiva de los pasajes que estamos considerando, dan cuenta de

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 15, 2018



104 DANILA SUAREZ TOME

que Sartre tiene imprecisiones léxicas —al igual que en otros momentos de la
obra— que no tienen una verdadera disonancia semantica.

Sartre prosigue sosteniendo que:

Simplemente, lejos de ser el Ego el polo personalizante de una conciencia que, sin él,
permaneceria en el estadio impersonal, es, al contrario, la conciencia en su ipseidad
fundamental quien permite la aparicion del Ego, en ciertas condiciones, como el fen6-

meno trascendente de esa ipseidad (Sartre, 2005: 166).

Sartre establecera que lo que convierte a una conciencia en subjetiva (aqui
Sartre dice “personal”, pero me sigo atendiendo a mi interpretacion), es el hecho
de existir para si como presencia a si, y no la posiciéon del yo. La individuaciéon de
la conciencia se da en dos pasos consecutivos: una primera nihilizacién interna
que es la diada reflejo-reflejante de la autoconciencia prerreflexiva, y un segundo
movimiento en el que un posible se refleja sobre la conciencia y la determina
como lo que ella es. A este segundo movimiento Sartre lo denomina “Circuito de
la ipseidad”.

Ahora bien, ¢;de qué posible estd hablando Sartre? Como vimos, la idea de
que el para-si es presencia a si nos conduce a comprender que el para-si se
caracteriza por una falta de identidad con un “si mismo”. Y también vimos que el
para-si tiene que ser, de algin modo, consciente de esa identidad fallida. Justa-
mente, en este segundo movimiento de la individuaciéon de la conciencia, se hace
foco en la conciencia de esa posibilidad de identidad del si mismo. Como vimos,
al para-si le falta la identidad, la cual pone como valor. Esta identidad es, asi-
mismo, una posibilidad presente en el modo de la ausencia en el seno del para-
si: “La ipseidad representa un grado de nihilizacion més avanzado que la pura
presencia a si del cogito prerreflexivo, en el sentido de que el posible que soy no
es pura presencia al para-si como el reflejo al reflejante, sino que es presencia-
ausente” (Sartre, 2005: 167). Lo que el para si desea y busca es la coincidencia
consigo mismo. La posibilidad de esa coincidencia, la identidad que es su valor,
es conciencia (de) posibilidad. Esta posibilidad es una estructura ontoldgica del
para-si y le atribuye el caracter individuante al para-si que veniamos buscando.
Esta ipseidad, como vemos, no es carente de ambigledad. Del sujeto sartriano
no se puede decir que tenga identidad. Sin embargo, podemos decir que tiene

ipseidad y que se individua, justamente, a través de la conciencia (de) esa

Investigaciones Fenomenolégicas, n. 15, 2018



SUBJETIVIDAD NO EGOLOGICA EN EL SER Y LA NADA DE JEAN-PAUL SARTRE 105

posibilidad de identidad que no puede alcanzar. Se individua, paraddjicamente,
a partir de una ausencia. En esta unidad prerreflexiva de la experiencia subjetiva
no hay sustancialidad alguna, sino perpetua fuga. La existencia humana, para

Sartre, es siempre a distancia de si misma.

CONCLUSIONES

El hilo central del articulo fue la idea de subjetividad no egoldgica, que es
otro modo de denominar a la subjetividad prerreflexiva. La interpretaciéon que
propuse busca sumarse a la corriente exegética que encuentra en la obra de
Sartre una filosofia del sujeto antes que una filosofia del no sujeto. Sin embargo,
como he intentado argumentar, se trata de un sujeto con una serie de particula-
ridades. De especial importancia ha sido la nocion de autoconciencia prerrefle-
Xiva, que Sartre tematiza como conciencia (de) si. Este dominio prerreflexivo de
la conciencia no tiene una estructura egolégica o yoica. Mas bien, para Sartre el
ego o el yo es un ente ideal trascendente que debe ser constituido por la con-
ciencia a partir de la reflexiéon. Esta particularidad es la que, a mi entender,
vuelve posible denominar “subjetividad no egoldgica” al campo subjetivo prerre-
flexivo, esto es, a la experiencia originaria de la existencia humana.

Segun hemos visto, esta subjetividad no egolégica se expresa, en primer
lugar, como autoconciencia prerreflexiva. Esta forma de conciencia no es ningun
tipo especial de conciencia de objeto: ni es reflexiva ni puede ser tenida como un
analogo a la conciencia reflexiva. La autoconciencia prerreflexiva, o conciencia
(de) si, es no posicional, no egolégica y no sustancial. Por ser, justamente, sub-
jetividad, no puede ser comprendida bajo el modo de la objetualidad. En el plan-
teo sartriano, segun hemos visto, para que haya una experiencia fenoménica es
necesario que exista una conciencia (de) conciencia de algo. La intencionalidad,
por lo tanto, se estructura, a la vez, como conciencia de objeto y como conciencia
(de) si. En términos cogitativos —y mediante el desglose analitico de un feno6-
meno que, en realidad, es unitario—, podemos decir que la especificidad del acto
no objetivante de la autoconciencia prerreflexiva es la de permitir que la expe-
riencia intencional pueda ser aprehendida como propia. Para que se dé este fe-
némeno, sin embargo, no es necesario ninguna autoobservacion que vincule la
experiencia como un yo. Pero para que pueda haber una autoobservacién, esto

es, una reflexién, es necesario que esa experiencia tenga algun grado de fami-

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 15, 2018



106

DANILA SUAREZ TOME

liaridad. Esto es lo que se garantiza, justamente, en la autoconciencia prerrefle-
Xiva, una cierta “miidad” de la experiencia que no precisa la referencia al yo, sino
que lo fundamenta.

La autoconciencia prerreflexiva sartriana, en otros términos, es el modo de
ser del para-si que se expresa como presencia a si. Esta estructura implica que
el ser del para-si, al contrario del ser-en-si, no se caracteriza por la identidad.
Con lo cual, si bien la autoconciencia prerreflexiva nos garantizaba la “miidad”
de la experiencia, ello no significa que detente la propiedad de la identidad. Muy
por el contrario, el para-si es diferencia, justamente porque la experiencia feno-
meénica es conciencia (de) si como conciencia de algo, lo que implica que se cons-
tituye como una diada de reflejo-reflejante, como un espejo esférico que a la vez
que refleja el mundo, se refleja a si mismo reflejando. Si el para-si no es sustan-
cial, si la conciencia es, justamente, un absoluto no sustancial, el ser mismo del
para-si tiene que estar caracterizado por la diferencia. Y es esta diada originaria
la que no puede sintetizarse ni resolverse en el modo sustancial de la cosa, pre-
servando su caracter de subjetividad y mediada por la nada: el para-si es su
propia nada.

La realidad humana es, a la vez, falta de ser y deseo de ser, justamente
porque es nada, porque es diferencia, y busca, en su existir, ser idéntica consigo
misma, esto es, totalizarse en un en-si-para-si a partir de la posibilidad de iden-
tidad que pone como valor. La existencia humana, por lo tanto, ademas de ser
en la forma de la presencia a si, esto es, diferencia, es una totalidad substancial
fallida que existe en el deseo de ser la identidad que no puede ser. Lo que vimos
en relaciéon con ello es que, a pesar de no poder detentar el atributo de la iden-
tidad, por no ser sustancia, la existencia humana —el ser-para-si— si tiene con-
ciencia de la identidad que busca, puesto que la desea. El para-si es consciente
prerreflexivamente de la identidad que falla ser. El circuito de la ipseidad viene a
sellar el momento de la individuacién que habiamos encontrado en la autocon-
ciencia prerreflexiva y al que no podiamos adjudicarle el atributo de la identidad.
Como vimos, la diada reflejo-reflejante nos garantizaba la donacién de una ex-
periencia que poseia el caracter de la “miidad”, pero no el de la identidad. La
estructura que posibilita la comprensiéon de la unidad de la conciencia es la del
circuito de la ipseidad: en esta estructura del para-si el posible de la identidad se
hace presente, como ausencia, en el trascenderse de la conciencia al mundo. Por

lo tanto, si bien el para-si no es idéntico, tiene a la identidad presente bajo el

Investigaciones Fenomenolégicas, n. 15, 2018



SUBJETIVIDAD NO EGOLOGICA EN EL SER Y LA NADA DE JEAN-PAUL SARTRE

modo de la ausencia. Lo que he buscado mostrar, entonces, es que el circuito de
la ipseidad es la garantia final de la unidad de la conciencia, y el yo no juega alli

ningun rol.

REFERENCIAS

BERNET, R. (1994). La Vie du Sujet: Recherches sur l'interprétation de Husserl

dans la phénoménologie, Paris: PUF.
CABANCHIK, S. (1985). El absoluto no sustancial, Buenos Aires: Del Carril.
CABESTAN, P. (2015). Qui suis-je? Sartre et la question du sujet, Paris: Hermann.

Caws, P. (1979). “Sartre” en Honderich, T. (ed.), The Arguments of the Philoso-

phers, London: Routledge.

FRANK, M. (2016). “Why should we think that self-consciousness is non-reflec-
tive?”, en Miguens, S.; Preyer, G.; Bravo Morando, C. (eds.) (2016). Pre-
reflective Consciousness. Sartre and Contemporary Philosophy of Mind,

UK: Routledge.

GALLAGHER, S., ZaHAvVI, D. (2016). "Phenomenological Approaches to Self-Con-
sciousness"”, The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Winter 2016 Edi-
tion), Edward N. Zalta (ed.), URL = https://plato.stanford.edu/ar-

chives/win2016/entries/self-consciousness-phenomenological/.

MIGUENS, S.; PREYER, G.; BRAVO MORANDO, C. (eds.) (2016). Pre-reflective Con-

sciousness. Sartre and Contemporary Philosophy of Mind, UK: Routledge.
MouILLIE, J.-M. (2000). Sartre: conscience, ego et psyché, Paris: PUF.
REISMAN, D. (2007). Sartre's Phenomenology, UK: Continuum.

RowLANDS, M. (2016). “Sartre on pre-reflective consciousness”, en Miguens, S.;
Preyer, G.; Bravo Morando, C. (eds.) (2016). Pre-reflective Conscious-

ness. Sartre and Contemporary Philosophy of Mind, UK, Routledge.

SARTRE, J.-P. (2003). La trascendencia del ego, Madrid: Sintesis.

—, (2005). El ser y la nada, Buenos Aires: Losada.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 15, 2018

107


https://plato.stanford.edu/archives/win2016/entries/self-consciousness-phenomenological/
https://plato.stanford.edu/archives/win2016/entries/self-consciousness-phenomenological/

108

DANILA SUAREZ TOME

SUKALE, M. (1976). “Sartre and the Cartesian Ego” en Comparative Studies in

Phenomenology, La Haya: Martinus Nijhoff.

SUTTON MORRIS, P. (1985). "Sartre on the Transcendence of the Ego”, en Philoso-

phy and Phenomenological Research 46, 2, 179-198.

TEPLEY, J. (2016). “Sartre’s non-egological theory of consciousness, en Miguens,
S.; Preyer, G.; Bravo Morando, C. (eds.) (2016). Pre-reflective Conscious-

ness. Sartre and Contemporary Philosophy of Mind, UK: Routledge.

WILLIFORD, K. (2016): “Degrees of self-presence. Rehabilitating Sartre’s accounts
of pre-reflective self-consciousness and reflection”, en Miguens, S.;
Preyer, G.; Bravo Morando, C. (eds.) (2016). Pre-reflective Conscious-

ness. Sartre and Contemporary Philosophy of Mind, UK: Routledge.

ZAHAVI, D. (2003). Husserl’'s Phenomenology, Stanford: Stanford University

Press.

Investigaciones Fenomenolégicas, n. 15, 2018



