
Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017, 151-166. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

Fecha de recepción: 13-IV-2017 Fecha de aceptación: 18-VII-2017 

 

 

 

 

MERLEAU-PONTY: INSTITUCIÓN Y EDIPO 

 
MERLEAU-PONTY: INSTITUTION AND OEDIPUS 

 

 
 
 

Lic. Cintia Lucila Mariscal 
(UBA/IIGG), Buenos Aires, Argentina 

cintimaris@gmail.com 
 

 
 
 

Resumen: En el curso dictado en Collège de 
France sobre la institución y la pasividad, Mer-
leau-Ponty le otorgó una importancia particular a 
las problemáticas freudianas. La sexualidad y 
muy especialmente el Complejo de Edipo, es pre-
sentado como ejemplo de la institución humana 
en un doble sentido: en cuanto clase de institu-
ción que se diferencia de la institución vital y 
como una institución antropomórfica. Sus mo-
mentos –sexualidad prepuberal, periodo de la-
tencia, pubertad– ejemplifican la estructura de 
toda institución: la anticipación, el desvío y la 
reanudación y ponen de manifiesto su tempora-
lidad propia.  

En vistas a la importancia del Complejo de 
Edipo en la arquitectura general del curso, el pre-
sente trabajo tiene por objetivo reponer la inter-
pretación realizada por Merleau-Ponty a los efec-
tos de comprender la especificidad de la institu-
ción humana. De este modo, se pretende realizar 
una aproximación al vínculo entre temporalidad 
e institución tal como Merleau-Ponty lo considera 
en el curso en cuestión. 
 

 Abstract: In the course dictated in Collège de 

France on the institution and the passiveness, 

Merleau-Ponty granted a particular importance to 

the Freudian problematics. The sexuality and 

very specially the Complex of Oedipus, is pre-

sented as example of the human institution in a 

double meaning: regarding a type of institution 

that differs from the vital institution and as an 

anthropomorphic institution. Its moments – pre-

puberal sexuality, period of latency, puberty– ex-

emplify the structure of any institution: the an-

ticipation, the detour and the resumption and 

they reveal his own temporality. 

In conference to the importance of the Com-

plex of Oedipus in the general architecture of the 

course, the present work has for aim re-put the 

interpretation realized by Merleau-Ponty to the 

effects of understanding the specificity of the hu-

man institution. Thus, one tries to realize an ap-

proximation to the link between temporality and 

institution as Merleau-Ponty considers it in the 

course in question. 
 

Palabras clave: institución, complejo de Edipo, 
psicoanálisis, fenomenología. 

 

 
Keywords: institution, Oedipus complex, psy-
choanalysis, phenomenology. 

 

 

 

mailto:cintimaris@gmail.com


 152 CINTIA LUCILA MARISCAL 

 

 

 

    Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

INSTITUCIÓN Y VIDA. CARTOGRAFÍA DE UN PROBLEMA1 

 

En 1954 Merleau-Ponty dictaba un curso en el Collège de France cuyo tema 

general era el de “La institución en la historia personal y pública”. Solo basta 

iniciar su lectura para advertir que nada en este título va de suyo. Comprender 

su sentido exige un trabajo de interpretación que sea capaz de sopesar la origi-

nalidad con la que Merleau-Ponty planteaba las coordenadas fundamentales del 

problema que lo ocupaba: el de la génesis del sentido y el de su historicidad.  

Una de las primeras cosas a destacar de este curso es el esfuerzo conceptual 

de Merleau-Ponty. A diferencia de lo que puede observarse en otros trabajos, 

aquí no sólo se detiene a señalar las aporías a las que se arriba si se quiere 

pensar la institución con las categorías tradicionales de la ontología moderna. Sin 

abandonar ese modo que tiene de construir su pensamiento, abriéndose camino 

a través de su oposición y diferencia respecto a otras perspectivas, Merleau-

Ponty avanza un poco más. La noción de institución revela una dimensión pro-

positiva de su filosofía, un esfuerzo por ponerle nombre no sólo a aquello que no 

lo tiene en el ámbito de la filosofía de la conciencia ―como bien lo señalará en el 

curso en cuestión― sino también a lo que ya se venía gestando al interior de su 

propia obra. Todo sucede como si fuera el recorrido de su pensamiento lo que le 

exigía esclarecer eso de lo que ya hablaba cuando trabajaba instituciones como 

la expresión, el lenguaje o la historia. Podría ensayarse una lectura retrospectiva 

y se vería que los elementos para desplegar una teoría de la institución en parte 

ya estaban presentes con anterioridad a este curso. Así por ejemplo, en El len-

guaje indirecto y las voces del silencio, Merleau-Ponty vislumbraba la dinámica 

de la institución cuya eficacia nunca habrá terminado de experimentar (Merleau-

Ponty, 1973: 64). Ya por entonces, y en el mismo sentido con el que lo hará en 

el curso del 54’, Merleau-Ponty recuperaba la noción husserliana de Stiftung para 

“designar (…) la fecundidad ilimitada de cada presente que, precisamente porque 

es singular y porque pasa, no podrá nunca deja de haber sido y por consiguiente 

de ser universalmente” (Merleau-Ponty, 1973: 70). 

 

 

1 El presente trabajo se ha realizado en el marco del Proyecto de Investigación Científica y Tecnoló-
gica, (PICT), “La institución en debate: un acercamiento fenomenológico”, dirigido por la Dra. Mariana 
Larison (financiado por Foncyt). Ha sido presentado [pero no publicado] en el marco de las II Jornadas 
Nacionales de Filosofía del Departamento de Filosofía de la Fac. de FyL UBA realizado en julio de 2016.  



        MERLEAU-PONTY: INSTITUCIÓN Y EDIPO 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                 

 

153 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

La institución es definida como un acontecimiento-matriz que funda la posi-

bilidad de una historia porque es condición para la emergencia de nuevos acon-

tecimientos. La institución, al igual que el nacimiento, a partir del momento en 

que acontece, hace imposible que no suceda nada más, porque es apertura de 

un por-venir, establecimiento de un futuro y sin ser por ello su causa, su destino 

o su total determinación. Desde que un nuevo ser nace, dice Merleau-Ponty, “no 

podría dejar de suceder algo, aunque no fuese más que el fin de esa vida apenas 

comenzada” (Merleau-Ponty, 1973: 81). La institución, como el nacimiento, es 

aquel acontecimiento que funda una historicidad porque permite el despliegue de 

otros que, decisorios o no, sólo habrán sido posibles por lo previamente insti-

tuido. Y al igual que éste, la institución no es un “acto” sino que tiene por sujeto 

a la vida, no entendida como vida de la conciencia ―sea en su sentido psicológico 

como suma de actos psíquicos, o fenomenológico, como polo intencional de ac-

tos―, sino como “una intención sin sujeto” como un “campo de presencia”. Lo 

que tiempo después, en sus cursos sobre la Naturaleza, le llevará a afirmar que 

“la vida ―no restringida a la vida humana sino ampliada a todo lo viviente― es 

la instauración de las bases de la historia” (Merleau-Ponty, 1995: 209). El sujeto 

de la institución es él mismo instituido e instituyente, es una “cierta inercia […] 

―[el hecho de estar] expuesto a…― pero [que] pone en marcha una actividad, 

un acontecimiento; la iniciación al presente, que es productivo después de él […]” 

(Merleau-Ponty, 2012: 4). 

Que la institución no sea una operación de la conciencia es lo que le permitirá 

ampliar su campo de acción a todo lo viviente. En efecto, recuperando los aportes 

de la embriología, la zoología y la biología que le es contemporánea ―en donde 

se destacan las figuras de Raymond Ruyer, Konrad Lorenz, Coghil, Gessel, entre 

otros― Merleau-Ponty afirmará que hay institución ya a nivel del desarrollo em-

brionario.  

No en vano un curso sobre la institución en la historia personal y pública se 

inicia con una referencia breve, pero de una riqueza notable, al vínculo entre la 

institución y la vida. Allí Merleau-Ponty realiza una lectura de los problemas liga-

dos al desarrollo del organismo, al instinto animal y al fenómeno de la impronta 

[Prägung] desde su teoría de la institución.  

Esta generatividad del sentido propia de toda institución también se deja leer 

en los cursos dictados en la Sorbonne sobre el desarrollo infantil. Aun cuando no 

la haya llamado así ni una sola vez, podría decirse que la noción de desarrollo 



 154 CINTIA LUCILA MARISCAL 

 

 

 

    Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

tiene un parentesco estrecho con la de institución. En primer lugar, en cuanto 

ambas revelan las mismas complejidades a la hora de ser comprendidas. El desa-

rrollo psico-fisico del niño exige, al igual que lo hace elucidar la noción de insti-

tución, abandonar el biologicismo y el psicologismo, así como revisar los vínculos 

entre psicología y sociología. No se trata de reducir la cultura al individuo, como 

si ésta sólo fuera la expansión del drama singular en el plano colectivo, ni tam-

poco buscar explicar al individuo por su cultura, como si éste no fuera más que 

una respuesta ―y siempre la misma― a las exigencias impuestas por su entorno. 

El desarrollo de un niño implica un comercio entre lo que viene de él y lo que 

viene de su ambiente, entre la temporalidad del cuerpo y la de la psique, entre 

sus deseos y los que el otro le impone. Nada de esto puede pensarse bajo el 

paradigma causalista y mecanicista porque exige plantear de otro modo la rela-

ción entre el interior y el exterior, los procesos de maduración y del aprendizaje, 

lo fisiológico y lo psíquico, lo público y lo privado.  

También desde el punto de vista de su dinámica, la noción de desarrollo en-

cuentra similitudes con la de institución. En efecto, en Psycho-sociologie de l’en-

fant, y en el marco de una discusión con las lecturas mecanicistas e idealistas del 

desarrollo, Merleau-Ponty planteaba la necesidad de una “concepción dialéctica” 

en la que éste fuera pensado como “la emergencia de formas nuevas […] moti-

vadas por fases anteriores”, como una “auto-transformación, […]”, en suma, 

como “un movimiento modificado por su propio movimiento” (Merleau-Ponty 

2001: 249). Por entonces Merleau-Ponty le reconocía a la Gestalttheorie y a “cier-

tos psicoanalistas” el haber formulado esta concepción. A su juicio, en el terreno 

del desarrollo de la sexualidad, el psicoanálisis dejaba leer un proceso de “auto-

transformación, [de] acción reciproca de la libido [“condición interna”] y del me-

dio [“milieu”] parental” (Merleau- Ponty, 2001: 249).  

Esta familiaridad entre la noción de institución y la de desarrollo permite 

comprender mejor los primeros temas abordados en el curso, referidos a la ins-

titución y la vida [del organismo, del animal y del humano]. En efecto, una vez 

presentado el problema en sus líneas generales, Merleau-Ponty anticipa la orga-

nización del curso realizando una división entre la institución personal e interper-

sonal y la institución histórica. A la primera parte le concierne la institución de 

un sentimiento, de la obra de arte, del lenguaje y la cultura, ámbitos a los que 

Merleau-Ponty le reconoce una historicidad ―entendida como “historia personal 



        MERLEAU-PONTY: INSTITUCIÓN Y EDIPO 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                 

 

155 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

o intersubjetiva” (Merleau-Ponty, 1969: 50). En la segunda parte en cambio se 

detiene en la cuestión de la Historia en el sentido convencional del término, cuya 

lectura desde la teoría de la institución la comprenderá como Historia pública, y 

que se irá jalonando a partir de una doble crítica; a la filosofía de la historia 

hegeliana y al estructuralismo, espacialmente de Lévi-Strauss. Sin embargo, de-

cíamos, el curso se inicia con un apartado sobre la institución y la vida que, en 

esta cartografía inicial es presentada como “instituciones prehistóricas” (Merleau-

Ponty, 2012: 8) y en donde Merleau-Ponty trabaja tres temas que a primera vista 

parecen no tener relación: el desarrollo embrionario, la impronta animal y el 

desarrollo de la sexualidad humana. Pero este orden no es azaroso. Merleau-

Ponty considera que es preciso partir de la reflexión sobre el vínculo entre el 

organismo y el animal con su medio “para encontrar el verdadero sentido de la 

institución humana” (Merleau-Ponty, 2012: 20). De modo que esta organización 

temática parece más bien responder a una suerte de tarea propedéutica. Y esto 

en un doble sentido: primero, el recorrido por el problema de la institución en el 

organismo y en el animal le permiten a Merleau-Ponty presentar la especificidad 

de la institución humana, restituyendo el debate entre naturaleza y cultura pero 

redefinido ahora bajo las exigencias de su teoría de la institución. En pocas líneas 

es posible afirmar que la introducción de la noción de institución en estos domi-

nios de la vida hace imposible escindir un ámbito fisiológico o biológico puro que 

pueda desarrollarse a expensas de una relación expresiva con su medio am-

biente. De allí que Merleau-Ponty encuentre como denominador común a todo lo 

viviente una imbricación con su situación, y entienda a toda acción ―aún la más 

impersonal como puede ser el desarrollo de un tejido― como una suerte de res-

puesta con mayor o menor grado de plasticidad, a una solicitud del entorno. Pero 

la consecuencia inmediata de definir la actividad de la vida bajo esta clave es 

que, por un lado hace tambalear la oposición entre un ámbito de no institución 

―la naturaleza― y un ámbito instituido ―la cultura― y, por otro, obliga a repen-

sar en el dominio de lo humano aquello que era considerado como mera madu-

ración biológica.  

El hombre no es cuerpo biológico más conciencia, porque como se mostró 

señalando la actividad de institución en el animal y en el desarrollo embrionario, 

no hay dominio que permanezca independiente de una relación significativa. La 

pura biología es una construcción abstracta. De modo que la noción de institución 

obliga a abandonar las dicotomías establecidas. Ella no es lo opuesto a lo innato, 



 156 CINTIA LUCILA MARISCAL 

 

 

 

    Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

a lo fisiológico, a lo interno, a la biología entendidos como dominios puros. Si el 

animal no puede ser definido como un cuerpo instintivo, natural o biológico “re-

cíprocamente el hombre no es animalidad (entendido como mecanismo) más ra-

zón” (Merleau-Ponty, 1995: 269). A nivel del hombre no tenemos entonces que 

restaurar una dimensión biológica natural y buscar su especificidad en el alma o 

la conciencia. Hay que buscar también en lo que se pretendía natural ―el desa-

rrollo sexual― el fenómeno de la institución. De allí que este apartado concluya 

con la consideración del problema del Complejo de Edipo, tomando a la sexuali-

dad como una institución a estudiar.  

La primera tarea propedéutica de este pasaje es entonces plantear la pre-

gunta por la especificidad de la institución humana, pues sólo a ese nivel resulta 

posible hallar una distinción con el animal. Y lo que parece señalar la especificidad 

del hombre es su modo de instituir, en lo que refiere al grado de productividad 

de lo instituido y no una diferencia ontológica entre ambos. Es pues sobre el 

fondo de la institución animal cómo se recorta la especificidad de la institución 

humana.  

El segundo motivo por el cual Merleau-Ponty inicia el curso con la considera-

ción de estos problemas parece responder a la necesidad de estudiar el lazo entre 

la historia personal y la pública, en miras a comprender la racionalidad de esta 

última; “es, pues, estudiando la relación de la persona con la historia pública y 

[con la] institución anónima como podremos fijar [el] sentido de una racionalidad 

de la historia pública” (Merleau-Ponty, 2012: 17). Estudiar el desarrollo de la 

sexualidad o, lo que viene a ser lo mismo, su institución, parece permitir indagar 

esta relación mejor que cualquier otra institución. Si el complejo de Edipo resulta 

a este punto ejemplar, es en cuanto hace imposible distinguir el ámbito de lo 

privado, de lo personal y de lo público. La organización del deseo a tal punto 

define tanto la singularidad de un ser humano como lo inscribe en un ámbito de 

cultura. Es por ello que la institución de la sexualidad es lo que permite compren-

der a la persona misma como institución y no como plena conciencia. 

 

Pero la persona misma [debe ser] comprendida como institución, no como conscien-

cia de… A partir de ese momento, relación extraña. El Edipo [aparece como] privado 

y público, causante y causado. Toda nuestra sociedad lo impone (culturalismo, cui-

dado de los niños) y él sostiene nuestra sociedad (conciencia de civilizaciones “his-



        MERLEAU-PONTY: INSTITUCIÓN Y EDIPO 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                 

 

157 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

tóricas”, acumulativas, edípicas). En verdad, no es casualidad: son dos sistemas sim-

bólicos en el que cada uno da sentido al otro. Lo privado y lo público [están] ligados, 

no por su compromiso con el acontecimiento, sino por ecos, intercambios, acumula-

ción simbólica (Merleau-Ponty, 2012: 17). 

 

Recapitulando entonces, es posible afirmar que este breve apartado sobre la 

institución y la vida le sirve a Merleau-Ponty tanto para señalar la especificidad 

de la institución humana, una vez ampliada la noción de Stiftung al ámbito de 

todo lo viviente, como para, una vez en el terreno de lo humano, indicar el es-

trecho y extraño lazo que une la historia personal y la pública. El desarrollo de 

un cuerpo deseante se revela como el terreno fecundo para indagar la transac-

ción, los intercambios entre la subjetividad y el mundo social. 

A continuación, nos detendremos en la interpretación que Merleau-Ponty 

hace del Complejo de Edipo reponiendo los aportes que toma del psicoanálisis 

freudiano y su lectura del mismo a partir de la teoría de la institución.  

 

INSTITUCIÓN Y EDIPO: EL DESEO COMO BÚSQUEDA HUMANA 

 

En 1960, prologando la obra de Hesnard, Merleau-Ponty reconocía la conver-

gencia entre el psicoanálisis y la fenomenología. Este gesto hacía explicita una 

propuesta de lectura del pensamiento de Freud, que pretendía ser capaz de re-

cuperar sus intuiciones más valiosas: la escucha “de los rumores de una vida”, 

la “atención de lo que hay de bárbaro en nosotros”, en suma, su señalamiento 

de “nuestra arqueología”. De modo que, en este texto tardío Merleau-Ponty ra-

dicalizaba su recuperación del psicoanálisis —en parte ya iniciado desde La feno-

menología de la percepción— despejando su novedad de todo residuo causalista 

y mecanicista e indicando, como una de las exigencias de la fenomenología, la 

de proveerle los medios de expresión adecuados o más bien la de realizar la 

filosofía implícita en el psicoanálisis mismo. Desde la Fenomenología de la per-

cepción, el recurso al pensamiento de Freud, y muy especialmente su modo de 

comprender la sexualidad, le permitió indicar la afinidad entre el psicoanálisis y 

el método fenomenológico. En efecto la sexualidad, tal como Freud la concibió, 

no podía reducirse a ser causada por montajes biológicos o fisiológicos que se 

desarrollarían conforme a un ciclo autónomo de maduración, ni tampoco a ser la 

expresión de un espíritu que sólo se valiera del cuerpo entendido como su “en-



 158 CINTIA LUCILA MARISCAL 

 

 

 

    Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

voltura trasparente”. Ni conciencia descarnada ni cuerpo como objeto, el pensa-

miento de Freud exigía, para su comprensión, una filosofía superadora de los 

dualismos.  

Es en este terreno de consideraciones que resulta posible afirmar que la lec-

tura que Merleau-Ponty ofrece del problema del Complejo de Edipo y del desa-

rrollo sexual desde su teoría de la institución, es la puesta en acto de este obje-

tivo general. La interpretación merleaupontyana de estos temas no sólo indica la 

significación filosófica del problema de la sexualidad, sino fundamentalmente, 

contribuye a explicitar la filosofía que el psicoanálisis presupone sin llegar nunca 

a tematizar. Todo sucede como si Freud en sus trabajos sobre la sexualidad hu-

mana hubiese señalado sin quererlo las coordenadas que organizan una reflexión 

sobre la institución. Ahora bien, ¿de qué modo Merleau-Ponty lee, como en fili-

grana, el problema de la institución en los trabajos de Freud sobre el complejo 

de Edipo? ¿Qué aporta esta interpretación del Edipo no sólo al esclarecimiento 

de una teoría del desarrollo sino también a una de la institución? A estas pregun-

tan habremos de dedicarnos en lo sucesivo.  

Merleau-Ponty le reconoce a Freud el haber tenido una “intuición profunda” 

en el hecho de resistirse a elegir entre una explicación o bien meramente bioló-

gica o puramente experiencial de los motivos del sepultamiento del complejo de 

Edipo. Que el complejo sea superado no depende únicamente de la maduración 

—como cuando llegado el momento se caen los dientes de leche. Si así fuera, no 

sería sino un estadio determinado por la herencia —la filogénesis— por un pro-

grama congénito [schedule], que se desvanecería al iniciarse la fase evolutiva 

siguiente. Pero las razones tampoco resultan suficientes, si dejando de lado la 

explicación filogenética se recurre a una ontogenética, capaz de observar cómo 

en la experiencia individual del niño, organizada a través del complejo, se hallan 

las condiciones que lo vuelven imposible. El niño se extrañaría —dice Freud— del 

contenido del complejo de Edipo, es decir de las investiduras libidinales de su 

entorno parental, debido a las reiteradas situaciones de frustración. El mundo al 

no responder a las expectativas de su deseo terminaría finalmente por obligarlo 

a renunciar a él.  

Si Freud se rehúsa a elegir entre filogénesis u ontogénesis es porque reco-

noce que, aun cuando exista un programa [schedule] impuesto por la especie, lo 

que hay que ver es cómo éste surge y es elaborado cada vez y de un modo 



        MERLEAU-PONTY: INSTITUCIÓN Y EDIPO 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                 

 

159 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

singular por el individuo. En esta decisión, que obliga a considerar el modo en 

que el programa es elaborado [el working out del schedule] Merleau-Ponty le 

reconoce a Freud el haber advertido que el desarrollo sexual, si bien sigue los 

movimientos pretrazados de una dialéctica, nunca lo hace a expensas de la ex-

periencia. Se trata de una “dialéctica concreta” y “actual” (Merleau-Ponty, 2012: 

26).  

 

Freud se niega a elegir. Admite los dos. Incluso si hay schedule, es necesario estudiar 

“the way in which the innate Schedule is worked out”. 

Esto es típico de Freud: aparente fisiologismo, explicación filogenética tributaria de 

su tiempo. (Pues incluso la fagocitosis de los dientes de leche [no es {considerada}] 

hoy schedule, sino momento de dinámica. […] Es necesario entonces el factor onto-

genético de la filogénesis, todo desarrollo es dialéctica actual. No hay engrama. 

En realidad, reteniendo los dos y hablando del working out del shcedule, [Freud tuvo 

una] intuición profunda: no sólo “explicación psicológica” y dialéctica ideal, sino dia-

léctica concreta (Merleau-Ponty, 2012: 26). 

 

Al igual que lo había señalado a propósito del desarrollo del organismo, del 

instinto y de la impronta [Prägung] animal, a nivel de la sexualidad tampoco es 

posible afirmar que su desarrollo se deba a cuestiones meramente internas o 

corporales o a causas externas, como si ésta no fuera más que un producto del 

entorno. Si la sexualidad es institución habrá que pensarla por fuera de estos 

pares oposicionales, considerar su racionalidad interna y el modo en que su des-

pliegue depende del continuo entrelazamiento entre lo somático y lo psíquico, 

entre la psique y su medio ambiente. Pero ¿cuál es la racionalidad del desarrollo 

sexual? Merleau-Ponty recupera aquí una vez más a Freud, con la convicción de 

que la organización propuesta por él ―1) de lo pregenital al Edipo, 2) del Edipo 

a la latencia, 3) de la latencia a la pubertad― expresan el movimiento que inau-

gura toda institución humana “un pasado que crea una pregunta, la pone en 

reserva, produce una situación indefinidamente abierta” (Merleau-Ponty, 2012: 

28).  

El desarrollo de la sexualidad compromete una temporalidad que no es lineal, 

se trata más bien de un “crecimiento por olas sucesivas o a través de desvíos” 

(Merleau-Ponty, 2012: 29). El momento edípico es el de una sexualidad imagi-

naria, una suerte de pubertad psicológica, un impulso del deseo que no se con-

dice aún ni con las posibilidades corporales ni con la realidad, que se sustrae a la 



 160 CINTIA LUCILA MARISCAL 

 

 

 

    Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

organizada por el deseo del niño. Esta premaduración o anticipación ―como la 

llama Merleau-Ponty― busca de modo inmediato la satisfacción, porque son los 

procesos primarios y el principio del placer los que prevalecen aún en la psique 

infantil. La frustración de la situación edípica y su consecuente sepultamiento o 

represión, implican tanto la renuncia al deseo incestuoso como la interiorización 

de la Ley, esto es la emergencia de una configuración del deseo que sea acorde 

con las exigencias de la cultura. El cuerpo del niño, anticipando el deseo adulto, 

vive la frustración como un desgarramiento. Si para Merleau-Ponty la castración 

tiene un sentido, es el de limitar la corporalidad del niño hiperbolizada en su 

fantasía; “el cuerpo propio del niño [es] percibido a través del de los padres, en 

una relación de identificación con sus cuerpos. Decepción y frustración [están 

implicadas en la] ruptura de esta unidad. Castración [significa] reducción del 

cuerpo propio al cuerpo propio” (Merleau-Ponty, 2012: 26). La castración revela 

la experiencia de la diferencia respecto del otro así como la aceptación de lo 

prohibido y permitido en el orden humano.  

La sexualidad, que desde los principios de la vida se desplegaba sin mayores 

perturbaciones ―como para Freud lo atestiguan manifestaciones tales como el 

chupeteo― sufre, en determinado momento de su desarrollo, “una progresiva 

sofocación” (Freud, 2013: 160). El diferimiento de las mociones pulsionales, la 

desexualización de la energía libidinal indican el comienzo de un periodo de la-

tencia, normal en la conducta sexual de ese período. Esta interrupción de la se-

xualidad infantil no dejo de llamar la atención de Freud, por cuya constatación le 

reconocerá a la sexualidad una “vía oscilante de desarrollo” (Freud, 2013: 160). 

A su juicio, la elección de objeto se realiza a través de un desvío o en dos tiempos, 

en el que las mociones pulsionales infantiles, aun cuando deban renunciar a sus 

primerísimos objetos libidinales, establecen el paradigma de la elección adulta. 

Conocida es su tesis según la cual el hallazgo o encuentro del objeto sexual de-

finitivo es “propiamente un reencuentro” (Freud, 2013: 203). 

 

El siguiente proceso puede reclamar el nombre de típico: la elección de objeto se 

realiza en dos tiempos, en dos oleadas. La primera se inicia entre los dos y los cinco 

años, y el período de latencia la detiene o la hace retroceder; se caracteriza por la 

naturaleza infantil de sus metas sexuales. La segunda sobreviene con la pubertad y 

determina la conformación definitiva de la vida sexual (Freud, 2013: 181). 

 



        MERLEAU-PONTY: INSTITUCIÓN Y EDIPO 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                 

 

161 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

Merleau-Ponty lee la deriva del complejo de Edipo y de las investiduras com-

prometidas en él, como una “institución fallida”, una “no-institución”, y como la 

“preparación de un desvío” (Merleau-Ponty, 2012: 27). A su juicio, este período 

de latencia es “una fase propiamente humana” (Merleau-Ponty, 2012: 28), por-

que pone de manifiesto que esa institución, en principio fallida, no supone fijación 

definitiva a un objeto sexual canónico, sino que, aun cuando haya fallado, tiene 

un valor de “matriz simbólica”, esto significa que se presta a ser reanudada y 

continuada. El complejo de Edipo se revela como un “momento fecundo”, como 

el establecimiento de una pregunta, de una búsqueda del deseo cuyas posibili-

dades de respuesta son ilimitadas; “así el hombre se encuentra a la vez más 

ligado a su pasado y más abierto a su futuro que el animal. Futuro por profundi-

zación del pasado, momentos fecundos […]” (Merleau-Ponty, 2012: 28). En este 

sentido se comprende que el complejo de Edipo sea una “institución prehistórica”, 

porque funda las condiciones para la emergencia de una búsqueda infinita, de 

una historia del deseo no determinada ni por la especie, ni por el cuerpo ni tam-

poco por la cultura.  

La pubertad señalará el tiempo de una reanudación del drama edípico. Si el 

complejo se caracterizaba por la anticipación de la sexualidad, la pubertad su-

pondrá la regresión o reanudación del problema planteado por el Edipo, un nuevo 

impulso del deseo y no, como se lo creía con anterioridad a Freud, la emergencia 

del impulso sexual en el humano. Esto pone de manifiesto que si la pubertad es 

institución de la sexualidad adulta ―elección “de un objeto que sea objeto: [un] 

viviente del otro sexo exterior a la familia” (Merleau-Ponty, 2012: 27)―, sólo lo 

es en cuanto reasume, como para continuar, una institución precedente. El mo-

mento de confluencia entre esta anticipación prepuberal y la regresión puberal 

funda un presente pleno, ni anticipado ni retrasado, sino “que está a tiempo” 

(Merleau-Ponty, 2012: 6). 

 

La institución humana: integración en cadena, torbellino donde todo converge, al cual 

todo llega; Deckung [coincidencia, recubrimiento] de una anticipación y de una re-

gresión, e instauración de un ahora verdadero y pleno. 

[La institución humana] retoma siempre una institución predada, que ha formulado 

una pregunta, […], que era su anticipación y que fracasó. Ella reactiva este problema 

y reúne finalmente los datos en [una] totalidad centrada de otra manera. (Merleau-

Ponty, 2012: 28). (cursivas del autor) 

 



 162 CINTIA LUCILA MARISCAL 

 

 

 

    Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

La institución humana no puede entonces pensarse como un instante, un 

ahora aislable en una linealidad temporal. Por el contrario, atestigua un “cuasi-

eternidad, [porque hay] intercambio de mis tiempos vividos entre ellos, identifi-

cación entre ellos” (Merleau-Ponty, 2012: 6), lo que Merleau-Ponty entiende 

como una “transtemporalidad originaria”. La institución no repite el pasado, éste 

no la determina, ella no se encuentra en él en estado germinal. Ni repetición ni 

creación pura, la institución es lazo con un pasado que orienta, que llama, y exige 

ser continuado. Si la institución humana no es aislable como un ahora limitado 

es porque siempre es “fragmento de una historia” (Merleau-Ponty, 2012: 28). Es 

conservación del pasado, pero ni como memoria ni como olvido, y es también su 

superación; “la institución verdadera de la pubertad [es el] pasado reenviado a 

su lugar, [el] futuro verdaderamente abierto al individuo […]. La institución con-

densa y abre a un futuro. No es mera impronta, sino impronta fecunda” (Merleau-

Ponty, 2012: 29). 

El vínculo indisociable entre pasado y por-venir, entre la sexualidad infantil 

y la adulta es lo que le permite afirmar a Merleau-Ponty que “todo el amor está 

en cada amor” (Merleau-Ponty, 2012: 9). Todo el amor, porque el modo de ser 

del vínculo amoroso en una subjetividad es reasumido, desde su momento ger-

minal pregenital y edípico y transformado bajo la elección de objeto definitiva. 

Hay libertad en el amor, en la elección que éste supone, pero nunca es incondi-

cionada. La libertad es la capacidad de reasumir y transformar una situación para 

dotarla de un sentido nuevo. Por eso, respecto de la pubertad, Merleau-Ponty 

señala que “puede ser permanencia de un ritual o institución verdadera. Y esto 

depende de cómo ha sido el Edipo inicial: patológico o formador” (Merleau-Ponty, 

2012: 9). La transtemporalidad originaria, el intercambio permanente entre los 

tiempos vividos, en nada impide y más bien explica aquellos comportamientos 

que, desconociendo el tiempo presente, parecen responder a situaciones pasa-

das. Como si incapaz de elaborar la situación y continuarla, clausurara su porve-

nir y mantuviera su existencia aferrada al pasado. Tal por ejemplo el caso, que 

Merleau-Ponty retoma en Fenomenología de la percepción, de aquella joven que 

incapaz de aceptar la prohibición impuesta por su madre de ver a su amado, 

pierde de pronto la voz. La afonía expresa la regresión a un modo pretérito de 

comportamiento, como si el sujeto incapaz de resolver la situación finalmente 

optara por sustraerse de ella. 



        MERLEAU-PONTY: INSTITUCIÓN Y EDIPO 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                 

 

163 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

El movimiento de la institución con sus momentos de anticipación, reanuda-

ción y continuación es semejante al que Merleau-Ponty, en sus cursos de la Sor-

bona, le reconocía a todo proceso de desarrollo. Ya por entonces enfatizaba el 

hecho de que éste no podía reducirse ni a una maduración endógena ni a ser 

reflejo de condiciones exteriores, sino que debía comprenderse como un movi-

miento dinámico en el cual los procesos biológicos o el medio ambiente no son 

sus causas sino más bien aquello que lo induce o motiva. El desarrollo se produce 

como búsqueda de reequilibrar, re-centrar un estado de desequilibrio previo. Si 

bien éste puede ser suscitado por factores corporales, estos no llevan nunca pre-

trazada la dirección que habrá de asumir. Así, por ejemplo, en la pubertad las 

transformaciones corporales generan un desequilibrio, pero bajo la forma de “una 

fuerza vaga, ciega, incapaz por ella misma de conducir a un estado nuevo, la 

exigencia de cierta superación” (Merleau-Ponty, 200: 278). Es necesario que 

haya “retoma humana del acontecimiento fisiológico” (Merleau-Ponty, 2001: 

278). La maduración biológica crea un desequilibrio ciego que induce a un desa-

rrollo psíquico que haga al sujeto capaz de asumir el rol para el cual su organismo 

ya está preparado. La regresión de la pubertad implica cierto destiempo entre lo 

psíquico y lo fisiológico. Si en el Edipo el niño asumía un rol que aun su organismo 

no podía llevar, la pubertad revela un cuerpo presto pero la persistencia de con-

ductas infantiles. La necesidad de elaborar sea los impulsos corporales como las 

exigencias culturales, ponen de manifiesto que el desarrollo, ni causante ni cau-

sado, es más bien un movimiento que se abre camino a sí mismo.  

El niño crea su desarrollo bajo la dirección de la cultura ambiente. Es el pro-

ceso mismo el que se relanza y, a cada adquisición, llama a un nuevo desarrollo. 

El desarrollo no está inscripto a priori, en una naturaleza completamente hecha, 

tampoco surge ex nihilo, sino que progresa de Gestaltung en Gestaltung, como 

un escritor crea poco a poco su lenguaje (Merleau-Ponty, 2001: 282). 

El “momento decisivo del desarrollo”, señalaba Merleau-Ponty en sus cursos 

en la Sorbona, es aquel en el que es posible asumir un rol social reasumiendo a 

la vez las exigencias corporales. Se trata de una reestructuración, llamada por el 

desequilibrio que crea tanto el cuerpo como el ambiente cultural, una elaboración 

de estas situaciones que conducen a la emergencia de un nuevo tipo de vida, de 

nuevas relaciones. El fracaso de la fase precedente genera un desequilibrio que 

llama por sí mismo a las transformaciones necesarias para su restauración.  



 164 CINTIA LUCILA MARISCAL 

 

 

 

    Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

Este vínculo entre la dialéctica del desarrollo y la de la institución invitan a 

señalar, a partir de una lectura retrospectiva, el modo en que la exigencia de una 

reflexión sobre la institución nace desde el interior del pensamiento de Merleau-

Ponty. Así como él fue capaz de leerla como entrelineas en los trabajos del psi-

coanálisis de Freud, resultaría posible realizar la misma operación considerando 

los trabajos del filósofo. Quizá así se pueda considerar que este curso, tomado 

como parte de la totalidad de su obra, es en sí mismo una institución, en cuanto 

hace explicita una problemática que ya estaba presente, le pone nombre y abre, 

de este modo, nuevas direcciones al pensamiento.  

 

CONCLUSIÓN 

 

El curso que Merleau-Ponty le dedico al problema de la institución es sin duda 

uno de los menos accesibles a una lectura desprevenida. Posiblemente esto se 

deba a su carácter fragmentario o al hecho de no ser un texto dirigido expresa-

mente a un público lector, sino más bien notas escritas con anterioridad a las 

clases impartidas en el Collège de France. Gran parte del pensamiento de Mer-

leau-Ponty hay que reconstruirlo, haciendo el ejercicio de volver sobre esas notas 

para componer el conjunto de pensamientos a los que éstas llamaban y que se-

guramente el filósofo reponía en sus exposiciones. 

Este ha sido el motivo por el cual, en un primer momento nos hemos detenido 

en la ubicación del problema de la sexualidad humana y del Complejo de Edipo 

en la estructura general del curso en cuestión. Se trataba de reponer las razones 

que guiaron a Merleau-Ponty a tomar este tema como un “problema para ser 

estudiado a partir de una institución” (Merleau-Ponty, 2012: 25), a la luz tanto 

de los problemas que le preceden ―como lo son el desarrollo embrionario, el 

instinto y la impronta animal [Prägung]― como a los que contribuye a preparar 

―el lazo entre la historia personal y la pública. Si detenerse en cuestiones rela-

tivas a la animalidad le permitía a Merleau-Ponty identificar la especificidad de la 

institución humana, el recorrido por el pensamiento de Freud le servía, en cam-

bio, para profundizar su convicción de que sólo una filosofía capaz de superar los 

dualismos en los que se había encorsetado el pensamiento podía hacer compren-

sible tanto el desarrollo biológico y psicológico como la historia misma. De allí 

que fuese posible afirmar que la lectura que Merleau-Ponty ofrece del Complejo 



        MERLEAU-PONTY: INSTITUCIÓN Y EDIPO 

CONTRAPUESTO AL NEW REALISM DE MAURIZIO FERRARIS                                 

 

165 

  

Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

  

de Edipo y del desarrollo de la sexualidad se propone dotar al psicoanálisis de la 

filosofía a la que éste apunta siempre, pero si llegar a desarrollar: una filosofía 

de la institución.  

Una vez ubicado en la cartografía general del curso, se vio cómo el Complejo 

de Edipo le permitía a Merleau-Ponty estudiar la temporalidad propia de la insti-

tución humana. Sus etapas ―asexualidad pregenital, Complejo de Edipo, latencia 

y pubertad― mostraban la imposibilidad de pensar la sexualidad bajo una tem-

poralidad ya preestablecida por un programa biológico. Si la sexualidad es insti-

tución es porque tiene una racionalidad interna que escapa a las alternativas 

oposicionales entre lo somático y lo psíquico y que obliga a pensar en su entre-

lazamiento constitutivo. En este sentido las fases de Complejo de Edipo expresan 

el movimiento mismo de la institución ―un pasado que crea una pregunta, un 

acontecimiento matriz cuya productividad es indefinidamente abierta― y una 

temporalidad que no es lineal, sino que implica un intercambio entre los tiempos 

vividos, su reanudación y su continuación. El momento edípico es el de una se-

xualidad que anticipa la maduración orgánica, que es imaginaria y que contradice 

los límites impuestos por la cultura ―la prohibición del incesto. Pero, tras un 

período de latencia ―una suerte de desvío― ésta es reasumida en la pubertad 

entendida como el despliegue de un nuevo impulso del deseo y no como ―como 

se la creía antes de Freud― el momento de emergencia de la sexualidad en el 

humano.  

El Edipo es institución porque abre una búsqueda del deseo propiamente hu-

mana, anticipando el porvenir sin determinarlo. El pasado se conserva, no a título 

de un acontecimiento clausurado y limitado en el tiempo, sino como una matriz 

que permite una productividad indefinida.  

 

 

BIBLIOGRAFÍA 

 

FREUD, S. (2013), “Tres ensayos de teoría sexual”, Obras Completas tomo VII, 

Buenos Aires: Amorrortu. 

MERLEAU-PONTY M. (1973), Signos, Barcelona: Seix Barral. 

 , (1995), La Nature. Notes cours du Collège de France, Paris: Édition du 

seuil.  



 166 CINTIA LUCILA MARISCAL 

 

 

 

    Investigaciones Fenomenológicas, n. 14, 2017 

 

 , (2001), Psychologie et pédagogie de l’enfant, cours de Sorbonne 1949-

1952, Francia: Verdier. 

 , (2012), La institución en la historia personal y pública, Notas de cursos 

en el Collège de France, 1954-1955, Barcelona: Anthropos. 

 


