Investigaciones Fenomenolodgicas, n. 13, 2016, 219-227.
e-ISSN: 1885-1088

DEL MUNDO QUE APARECE EXISTIENDO AL MUNDO QUE
EXISTE APARECIENDO.
ALGUNAS REFLEXIONES SOBRE PASEO FILOSOFICO EN MADRID.

INTRODUCCION A HUSSERL DE AGUSTIN SERRANO DE HARO™

As cousas sinten o pulso de todos 0os minutos

Manuel Maria

Jes(s M. Diaz Alvarez
UNED (Espafia)
jdiaz@fsof.uned.es

I. Cuando hace unos dias, en plena sierra extremena, terminé de leer el li-
bro de Agustin Serrano de Haro que hoy presentamos, mirando de soslayo al
cuantioso numero de notas que habia tomado, se me vinieron subitamente a la
cabeza dos cosas: 13) esto no es, en el sentido usual del término, una Intro-
duccion a Husserl; 22) estamos ante una obra mayor de la fenomenologia he-
cha en espafol. Uno de esos textos que permaneceran como clasicos cuando se
estudie en algun momento la recepcion y reelaboracién del pensamiento hus-

serliano en el ambito hispano.

" Este texto reproduce en su totalidad y sin cambios la intervencion leida en la presentacién del libro de
Agustin Serrano de Haro Paseo filoséfico en Madrid. Introduccion a Husserl. El acto, organizado por la
editorial Trotta, tuvo lugar en la libreria Marcial Pons el 18 de mayo de 2016. Participaron, aparte de
quien esto escribe, el autor de la obra, Miguel Garcia-Bard y Alejandro del Rio. Como siempre, quiero
agradecer a Gema y Antdn “as horas roubadas”.

Fecha de recepcion: 20-IX-2016 Fecha de aceptacion: 2-X-2016



220

JEsuUs M. Diaz

En efecto, y yendo al subtitulo de este Paseo filosofico en Madrid, “Intro-
duccién a Husserl”, yo, que soy un buen aficionado a la compra y exploracion
de Introducciones a la fenomenologia, he de decir que hasta donde mi memoria
alcanza, y hasta los limites infranqueables que trazan los idiomas en los que
puedo leer, no se encuentra en este “género literario” nada semejante a lo que
ha hecho el autor de esta obra.

Las introducciones, y aun en el caso de aquellas que son excelentes, suelen
tener un tono mas escolar, dicho esto en el mejor sentido del término. Tratan
de explicar con cierta neutralidad, claridad y desapego los entresijos de los
conceptos principales de Husserl engarzados en lo que se entiende que son sus
tres etapas filosdficas principales: Halle, Gotinga y Friburgo. Algunas se acom-
pafian, también, de ciertos datos biograficos y no suele faltar algin capitulo
sobre la repercusién y los sucesores mas o menos heterodoxos del maestro. En
todas suelen abundar, ademas, las citas para corroborar aquello que se esta
tratando de mostrar

Pues bien, como ya dije, muy poco hay, creo, de ese noble espiritu escolar
en la obra que hoy presentamos. Y la razén de ello es que este libro es mucho
mas que una introduccién a Husserl, es, mas bien, diria yo en una primera
aproximacion, la apropiacion y asimilacién extremadamente personal y creativa
de la obra de un filésofo por parte de otro. Expresado de otra forma, el Husserl
que aqui aparece no es mas o menos intercambiable con cualquier otro. Reco-
giendo una de las categorias imprescindibles de la fenomenologia, en la que
Agustin Serrano de Haro insiste una y otra vez, es este un libro escrito, ante
todo, en primera persona. No es otra buena nueva introduccion mas al genio
aleman que envejecera mejor o peor, sino un texto propiamente de autor en el
que, a través del hilo conductor que proporciona la fenomenologia husserliana,
se ve la pasion y la tension filosofica de un proyecto propio en el que se dibuja
lo que yo llamaria la filosofia primera que hoy asume quien lo escribe.

Todo ello se hace, desde luego, de la mano de la fenomenologia husserliana
y, en tal medida, el texto es también una, y recojo palabras de su autor, “pecu-
liar introduccion” a su pensamiento. Quien desfile por sus paginas encontrarg,
es cierto, al mejor Husserl, aprendera todas las piezas del rompecabezas feno-
menoldgico y el sentido Ultimo de su filosofar, pero sobre todo descubrird a un
fildsofo de raza dialogando con el que creo podria considerarse el mas valioso y

querido héroe de su pantedn filoséfico, ese Sécrates moderno al que interroga

Investigaciones Fenomenolégicas, n. 13, 2016.



DEL MUNDO QUE APARECE EXISTIENDO AL MUNDO QUE EXISTE APARECIENDO

y del que se apropia, en el sentido hermenéutico del término, para poder en-
tender y cuidar el mundo que hoy nos aparece.

No estamos por tanto, insisto, ante una introduccién al uso al pensamiento
de Husserl, sino, como ya sefalé, frente una obra mayor de la fenomenologia
sustantiva hecha en espafiol. Y permitanme reparar un momento en este ultimo
aspecto.

En efecto, el libro que hoy presentamos tiene el gran interés de reapropiar-
se de Husserl desde el suelo de nuestra propia tradicion fenomenoldgica, en
particular, aunque no sélo, desde el modo en que la comprendieron y asimila-
ron para su propio pensamiento algunos de los mas destacados filéosofos de la
llamada “Escuela de Madrid”. El titulo, Paseo filoséfico en Madrid, recoge preci-
samente este hecho al montar toda la meditacién del volumen a partir de un
paseo por la capital de Espafa en el que un jovencisimo y recién doctorado Xa-
vier Zubiri expone en mayo de 1921 la “fenomenologia entera” a José Gaos y a
otro grupo de distinguidos alumnos en el trayecto que va desde la sede de la
antigua facultad de filosofia, en el Casén de San Bernardo, hasta la Residencia
de Estudiantes sita en la Calle Pinar, lugar donde el gran maestro de todos
ellos, Ortega, se disponia a dictar una conferencia sobre Don Juan.

Y es que esta ingeniosisima estrategia expositiva es mucho mas que eso;
no se trata, sin mas, de un mero recurso retérico; o dicho en términos cinema-
tograficos, no estamos ante un macguffin hitchckoniano, un motivo que propi-
cia el desarrollo de la narracidn pero que carece de importancia en ella. Al con-
trario, en este caso, la conversacién madrilefa que dispara y articula la obra de
Agustin, sirve para dialogar con, hacerse cargo de y criticar un modo de enten-
der la fenomenologia, el zubiriano, que al decir del autor, y en ellos estoy com-
pletamente de acuerdo, ha marcado la recepcion espafiola de la obra de Husserl
en una direccién que termina no sdélo por falsearla, sino que la desactiva en
gran parte a la hora de dar respuesta a algunos de los problemas filosoficos, es
decir, humanos, mas acuciantes.

En resumidas cuentas, al leer la fenomenologia en clave espafiola, Agustin
Serrano de Haro recrea nuestra propia tradicion filoséfico-fenomenoldgica. La
somete a una mirada peculiar y creativa, dialoga de tu a tu con los dialogantes.
De ahi mi afirmacién inicial de que Paseo filoséfico en Madrid en mucho mas
que una “introduccién a Husserl”, es una obra mayor sustantiva de la fenome-

nologia hispana.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 13, 2016

221



222

JEsuUs M. Diaz

II. Pero sentada esta caracterizacion inicial, permitanme muy brevemente
presentar algunos de los aspectos de este gran libro que me han llamado espe-
cialmente la atencion. Su riqueza, la brevedad del tiempo y, sobre todo, la ca-
pacidad de quien les habla, impiden un analisis mas detallado y meterse en las
honduras que el texto exige. Quede eso para la lectura reposada de cada cual.

El libro estd dividido en cuatro partes. En la primera, La fenomenologia ex-
puesta al paso, se narra la interpretacidon que Zubiri hace de la fenomenologia y
su consolidacién, via la influyente Historia de la filosofia de Julidn Marias y el no
menos excelente e influyente Diccionario de Filosofia de José Ferrater Mora.
Esta manera zubiriana de comprender el pensamiento de Husserl, avalada por
las dos grandes obras escolares citadas, cubrira casi en régimen de monopolio
unos 58 afios de vida filosdfica hecha en espafiol, entre 1921, fecha de la enun-
ciacion inicial, y 1979, ano de la primera edicién impresa en Espafa del diccio-
nario de Ferrater.

Los dos textos del pensador Vasco decisivos al respecto seran su tesis doc-
toral, Ensayo de una teoria fenomenoldgica del juicio, y las famosas Cinco lec-
ciones de filosofia de 1963. Y si tuviéramos que elegir uno de ellos, sostiene
Agustin Serrano de Haro, seria la tesis del 21 la que habria que apreciar como
decisiva, pues las lecciones del 63 repetirdn sustancialmente la comprension
hecha 42 afios atras.

Simplificando mucho la argumentacién del autor, podria decirse que Zubiri
hace una interpretacién scheleriana de Husserl y entiende que la fenomenologia
es un pensamiento volcado a la intuicién de esencias, una Wessenslehre. Ex-
presado en jerga fenomenoldgica, Zubiri habria cometido en su comprension
del maestro aleman un error fatal que afecta a la intelecciéon de la estructura
misma de la filosofia husserliana, a saber, confundir la reduccidon transcendental
con la reduccién eidética.

A desmontar este error se dedica la parte segunda del libro, En busca de
los fendmenos. En ella, y sin echar mano expresa de los conceptos de epojé y
reduccion, el autor nos va mostrando como la propia descripcion de los feno-
menos en los que estd embarcada la fenomenologia se sitla, de entrada, en las
antipodas de su comprension zubiriana. Los fendmenos no son esencias desin-

dividualizadas y atemporales captadas por una conciencia también universal y

Investigaciones Fenomenolégicas, n. 13, 2016.



DEL MUNDO QUE APARECE EXISTIENDO AL MUNDO QUE EXISTE APARECIENDO

supragenérica. Al contrario, son manifestaciones individuales acogidas con evi-
dencia por una conciencia que también es individual.

Puesto de otro modo, el mundo se abre o se nos aparece siempre a cada
uno de nosotros, y lo hace inequivocamente de forma perspectivista. Indagar
esa aparicidon evidente y la manera en la que sucede es el cometido propio de la
fenomenologia. Que con posterioridad haya que establecer, siguiendo el propio
sendero del aparecer, leyes estructurales del mismo, que haya, en suma, que
describir eidéticamente, esencialmente, como se produce la apertura al mundo
en sus modos mas diversos, es algo necesario y exigido por la propia indaga-
cion fenomenoldgica, pero tal descripcidén estructural lo es siempre de mi vida
evidencial y de mi mundo evidente. Por eso Agustin Serrano de Haro insistira
una y otra vez muy certeramente en que la fenomenologia es una filosofia cuya
protagonista suprema es la primera personal del singular, es decir, el viviente
radicalmente individual que cada uno de nosotros somos. En este sentido, y ya
hacia el final de esta parte segunda afirmara con rotundidad frente a Zubiri:
“Ocurre ademas que el interés teorico por las esencias de los objetos no hace
avanzar en lo mas minimo el esclarecimiento fenomenoldgico. Tomada por si
sola, la idealidad deja intacto el milagro de la obviedad del aparecer; quiero
decir, que lo deja indescifrado, inanalizado, incomprendido. Acerca de las con-
diciones estructurales de que algo en general aparezca o sea mentado, de que
esté dado en persona y con evidencia en tal o cual sentido, etc., acerca del
acontecimiento mismo de la manifestacion, es una ilusidén tedrica creer que el
transito a la idealidad de los objetos trae consigo la claridad que esta vetada en
el plano de la realidad” (109).

Se trata en fenomenologia, por tanto, de indagar sobre el aparecer del
mundo a cada uno de los vivientes que somos, de seguir la estela de esa apari-
cion, de ver cudles son sus condiciones de posibilidad. De ese nudo esencial se
ocupara en la parte tercera del libro, la mas densa y creativa, que lleva por ti-
tulo Nueva andadura de la fenomenologia.

A quienes inicien este tramo del paseo, y es inexcusable hacerlo, les acon-
sejo que lleven agua y comida altamente proteica; también harian bien en con-
tar con cuerdas de alpinista y un piolet. La marcha tiene pronunciadas subidas
que a veces quitan el resuello. Pero una vez que se llega a la cumbre, ocurre

como en las buenas escaladas: uno da mas que por bien empleado el esfuerzo

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 13, 2016

223



224

JEsuUs M. Diaz

al contemplar las vistas. Es mas, entiende que ese esfuerzo forma parte nece-
saria del deleite posterior y que no hay rutas alternativas.

En este sentido, la combinacion que hace Agustin Serrano de Haro en esta
tercera parte entre descripcidon pura de los fendmenos —-tomando para ello las
estatuas, calles y plazas del recorrido—- y terminologia husserliana me parece
admirable por su claridad y rigor. Y es que la pretension del autor es introducir
la “teoria” husserliana, los conceptos clave y estructuras basicas de su pensa-
miento, al hilo de la propia descripcion de los fendmenos, tratando de mostrar
desde un plano meramente intuitivo, de descripcion fenoménica, que la feno-
menologia no hace otra cosa que articular filos6ficamente aquello que se nos
aparece. Es decir, la fenomenologia no hace otra cosa que ajustarse al aparecer
mismo. En la medida en que esto es asi, la filosofia de Husserl nos permite
asistir al milagro de la manifestacién del mundo, comprenderlo, y, junto a ello,
desechar intelecciones alternativas (objetivistas, subjetivistas, constructivistas)
gue habria que catalogar como erréneas o insuficientes.

Teniendo esto presente, por estas paginas de la parte tercera desfilan, des-
de su mostracién fenoménica, la conciencia interna del tiempo, la correlacion
intencional entre noesis y noema, los conceptos de evidencia, intuicion, cines-
tesia, ubiestesia y horizonte, las tesis sobre el yo y el cuerpo, etc. La articula-
cion madura de todos ellos formara lo que el autor denomina la hexarquia que
preside el concepto de fendmeno, algo asi como las seis formas fundamentales
correlacionadas de entender qué es fendmeno, seis formas que configuran, de
alguna manera, el todo de la fenomenologia.

Sin entrar ahora en grandes honduras, si tuviera que elegir algunas de las
descripciones y analisis que se hacen en esta seccion, me quedaria con aquellos
que desarrollan el fendmeno de la corporalidad. La gran delicadeza y filigrana
descriptiva y tedrica con la que se aborda este asunto, y su conclusion final que
entiende la fenomenologia como “egologia encarnada” que hermana de modo
inextricable al yo viviente con su cuerpo, muestra el gran talento filosoéfico de
Agustin Serrano de Haro —-aparte de desterrar malas y vulgares interpretacio-
nes cartesianas de Husserl-—, abriendo el campo de la conciencia de un modo
muy novedoso y diferente y reforzando hasta la extenuacién esa idea, central
en el texto, del caracter intransferiblemente individual e inintercambiable de la

propia manifestacion.

Investigaciones Fenomenolégicas, n. 13, 2016.



DEL MUNDO QUE APARECE EXISTIENDO AL MUNDO QUE EXISTE APARECIENDO

Pero si ustedes han reparado bien en los conceptos fundamentales que
termino de sefalar hace un momento y que recorren por extenso este grupo de
paginas, esos que de alguna forma articulan la estructura del aparecer y con-
forman la que he considerado como la parte mas sustantiva, decisiva y creativa
de este Paseo filosofico en Madrid, veran que en ningun caso he mencionado
dos que siempre se vinculan a la fenomenologia husserliana de modo definitorio
e inextricable. En efecto, me estoy refiriendo a los archiconocidos epojé y re-
duccidén. Y ustedes se preguntaran con buen criterio, écdmo es posible que am-
bos no estén todavia ampliamente desarrollados en el libro si los dos definen,
por decirlo de alguna manera, la propia entrafia de la fenomenologia? Y tende-
ran a pensar, con buenas razones, que mi mala cabeza ha falseado una parte
importante de la estructura del libro. iNo es posible que epojé y reduccién no
hayan aparecido o sido explicados, aunque sea muy aproximadamente, en un
libro sobre Husserl que se acerca ya a su conclusién! Y sin embargo, asi es.

Por paraddjico que pueda parecerles, creo que este “retraso” evidente en la
incorporacién de ese par de nociones cruciales es uno de los mayores méritos
expositivos del libro. Sélo en la breve y Uultima parte cuarta del Paseo hablara
su autor de ambos.

Permitanme, decir unas breves palabras sobre ella y sobre el profundo sen-
tido de esta colocacién y explicacion tardia de la epojé y la reduccidon. Me en-
camino con ello ya hacia el final de mi intervencidn.

Si miramos el titulo de esta parte, La crisis de la ontologia natural, algunas
pistas decisivas se vislumbran sobre por qué situar y explicar tan tardiamente
la epojé y la reduccidn. Siguiendo el modelo de La crisis de las ciencias euro-
peas, el autor ha preferido desplegar primero las descripciones y analisis inten-
cionales en donde comparece fielmente la propia manifestacién del mundo y
sus objetos para, una vez alli, ver la aporia radical que supone no poner en
practica la epojé y la reduccién.

En efecto, en las partes del libro precedentes, sobre todo en la tercera y
nuclear, se habia llegado a la conclusién de que el aparecer del mudo se sus-
tenta en una correlacion intencional perfecta entre éste y el viviente. Expresado
de una manera bastante tosca, todo aparecer remite a un humano, sin éste y
sus vivencias no hay mundo. Pero esto no significa en absoluto que el mundo
esté en mi cabeza o que no me sea trascendente, es decir, que se muestre, al

modo idealista, como un mero ingrediente de mi yo. Ahora bien esta trascen-

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 13, 2016

225



226

JEsuUs M. Diaz

dencia del mundo, recogida en lo que acertadamente se califica en el libro como
ontologia del aparecer, tiene como efecto colateral que el propio mundo, como
muy perspicazmente sefiala Agustin, se me aparece existiendo. Es decir, que el
mundo, a pesar de vincularse inextricablemente con la apertura que supone
todo viviente, termina compareciendo en una ontologia natural que, por decirlo
de alguna forma, se traga la propia apertura y, con ello, sitla al sujeto como un
ser mas en el mundo explicable mundanamente, es decir, naturalmente. Expre-
sado de otro modo, la filosofia que sitla en lugar privilegiado a la primera per-
sona termina enredandose paraddjicamente en una ontologia de tercera perso-
na tan potente que se traga al viviente. De ahi al objetivismo y a los naturalis-
mos de toda especie no hay mas que un paso.

Se trata entonces de disolver la paradoja que traen consigo los propios
analisis intencionales, de no olvidarse de la correlacién que alumbra el origen
del mundo, como sefalaba Fink. Y es en ese contexto en el que, llevados por la
propia coherencia y fidelidad a los fendmenos, y a fin de restaurar el propio
caracter de tales y evitar su disolucidn como meros vinculos causales en el
mundo, es en este contexto, repito, en el que aparecen exigidas la epojé y la
reduccidn trascendental. Con ellas pasamos, y recupero de nuevo las esclare-
cedoras y bellas palabras de Agustin, de un mundo que aparece existiendo a
mundo que existe apareciendo.

Una vez introducidas la epoje y la reduccién, esta breve y ultima parte
aborda de modo escueto y magistral el tema de la intersubjetividad y como
ésta remodela la racionalidad fenomenoldgica. También trata de modo apretado
y brillante lo que en algin momento denominé en un viejo escrito, la funcién
practica de la fenomenologia. Con respecto a esta Ultima, he de confesar que
cuando cerré el libro me quedé con ganas de mas. Enseguida se me vinieron a
la cabeza viejas conversaciones con el autor sobre el sentido uUltimo de la feno-
menologia, sobe la excesiva potencia o no de la correlacién intencional y de la
teleologia y la relacion de todo ello con el espinoso tema del mal, sobre hasta
qué punto es factible pensar que las descripciones fenomenoldgicas no presu-
ponen nada y valen para todos los mundos posibles, en suma, y por formularlo
de otra manera sobre si el Ortega maduro, bastante escéptico y descreido, que
aparece justo en el Ultimo parrafo del texto no llevaba algo de razén cuando
decia que toda filosofia es sélo el error al que cada época y cada filésofo tienen

derecho.

Investigaciones Fenomenolégicas, n. 13, 2016.



DEL MUNDO QUE APARECE EXISTIENDO AL MUNDO QUE EXISTE APARECIENDO 227

Siempre que han salido esos temas, he sentido que el autor del libro me
miraba con cierta curiosidad y algo de interés. Quiza con benevolencia pensara
gue me habia dejado llevar demasiado por ese viejo Ortega y por el mas ex-
tremado de sus discipulos, José Gaos. Puede que asi sea y algun dia de estos
retorne al camino recto. Entre tanto, espero seguir disfrutando de la amistad
filoséfica y entranable de a quien tengo como uno de los filésofos mas impor-
tantes de su generacion. Asi que en tono algo sentimental permitanme concluir
esta intervencién remedando unas palabras que cierta filésofa le dijo a un buen
amigo, también filésofo de renombre, cuando publicé un libro excelente como el
gue ahora nos concierne:

“Querido Agustin, este es el libro que el buen Dios te tenia reservado”. Es-

toy seguro que sera uno de muchos mas.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 13, 2016



	Página en blanco



