
Investigaciones Fenomenológicas, n. 13, 2016, 219-227. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

 

 

 

 

  

 

Fecha de recepción: 20-IX-2016   Fecha de aceptación: 2-X-2016 

 

 

 

 

DEL MUNDO QUE APARECE EXISTIENDO AL MUNDO QUE 

EXISTE APARECIENDO.  

ALGUNAS REFLEXIONES SOBRE PASEO FILOSÓFICO EN MADRID.  

INTRODUCCIÓN A HUSSERL DE AGUSTÍN SERRANO DE HARO
* 

 

 

 As cousas sinten o pulso de todos os minutos 

 Manuel María 

 

 

 

Jesús M. Díaz Álvarez 
UNED (España) 

jdiaz@fsof.uned.es 

 

I. Cuando hace unos días, en plena sierra extremeña, terminé de leer el li-

bro de Agustín Serrano de Haro que hoy presentamos, mirando de soslayo al 

cuantioso número de notas que había tomado, se me vinieron súbitamente a la 

cabeza dos cosas: 1ª) esto no es, en el sentido usual del término, una Intro-

ducción a Husserl; 2ª) estamos ante una obra mayor de la fenomenología he-

cha en español. Uno de esos textos que permanecerán como clásicos cuando se 

estudie en algún momento la recepción y reelaboración del pensamiento hus-

serliano en el ámbito hispano.  

 

 

* Este texto reproduce en su totalidad y sin cambios la intervención leída en la presentación del libro de 
Agustín Serrano de Haro Paseo filosófico en Madrid. Introducción a Husserl. El acto, organizado por la 
editorial Trotta, tuvo lugar en la librería Marcial Pons el 18 de mayo de 2016. Participaron, aparte de 
quien esto escribe, el autor de la obra, Miguel García-Baró y Alejandro del Río. Como siempre, quiero 
agradecer a Gema y Antón “as horas roubadas”. 



220 JESÚS M. DÍAZ 

 

 220 Investigaciones Fenomenológicas, n. 13, 2016. 

 

En efecto, y yendo al subtítulo de este Paseo filosófico en Madrid, “Intro-

ducción a Husserl”, yo, que soy un buen aficionado a la compra y exploración 

de Introducciones a la fenomenología, he de decir que hasta donde mi memoria 

alcanza, y hasta los límites infranqueables que trazan los idiomas en los que 

puedo leer, no se encuentra en este “género literario” nada semejante a lo que 

ha hecho el autor de esta obra.  

Las introducciones, y aun en el caso de aquellas que son excelentes, suelen 

tener un tono más escolar, dicho esto en el mejor sentido del término. Tratan 

de explicar con cierta neutralidad, claridad y desapego los entresijos de los 

conceptos principales de Husserl engarzados en lo que se entiende que son sus 

tres etapas filosóficas principales: Halle, Gotinga y Friburgo. Algunas se acom-

pañan, también, de ciertos datos biográficos y no suele faltar algún capítulo 

sobre la repercusión y los sucesores más o menos heterodoxos del maestro. En 

todas suelen abundar, además, las citas para corroborar aquello que se está 

tratando de mostrar 

Pues bien, como ya dije, muy poco hay, creo, de ese noble espíritu escolar 

en la obra que hoy presentamos. Y la razón de ello es que este libro es mucho 

más que una introducción a Husserl, es, más bien, diría yo en una primera 

aproximación, la apropiación y asimilación extremadamente personal y creativa 

de la obra de un filósofo por parte de otro. Expresado de otra forma, el Husserl 

que aquí aparece no es más o menos intercambiable con cualquier otro. Reco-

giendo una de las categorías imprescindibles de la fenomenología, en la que 

Agustín Serrano de Haro insiste una y otra vez, es este un libro escrito, ante 

todo, en primera persona. No es otra buena nueva introducción más al genio 

alemán que envejecerá mejor o peor, sino un texto propiamente de autor en el 

que, a través del hilo conductor que proporciona la fenomenología husserliana, 

se ve la pasión y la tensión filosófica de un proyecto propio en el que se dibuja 

lo que yo llamaría la filosofía primera que hoy asume quien lo escribe.  

Todo ello se hace, desde luego, de la mano de la fenomenología husserliana 

y, en tal medida, el texto es también una, y recojo palabras de su autor, “pecu-

liar introducción” a su pensamiento. Quien desfile por sus páginas encontrará, 

es cierto, al mejor Husserl, aprenderá todas las piezas del rompecabezas feno-

menológico y el sentido último de su filosofar, pero sobre todo descubrirá a un 

filósofo de raza dialogando con el que creo podría considerarse el más valioso y 

querido héroe de su panteón filosófico, ese Sócrates moderno al que interroga 



DEL MUNDO QUE APARECE EXISTIENDO AL MUNDO QUE EXISTE APARECIENDO 

INTRODUCCIÓN A HUSSERL DE AGUSTÍN SERRANO DE HARO 

 

221 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 13, 2016 221 

 

y del que se apropia, en el sentido hermenéutico del término, para poder en-

tender y cuidar el mundo que hoy nos aparece.  

No estamos por tanto, insisto, ante una introducción al uso al pensamiento 

de Husserl, sino, como ya señalé, frente una obra mayor de la fenomenología 

sustantiva hecha en español. Y permítanme reparar un momento en este último 

aspecto. 

En efecto, el libro que hoy presentamos tiene el gran interés de reapropiar-

se de Husserl desde el suelo de nuestra propia tradición fenomenológica, en 

particular, aunque no sólo, desde el modo en que la comprendieron y asimila-

ron para su propio pensamiento algunos de los más destacados filósofos de la 

llamada “Escuela de Madrid”. El título, Paseo filosófico en Madrid, recoge preci-

samente este hecho al montar toda la meditación del volumen a partir de un 

paseo por la capital de España en el que un jovencísimo y recién doctorado Xa-

vier Zubiri expone en mayo de 1921 la “fenomenología entera” a José Gaos y a 

otro grupo de distinguidos alumnos en el trayecto que va desde la sede de la 

antigua facultad de filosofía, en el Casón de San Bernardo, hasta la Residencia 

de Estudiantes sita en la Calle Pinar, lugar donde el gran maestro de todos 

ellos, Ortega, se disponía a dictar una conferencia sobre Don Juan.  

Y es que esta ingeniosísima estrategia expositiva es mucho más que eso; 

no se trata, sin más, de un mero recurso retórico; o dicho en términos cinema-

tográficos, no estamos ante un macguffin hitchckoniano, un motivo que propi-

cia el desarrollo de la narración pero que carece de importancia en ella. Al con-

trario, en este caso, la conversación madrileña que dispara y articula la obra de 

Agustín, sirve para dialogar con, hacerse cargo de y criticar un modo de enten-

der la fenomenología, el zubiriano, que al decir del autor, y en ellos estoy com-

pletamente de acuerdo, ha marcado la recepción española de la obra de Husserl 

en una dirección que termina no sólo por falsearla, sino que la desactiva en 

gran parte a la hora de dar respuesta a algunos de los problemas filosóficos, es 

decir, humanos, más acuciantes.  

En resumidas cuentas, al leer la fenomenología en clave española, Agustín 

Serrano de Haro recrea nuestra propia tradición filosófico-fenomenológica. La 

somete a una mirada peculiar y creativa, dialoga de tú a tú con los dialogantes. 

De ahí mi afirmación inicial de que Paseo filosófico en Madrid en mucho más 

que una “introducción a Husserl”, es una obra mayor sustantiva de la fenome-

nología hispana.  



222 JESÚS M. DÍAZ 

 

 222 Investigaciones Fenomenológicas, n. 13, 2016. 

 

 

II. Pero sentada esta caracterización inicial, permítanme muy brevemente 

presentar algunos de los aspectos de este gran libro que me han llamado espe-

cialmente la atención. Su riqueza, la brevedad del tiempo y, sobre todo, la ca-

pacidad de quien les habla, impiden un análisis más detallado y meterse en las 

honduras que el texto exige. Quede eso para la lectura reposada de cada cual. 

El libro está dividido en cuatro partes. En la primera, La fenomenología ex-

puesta al paso, se narra la interpretación que Zubiri hace de la fenomenología y 

su consolidación, vía la influyente Historia de la filosofía de Julián Marías y el no 

menos excelente e influyente Diccionario de Filosofía de José Ferrater Mora. 

Esta manera zubiriana de comprender el pensamiento de Husserl, avalada por 

las dos grandes obras escolares citadas, cubrirá casi en régimen de monopolio 

unos 58 años de vida filosófica hecha en español, entre 1921, fecha de la enun-

ciación inicial, y 1979, año de la primera edición impresa en España del diccio-

nario de Ferrater.  

Los dos textos del pensador Vasco decisivos al respecto serán su tesis doc-

toral, Ensayo de una teoría fenomenológica del juicio, y las famosas Cinco lec-

ciones de filosofía de 1963. Y si tuviéramos que elegir uno de ellos, sostiene 

Agustín Serrano de Haro, sería la tesis del 21 la que habría que apreciar como 

decisiva, pues las lecciones del 63 repetirán sustancialmente la comprensión 

hecha 42 años atrás.  

Simplificando mucho la argumentación del autor, podría decirse que Zubiri 

hace una interpretación scheleriana de Husserl y entiende que la fenomenología 

es un pensamiento volcado a la intuición de esencias, una Wessenslehre. Ex-

presado en jerga fenomenológica, Zubiri habría cometido en su comprensión 

del maestro alemán un error fatal que afecta a la intelección de la estructura 

misma de la filosofía husserliana, a saber, confundir la reducción transcendental 

con la reducción eidética.  

A desmontar este error se dedica la parte segunda del libro, En busca de 

los fenómenos. En ella, y sin echar mano expresa de los conceptos de epojé y 

reducción, el autor nos va mostrando como la propia descripción de los fenó-

menos en los que está embarcada la fenomenología se sitúa, de entrada, en las 

antípodas de su comprensión zubiriana. Los fenómenos no son esencias desin-

dividualizadas y atemporales captadas por una conciencia también universal y 



DEL MUNDO QUE APARECE EXISTIENDO AL MUNDO QUE EXISTE APARECIENDO 

INTRODUCCIÓN A HUSSERL DE AGUSTÍN SERRANO DE HARO 

 

223 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 13, 2016 223 

 

supragenérica. Al contrario, son manifestaciones individuales acogidas con evi-

dencia por una conciencia que también es individual.  

Puesto de otro modo, el mundo se abre o se nos aparece siempre a cada 

uno de nosotros, y lo hace inequívocamente de forma perspectivista. Indagar 

esa aparición evidente y la manera en la que sucede es el cometido propio de la 

fenomenología. Que con posterioridad haya que establecer, siguiendo el propio 

sendero del aparecer, leyes estructurales del mismo, que haya, en suma, que 

describir eidéticamente, esencialmente, cómo se produce la apertura al mundo 

en sus modos más diversos, es algo necesario y exigido por la propia indaga-

ción fenomenológica, pero tal descripción estructural lo es siempre de mi vida 

evidencial y de mi mundo evidente. Por eso Agustín Serrano de Haro insistirá 

una y otra vez muy certeramente en que la fenomenología es una filosofía cuya 

protagonista suprema es la primera personal del singular, es decir, el viviente 

radicalmente individual que cada uno de nosotros somos. En este sentido, y ya 

hacia el final de esta parte segunda afirmará con rotundidad frente a Zubiri: 

“Ocurre además que el interés teórico por las esencias de los objetos no hace 

avanzar en lo más mínimo el esclarecimiento fenomenológico. Tomada por sí 

sola, la idealidad deja intacto el milagro de la obviedad del aparecer; quiero 

decir, que lo deja indescifrado, inanalizado, incomprendido. Acerca de las con-

diciones estructurales de que algo en general aparezca o sea mentado, de que 

esté dado en persona y con evidencia en tal o cual sentido, etc., acerca del 

acontecimiento mismo de la manifestación, es una ilusión teórica creer que el 

transito a la idealidad de los objetos trae consigo la claridad que está vetada en 

el plano de la realidad” (109). 

Se trata en fenomenología, por tanto, de indagar sobre el aparecer del 

mundo a cada uno de los vivientes que somos, de seguir la estela de esa apari-

ción, de ver cuáles son sus condiciones de posibilidad. De ese nudo esencial se 

ocupará en la parte tercera del libro, la más densa y creativa, que lleva por tí-

tulo Nueva andadura de la fenomenología.  

A quienes inicien este tramo del paseo, y es inexcusable hacerlo, les acon-

sejo que lleven agua y comida altamente proteica; también harían bien en con-

tar con cuerdas de alpinista y un piolet. La marcha tiene pronunciadas subidas 

que a veces quitan el resuello. Pero una vez que se llega a la cumbre, ocurre 

como en las buenas escaladas: uno da más que por bien empleado el esfuerzo 



224 JESÚS M. DÍAZ 

 

 224 Investigaciones Fenomenológicas, n. 13, 2016. 

 

al contemplar las vistas. Es más, entiende que ese esfuerzo forma parte nece-

saria del deleite posterior y que no hay rutas alternativas.  

En este sentido, la combinación que hace Agustín Serrano de Haro en esta 

tercera parte entre descripción pura de los fenómenos ––tomando para ello las 

estatuas, calles y plazas del recorrido–– y terminología husserliana me parece 

admirable por su claridad y rigor. Y es que la pretensión del autor es introducir 

la “teoría” husserliana, los conceptos clave y estructuras básicas de su pensa-

miento, al hilo de la propia descripción de los fenómenos, tratando de mostrar 

desde un plano meramente intuitivo, de descripción fenoménica, que la feno-

menología no hace otra cosa que articular filosóficamente aquello que se nos 

aparece. Es decir, la fenomenología no hace otra cosa que ajustarse al aparecer 

mismo. En la medida en que esto es así, la filosofía de Husserl nos permite 

asistir al milagro de la manifestación del mundo, comprenderlo, y, junto a ello, 

desechar intelecciones alternativas (objetivistas, subjetivistas, constructivistas) 

que habría que catalogar como erróneas o insuficientes.  

Teniendo esto presente, por estas páginas de la parte tercera desfilan, des-

de su mostración fenoménica, la conciencia interna del tiempo, la correlación 

intencional entre noesis y noema, los conceptos de evidencia, intuición, cines-

tesia, ubiestesia y horizonte, las tesis sobre el yo y el cuerpo, etc. La articula-

ción madura de todos ellos formará lo que el autor denomina la hexarquía que 

preside el concepto de fenómeno, algo así como las seis formas fundamentales 

correlacionadas de entender qué es fenómeno, seis formas que configuran, de 

alguna manera, el todo de la fenomenología.  

Sin entrar ahora en grandes honduras, si tuviera que elegir algunas de las 

descripciones y análisis que se hacen en esta sección, me quedaría con aquellos 

que desarrollan el fenómeno de la corporalidad. La gran delicadeza y filigrana 

descriptiva y teórica con la que se aborda este asunto, y su conclusión final que 

entiende la fenomenología como “egología encarnada” que hermana de modo 

inextricable al yo viviente con su cuerpo, muestra el gran talento filosófico de 

Agustín Serrano de Haro ––aparte de desterrar malas y vulgares interpretacio-

nes cartesianas de Husserl––, abriendo el campo de la conciencia de un modo 

muy novedoso y diferente y reforzando hasta la extenuación esa idea, central 

en el texto, del carácter intransferiblemente individual e inintercambiable de la 

propia manifestación.  



DEL MUNDO QUE APARECE EXISTIENDO AL MUNDO QUE EXISTE APARECIENDO 

INTRODUCCIÓN A HUSSERL DE AGUSTÍN SERRANO DE HARO 

 

225 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 13, 2016 225 

 

Pero si ustedes han reparado bien en los conceptos fundamentales que 

termino de señalar hace un momento y que recorren por extenso este grupo de 

páginas, esos que de alguna forma articulan la estructura del aparecer y con-

forman la que he considerado como la parte más sustantiva, decisiva y creativa 

de este Paseo filosófico en Madrid, verán que en ningún caso he mencionado 

dos que siempre se vinculan a la fenomenología husserliana de modo definitorio 

e inextricable. En efecto, me estoy refiriendo a los archiconocidos epojé y re-

ducción. Y ustedes se preguntaran con buen criterio, ¿cómo es posible que am-

bos no estén todavía ampliamente desarrollados en el libro si los dos definen, 

por decirlo de alguna manera, la propia entraña de la fenomenología? Y tende-

rán a pensar, con buenas razones, que mi mala cabeza ha falseado una parte 

importante de la estructura del libro. ¡No es posible que epojé y reducción no 

hayan aparecido o sido explicados, aunque sea muy aproximadamente, en un 

libro sobre Husserl que se acerca ya a su conclusión! Y sin embargo, así es.  

Por paradójico que pueda parecerles, creo que este “retraso” evidente en la 

incorporación de ese par de nociones cruciales es uno de los mayores méritos 

expositivos del libro. Sólo en la breve y última parte cuarta del Paseo hablará 

su autor de ambos.  

Permítanme, decir unas breves palabras sobre ella y sobre el profundo sen-

tido de esta colocación y explicación tardía de la epojé y la reducción. Me en-

camino con ello ya hacia el final de mi intervención. 

Si miramos el título de esta parte, La crisis de la ontología natural, algunas 

pistas decisivas se vislumbran sobre por qué situar y explicar tan tardíamente 

la epojé y la reducción. Siguiendo el modelo de La crisis de las ciencias euro-

peas, el autor ha preferido desplegar primero las descripciones y análisis inten-

cionales en donde comparece fielmente la propia manifestación del mundo y 

sus objetos para, una vez allí, ver la aporía radical que supone no poner en 

práctica la epojé y la reducción.  

En efecto, en las partes del libro precedentes, sobre todo en la tercera y 

nuclear, se había llegado a la conclusión de que el aparecer del mudo se sus-

tenta en una correlación intencional perfecta entre éste y el viviente. Expresado 

de una manera bastante tosca, todo aparecer remite a un humano, sin éste y 

sus vivencias no hay mundo. Pero esto no significa en absoluto que el mundo 

esté en mi cabeza o que no me sea trascendente, es decir, que se muestre, al 

modo idealista, como un mero ingrediente de mi yo. Ahora bien esta trascen-



226 JESÚS M. DÍAZ 

 

 226 Investigaciones Fenomenológicas, n. 13, 2016. 

 

dencia del mundo, recogida en lo que acertadamente se califica en el libro como 

ontología del aparecer, tiene como efecto colateral que el propio mundo, como 

muy perspicazmente señala Agustín, se me aparece existiendo. Es decir, que el 

mundo, a pesar de vincularse inextricablemente con la apertura que supone 

todo viviente, termina compareciendo en una ontología natural que, por decirlo 

de alguna forma, se traga la propia apertura y, con ello, sitúa al sujeto como un 

ser más en el mundo explicable mundanamente, es decir, naturalmente. Expre-

sado de otro modo, la filosofía que sitúa en lugar privilegiado a la primera per-

sona termina enredándose paradójicamente en una ontología de tercera perso-

na tan potente que se traga al viviente. De ahí al objetivismo y a los naturalis-

mos de toda especie no hay más que un paso.  

Se trata entonces de disolver la paradoja que traen consigo los propios 

análisis intencionales, de no olvidarse de la correlación que alumbra el origen 

del mundo, como señalaba Fink. Y es en ese contexto en el que, llevados por la 

propia coherencia y fidelidad a los fenómenos, y a fin de restaurar el propio 

carácter de tales y evitar su disolución como meros vínculos causales en el 

mundo, es en este contexto, repito, en el que aparecen exigidas la epojé y la 

reducción trascendental. Con ellas pasamos, y recupero de nuevo las esclare-

cedoras y bellas palabras de Agustín, de un mundo que aparece existiendo al 

mundo que existe apareciendo.  

Una vez introducidas la epoje y la reducción, esta breve y última parte 

aborda de modo escueto y magistral el tema de la intersubjetividad y como 

ésta remodela la racionalidad fenomenológica. También trata de modo apretado 

y brillante lo que en algún momento denominé en un viejo escrito, la función 

práctica de la fenomenología. Con respecto a esta última, he de confesar que 

cuando cerré el libro me quedé con ganas de más. Enseguida se me vinieron a 

la cabeza viejas conversaciones con el autor sobre el sentido último de la feno-

menología, sobe la excesiva potencia o no de la correlación intencional y de la 

teleología y la relación de todo ello con el espinoso tema del mal, sobre hasta 

qué punto es factible pensar que las descripciones fenomenológicas no presu-

ponen nada y valen para todos los mundos posibles, en suma, y por formularlo 

de otra manera sobre si el Ortega maduro, bastante escéptico y descreído, que 

aparece justo en el último párrafo del texto no llevaba algo de razón cuando 

decía que toda filosofía es sólo el error al que cada época y cada filósofo tienen 

derecho. 



DEL MUNDO QUE APARECE EXISTIENDO AL MUNDO QUE EXISTE APARECIENDO 

INTRODUCCIÓN A HUSSERL DE AGUSTÍN SERRANO DE HARO 

 

227 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 13, 2016 227 

 

 Siempre que han salido esos temas, he sentido que el autor del libro me 

miraba con cierta curiosidad y algo de interés. Quizá con benevolencia pensara 

que me había dejado llevar demasiado por ese viejo Ortega y por el más ex-

tremado de sus discípulos, José Gaos. Puede que así sea y algún día de estos 

retorne al camino recto. Entre tanto, espero seguir disfrutando de la amistad 

filosófica y entrañable de a quien tengo como uno de los filósofos más impor-

tantes de su generación. Así que en tono algo sentimental permítanme concluir 

esta intervención remedando unas palabras que cierta filósofa le dijo a un buen 

amigo, también filósofo de renombre, cuando publicó un libro excelente como el 

que ahora nos concierne:  

“Querido Agustín, este es el libro que el buen Dios te tenía reservado”. Es-

toy seguro que será uno de muchos más. 

 

 

 

 

 

 

 


	Página en blanco



