
Investigaciones Fenomenológicas, n. 12, 2015, 311-319. 
e-ISSN: 1885-1088 

 

 

 

JAVIER SAN MARTÍN 
 

LA NUEVA IMAGEN DE HUSSERL.  
LECCIONES DE GUANAJUATO 

 
MADRID, EDITORIAL TROTTA, 2015, 204 PP.  

 

por Marcela Venebra 

  

 

 

La novedad de esta lectura de la 

fenomenología estriba, sobre todo, 

en la visión integral que el autor se 

empeña en reconstruir, de cara a 

los dos principales frentes críticos 

que han marcado la apropiación (o 

desapropiación) de la fenomenología 

en el siglo XX: uno, el de la visión 

externa de la fenomenología que se 

ha conformado en torno a la inter-

pretación heideggeriana del tras-

cendentalismo husserliano, otro, el 

de la ‘ortodoxia’ husserliana que se 

ha centrado en un solo momento del 

desarrollo de la fenomenología: o 

las Ideas o la Crisis, insistiendo en 

la definitoriedad aislada (inconsis-

tente) de cualquiera de estas dos 

obras, que son en realidad dos mo-

mentos de la biografía intelectual de 

Edmund Husserl.  

Esta nueva imagen de Husserl ha 

sido construida palmo a palmo y 

desde abajo —en estricto sentido 

fenomenológico—, desde un tiempo 

en el que ha imperado el prejuicio 

derivado de una lectura impaciente 

y lineal, unidireccional, de la feno-

menología trascendental; una visión 

“convencional” a la que San Martín 

opone una “lectura teleológica” de la 

vasta obra husserliana. Esta orien-

tación teleológica obliga a interpre-

tar las primeras obras de Husserl a 

la luz de los propósitos últimos (vo-

cacionales, vitales) de la fenomeno-

logía trascendental. O, dicho de otra 

manera, hace visibles, en el origen 



312 MARCELA VENEBRA 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 12, 2015. 

 

 

mismo de la fenomenología, las mo-

tivaciones más profundas de la críti-

ca del conocimiento y la intención 

de una teoría de la verdad fundada 

en la evidencia que permite lo que, 

para San Martín, constituye la meta 

de la fenomenología como filosofía 

en sentido estricto: la “restitución 

de la racionalidad”, de una raciona-

lidad fuerte, como la auténtica tarea 

de la filosofía fenomenológica. La 

brecha históricamente construida 

entre el Husserl de las Ideas y el 

Husserl de La crisis se diluye al hilo 

de estas cinco Lecciones, que acla-

ran las articulaciones precisas y las 

motivaciones detrás del propósito 

de la auténtica teoría del conoci-

miento y las “auténticas preocupa-

ciones humanas”. 

La interpretación teleológica es 

uno de los aportes más sustanciales 

de este libro que tiene como foco 

crítico la visión “convencional” del 

trascendentalismo husserliano, que 

consiste en asumir que la fenome-

nología comienza y termina en los 

problemas (apenas anunciados) de 

las Ideas I, o que padece de una 

incurable fragmentación o incone-

xión temática que deja sin sustento 

las tesis y propósitos principales de 

La crisis de las ciencias europeas. La 

lectura teleológica del programa 

fenomenológico recupera, frente a 

la visión convencional, este sentido 

o dirección unitaria de la fenomeno-

logía, no sólo respecto de sí misma, 

de la unidad o consistencia del pen-

samiento husserliano, sino de la 

fenomenología en la historia del 

pensamiento filosófico, es decir, en 

la historia de la filosofía como praxis 

científica. Se tratan, las Lecciones 

de Guanajuato, de una versión es-

pecialmente desprejuiciada del pro-

yecto fenomenológico, que nos 

permite captar la íntima unidad de 

la filosofía husserliana, sin cesuras, 

sin contradicciones, sin soluciones 

de continuidad pero en continua 

tensión consigo misma y según con-

viene al pensamiento profundamen-

te crítico de Edmund Husserl (y 

también de Javier San Martín). 

San Martín lleva a cabo una pul-

cra disección de los dos aspectos 

unitarios del programa fenomenoló-

gico: la estructura conceptual y el 

aspecto funcional de la fenomenolo-

gía. Si no logramos asir con claridad 

esta unidad dual del pensamiento 

de Husserl, corremos el riesgo de 

incurrir en los errores de la lectura 



RESEÑAS 313 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 12, 2015. 

 

 

convencional que amputa el aspecto 

funcional de la fenomenología al 

interpretarla exclusivamente como 

teoría del conocimiento. El análisis 

de la estructura conceptual de la 

fenomenología se despliega desde 

las obras más jóvenes de San Mar-

tín, La estructura del método feno-

menológico y su propia tesis docto-

ral son los trabajos de avanzada 

sobre el método de la fenomenolo-

gía, en los que aparecen los cues-

tionamientos que darán lugar a la 

consideración del aspecto funcional, 

con lo que, este libro, no tiene sólo 

la gracia de otorgarnos una pers-

pectiva unitaria de la fenomenolo-

gía, en su generosa amplitud y pro-

fundidad, sino que, además, expone 

la unidad intrínseca de los momen-

tos de desarrollo del pensamiento 

de San Martín, de su lectura y apro-

piación de la fenomenología, lograda 

a lo largo de treinta años de publi-

caciones, cursos y conferencias.  

Lo que hace comprensible la uni-

dad intrínseca del pensamiento hus-

serliano es una idea de racionalidad 

que tiene en su base una praxis 

científica, teórica, filosófica, de tal 

manera que no hay un viejo Husserl 

que se contrapone a un nuevo Hus-

serl, sino un proyecto que se va 

realizando a través de etapas bien 

marcadas en la biografía académica 

del filósofo moravo: Halle, Gotinga y 

Friburgo son los tres momentos de 

desarrollo de la fenomenología en 

los que se afina el instrumental con-

ceptual y metodológico del trascen-

dentalismo, fundamentando, al 

mismo tiempo, los objetivos pro-

puestos en el último de estos tres 

momentos.  

A lo largo de estas cinco lecciones 

San Martín reconstruye el camino de 

la fenomenología y las aristas de 

sus apropiaciones históricas. En el 

entendido de que esta nueva ima-

gen de Husserl se conforma a través 

de la crítica de la imagen conven-

cional, el autor señala los hechos 

históricos que han incidido en la 

interpretación sesgada de la feno-

menología en español, profunda-

mente influenciada por la interpre-

tación (y traducción) gaosiana de 

las Ideas, claramente en choque con 

los alcances de La crisis de las cien-

cias europeas; metafórico colapso 

que se manifiesta en las “anotacio-

nes de Gaos en el “Symposium” so-

bre la noción husserliana de la Le-

benswelt” donde niega la coherencia 



314 MARCELA VENEBRA 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 12, 2015. 

 

 

interna de la dimensión histórica de 

la fenomenología que implica la no-

ción de “mundo de la vida” y lo que 

él mismo interpretó de la fenomeno-

logía al traducir las Ideas. San Mar-

tín precisa los momentos de esta 

interpretación-traducción sesgada y 

su peso en la historia de la fenome-

nología en español.  

A lo largo de la segunda lección, 

y luego de haber dejado claro el 

sentido de la novedad de esta ima-

gen, el autor describe los aspectos 

definitorios de las etapas de la vida 

académica de Husserl, su “biografía 

intelectual”, término de aires orte-

guianos, los mismos que impregnan 

esta exposición de los tres momen-

tos decisivos de la evolución del 

pensamiento husserliano. Quiero 

decir que San Martín lleva a cabo 

una lectura biográfica de la evolu-

ción de la fenomenología a lo largo 

de estas tres etapas de la vida aca-

démica de Husserl, enfatizando las 

circunstancias y motivaciones filosó-

ficas, históricas de la fenomenolo-

gía, que orientan esta continua am-

pliación de su horizonte de investi-

gación. La determinación de cada 

momento —en términos estructura-

les— está así entretejida en la cir-

cunstancia histórica de la fenomeno-

logía a través de la biografía del 

filósofo moravo. Así, en el transcur-

so biográfico de la fenomenología, 

San Martín expone la ampliación del 

horizonte de análisis y descripciones 

de la vida subjetiva, que consiste en 

la incorporación de tres dimensiones 

fundamentales de la trascendentali-

dad: el cuerpo (y la intersubjetivi-

dad), la cultura y la historia. La re-

comprensión del yo trascendental 

de la fenomenología husserliana 

como un yo de hábitos, es decir, 

histórico y corporal, encarnado, le 

permite a San Martín fundamentar 

una parte de la antropología filosófi-

ca que constituye el más amplio 

horizonte de interpretación de la 

fenomenología por parte del filósofo 

navarro. Este trabajo antropológico 

le permite sacar todo el provecho 

deseable a los manuscritos husser-

lianos a los que tuvo acceso desde 

el inicio de su carrera y que marca-

ron esta visión integradora y cohe-

rente de la filosofía husserliana. En 

la incorporación trascendental de 

aquellas dimensiones se juega lo 

que para San Martín ha sido la fuen-

te sustancial de su propia antropo-

logía fenomenológica, y donde se 

ubica uno de los aspectos más pro-



RESEÑAS 315 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 12, 2015. 

 

 

fundos de su interpretación de Hus-

serl. San Martín logra distinguir la 

forma en la que cada una de estas 

dimensiones se incorpora a la tras-

cendentalidad a través del decurso 

estructural de la fenomenología, de 

tal manera que logra ver la doble 

pertenencia de estas tres dimensio-

nes (la corporalidad, la historicidad 

y la cultura) al ámbito de lo consti-

tuido, pero también al ámbito cons-

tituyente. Esta doble dimensionali-

dad caracteriza en realidad a la vida 

trascendental humana. La fenome-

nología genética juega un papel cru-

cial en la clarificación de esta doble 

pertenencia de las dimensiones car-

nal, histórica y espiritual —o cultu-

ral—, al tiempo que constituye la 

conexión —negada en la lectura 

convencional— entre el Husserl de 

las lecciones de ética o los ensayos 

para la revista Kayzo, y el Husserl 

de las Ideas.  

El autor aborda, en la Tercera 

lección, uno de los aspectos críticos 

que han marcado hondamente la 

recepción de la fenomenología y que 

se gesta en las lecciones de Marbur-

go, dictadas por Heidegger entre 

1923 y 1928. El punto es delicado, y 

San Martín ha insistido en él, sobre 

todo en lo que significó para la re-

cepción de la fenomenología en es-

pañol a través de Ortega, por ejem-

plo. Para Heidegger, Husserl quedó 

preso del modelo epistemológico (de 

la tradición) sujeto-objeto. Este es-

quema contiene, en el concepto de 

intencionalidad, el gran defecto de 

la teoría de la reflexión que estruc-

tura la idea del yo puro y de la con-

ciencia en general; este defecto es 

la recaída en la objetivación de la 

conciencia, de lo subjetivo. La fe-

nomenología terminaría así, para 

Heidegger (leído por San Martín) en 

una objetivación de la conciencia 

incapaz de asir lo verdaderamente 

propio de la vida en su facticidad e 

inmediatez.  San Martín repasa los 

supuestos de esta crítica y destaca 

el valor de la incorporación de esas 

tres dimensiones, que podríamos 

llamar vitales, para clarificar la im-

portancia de la estructura subjetivo-

objetiva de la vida humana como 

vida trascendental, pues “sin el re-

conocimiento de esta duplicidad to-

do se confunde”. La epojé introduce, 

para San Martín, esta distinción en-

tre el yo trascendental directo, y el 

yo reflejo, el del fenomenólogo vol-

cado en su labor. Desde luego, la 

avanzada lectura de la Sexta medi-



316 MARCELA VENEBRA 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 12, 2015. 

 

 

tación cartesiana, texto francamente 

descuidado en la fenomenología en 

español, tamiza esta perspectiva de 

la vida subjetiva en los niveles que 

hace visibles la reducción trascen-

dental. Podríamos decir que la nue-

va imagen de Husserl lleva el tras-

cendentalismo hasta sus últimas 

consecuencias, y esto es también 

posibilitado por la lectura teleológi-

ca.  

Para el autor es claro que “detrás 

de la configuración de la fenomeno-

logía está el debate por el ser hu-

mano” (p. 128). Esto quiere decir 

que una sólida teoría del conoci-

miento debe garantizar la legitimi-

dad racional que rija u oriente la 

vida humana, y este es un aspecto 

al que corresponde la determinación 

de la función de la fenomenología, 

asunto del que Husserl se ocupa en 

1934, con motivo del Congreso de 

Praga convocado a propósito de la 

expansión del totalitarismo nazi. El 

centro de la reflexión husserliana 

fue la función de la filosofía frente a 

la crisis de la humanidad, esto es, la 

función histórica de la fenomenolo-

gía como filosofía científica. Pues 

bien, es precisamente este carácter 

científico de la filosofía lo único que 

puede garantizar el cumplimiento de 

su responsabilidad histórica; conflu-

yen aquí, tal como San Martín lo 

interpreta, los primeros intereses de 

los Prolegómenos a la lógica pura y 

la determinación funcional, la meta 

de la fenomenología como recon-

ducción de la filosofía a su génesis, 

es decir, a su sentido científico ori-

ginario (socrático-platónico y carte-

siano).  

La idea del ser humano como he-

cho, como cosa entre las cosas, que 

ha construido la ciencia moderna 

está en la raíz de la degeneración 

de una idea meta de racionalidad 

cuyas consecuencias se hacen pa-

tentes, se materializan, en el paisa-

je europeo amenazado por el totali-

tarismo nazi. Este es, nuevamente, 

uno de los aspectos más interesan-

tes de la interpretación antropológi-

ca de San Martín, y es que nos 

permite ver cómo es que, a fin de 

cuentas, Husserl localiza detrás de 

la crisis ideológica que representa el 

totalitarismo, una idea de la verdad 

determinada por una circunstancia 

material, la condición ‘racial’ de 

unos cuantos, por ejemplo, la ‘raza 

aria’, esto es, la idea de la verdad 

como un hecho. La crisis de la hu-



RESEÑAS 317 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 12, 2015. 

 

 

manidad es el resultado de una más 

profunda crisis de la razón y la ver-

dad y la función de la filosofía en 

este escenario crítico.  

Sólo cuando es posible reconocer 

(luego del armazón estructural del 

método fenomenológico) que en la 

vida humana hay a prioris y, por lo 

tanto, hay responsabilidad racional 

aparece el tema de la renovación de 

la cultura. Una razón que es necesa-

ria es una razón que obliga y, en 

estricto sentido husserliano: “La 

razón enraizada en la donación ori-

ginaria es fuente de legitimidad.” (p. 

138) San Martín propone una feno-

menología enraizada en la razón y 

en la vida.  

La teoría del conocimiento (y la 

teoría de la verdad basada en la 

evidencia) se remite hasta el sustra-

to temporal de la vida subjetiva, en 

cuyos análisis el papel del pasado y 

la rememoración resulta fundamen-

tal. El conocimiento consiste sobre 

todo en una ‘reactivación’ posibilita-

da por la retención que está en la 

base de los actos de conocimiento y 

que San Martín detecta en las Medi-

taciones cartesianas y expresa con 

la fórmula según la cual “conocer es 

sobre todo aprender a conocer”. 

Todo conocimiento responde a una 

matriz selectiva básica, y esa matriz 

está empotrada en la estructura 

temporal, que la reflexión logra cap-

tar desde la estela del pasado. Sa-

cando provecho, una vez más, a su 

amplio conocimiento de la obra hus-

serliana, el autor recurre a los Ma-

nuscritos de Bernau (p. 144), co-

rrespondientes a la etapa de Fribur-

go, es decir, en el contexto de desa-

rrollo de la función de la fenomeno-

logía, donde, al tematizar la praxis 

filosófica se enfatiza la función del 

futuro en relación con el curso de la 

vida racional. “Vivir es siempre vivir 

para el futuro” (p. 150). Aquí se 

abre el horizonte cuidadosa y lar-

gamente cultivado por Javier San 

Martín: la filosofía de la cultura de 

Husserl, pulida (en la roca fenome-

nológica) a través de estos matices 

que caracterizan la lectura más fina 

y el campo de investigación docu-

mental tanto más amplio del autor 

de estas Lecciones.  

La etapa de Friburgo representa 

el desarrollo del pensamiento hus-

serliano como el de un filósofo ma-

duro y cuyo impacto en el curso de 

la filosofía contemporánea se hacía 

visible incluso más allá de las fron-



318 MARCELA VENEBRA 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 12, 2015. 

 

 

teras europeas. Ya en las Lecciones 

de ética aparece la noción de una 

“auténtica humanidad” en relación 

con la determinación funcional de la 

filosofía. San Martín descubre esta 

portentosa tesis husserliana, según 

la cual, la filosofía es la marca de 

una nueva etapa histórica de la hu-

manidad, que no sólo está inmersa 

en el decurso histórico del mundo 

occidental, sino que orienta este 

decurso a partir de su surgimiento. 

La filosofía abre una nueva dimen-

sión histórica en la raíz de la historia 

y las historias de los hombres.  

La función de la filosofía sólo es 

captable como función o misión de 

los filósofos y aquí San Martín intro-

duce la pregunta por el estableci-

miento de un posible ideal regulador 

de las profesiones en las que se de-

fine el quehacer humano, para sa-

ber cómo y en qué sentido la profe-

sión, el quehacer filosófico, puede 

concretarse como modelo orientador 

de la sociedad. San Martín distingue 

entre las profesiones vocacionales y 

aquellas que se eligen más bien por 

necesidad. De tal manera que la 

mayor autenticidad de una profesión 

sólo indica que podemos identificar-

nos con ellas en un nivel más pro-

fundo que aquellas actividades que 

se profesan por pura necesidad. La 

filosofía, como vocación profesional, 

es humanizante, racionalizante, en 

la medida en que libera al hombre 

del régimen de la necesidad, y le 

permite proponerse fines siempre 

más altos e infinitos para su propia 

existencia.  

Finalmente, en la quinta Lección, 

San Martín analiza otro de los textos 

aun poco estudiados por la tradición 

fenomenológica castellana, se trata 

de las Conferencias de Londres, 

que, a pesar de ser pronunciadas en 

1922, marcan la última fase de Fri-

burgo como una especie de cierre 

de la estructura de la fenomenolo-

gía, una vez que se ha esclarecido 

el sitio de la teoría del yo, los límites 

y la diferencia de la de fenomenolo-

gía psicológica y la fenomenología 

trascendental, y la función de la in-

tersubjetividad a través de la reduc-

ción intersubjetiva, como elemento 

comprensivo de la reducción tras-

cendental que se deja entender en-

tonces como reconducción del mun-

do a la intersubjetividad trascenden-

tal.  

En las Conferencias de Londres 

queda claro que el objetivo de la 



RESEÑAS 319 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 12, 2015. 

 

 

filosofía es contribuir a la configura-

ción de una sociedad racionalmente 

orientada por la filosofía, y que esta 

ha sido siempre, desde Platón, la 

misión del pensamiento filosófico. 

En estas Conferencias Husserl refle-

xiona sobre el tema del comienzo de 

la filosofía, pues la génesis de la 

filosofía sustenta o determina su 

función histórica. Husserl aplica —

como lo nota San Martín— la reduc-

ción como reconducción de la filoso-

fía al quehacer y las tareas del filó-

sofo, reconducción que comienza en 

la pregunta por el modo y el por qué 

elegir la filosofía como forma de 

vida (p. 159), es decir, se recondu-

ce la fenomenología al ethos filosófi-

co. El primer acto filosófico es la 

puesta en crisis, la crítica de lo sa-

bido por la tradición. Se recupera 

así el sentido de la Skepsis en el 

origen del primer acto filosófico y se 

clarifica el sitio estructural de la 

epojé. La reflexión sobre el ethos 

filosófico es, además, la forma en 

que Husserl enfrenta los desafíos 

que las ciencias humanas plantean a 

la filosofía. El camino hacia la tras-

cendentalidad, así motivado, es de-

finido con precisión por San Martín 

como camino a la reducción a través

de las ciencias humanas. Este es ya 

un gesto a través del cual el autor 

‘flexibiliza’ la interpretación más 

rígida del método fenomenológico 

que suele pasar por alto la distinción 

entre epojé y reducción, tanto, co-

mo la solvencia de la vía a través de 

las ciencias humanas, a las que co-

rresponde la responsabilidad de la 

deformación de esa idea de raciona-

lidad que la filosofía, y la fenomeno-

logía, deben defender a través de la 

restitución de la idea (meta) de una 

racionalidad filosóficamente funda-

da, que sirva como principio orien-

tador de una humanidad auténtica. 

Todo este proyecto es últimamente 

pensable a través de una antropolo-

gía fenomenológica, de una filosofía 

de la historia y la cultura, una filo-

sofía en aras de su cumplimiento 

vocacional.  

Queda sólo por decir, acaso, que 

la Nueva imagen de Husserl invoca 

la formación de una nueva genera-

ción de fenomenólogos, de filósofos 

formados en este mapa íntegro de 

la fenomenología interpretada en la 

clave renovadamente vital que 

aporta a la historia de la fenomeno-

logía en español Javier San Martín 

Sala.  




