Investigaciones Fenomenologicas, n. 12, 2015, 291-298

e-ISSN: 1885-1088

XOLOCOTZI, A. y GIRU, R. (Coord.)

FENOMENOLOGIA DEL CUERPO
Y HERMENEUTICA DE LA CORPOREIDAD

MADRID, PLAZA Y VALDES, 2014, 279 PP.

El libro que se presenta es el re-
sultado de un conjunto de estudios,
realizados por diferentes autores,
cuya tematica comun gira alrededor
del problema del cuerpo tal y como
ha sido considerado desde la feno-
menologia o desde el giro herme-
néutico que arraiga en ella. Desde
esa perspectiva filoséfica se estudia
la ambigiedad de ese objeto-
subjetivo (cuerpo), condicion de la
existencia y de la coexistencia con
el mundo y los otros, cuyo empla-
zamiento deja abierta la posibilidad
de que se inscriban en él todo tipo
de injerencias e interferencias. Las
distintas aportaciones que dan
cuerpo al texto se agrupan en tres
partes: “El cuerpo propio”, “El cuer-

po mundo” y “El cuerpo otro”.

por José Antonio Ramos Gonzalez

La primera parte, titulada “el
cuerpo propio”, aborda el tema del
cuerpo centrandose en los analisis
de Husserl y de sus continuadores
(M. Henry, M. Merleau-Ponty y E.
Levinas): el pensamiento del filésofo
moravo es el punto de partida para
una mejor comprension de las criti-
cas que llevan a la fenomenologia a
la expresion tanto de sus limites
como de sus posibilidades encubier-
tas. En un primer momento, los es-
tudios contenidos en esta parte re-
flejan dos de los problemas mas
complejos de la fenomenologia: uno
es el proceso mediante el cual, en la
constitucion del ambito de la objeti-
vidad, el ego trascendental se auto-
objetiva viéndose a si mismo como
ser en el mundo; el otro, la relacion

entre lo hylético e intencional. En un



292

segundo momento, se muestra la
“radicalizacion” del pensamiento
fenomenolégico efectuada por Mer-
leau-Ponty y Levinas: aun siendo
herederos del pensamiento de Hus-
serl, tanto el filésofo francés como
el lituano, desde distintos enfoques,
critican la fenomenologia como filo-
sofia de la conciencia —que olvida la
verdadera dimension y espesor de
la sensibilidad— y piensan la inten-
cionalidad como el “indice” de un

problema.

En su trabajo “La vivencia del
cuerpo propio en la fenomenologia
de Edmund Husserl”, M2&. Dolores
lllescas estudia el papel que en
Ideas Il desempefia el cuerpo tanto
en la constitucion de las cosas
reales —que aparecen en cuanto
percibidas— como en la de la
realidad animica. Subrayando el
papel que en esa tarea constituyen-
te juegan las cinestesias, entendidas
como procesos activos de movilidad
corporal (regidos por un yo) que a
la vez permiten articular las opera-
ciones pasivas inherentes a la tem-
poralidad propia de la vida de la
conciencia, la autora propone: de
una parte, la posibilidad de estable-

cer una analogia entre el ambito

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 12, 2015.

JOSE ANTONIO RAMOS

prerreflexivo, que se manifiesta en
la constitucion del cuerpo propio, y
el sentir-se con el que Husserl ca-
racterizé la conciencia formadora de
tiempo; de otra, que las denomina-
das “cinestesias sensibles” permiten
hablar de una intencionalidad im-
presional de la hylé primigenia en la
que de modo instintivo esta ya en

germen la intencionalidad de acto.

El yo-persona tiene un “lado de
naturaleza” que hace del cuerpo un
lugar de pasividades y que impide
que pueda decirse con propiedad mi
cuerpo soy yo, si bien sobre ese
subsuelo oscuro se forja un cogito
pre-reflexivo, pre-intencional y car-
nal. En este sentido, lllescas consi-
dera a Husserl como el “primer fe-
nomendlogo de la carne”, cuya in-
fluencia se manifiesta tanto en el
pensamiento de Merleau-Ponty
(aunque este sitlde la intencionali-
dad en el interior del ser) como en
el de Henry, que acentua las capas
preintencionales y preobjetivas para
revelar el &mbito de la inmanencia

en el que se manifiesta la vida.

En la misma direccién que el tra-
bajo anterior, es decir, subrayando
también la decisiva influencia del

pensamiento de Husserl en sus se-



RESENAS

guidores, pero desde otro punto de
vista, en su estudio “Michel Henry
lector de Husserl: del cuerpo propio
al cuerpo encarnado. ldeas Il en
Encarnacion”, Eduardo Gonzélez Di
Pierro sostiene que ya en ldeas Il
puede apreciarse una integracion
entre los momentos noético-
intencional e hylético-material que
conduce a matizar lectura que de
esa obra hace M. Henry. Este, en
Encarnacion, critica a Husserl por
absorber la fenomenologia hylética
en la constitutiva (convirtiendo las
cuestiones fundamentales en “pro-
blemas constituyentes”) y por no
ser “suficientemente trascendental”,
ya que no responde a la cuestion de
la dacion originaria ante la concien-
cia: para elaborar su nocién de en-
carnacion como fenbmeno comun a
todos los seres, Henry situa al co-
mienzo de la experiencia, en vez de
la intencionalidad, las impresiones
de nuestra carne que preceden al

cuerpo propio.

En relacibn con el pensamiento
de M. Henry, Claudia Tame en su
aportacion (“¢Qué puede un cuerpo?
Spinoza en Michel Henry”) subraya
la subjetividad, temporalidad y el

poder actuar como elementos de la

filosofia de Spinoza que permitieron
a Henry alejarse de la concepcion
metafisica tradicional y elaborar una
nocion de subjetividad que integra-
ra la corporeidad como inherente a

si misma.

El trabajo de M& Carmen Lépez
Séenz (titulado “De Husserl a Mer-
leau-Ponty: del cuerpo propio como
localizacion de sensaciones al mo-
vimiento de la chair”) muestra como
Merleau-Ponty, partiendo de Ideas
Il y concediendo primacia al movi-
miento, ontologiza paulatinamente
el cuerpo. Mas alla del problema de
la localizacion de las sensaciones y
rompiendo con las fronteras entre
los sentidos, el fenomendlogo fran-
cés va a descubrir una reversibilidad
no-coincidente entre lo tangible y lo
visible decisiva para la elaboracion

de la nocion de carne.

Exponiendo los aspectos funda-
mentales del analisis que —en
Ideas I, Il, y Il —Husserl hace del
cuerpo desde la correlacion consti-
tuyente-constituido, la autora sos-
tiene que Merleau-Ponty, incluso en
sus primeras obras, ird mas lejos en
la descripcion del tema del cuerpo al
afirmar que en este late una inten-

cionalidad operante y motriz que es

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 12, 2015.

293



294

apertura al mundo y que se orienta
a metas tedrico-practicas. En este
sentido, partiendo de uno de los
“impensados” de Husserl (la consti-
tucion pretedrica) e interesandose
por el Leib por ser fuente de inten-
cionalidades, el filésofo francés en-
tiende la experiencia del cuerpo vi-
vido como expresion de nuestro en-
raizamiento dinamico en el mundo,
de modo que ni el tiempo ni la mo-
tricidad residen en la conciencia,
pues el cuerpo es una estructura
tempoespacial de la que arranca la
intencionalidad operante que, como
intencionalidad corporal motora,
pertenece al saber latente del cuer-
po. A diferencia de Husserl, no es el
yo trascendental el que da unidad al
cuerpo, sino el esquema corporal
que a la vez posibilita la compren-
sion del mundo a través del habito:
este se ha de entender como la

aprension motriz de una significa-

cién motriz.

Para evitar toda filosofia de la
conciencia y de la coincidencia, asi
como la “falsa” ambigliedad que
—por partir de la distincién concien-
cia-objeto— persistia en la Fenome-
nologia de la percepcién, la autora

afirma que Merleau-Ponty en sus

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 12, 2015.

JOSE ANTONIO RAMOS

ultimas obras, pero sin ruptura res-
pecto de las primeras, aborda el
cuerpo desde el movimiento carnal.
Alejado de la subjetividad, el cuerpo
se concibe como un visible organi-
zado, como acontecimiento primor-
dial de la carne. Esta no es ni suma
de sensaciones tactiles ni de estas
mas cinestesias, tampoco se reduce
a una mera dimensién, pues es la
profundidad o dimensionalidad des-
de la que emergen por dehiscencia
el mundo y el cuerpo: ambos estan
entretejidos en la misma carne, sin

confundirse.

Si Husserl entiende el cuerpo
como portador de actos constitu-
yentes, el filésofo francés aborda las
relaciones cuerpo-mundo como par-
te de un proceso instituyente de la
vida encarnada. Frente al callejon
entre la Naturaleza y el Espiritu en
el que —pensado a la manera de
Husserl— encallaba el cuerpo, Mer-
leau-Ponty buscard la alternativa a
todo dualismo en la nocion de car-
ne: esta se ha de entender como
elemento o Physis ilocalizable e in-

visible.

Ricardo Gibu (en “Sensibilidad,
corporeidad y significaciéon en Levi-

nas”) expone la critica de Levinas al



RESENAS

caracter teodrico y representativo
que la intencionalidad y la tempora-
lidad adoptan en el pensamiento de
Husserl. Frente a la intencionalidad
de acto, el filésofo lituano subraya
que la materialidad tiene su propia
intencionalidad (entendida como
acontecimiento y realizaciéon) que no
requiere ser interpretada por la
conciencia, pues todo acto intencio-
nal tiene como condicibn —que en-
vuelve al pensamiento— el ambito
de lo sensible. Este se caracteriza
por un espesor y significacion singu-
lar que no se expone como repre-
sentaciéon o funcién simbdlica, sino

como acontecimiento.

Como constatacion del peso de la
existencia a través del cuerpo, en el
que estamos enclavados, el sujeto
se manifiesta como sensibilidad si-
tuada en un instante presente, de
modo que sensibilidad y temporali-
dad coinciden. Aun estando de
acuerdo con Husserl en que el suje-
to se da en el presente, Levinas
afirma que en el instante se da una
ruptura anterior a cualquier interva-
lo temporal y rechaza la “sintesis”
husserliana de la temporalidad que
obra a favor de la unidad del flujo

temporal en detrimento del polo

pasivo de la protoimpresion.

Los estudios que componen la
segunda parte (“El cuerpo mundo”)
tratan el tema del cuerpo a partir de
la estructura del ser-en-el-mundo y
de la naturaleza. Desde ese enfo-
que, frente a las interpretaciones
que defienden el olvido del cuerpo
en la filosofia de Heidegger, Angel
Xolocotzi —en su trabajo “Dasein,
cuerpo y diferencia ontolégica’—
deja abierta la posibilidad de que el
cuerpo pueda interpretarse desde el
entrelazamiento  éntico-ontoldgico
en la diferencia ontoldgica, de modo
que, ya en Ser y tiempo, pero sobre
todo en los Seminarios de Zollikon,
Heidegger piensa el caracter ontolo-
gico del cuerpo desde el existir sin
centrarse en el cuerpo propio como
hace Husserl, sino en el cuerpo ex-
tatico a partir de la estructura del
ser-en-el-mundo. De esta estructura
parte también Rubén Mendoza (en
su estudio “Bios y ethos: una feno-
menologia del cuerpo humano desde
el horizonte heideggeriano”) al afir-
mar que Heidegger piensa el cuerpo
a partir de una fenomenologia her-
menéutica, que solo es posible si el
ser-en-el-mundo se asume como

rasgo fundamental del Dasein. El

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 12, 2015.

295



296

cuerpo es condicion para la referen-
cia al mundo y ser cuerpo es confi-
gurar mundo, es decir, un habitar
que cuida el mundo. Por tanto, el
cuidado (Sorge) es la posibilidad de
reconocer la existencia propia me-
diante la apropiacion de un ethos
que ha de pensarse como el tras-
fondo de toda ética y toda respon-

sabilidad humana.

Tratando también la dimension
corporal del ser humano desde una
consideracién ontolégica, Fernando
Huesca (en su aportacion “Schelling
en Heidegger: cuerpo y vida funda-
mento y libertad”) investiga los te-
mas de la filosofia de Schelling que
sirven de inspiracion para la tesis
heideggeriana de la relacidon de co-
pertenencia entre fundamento (co-
mo lo que constituye el basamento)
y existencia (como lo que se paten-
tiza). Por ultimo, Luis Tamayo (en
“El cuerpo mundo. Reflexiones sobre
ontologia, topologia y psicosomati-
ca”) aborda la relacion entre natura-
leza y cultura desde la concepciéon
holistica propuesta por Goethe: la
naturaleza se expresa libremente a
y en nosotros. Presente en cierto
sentido tanto en Husserl como en

Merleau-Ponty (el primero concibe

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 12, 2015.

JOSE ANTONIO RAMOS

la naturaleza como campo de relati-
vidades omnimodas referidas al es-
piritu; el segundo, como trasfondo
del que emerge todo ser), esa vision
de lo natural posibilitaria una huma-
nidad, es decir, un modo de ser na-
turaleza, en el que el espiritu ten-
dria cabida en el cuerpo y la cultura
no se entenderia como relacion de

aniquilacion y de dominio.

La tercera parte de la obra (“El
cuerpo otro”) trata de las relaciones
de poder (biopolitica) que se inscri-
ben en el espacio del cuerpo y ha-
cen de este algo culturalmente me-
diado, lo que permite su expresion
ya sea a través del simbolo o de las
imagenes, tanto las del cine como
las utilizadas en las técnicas médi-
co-quirurgicas que diseccionan digi-

talmente el cuerpo.

Desde los analisis de Agamben y
Foucault, que muestran como la
biopolitica ha ido haciendo del cuer-
po el origen de multiples estrategias
de disciplinamiento, Alberto Cons-
tante (en “Escrito en el cuerpo mio,
cuerpo extrafio”) concluye gque so-
mos cuerpos culturalmente media-
dos; que la sociedad mediatica re-
duce el protagonismo de los cuerpos

individuales y lo sustituye por una



RESENAS

casi-interaccion pasiva en la que
dejamos que hablen con y por noso-
tros otros que ni siquiera son tales.
Subrayando también la incidencia
de la cultura sobre el cuerpo, pero
desde otro punto de vista, Arturo
Aguirre (en su estudio “Este cuerpo
y esta su violencia. Meditaciones
sobre el espaciamiento”), basandose
en la lectura de Nancy, propone re-
pensar la desmaterializacion del
cuerpo convertida en informacion
asi como acallar la profunda abs-
traccion que ha distanciado el cuer-
po de lo que somos: espaciamiento
sobre el que el poder absoluto ejer-

ce violencia.

Por ultimo, a la expresion del
cuerpo como culturalmente media-
do, a su comprension desde el
“simbolo” o desde la imagen cine-
matografica o médica, contribuyen
los respectivos estudios de Ricardo
Horneffer, Victor Gerardo Rivas y
Noé Héctor Esquivel. El primero, en
titulada

su contribuciéon “Cuerpo

como simbolo”, defiende que el
simbolo es la metafora en la que
tiene cabida las distintas compren-
siones histoéricas del cuerpo, del al-
ma y de todo aquello que el logos

pueda mostrar y transformar.

Victor Gerardo Rivas (en su tra-
bajo “De la afinidad ontolégica entre
corporalidad y cine. Y de la insubs-
tancialidad contemporanea de la
existencia”) defiende que la unidad
ontoldgica vivida a través del cuerpo
entre el hombre, el mundo y el
tiempo, se expresa en el dinamismo
del cine: este hace visible la condi-
cion insubstancial de la corporali-
dad. Mirando el cuerpo en su inte-
gridad, mas alla de la diseccién digi-
tal a la que lo somete la mirada
meédica, Noé Héctor Esquivel (en su
aportacion “Fenomenologia de la
medicina moderna y hermenéutica
de la salud”) reflexiona acerca de
los procedimientos técnicos de la
medicina moderna para mostrar
algunas aproximaciones de lo que
denomina hermenéutica de la sa-
lud.

Después de las densas reflexio-
nes sobre el escurridizo asunto del
cuerpo, “objeto” de estudio de este
libro, da la impresiéon de que las
diferentes alternativas nos instan a
pensar, mas alla de todo dualismo,
la mismidad de la diferencia y el ser
de la dualidad cuya circularidad nos
funda —hasta nos confunde— en la

ambigiedad. Quizas urge un nuevo

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 12, 2015.

297



298

corpus, un nuevo texto que dé
cuenta de este tejido al que le cre-
cen excrecencias, del que uno no
puede desprenderse pero que tam-

poco comprende; que va de suyo la

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 12, 2015.

JOSE ANTONIO RAMOS

mayor parte del tiempo y no obs-
tante se olvida de si mismo: cuerpo
entretejido que, si bien requiere
texto y recreacion, no cabe en el
pensamiento y se desvanece en un

suspiro.





