
Investigaciones Fenomenológicas, n. 12, 2015, 221-250. 

e-ISSN: 1885-1088 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

COMENTARIO AL “PRÓLOGO” DE ANTONIO ZIRIÓN
1 

 

 

 

Javier San Martín 

UNED, España 
jsan@fsof.uned.es  

 

 
 
 

El texto que Antonio Zirión escribió para el primer tomo de Antropología y 

fenomenología, que recoge, entre otros trabajos que se expusieron en el primer 

Encuentro de Antropología y Fenomenología que tuvo lugar el año 2011 en la 

ENAH, la Escuela Nacional de Antropología e Historia de México DF, desborda 

con creces el interés concreto de ese libro. Personalmente, cuando lo leí, me 

causó un gran impacto, que iba más allá del que podría haber sido causado por 

el hecho de que empezara con el comentario a la carta a Levy-Bruhl, que hacía 

años que yo había traducido y comentado.  

Pero dejemos esa anécdota para centrarnos en el texto del profesor A. 

Zirión. El texto se divide claramente en varios apartados. El primero se refiere a 

la dificultad de la fenomenología. El segundo da unas ideas muy importantes 

sobre la antropología filosófica. El tercero aplica lo que ha encontrado en el se-

gundo a la relación de la antropología con la fenomenología ya en la carta a 

Levy-Bruhl, destacando, en una primera aproximación, las características por 

las que se define la antropología y por qué tendrían interés fenomenológico, y 

 

 
1
 Como se dice al inicio del texto, el presente comentario fue escrito por su autor a poco de leer el ante-

rior prólogo del profesor Zirión. Después de este comentario, el autor escribió el prólogo para las actas 
del segundo Encuentro de la ENAH, que pronto serán publicadas. A estos textos el profesor Zirión escri-
bió una réplica que leyó en el encuentro que tuvo lugar en Toluca en junio de este mismo año 2015, y 
que a su vez será publicada en las respectivas Actas de ese Encuentro. El interés que la discusión puede 
tener para la elucidación del tipo de filosofía que es la fenomenología y para una definición de la antro-
pología filosófica ha llevado a los editores a publicar la polémica. 

mailto:jsan@fsof.uned.es


222 JAVIER SAN MARTÍN 

 

 222 Investigaciones Fenomenológicas, n. 12, 2015. 

 

en una segunda acometida indicando cómo se supera el tema del relativismo 

cultural. Por fin, ya para terminar y una vez expuesta la postura de Husserl de 

esa superación del relativismo, dedica Antonio Zirión las últimas páginas a vol-

ver sobre la relación de la fenomenología y la antropología. 

Voy a seguir los cuatro apartados del denso prólogo.  

 

1. DIFICULTAD E INCOMPRENSIÓN DE LA FENOMENOLOGÍA 

Y ESCEPTICISMO SOBRE LA ANTROPOLOGÍA FILOSÓFICA 

 

El primer apartado, que trata de las dificultades que el lenguaje fenomeno-

lógico exhibe tanto respecto al lenguaje de la vida común como al de las cien-

cias ordinarias, entra en plena materia en la página tres. No comprender, es 

decir, no hacerse cargo de la incomprensión de la fenomenología, impide elimi-

nar esa incomprensión. Como el prólogo es para un encuentro sobre la relación 

de la fenomenología y la antropología, entendida esta en general, pero teniendo 

en cuenta el lugar, la ENAH, hay que pensar fundamentalmente en la antropo-

logía científica, por un lado, la cultural y social y, por otro, la biológica o física, 

el aviso tiene pleno sentido. Quiero aludir a que, en el II Encuentro de Fenome-

nología y Antropología, en el que se presentó el libro2, un profesor, en este ca-

so de filosofía, calificó el Prólogo de “agresivo”. Yo no me hubiera atrevido a 

calificarlo así, incluso si exceptuamos un par de detalles, creo que no lo es, 

aunque en una primera lectura me pudo parecer, al menos, fuerte. Quiero co-

mentar ese par de detalles que al citado profesor llevarían a aplicarle ese califi-

cativo.  

El texto empieza con la advertencia de la dificultad de la fenomenología y 

del alejamiento del lenguaje fenomenológico respecto a la vida ordinaria y a las 

ciencias, y lo dice en un encuentro con antropólogos casi en exclusiva científi-

cos; evidentemente con ello está advirtiendo a estos de ese tema. La adverten-

cia va dirigida a colegas de la otra facultad. Y puesta al principio no deja de ser 

un gesto significativo, porque viene a exponer la dificultad del diálogo con la 

antropología cultural y biológica por razones de principio. Desde luego, si el 

Congreso, el I y el II, están organizados es porque hay un punto de encuentro, 

 

 
2 En realidad se presentó lo que iba a ser el libro, para el que el escrito de Antonio Zirión era el Prólogo. 

En estas fechas el libro está a punto de salir. 



NOTAS Y DISCUSIONES 223 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 12, 2015. 223 
 

con lo que la advertencia no es del todo diplomática, aunque su base sea pro-

fundamente correcta. Pero luego nos saldrá el tema con más detenimiento. 

Ahora sigamos el texto, porque pronto nos encontraremos con alguna frase que 

a más de uno podría producir algún sobresalto. 

Al principio de la página tercera empieza con el punto nuclear de la carta de 

Husserl al antropólogo francés Levy-Bruhl del año 1935, y de la cual —y citó 

Antonio Zirión—, el conocido antropólogo dijo a Aron Gurwitsch que no había 

entendido nada. Dice Antonio Zirión: “En el centro del asunto estaba, aunque 

no de modo totalmente explícito, el tema de las relaciones entre la fenomeno-

logía y la antropología o la etnología”, asunto que no le parece al profesor de la 

UNAM ni menor ni fácil, teniendo en cuenta las difíciles relaciones de la feno-

menología con la psicología, que tiene un tema de estudio parecido al de la fe-

nomenología: la conciencia. Más, si la antropología cultural y social tiene como 

tema la vida concreta, debe de acercarse muy de veras a la fenomenología. Por 

tanto, el tema de sus relaciones será más complejo. Sabemos de las dificulta-

des que Husserl tuvo para deslindar sus investigaciones de las de los psicólo-

gos, tanto que su primer libro, las Investigaciones lógicas, fue catalogado por él 

mismo de psicología. A tenor de esas dificultades, las que exhibe al relacionarla 

con la antropología cultural, que trata de la vida concreta, tema también propio 

de la fenomenología, no han de ser menores.  

Pero el tema se complica aún más porque hay al menos tres antropologías, 

la física, la cultural, y otra, que es la que realmente complica la cosa: “esa otra 

disciplina llamada, y a veces incluso mal llamada, antropología filosófica, la cual 

no puede dejar de ser ciencia del mundo”. Aquí tenemos una frase que no se 

sabe a quién va dirigida: junto a las dos antropologías, la física y la cultural, 

tenemos otra que es ¿ciencia del hombre?, y además a veces “mal llamada”, 

aunque al decirlo como inciso, no sabemos si alguna vez puede ser llamada 

filosófica. Tampoco sabemos si el error está en llamarla “filosófica” o en llamar-

la “antropología”, o en las dos, es decir, en la conjunción. Es una pulla lanzada 

sin más desarrollo a aquellos que cultivan o cultivamos esa materia, que, por 

cierto, en un alto porcentaje, procedemos de las filas de la fenomenología, in-

cluso la husserliana, y nos mantenemos en ella.  

La pregunta naturalmente es si la bien o mal llamada antropología filosófica 

es, en primer lugar, filosófica, o si es solo científica; en segundo lugar, si es o 

no antropología. La pregunta no es ociosa. En este caso, evidentemente, si no 



224 JAVIER SAN MARTÍN 

 

 224 Investigaciones Fenomenológicas, n. 12, 2015. 

 

es antropología, no puede estar mal llamada filosófica, pero porque no es an-

tropología. La pregunta entonces es qué es. Y si, siendo un saber del humano, 

por tanto, una antropología, pero está mal llamada filosófica, el problema en-

tonces sería en qué se diferencia de la cultural o social, o del conjunto de las 

dos, de la física y de la cultural o social. Y si es filosófica, habrá que estudiar su 

naturaleza filosófica. El poner ese inciso indica que no quiere pronunciarse al 

respecto, pero tampoco aclara más por qué es mal llamada, dejando ahí ese 

inciso sumamente inquietante desde el que nada más se puede deducir, aunque 

la pulla ahí queda. Veremos hasta qué punto este aspecto es el fundamental de 

este texto calificado de “agresivo”, porque una pulla no resuelta, escrita relati-

vamente al principio, da un color, que a alguien pareció agresivo, a un texto 

que no lo es en las páginas restantes. 

Con el comentario anterior tenemos ya los dos motivos posibles para esa 

apreciación. Repasémoslas. La primera es la advertencia sobre la dificultad del 

lenguaje del fenomenólogo, que junto con la pulla del inciso comentado, po-

drían haber generado en quien lo dijo la interpretación de un tono agresivo en 

el texto. Veamos la primera, la advertencia a los antropólogos en su casa. Por-

que, en su propia casa, y apoyados en la anécdota, por otro lado altamente 

significativa relatada por Lévy-Bruhl, se les viene a prevenir de que nuestro 

lenguaje es tan distinto del suyo, que podemos movernos en la incomprensión, 

advirtiendo también a los propios fenomenólogos de caer en la incomprensión 

de esa incomprensión. La anécdota de Lévy-Bruhl está llena de significado, 

porque es un profesional de prestigio, y a él se ha dirigido Husserl, no en un 

texto académico, sino en una carta, que le resulta al destinatario absolutamen-

te incomprensible. Por otro lado, esa advertencia, que es correcta, es también 

arriesgada, porque se la puede blandir contra cualquiera como arma de que no 

se entiende el verdadero nivel de la fenomenología, incluido ahí, aunque no sea 

el caso de autor, pero sí es de otras personas, la acusación al discrepante en la 

interpretación de la fenomenología. Desde ella, uno nunca sabe si ha entendido 

algo o no, o si incurre en la incomprensión de la incomprensión.  

Todos sabemos que en la fenomenología hacemos este ejercicio con cierta 

asiduidad porque la forma en que la fenomenología está construida conlleva a 

esa falta de comprensión. Por eso la anécdota de la carta de Lévy-Bruhl movili-

za toda una categoría: desde la que Husserl llama actitud natural, que es la 

actitud ordinaria, en que vivimos nuestra vida normal y en la que hacemos las 



NOTAS Y DISCUSIONES 225 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 12, 2015. 225 
 

llamadas ciencias naturales y humanas, la inmensa mayoría de los procedi-

mientos de la fenomenología o el grueso de sus conceptos resultan ininteligi-

bles. Incluso esa tesis se convierte en tesis básica de la fenomenología pues ni 

la problemática de la reducción, que es su primer procedimiento, es comprensi-

ble, porque, por ella, nos situamos en una actitud, la trascendental, a la que el 

mortal humano ―incluido ahí el humano normal y el humano científico, sea és-

te practicante de ciencias humanas o de ciencia naturales― no tiene acceso. 

Pero si uno se lo dice a los antropólogos culturales, a los científicos y a los cole-

gas, filósofos o fenomenólogos, puede resultar, cuando menos, un gesto exce-

sivo al principio o tal vez poco amistoso. Yo hubiera preferido como modelo la 

prudencia de Kant cuando tiene que evaluar la relación de la filosofía y la Facul-

tad en la que se enseña filosofía con el resto de las facultades. Porque la rela-

ción de la filosofía con el resto de las ciencias es parecida a la que acabamos de 

ver como propia de la fenomenología. La Facultad de Filosofía es administrati-

vamente igual que las otras, pero sus temas no tienen una trascendencia prác-

tica inmediata, porque no tratan de la organización de la vida social concreta, ni 

de los derechos inmediatos concretos, ni de las metas inmediatas, sino de lo 

que está antes de todo eso, diríamos, de las condiciones de todo eso. Esta es la 

razón de que sea la última de las facultades, que es lo que Kant pide, que el 

Estado deje investigar al filósofo porque está más allá de los intereses inmedia-

tos, por tanto el Estado no tiene necesidad que meterse con los filósofos y pue-

de dejarles investigar, —es lo que pide Kant— guiados sólo por la búsqueda de 

la verdad. Kant no habla de incomprensiones, sino sólo de que se nos deje in-

vestigar. Claro, si tuviera que contactar con quienes sí tienen intereses concre-

tos, les tendría que decir humildemente que él propone temas para ver si llegan 

a un lenguaje compartido, pero, de acuerdo a su tesis de la “última de las fa-

cultades”, posiblemente ante todo sería humilde, dando por hecho que poco le 

iban a entender de sus divagaciones en la filosofía trascendental. 

 

2. LA ANTROPOLOGÍA FILOSÓFICA 

 

La segunda anotación ya hemos dicho que es una pedrada a la antropología 

filosófica, de la que, de acuerdo al profesor Zirión, no sabemos si es o no co-

rrectamente llamada antropología y/o filosófica, y no parece que la razón sea 

de nombre, porque el nombre alternativo sería filosofía del ser humano. Si no 



226 JAVIER SAN MARTÍN 

 

 226 Investigaciones Fenomenológicas, n. 12, 2015. 

 

es posible una antropología filosófica, ¿será porque no es posible una filosofía 

del hombre? 

La antropología filosófica es una ciencia del mundo porque es ciencia del 

ser humano y no puede haber humano sin mundo, lo que parece rigurosamente 

cierto. La fenomenología ha puesto el mundo entre paréntesis, por lo que no es 

una ciencia de un ser en el mundo, por lo que está lejos de la antropología. Pe-

ro ahora aún estamos en otro nivel, el de si existe o no algo así como una “bien 

llamada” antropología filosófica. Naturalmente, sin poner en cuestión el punto 

anterior, de que la fenomenología abandona el mundo, ese hecho me lleva, sin 

embargo, a plantear una pregunta: de si puede haber un sujeto trascendental, 

del que trata la fenomenología trascendental, sin mundo. Es posible que para 

los colegas de una facultad de ciencias sociales sea esta una pregunta carente 

de sentido, pero para los fenomenólogos, o para los filósofos modernos kantia-

nos o postkantianos, es una pregunta clave. Porque la característica del sujeto 

trascendental es estar más allá del mundo, en Kant porque el sujeto trascen-

dental está más allá de la facticidad del mundo; en el caso de Husserl, porque 

la fenomenología empieza con una epojé del mundo. Por eso podemos decir 

que al principio para Husserl sí es posible, porque justo ese es el sentido de la 

epojé, destacar o separar al sujeto, con sus correlatos intencionales, del mun-

do, que incluso podría no existir. Esa es toda la justificación de la epojé, la po-

sibilidad de la no existencia del mundo real, por tanto, la incapacidad del mun-

do o de un hombre que esté en el mundo para servir de punto de partida para 

una ciencia rigurosa. El sujeto trascendental, conseguido en una primera apro-

ximación por la epojé, sería un sujeto sin mundo, al menos sin el mundo que la 

epojé desconecta.  

Ahora bien, y aquí viene el problema, ¿se mantiene ese sujeto trascenden-

tal en esa pureza o limpieza de mundo prevista en la primera aproximación? 

desde el momento en que ponemos por medio el cuerpo, sea como cuerpo vivi-

do, sea como cuerpo físico real, y, mediante el cuerpo, introducimos la animali-

dad, que no es una animalidad objeto en el mundo sino sujeto para el mundo, 

porque es centro de la perspectiva, es decir, en el momento en que tomamos 

en cuenta la totalidad de la conciencia trascendental que somos nosotros y, 

mediante nosotros, cada uno individualmente, tomamos a los otros y a los ani-

males, que tienen su parte subjetiva trascendental, ¿se puede mantener que el 

sujeto trascendental puede serlo sin mundo? ¿En qué relación está este mundo, 



NOTAS Y DISCUSIONES 227 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 12, 2015. 227 
 

que parece que está incluido en la animalidad, con aquel mundo desconectado? 

Son preguntas que surgen inmediatamente al tomarse en serio la tesis de la 

desconexión del mundo. 

Pero sigamos con las consideraciones sobre la antropología filosófica, de la 

que de momento no sabemos si debe o no ser llamada “antropología filosófica”, 

porque a continuación toma nota de la dificultad interna de esa antropología de 

la que no sabemos si es o no antropología y/o filosófica, porque  

 

paradójicamente tampoco puede dejar de ser (al menos idealmente, o “en teoría”) 

una ciencia cuya actitud filosófica la opone a la actitud natural —o, para no decirlo 

con ninguna palabra que connote ninguna lucha, conflicto o polémica, que la sitúa 

en una dimensión diferente a la “actitud natural”.  

 

Es decir, esa antropología mantiene una actitud filosófica, que la opone a la 

actitud natural. Además, es muy llamativo ese deseo de no utilizar palabra que 

“connote ninguna lucha, conflicto o polémica”, es decir, prefiere adoptar una 

actitud neutral, aunque no se sabe con precisión en qué sentido la oposición 

actitud filosófica/actitud natural es aséptica y neutral. Tampoco quedan claros 

los términos polémicos en que esto se podría decir, sobre todo respecto a con 

quién serían polémicos. Hay en la frase un supuesto interesante, parece que el 

hecho de ser o llamarse filosófica la opone a la actitud natural. En esa frase hay 

una identificación de filosófico con antinatural. La fenomenología trascendental 

se lleva a cabo en una actitud que supera la actitud natural. ¿Se aplica esto a 

toda filosofía? ¿Es así en el caso de la antropología filosófica solo por llamarse 

filosófica? Husserl no llegó a identificar filosofía con superación de la actitud 

natural, parce como si se pudiera hacer filosofía en actitud natural, incluso an-

tes de descubrir la reducción trascendental por la que superamos la actitud na-

tural, estaríamos tal vez en una actitud natural aunque pretendiendo hacer filo-

sofía.  

Más adelante veríamos que para Husserl toda filosofía debe superar la acti-

tud natural, lo que sólo se hace de modo explícito en la fenomenología, aunque 

eso implica que toda filosofía lleva en sí, sabiéndolo o sin saberlo, la pretensión 

de la fenomenología. Sin embargo, sí parece posible una antropología filosófica 

en la actitud natural, siquiera como un análisis estático del ser humano tal co-

mo este se da en la experiencia sin haberlo reducido a la subjetividad trascen-

dental cuya objetivación es. En este caso tendríamos una antropología filosófica 

como ciencia regional que marca el a priori ontológico para las ciencias huma-



228 JAVIER SAN MARTÍN 

 

 228 Investigaciones Fenomenológicas, n. 12, 2015. 

 

nas. Este es el caso de la antropología filosófica prevista por Ortega y Gasset, 

primero en los años 20 y, luego, en el último texto escrito en 1927, segura-

mente, antes de leer a Heidegger, la antropología bajo la denominación de his-

toriología como ciencia a priori de las ciencias humanas. 

Después de esa problematización —en un inciso— de la antropología, a 

continuación define muy bien el rasgo básico de esa disciplina ―aunque, enton-

ces, hubiera sobrado el inciso del “y a veces incluso mal llamada”―, porque: 

“Esta pretensión de ser una disciplina filosófica del hombre, esto es, de ser una 

antropología propiamente dicha [porque si trata del hombre, es una antropolo-

gía], sólo que con carácter filosófico, tendría que descubrir en el hombre, o pre-

tender que las descubre, ciertas cualidades o propiedades que solamente pue-

den ser estudiadas o investigadas por la filosofía, y no por ninguna otra disci-

plina o ciencia no filosófica.” Y ahora sí dice algo decisivo, de un gran alcance, y 

que creo que debe ser subrayado de manera especial: que lo que aquí está en 

juego es la filosofía: “Aquí está en juego, por tanto, la esencia misma de la filo-

sofía”.  

Según lo que con ella se quiera decir, esta frase es importante o una bana-

lidad. Cuando decimos que la antropología filosófica para ser filosófica tiene que 

descubrir en el humano algo que solo la filosofía puede hacerlo, y se añade que 

está en cuestión la filosofía, puedo entender dos cosas, o bien doy por hecho 

qué es la filosofia, y se verifica si en la antropología se cumple; entonces está 

en juego la filosofía de un modo banal: para decir que es filosófica, debo saber 

qué es la filosofía, y por supuesto: “está en juego”, sin saber qué es la filosofía 

no puedo clasificar ese saber de filosófico. Pero ese “estar en juego” es banal 

porque sencillamente aplicamos un concepto ya asumido, por tanto, no cues-

tionado; y Antonio Zirión no es banal. Por tanto, tenemos que elegir la segunda 

posibilidad, aunque no queda del todo explicada en las palabras que siguen. 

Porque pudiera ser que la cuestión de la filosofía se ventile en el tema de si es 

o no posible la antropología filosófica, de manera que si no es posible la antro-

pología filosófica, es que las ciencias agotan su tema. Mas si en el tema del 

hombre las ciencias lo dicen todo, ¿es que queda algún reducto al que no lle-

guen? Pero en el texto no se plantea la cuestión de modo claro, al revés, va a 

dar un giro. 

Y aquí nos lleva por un nuevo camino acertando en un tema  difícil: la pre-

gunta por la antropología filosófica, que aquí se advierte como equivalente a la 



NOTAS Y DISCUSIONES 229 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 12, 2015. 229 
 

“filosofía del hombre”, es pregunta, en el sentido más kantiano e incluso hei-

deggeriano, por la filosofía y por la esencia del hombre. Estas dos cosas están 

vinculadas. Él lo expresa con esa pregunta menos evidente de lo que aparece: 

por qué no hay una filosofía de los platelmintos, o como yo me preguntaba en 

un debate con las tesis de Coreth sobre la paleoantropología (San Martín, 1988, 

52)3, si no se podía hablar también de una elefantología filosófica o una filosofía 

de los elefantes.  

Coreth, en efecto, justificaba la antropología filosófica en que para saber 

que un hueso es de un humano, hace falta una idea del ser humano. La elabo-

ración de esa idea es, según él, una antropología filosófica. Lo cierto es que 

para saber si un hueso es de un humano, hace falta un saber previo tipológico 

del humano, pero como hace falta saber qué es un elefante para identificar un 

hueso como siendo de elefante. La cuestión del humano es un poco peculiar 

porque ponemos una ruptura entre los humanos (los actuales o los antepasa-

dos) y los no humanos (incluidos los prehumanos australopitécidos y póngidos), 

cosa que no hacemos entre los elefantes y sus antepasados. Esa es la cuestión. 

Y justo ese punto está respondiendo a la pregunta de Antonio Zirión. Entre los 

platelmintos y los humanos hay un salto cualitativo, y por eso la naturaleza de 

unos y otros obliga a cambiar de nivel epistemológico. Los paleoantropólogos 

se preguntaron muchas veces al descubrir un hueso por las características del 

viviente a que perteneció, y si permitía o no tener la vida propia de los huma-

nos, sin profundizar en ese tema porque no tienen herramientas profesionales 

para ello. Ese a priori —la vida propia de los humanos— es el campo de la an-

tropología filosófica como ontología regional.  

En efecto, para que no haya una filosofía de los platelmintos ―que sí puede 

haberla―, o una elefantología filosófica ―que también puede haberla como 

 

 
3 Ese texto, que proviene de mi memoria de cátedra de 1981, lo integré con algunas modificaciones, 
primero, en mi Antropología filosófica, Madrid: UNED, 2005, p. 50; y luego en Antropología filosófica I. 
De la antropología científica a la filosófica, Madrid: UNED, 2013, p. 59. El contexto es que Coreth asegu-
ra que para saber que un cráneo es de un humano nos hace falta un preconocimiento del humano. A esa 
consideración contesto que eso es rebajar la antropología filosófica al nivel de una elefantología filosófi-
ca, porque efectivamente para saber que un hueso es de un elefante hace falta  también tener un pre-
conocimiento del elefante. El tema no es, sin embargo, banal, porque el paleoantropólogo ha buscado 
siempre un concepto de hombre más preciso para poder determinar, en la serie de nuestros ancestros, 
cundo se puede decir que se trata de un homo sapiens. Pero la formación de esa antropología 
―obtención de un concepto discriminador― sería parte de lo que Landsberg llamó “antropología de ras-
gos”, que nunca debería ser confundida con una antropología filosófica. A este respecto es muy intere-
sante, el descubridor de Lucy se plantea explícitamente la cuestión (ver San Martín, ib.), pero no por ello 
es una pregunta filosófica. También se la plateó Jane Goodall cuando vio que sus chimpancés usaban 
herramientas, diciéndole a su mentor que ya no se podía decir que el homo era el toolmaker, como 
hasta entonces se creía. Pero con esa característica aún seguimos en una antropología de rasgos,  



230 JAVIER SAN MARTÍN 

 

 230 Investigaciones Fenomenológicas, n. 12, 2015. 

 

parte de una teoría fenomenológica general de la evolución, como no puede 

dejar de haber una fenomenología de la animalidad no humana― deberíamos 

mostrar que en el caso del humano hay algo que se escapa a su mera conside-

ración natural y sociocultural. Esa es la tesis que responde plenamente a la 

pregunta que lanzaba Antonio Zirión. Si ahora llegamos a la conclusión de que 

sólo admitiendo ese rasgo propio es posible la propia filosofía, tendremos que 

decir que el destino de la antropología filosófica y la filosofía van de consuno. 

Alguno me dirá que esto, dicho así, sería algo desmentido por la historia, por-

que no siempre fue así, porque hubo filosofía sin antropología filosófica. Pero en 

la actualidad, las antropologías científicas se han constituido en un desafío para 

la filosofía porque niegan precisamente la necesidad de algo más allá de ellas 

mismas. Precisamente la tarea de la antropología filosófica es ganar un nivel 

del ser humano no alcanzado por las ciencias del hombre. 

Un comentario sobre los dos incisos anteriores míos sobre la ciencia filosófi-

ca de los animales. Hay una consideración filosófica de los diversos géneros 

animales. Esa es precisamente la idea de Husserl al aproximarse a una teoría 

trascendental de la evolución. En ella habrá que establecer las diferencias per-

tinentes entre los diversos niveles de la vida, y si no cabe tal vez una filosofía 

de los platelmintos o de los elefantes, sí debería esforzarse por establecer dife-

rencias entre los diversos grados de los animales. Es muy posible que “una teo-

ría trascendental de la evolución” tenga que esforzarse por diferenciar los di-

versos tipos de acuerdo a nuestra percepción de ellos, y de acuerdo a esa clasi-

ficación mundana nos resulte imposible clasificar, por ejemplo, los platelmintos 

con los escorpiones por el hecho de que ambos son invertebrados. Lo mismo 

que en una teoría trascendental de la evolución difícilmente consideraría a los 

ratones con los elefantes. Puede ser que los datos científicos cuenten muy poco 

en esa teoría, y cuente más la relación que los animales tienen con nosotros en 

nuestro mundo de la vida.  

En todo caso todas estas reflexiones son de carácter filosófico. Sobre este 

tema, del que deriva lo que llamo una teoría trascendental de la evolución, po-

co más podemos sacar sino el diseño general de la misma. Pero algo sí pode-

mos decir desde Heidegger, aunque sea en negativo. Porque, en efecto, en las 

lecciones del 1929/30, sobre Conceptos fundamentales de la metafísica, dece-

nas de páginas están dedicadas a estudiar la esencia de la animalidad, para 

llegar a la conclusión de que los animales son pobres de mundo. Se podría decir 



NOTAS Y DISCUSIONES 231 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 12, 2015. 231 
 

que esa filosofía ―porque se trata nada menos que de “Conceptos fundamenta-

les de la metafísica”― es una especie de “teoría trascendental de la evolución”, 

porque de hecho responde a la pregunta de, comparados con nosotros, cómo 

nos aparece el resto de los animales, y establecido nuestro canon en tener un 

mundo plenamente configurado, los animales aparecen como pobres de mundo. 

Para decir que los animales son “pobres de mundo” ha establecido, aunque sin 

decirlo, un canon, con el cual se compara el mundo de los animales. He dicho, 

sin embargo, que tomaba las aportaciones de Heidegger en negativo, porque 

en su teoría utiliza una categoría, la animalidad, escasamente precisa o, más 

bien, de modo radicalmente impreciso, porque comparar o agrupar en una 

misma categoría, la animalidad, la totalidad de los animales no humanos, es 

profundamente antifilosófico, porque olvida radicalmente las diferencias que en 

el mundo de la vida establecemos y, en consecuencia, evaluamos y actuamos, 

en relación con los diversos tipos de animales. La filosofía de los platelmintos, 

como parte de una teoría trascendental de la evolución, es profundamente dis-

tinta de la elefantología filosófica, y no digamos nada de una primatología filo-

sófica, que sería la primera parte de esa teoría trascendental de la evolución, 

porque los primates son los más cercanos a nosotros. En efecto, el principal 

defecto de los análisis de Heidegger es que toma como referentes a los insec-

tos, que funcionan casi en exclusiva de modo instintivo, y desde ellos deduce el 

comportamiento del resto de los animales, todos los cuales son pobres de mun-

do, incluidos los primates y resto de mamíferos, ignorando la peculiaridad de 

aquellos, y que, si ya en su época, con los análisis de Koehler, eran inadecua-

dos, en la actualidad son radicalmente erróneos. Pero ahí está, al menos, dise-

ñado el contenido de esa teoría trascendental de la evolución, aunque lo esté 

con los defectos señalados.  

Hasta aquí el inciso. Pero sigamos con nuestra investigación. Llegados a es-

ta pregunta por la vinculación de la legitimidad de la antropología filosófica con 

la de la propia filosofía, cuestión a la que personalmente he dedicado muchísi-

mas páginas, sigue Antonio Zirión por otro terreno menos problemático, ade-

más muy poco usual, aunque tampoco sé si le sirve para avanzar en la res-

puesta a la pregunta que ha hecho sobre la legitimidad de una antropología 

filosófica, pues dice que por “antropología filosófica” se puede entender “una 

filosofía de la ciencia antropológica”. Para aclarar ese giro, puedo añadir que se 

parecería al modo como una “filosofía de la historia” puede ser perfectamente 



232 JAVIER SAN MARTÍN 

 

 232 Investigaciones Fenomenológicas, n. 12, 2015. 

 

entendida como una “filosofía de la ciencia histórica”, aunque de entrada la “fi-

losofía del historia” se entiende en los dos sentidos que vienen designados por 

la palabra ‘historia’,  el de la historia como dimensión vital y social del humano, 

historia como conjunto de las cosas hechas, historia como rei gestae y la histo-

ria como relato científico de esa dimensión, la historia rerum gestarum.  

Pero, a diferencia de la antropología filosófica, a nadie se le ocurriría hablar 

de una historia filosófica, por más que no deje de tener su sentido, porque, en 

todo caso, una historia filosófica sería más un relato histórico desde una pers-

pectiva filosófica, que es lo que realmente se hace cuando Husserl habla del 

sentido de Europa o del nacimiento de Europa, o cuando abordamos —como yo 

lo hice en su momento4— la relación de España con Europa, entendida ésta 

como una formación filosófico-cultural, tal como la entiende Husserl o la enten-

demos desde la fenomenología; o cuando tratamos de establecer el sentido de 

la modernidad o ilustración. La pregunta kantiana de Was ist Aufklärung, que 

se refiere a la actitud con que se vive en Europa desde el siglo XVII, y sobre 

todo el XVIII, es evidentemente una pregunta histórico-filosófica, es decir, de 

historia filosófica, o de filosofía de la historia en este sentido. 

Pero volvamos a nuestro tema. Veamos lo que da de si esa comprensión de 

la antropología filosófica como filosofía del saber antropológico. Empecemos 

notando que el quiebro un tanto antinatural que esta idea supone ―porque tan-

to la palabra “hombre” como antropología tienen sólo referentes de un nivel, no 

de dos como el caso de “historia” (lo sucedido y su relato)― le va a llevar a 

Antonio Zirión a una interesante conclusión. En efecto, se puede empezar di-

ciendo que en este quiebro se pone en marcha la idea gaosiana de la filosofía 

como filosofía de la filosofía. Igual que Gaos define la filosofía como filosofía de 

la filosofía, así podemos definir la antropología filosófica como filosofía de la 

antropología, ya que, en la idea que maneja ahora Antonio Zirión, la antropolo-

gía como filosofía de la antropología, incluye explícitamente las tres antropolo-

gías, la física, la cultural y la filosófica, pues dice expresamente “sin excluir a la 

‘filosófica’”. 

 

 
4  Ver „Spanien und Europa. Von der Europäisierung zur Europa-Bewegung“, en Europäische Menschen-
bilder, Gerl-Falkovitz, H.-B., Gottlöber, S., Kaufmann, R. und Sepp, H. R., (Hg.), Dresden: Thelem, 
2009, pp. 263-274. Trad. al español: “España y Europa desde la Filosofía fenomenológica de la historia”,  
en Fidelidade á Terra. Estudos dedicados ó profesor Xosé Luís Barreiro Barreiro, edición ó coidado de 
Javier Barcia González. Santiago de Compostela: Publicacións, Universidad de Santiago de Compostela, 
2011,  pp. 373-386. 



NOTAS Y DISCUSIONES 233 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 12, 2015. 233 
 

En esta función de la antropología filosófica, aunque esté expuesta en el in-

tento de buscar sentido a la disciplina, de manera que pudiera resultar no claro 

en exceso, queda muy bien explicitado, a pesar de todo, el papel que tiene.  

Veámoslo. Primero, la antropología filosófica actúa aquí como filosofía de la 

antropología, papel en el que la función de la filosofía es la misma que en cual-

quier otro saber, por ejemplo, el que hemos mencionado de filosofía de la his-

toria, entendida ésta como filosofía del saber histórico. Claro está que para ac-

tuar de ese modo debe operar con una noción de historia, del objeto que el sa-

ber histórico describe. Ahí podemos preguntarnos si la historia del historiador 

no es competente para decirnos qué es la historia que él describe; más aún, si 

al describirla no nos está diciendo qué es esa historia que él describe o cuyas 

leyes de funcionamiento trata de descubrir. De hecho al historiador profesional 

le desagrada bastante la filosofía de la historia porque él cree ser competente 

en todo lo que sea historia. Sin embargo, no existe por parte de los filósofos un 

cuestionamiento de la filosofía de la historia, aunque no se la llame historia filo-

sófica. Pero cuando hablo tanto del concepto de historia como de las grandes 

etapas históricas basándonos por ejemplo en acontecimientos que bien pueden 

permanecer ocultos al escrutinio del historiador, pongamos por caso el concep-

to de “europeización”, que los historiadores desprecian (en la Enciclopedia Bri-

tánica no existe como concepto), o también, en la filosofia de la historia feno-

menológica, el carácter epocal del nacimiento de la filosofía, con el que a buen 

seguro no estarán de acuerdo los historiadores, estamos haciendo una historia 

de carácter filosófico que descubre rasgos en la historia que el historiador no 

percibe. Lo mismo pasa con la que también en la filosofía fenomenológica de la 

historia llamamos “historia trascendental”, de la que trata Husserl en el Origen 

de la geometría.  

Tiene, pues, la filosofía de la historia no dos cometidos, sino tres. Primero, 

el análisis ontológico-regional de la historia como acontecer humano. Segundo, 

se trata de un escrutinio de ese acontecer desde categorías que pueden no ser 

relevantes para el historiador, como por ejemplo la institución o instauración de 

un hecho que, por su relevancia, adquiere significado de acontecimiento epocal. 

El nacimiento de Europa en sus dos fases, la medieval y la moderna, puede ser 

otro ejemplo. Tercero, y este es el más interesante para nosotros, la filosofía de 

la historia tiene un momento de autorreferencia porque tiene que justificarse. 

Es posible que se justifique en su propia práctica, pero si quiere ser plenamente 



234 JAVIER SAN MARTÍN 

 

 234 Investigaciones Fenomenológicas, n. 12, 2015. 

 

filosófica no puede proceder con ingenuidad y dar por hecho que tiene conquis-

tado su lugar. Cierto que los filósofos no la ponen en cuestión, pero sí lo hacen, 

sin duda, los historiadores, y, frente a ellos, el filósofo de la historia debe 

reivindicar la legitimidad que sólo se da si el historiador profesional no dice todo 

sobre la historia, y no sólo en el terreno de los requisitos epistemológicos de su 

ciencia en cuanto ciencia, sino ni siquiera en cuanto historia, porque más allá 

de la historia de hechos, que es la propia del historiador, aunque sean hechos 

relacionados como causas y efectos, hay un a priori histórico que marca el te-

rreno del historiador y que éste lo da por supuesto sin que lo investigue en 

cuanto historiador, porque, si lo hace, deja de investigar los hechos históricos y 

se pasa a hacer filosofía de la historia.  

Este mismo es el esquema que podemos seguir en la filosofía del hombre, 

que más allá de esfuerzos en distinguir las denominaciones, no hay razón para 

separarla de la antropología filosófica, que no es sino el estudio filosófico del 

ser humano, es decir, la filosofía del ser humano, sólo que según el momento, 

como no podía ser de otro modo, se la concibió de una u otra manera. También 

en esta parte de la filosofía tenemos los tres niveles, el primero es el estudio de 

su objeto como ontología regional, que responde a la pregunta de qué campo 

abarca el ser humano. Este estudio como ontología regional del humano está 

perfectamente previsto en la arquitectónica fenomenológica que se desprende 

de Ideas I y que Husserl lleva a cabo en Ideas II.  

Aquí nos debemos hacer las mismas preguntas que respecto a la historia. 

Este saber filosófico del ser humano sólo es pensable si las ciencias del hombre 

no nos dicen todo sobre nosotros. Y aquí hay una diferencia en relación con la 

historia o la filosofía de la historia, que mientras en este caso no se pone en 

cuestión que el historiador no dice todo sobre la historia humana, de manera 

que hay un hueco para una filosofía, curiosamente, y este prólogo es al menos 

ejemplo de una sospecha de ello, parece que la antropología, al menos en la 

suma de sus dos ramas, la natural y la sociocultural, podría agotar el saber del 

hombre, de manera que no quede otro campo de estudio para la filosofía sino 

los elementos epistemológicos supuestos en toda ciencia y que el filósofo los da 

por conquistados. Por eso la antropología podría ser “mal llamada filosófica” 

porque toda antropología lo sería de hechos, por tanto mundana. Curiosamen-

te, esta ha sido la opinión generalizada al enfrentarse con la antropología filosó-

fica o la filosofía del hombre, a diferencia de lo que ocurre en otras disciplinas. 



NOTAS Y DISCUSIONES 235 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 12, 2015. 235 
 

Incluso Husserl era de la misma opinión, aunque obviamente él entendía que 

había una ontología regional del ser humano como ser corporal y anímico. Pero 

no parece que esa fuera para él, al inicio al menos, la antropología filosófica 

que se estaba haciendo en Alemania en los años veinte. 

El humano vive en la cultura, su vida concreta se desenvuelve en una va-

riedad inmensa de elementos, que, como la historia y la antropología cultural 

muestran, son sumamente variables. Por tanto, después del diseño de la onto-

logía regional, habría que estudiar las condiciones de posibilidad de las varieda-

des de la cultura en la que el humano está inmerso. Se me dirá que esa sería 

tarea de la antropología cultural y social pero, cabalmente, esta ciencia apenas 

se ha esforzado por contestar a la pregunta de qué es la cultura más allá de 

una respuesta pragmática heurística, de que la cultura es el comportamiento 

aprendido socialmente, con lo cual se describe la cultura por su modo de ser 

transmitida sin centrarse en qué es realmente. La verdad es que en cuanto an-

tropólogo sociocultural no necesita profundizar más en qué es la cultura, y por 

eso precisamente también en este terreno hay un hueco para una filosofía de la 

cultura, como la parte de la antropología filosófica también diseñada en los 

campos regionales expuestos en Ideas II, el ser humano en cuanto ser animal, 

ser psíquico y ser cultural (espiritual).  

El presupuesto, por tanto, de la antropología filosófica es que las ciencias 

no digan todo sobre el humano. Este hueco se diseña, primero, en la ontología 

regional sobre el hombre, en lo que yo llamaría el estudio de las dimensiones 

básicas, y, segundo, en el estudio de las condiciones de la variación humana en 

la cultura, que se desenvuelve en los ámbitos o escenarios en que toda vida 

humana transcurre, y que marcan el campo de la variación cultural. Pero la an-

tropología filosófica aún tiene un campo especialmente delicado si se lo compa-

ra con la filosofía de la historia, y es el de su legitimación, el de la filosofía de la 

antropología filosófica, el de ganarse su lugar, en este caso mucho más impor-

tante que en el caso de la historia porque, a diferencia de esta, aquí sí hay un 

cuestionamiento, tanto por parte de los antropólogos ―físicos y culturales―, 

como, lo que es peor, por parte de los filósofos. Por tanto, la filosofía de la an-

tropología filosófica se convierte en una tarea fundamental. Y su legitimación 

viene sobre todo de un análisis de las ciencias del humano para mostrar que no 

lo dicen todo sobre nosotros. 



236 JAVIER SAN MARTÍN 

 

 236 Investigaciones Fenomenológicas, n. 12, 2015. 

 

Y aquí parece que Antonio Zirión ha despejado sus dudas, porque diseña 

con claridad la función de esta filosofía de la antropología, pues, confesando 

que la filosofía de la antropología filosófica se comporta como con cualquier 

otro saber, está claro que “su ejercicio requiere, en todo caso y de manera 

inexcusable, la posesión de cierta «idea del hombre»”. Pero la cuestión no está 

decidida porque ahora dependerá de dónde toma esa idea de hombre, y A. 

Zirión menciona las tres posibilidades: que la tome de sí misma, entonces recu-

pera el papel de verdadera antropología filosófica; que la tome, bien de otras 

antropologías ―que sólo pueden ser la física o biológica y la cultural o la teoló-

gica; bien del sentido común, pero, en este caso, “apenas podría llamarse filo-

sofía”. Por tanto, la antropología filosófica, aunque diseñáramos su papel como 

filosofía de la antropología, ya tiene una tarea que excede ese papel epistemo-

lógico, porque no lo puede cumplir al margen de sí misma: el elaborar una 

imagen del ser humano con la que operar. Pero para ello no tiene más remedio 

que clarificar los límites de las antropologías científicas y, por supuesto, de las 

teológicas.  

Y, para terminar el párrafo, llega a la conclusión de que en la filosofía es 

necesario reconocer “su competencia para lograr una visión esencial, ontológi-

ca, del hombre, es decir, de aquello que le da precisamente su ser humano”, 

por tanto es “esta idea esencial del hombre lo que está en el fondo en cues-

tión”, en el fondo de lo que sea la antropología filosófica, y sólo desde ahí po-

dremos “debatir las distintas nociones de antropología”.  

Lo curioso es que ahí incluye también a la propia antropología filosófica. La 

pregunta que entonces cabe hacer es quién o qué parte de la filosofía nos pue-

de dar esa noción filosófica del ser humano, esa “idea esencial del hombre”. En 

todo caso esa idea esencial del hombre es también la clave de la relación de la 

antropología con la fenomenología. Y con esto paso ya al tercer apartado que 

podemos detectar en el prólogo, el comentario directo de la carta de Levy-

Bruhl. 

 

3. A VUELTAS CON LA CARTA A LÉVY-BRUHL 

 

Empieza con la caracterización de la antropología, de la que dice aquí tam-

bién, que podría ser la psicología pura. Zirión lo nota, pero no le da más impor-

tancia, aunque la tiene, y mucha, porque hay que tener en cuenta que la carta 



NOTAS Y DISCUSIONES 237 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 12, 2015. 237 
 

a Lévy-Bruhl es de 1935, y que en noviembre de ese año, en Praga, disertará 

sobre la psicología en unas lecciones que darán pie a La crisis de las ciencias 

europeas, que es donde dice Husserl que no hay más psicología pura que la 

fenomenología trascendental. ¿Podríamos decir igualmente que no hay más 

antropología que la fenomenología trascendental? En todo caso deberíamos 

explorar esa posibilidad nada aberrante como no es nada aberrante la frase de 

que no hay más psicología que la fenomenología trascendental, aunque hay que 

emplear un considerable rodeo para explicarlo, rodeo al que renunció Iso Kern 

cuando dijo que la identificación de la psicología pura y la fenomenología tras-

cendental es muy cuestionable porque sale de la mano de quien pronto tendría 

ochenta años5.  

Zirión se fija en la definición de la antropología cultural como una ciencia en 

actitud personalista: “Lo que sin duda adquiere en este pasaje de la carta mu-

cha significación es la posibilidad, que Husserl precisamente ha visto desarro-

llada en las obras de Lévy-Bruhl, de que esta disciplina antropológica adopte la 

actitud que en otras obras ha denominado «personalista»”. De ese punto ya 

traté yo en varios textos, primero en mi curso en Argentina, de 19926, y luego, 

cuando comenté la carta7 donde se explica qué significa ese punto. También 

trato ampliamente del tema en mi texto sobre las ciencias humanas y naturales 

desde la perspectiva de la fenomenología8. Esta actitud personalista nos dice 

que, en el caso de la antropología cultural —o etnología, como se la llamaba en 

Francia en esa fecha—, estamos en el mundo que tiene sentido y realidad para 

ellos, para aquellos que estudia la antropología cultural, desde su vida intencio-

nal, su experiencia, pensamiento y valoración. Dice Zirión: “Sólo desde la per-

sona, desde el sujeto y sus rendimientos intencionales, constitutivos, pueden 

considerarse cualesquiera factores «objetivos», y en última instancia el mundo 

circundante individual”. 

 

 
5 Esa afirmación se debería [“erklärt werden kann”], además de al carácter fragmentario de La crisis,  a 
que es una  obra: „das zudem aus der Hand eines bald Achtzigjährigen stammt.“, es decir, porque La 
crisis es una obra “que ha salido de la mano de alguien que pronto cumplirá ochenta años”, Husserl und 
Kant, 1964, La Haya: Martinus Nijhoff, p. 217. 
6 Fenomenología y Antropología, Editorial Almagesto, Buenos Aires, 1997; 2ª ed. UNED (Madrid)/Lectour 
(Buenos Aires), 2005, ver sobre todo el “Prólogo” 
7 “Husserl y la antropología cultural. Comentario a La carta de Husserl a Lévy-Bruhl", en: ER, Revista de 
Filosofía, 19, año X, 1995, pp. 177-204, ahora cap. VI del libro Para una filosofía de Europa, especial-
mente pp. 138 ss. de esta edición. 
8  “Ciencias humanas y ciencias naturales una relación ambigua desde la fenomenología”, Recerca, 
2012.12.2, pp. 13-22, http://www.e-revistes.uji.es/index.php/recerca/article/viewFile/293/276. 



238 JAVIER SAN MARTÍN 

 

 238 Investigaciones Fenomenológicas, n. 12, 2015. 

 

A continuación, Husserl comentaba que ya sabíamos que cada ser humano 

tiene su representación del mundo; cita Zirión: “Naturalmente sabíamos desde 

hace tiempo que cada hombre tiene su ‘representación del mundo’, que cada 

nación, cada círculo cultural supranacional vive por decirlo así en otro mundo 

en cuanto su mundo circundante, y así a su vez toda época histórica en el su-

yo.”  

Pero ahora Zirión no sigue el tema de Husserl, de que cada grupo tenga su 

mundo particular, con lo que la realidad de cada uno es distinta, con lo que 

rompe el comentario de la carta. Porque aquí Husserl sigue el hilo metodológi-

co: cada persona, cultura o época tiene su mundo propio. Pero ante eso, Levy-

Bruhl nos demuestra que somos capaces de entrar en ellos, de empatizarnos en 

esos mundos. A. Zirión no se fija tanto en ese dato tan importante para la me-

todología de la antropología cultural, pues ese rasgo es lo que representará en 

la antropología cultural el gran tema del relativismo cultural. Antonio Zirión se 

fijará más en otra característica también mencionada por Husserl, a saber, en 

el hecho de que esos mundos se nos abran. En realidad Husserl habla del mé-

todo de la antropología cultural: a pesar de que esos mundos son otros mun-

dos, el antropólogo francés nos ha enseñado que podemos penetrar en ellos 

mediante la empatía. Igualmente toma nota A. Zirión de la ventaja de estudiar 

estos mundos. 

Pero lo que da carácter fenomenológico a estos estudios es “La considera-

ción metodológicamente deliberada de esta correlación en el trabajo antropoló-

gico o etnológico concreto”, es decir, la “correlación específica (y ciertamente 

única, aunque esto tampoco quede explicitado en la carta) entre vida subjetiva 

y mundo circundante, correlación entre el sujeto o la sociedad y su mundo”. 

La particularidad de los mundos y que cada uno viva en el suyo lleva rápi-

damente a la conclusión del relativismo; ahora bien, sólo la fenomenología 

puede resolver la contradicción de vivir en un mundo particular, que es su re-

presentación, y en único mundo real. En esas condiciones habría tantos mundos 

reales como culturas. Sólo la fenomenología puede comprender esa dualidad, y 

lo hace mediante la elucidación de las operaciones en que se constituyen los 

mundos relativos y el mundo común único para todos. En la carta se destaca el 

punto de vista trascendental, que sería el que permite superar “todo acoso de 

relativismo”, y Antonio Zirión pone una larga cita de uno de los últimos párrafos 

de la carta, en el que se habla de que “en el horizonte de conciencia de este 



NOTAS Y DISCUSIONES 239 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 12, 2015. 239 
 

ego todas las socialidades y sus mundos circundantes relativos han construido 

(cva, J.S.M.) sentido y validez y los construyen siempre de nuevo en la mudan-

za.”. Personalmente no traduje así el texto, porque creo que en fenomenología 

trascendental no se debe emplear la palabra “construir”, que es de origen neo-

kantiano, sino, siempre, constituir o formar (bilden), que es la palabra que 

Husserl emplea en El origen de la geometría. La relación intencional no es de 

construcción sino de constitución. Mientras la palabra construcción tiene un sig-

nificado unívoco, la palabra constitución no lo tiene, de ahí la ambigüedad mis-

ma de Husserl absolutamente insuperable, porque desde las síntesis pasivas 

“se constituyen” unidades de sentido sobre las que el yo trascendental, ya en 

síntesis activas, constituye niveles superiores, pero no construye, como “consti-

tuye” la semejanza de dos naranjas en un tipo, sin que podamos decir que la 

semejanza es una construcción, pero sí es una constitución, por dos razones, 

primero porque es necesario tener cada una de las naranjas, segundo, compa-

rarlas, y en esa comparación surge, es decir, se constituye y emerge el tipo que 

denominaré naranja. Constitución es instauración del sentido que emerge y se 

constituye y así se muestra en el acto de conocimiento o valoración. Nada de 

esto podría hacerlo con la construcción que es la formulación de una hipótesis 

que luego comparo con los datos reales para ver estos la verifican. La constitu-

ción es la otra cara de la intuición originaria, no así la construcción. 

Lo que sigue podría ser considerado como un comentario a la cita anterior, 

en la que Husserl asegura que, tomando la antropología cultural como una 

ciencia fenomenológica, puede darse su derecho a los mundos particulares, con 

lo que el relativismo es ciertamente reivindicado, pues mantiene su derecho 

indudable, pero, y aquí dice Husserl algo muy importante: “la antropología, 

como toda ciencia positiva, y también la universitas de ésta, es la primera pa-

labra del conocimiento —del conocimiento científico—, pero no es la última.” 

Quiere decir, obviamente, Husserl que ese derecho del relativismo no es la úl-

tima palabra. Porque las ciencias positivas son ciencias del mundo, mientras 

que la fenomenología trascendental lo es de la subjetividad en que se constitu-

ye el mundo, entre cuyos objetos, por supuesto, está el ser humano mismo.  

 

4. FENOMENOLOGÍA, ANTROPOLOGÍA CULTURAL Y ANTROPOLOGÍA FILOSÓFICA 

  

Con esto se lanza Antonio Zirión ya en el último apartado a estudiar a fon-

do las relaciones de la fenomenología con la antropología cultural. Explica que 



240 JAVIER SAN MARTÍN 

 

 240 Investigaciones Fenomenológicas, n. 12, 2015. 

 

esa antropología cultural, en actitud personalista, que “puede incluso adquirir 

carácter fenomenológico al mirar a esa persona como polo subjetivo de una 

intencionalidad constituyente de mundos”, es superada por la fenomenología 

trascendental, porque trasciende las “correlaciones ‘persona-mundo’ fáctica-

mente conformadas”. 

Pero de estas consideraciones saca Antonio Zirión una conclusión, segura-

mente, arriesgada: “Pero esto significa, en efecto, que la fenomenología tras-

cendental no es ella misma ninguna antropología —o que, si lo es, o si puede 

en algún sentido entenderse que lo sea, lo es sólo por una suerte de «aplica-

ción» que queda normalmente escondida en virtud de su «obviedad»”. El pro-

blema está en saber a qué antropología nos referimos. Que no es una antropo-

logía cultural, es obvio, ni ninguna antropología física o biológica, luego esta-

mos hablando de la antropología filosófica. Pero ese sí que es un tema de largo 

alcance, y en todo caso es una afirmación un poco problemática a esta altura 

del partido en el campo de la obra de Husserl. Veámoslo. 

Que en el punto de partida de la fenomenología trascendental, de acuerdo a 

las Ideas I, la fenomenología no es una antropología filosófica, no hay que dis-

cutir. Ya lo hemos dicho, además Husserl mantendrá impertérrito esa posición 

con toda la contundencia hasta la penúltima página de la conferencia del año 

1931, en Frankfurt (1/06/1931) Berlín (10/06) y Halle 16/06). Pero para enton-

ces todo se ha complicado en el desarrollo de la fenomenología. Vamos a ver 

los puntos de complicación. 

Primero tenemos que ver la relación del yo trascendental con el ser hu-

mano. Husserl dice que el ser humano es la autoobjetivación del sujeto o yo 

trascendental. La pregunta interesante sería qué pierde o gana el sujeto tras-

cendental en esa auto-objetivación. Puedo hacer la pregunta de otro modo: 

¿qué cosas que predico del sujeto trascendental puedo o no puedo predicar del 

ser humano? Parece que el lenguaje, la vivencia del cuerpo, la vivencia de la 

historicidad, la relación con el tiempo, la relación consigo mismo, la preocupa-

ción por su vida futura, todo eso parece que son cualidades del humano. Si se 

las quito, atribuyéndoselas solo al sujeto trascendental, tal humano desapare-

ce. Yo más bien pienso que todo lo que diga del yo trascendental pertenece 

también al yo humano, excepto aquellos rasgos que eliminarían de él toda po-

sibilidad de ser humano, por ejemplo, el ser pura y mera exterioridad de partes 

extra partes, el ser una cosa inserta y totalmente determinada por el mundo, el 



NOTAS Y DISCUSIONES 241 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 12, 2015. 241 
 

ser resultado del mundo, que también parece serlo, porque somos parte mate-

rial del mundo con el que nos componemos físicamente, en alguna medida.  

Si esto es así, es decir, si el humano carece de las cualidades que hemos 

detectado en el yo trascendental, el estatuto de la antropología, que trata en 

todo caso del ser  humano, de la imagen esencial del humano, como muy bien 

nos lo ha dicho Zirión, quedaría en entredicho porque no trataría de un verda-

dero ser humano. En realidad, a partir de esa fecha, de la conferencia de 1931, 

podemos ver un giro muy importante en Husserl hacia lo que yo llamé en mi 

artículo de 1991 una postura implícita9. En todo caso, en la argumentación de 

Antonio Zirión, en el apartado segundo, ha quedado pendiente la necesidad de 

responder a la pregunta de quién o como se trata de lograr filosóficamente esa 

idea de ser humano que me sirve para discriminar las antropologías, quién es el 

competente para elaborar una idea filosófica sobre el humano, que parecía ser 

el requisito fundamental para poder entender la antropología filosófica como 

filosofía de las antropologías. 

Pero sigamos la argumentación que bien merece la pena: 

Cuando Husserl rechaza considerar la fenomenología como antropología, no 

estamos ya en la antropología cultural, aunque sea esta considerada desde la 

fenomenología, en el sentido de la carta a Levy-Bruhl. Ahora nos movemos en 

otro plano, que nada tiene que ver con la carta. En el texto de Antonio Zirión se 

pasa sin solución de continuidad, de la negación a identificar la antropología 

cultural con la fenomenología trascendental —cosa nada problemática, porque 

una pretende ser filosofía y la otra una ciencia social—, a negar también la rela-

ción con la antropología filosófica, cuando ésta es filosófica, como muy bien 

explicó en el apartado segundo. Por eso, todo lo que ha expuesto sobre la carta 

a Levy-Bruhl no nos sirve a la hora de ver la relación de la fenomenología con 

la antropología, porque antes estábamos en una ciencia social, por tanto una 

ciencia positiva, mientras que ahora estamos en un saber filosófico. Al tema de 

la distancia radical de la fenomenología trascendental con la antropología filosó-

fica, que, lejos de ser una tema banal, es muy profundo, va a dedicar las dos 

últimas páginas del prólogo. 

 

 
9 “Phénoménologie et Anthropologie”, en: Études phénoménologiques, nº 13-14, (1991), pp. 85-114, 
Universidad de Lovaina la Nueva. Ahora capítulo V de La fenomenología como teoría de una racionalidad 
fuerte, Madrid: UNED, 1994. 



242 JAVIER SAN MARTÍN 

 

 242 Investigaciones Fenomenológicas, n. 12, 2015. 

 

El punto de partida es diáfano: el ego absoluto, del que va a tratar la feno-

menología, “no es el hombre ni es el sujeto de ninguna especie animal conocida 

sobre la Tierra o por conocer fuera de ella”. Se trata de una frase contundente, 

que podría ser dicha después de una lectura del tomo primero de las Ideas, es 

decir, en 1913, pero que poco a poco se irá convirtiendo en problemática, a 

medida que Husserl vaya reflexionando sobre las aporías de sus planteamientos 

iniciales y, sobre todo, en el momento en que Husserl se plantee la génesis y 

desarrollo de ese ego absoluto. Porque esa frase dicha así, de modo tan con-

tundente y unívoco, puede resultar tremendamente problemática en el momen-

to en que pensemos aquella facticidad del sujeto trascendental que aparece en 

aquella frase de la que se hace eco Rosemary Rizo-Patrón10 (y recientemente 

también Agustín Serrano de Haro, en Barcelona), y que es un yo que emerge 

de una pasividad preegoica e instintiva.  

Lo que yo he llamado “subjetividad trascendental animal”11 —a partir de un 

recuento nada arbitrario de los textos husserlianos al respecto—, nos obliga a 

ser más cautelosos en esa aparente claridad inicial. El sujeto trascendental que 

se configura desde la necesidad de salvar los objetos formales, a cuya autono-

mía de todo encadenamiento psicológico o específico humano está dedicado el 

primer tomo de Investigaciones lógicas, no es un sujeto trascendental humano, 

sino cualquier sujeto racional, de cualquier planeta o mundo posible, pero re-

sulta que, el que nosotros conocemos, yo en cuanto sujeto trascendental soy 

un sujeto trascendental que percibe, que en la percepción tiene la experiencia 

de la verdad, porque ésta última se enraíza en una verdad originaria inherente 

a la percepción, en la que también se enraíza la razón originaria, como modelo 

de lo que se da originariamente; que percibe desde la constitución de unidades 

sintéticas gracias a los elementos noéticos cinestésicos y táctiles que dan con-

sistencia a los elementos perceptivos tanto como para poner los entes del mun-

do como reales que se dan en su propia corporalidad, es decir, en persona; que 

está lleno de habitualidades, que no son sino la parte subjetiva de la cultura, 

que se remite a los demás; que además está enraizado en una base pasivo- 

 

 
10 Dice Husserl: “Aber das Eidos transzendentales Ich ist undenkbar ohne transzendentales Ich als fak-
tisches“, “El eidos yo trascendental es impensable sin el yo trascendental en cuanto fáctico”, Hua  
XV, 385. Ver R. Rizo-Patrón, Husserl en diálogo. Lectura y debates, Bogotá: Siglo del hombre edito-
res/Fondo Editorial Pontificia Universidad Católica del Perú, 2012, p. 34 y 106. Mostrar el pleno sentido 
de esta génesis del yo trascendental es la trayectoria curricular de Julia V. Iribarne. 
11 “La subjetividad trascendental animal”, en Alter. Revue de phénoménologie, nº 3/1995, pp. 383-406. 
Ahora cap. II de Para una filosofía de Europa. 



NOTAS Y DISCUSIONES 243 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 12, 2015. 243 
 

instintual desde la que emerge como ego puro12. Más aún, y de acuerdo a la 

frase citada en la última nota, en la fenomenología trascendental, que trata de 

exponer las estructuras esenciales de ese ego trascendental, se nos llega decir 

que el eidos Ego depende del faktum Ego que soy yo en mi realidad concreta 

humana. Teniendo todo esto en cuenta, la frase sobre la pureza del ego, pureza 

de humanidad, parece tambalearse o, al menos, resultar más problemática, 

como problemática resulta toda arquitectónica desarrollada desde la claridad 

luminosa de esa frase.  

Segundo argumento: “La reducción fenomenológica-trascendental ha pues-

to entre paréntesis precisamente cualquier vinculación real (metafísica, diría-

mos) con cualquier mundo objetivo, real (espacio-temporal), con cualquier na-

turaleza generadora de organismos y de especies.” También eso da por supues-

to unos términos conceptuales que creo que no se mantienen en Husserl, con 

esa claridad, más que hasta 1922. A partir de esa fecha, al menos, no podría-

mos hablar así porque eso es tarea de la epojé y no de la reducción, que no 

tiene el cometido de poner entre paréntesis nada sino de desvelar la transcen-

dentalidad del sujeto y la correspondiente transcendentalidad del mundo como 

su correlato. Ya en mi tesis doctoral insistí en la diferencia entre epojé y reduc-

ción, pero una vez más se ignora esa cuestión cuando aporté manuscritos en 

que esa distinción aparecía de modo claro. Incluso citaba uno, aunque en la 

transcripción la cita se hizo de modo erróneo, en el que se dice y voy a citar el 

texto entero, porque nos da pie para sacarle todo su sentido.  

Dice Husserl:  

 

La epojé fenomenológica debe ser llevada, y esta es su incomparablemente mayor 

característica, a la reducción a la subjetividad trascendental, una reducción en la 

que el yo, esta subjetividad para la experiencia y el pensar, se convierte en tema. 

La puesta entre paréntesis del mundo implica la puesta entre paréntesis de la sub-

jetividad mundana. Si esta última puesta entre paréntesis se ejecuta también de 

modo expreso, entonces, como el mundo en general, también la humanidad se 

convierte en un mero fenómeno transcendental. (Mn B I 5/5, p. 17)13  

 

Podríamos decir que este texto, que separa claramente la reducción y la 

epojé trabaja en contra de la tesis que estoy defendiendo, pero eso es solo una 

apariencia. Porque de lo que se trata es que el ser humano, es decir, yo mismo, 

 

 
12 Ver Julia V. Iribarne, La fenomenología como monadología, Buenos Aires: Academia de las Ciencias, 
Centro de Estudios Filosóficos Eugenio Pucciarelli, 2002, especialmente capítulos VI y XXIII. 
13 Este Mn. aparece citado erróneamente en la p. 180 de mi libro La estructura del método fenomenoló-
gico, pero en la bibliografía está citado correctamente, fue un error en la transcripción. 



244 JAVIER SAN MARTÍN 

 

 244 Investigaciones Fenomenológicas, n. 12, 2015. 

 

al practicar la epojé del mundo y aplicármela a mí mismo, yo me convierto en 

yo trascendental del mismo modo que el mundo se convierte en fenómeno 

trascendental. Esa conversión no es una invención, sino el descubrimiento de lo 

que realmente somos cada uno de nosotros, sujetos trascendentales, que sólo 

aparecemos como tales mediante el artilugio de la epojé, pero sólo en la medi-

da en que esta sea llevada a reducción. Entender esta posición es absolutamen-

te esencial si hemos de entender el conjunto de la fenomenología. 

Por eso sigue Husserl: por lo tanto se ha de mostrar sistemáticamente:  

 

cómo y en qué orden en cada fenómeno individual ‘un hombre’ y en especial de un 

yo humano, de una persona humana, se reduce a un yo trascendental, y cómo la 

humanidad entera, la actual o potencialmente comunitarizada, se reduce a la subje-

tividad trascendental (también decimos a la intersubjetividad, la subjetividad que 

somos todos con nosotros y entre nosotros (B I 5 / V , p. 17/18, de la transcrip-

ción).14  

 

Se trata de mostrar que el ser humano es en realidad un fenómeno tras-

cendental del yo trascendental. ¿Qué puede significar esto?, que todo ser hu-

mano es un fenómeno trascendental del yo. Por tanto, todo depende de que 

entendamos esta dualidad: sujeto trascendental-fenómeno trascendental del 

hombre, ¿significa que el mundo al ser fenómeno trascendental, y en él el 

hombre, son meros fantasmas, meros sentidos? 

Pero dejemos esa cuestión en el aire y preguntémonos por la dependencia 

que el humano muestra respecto del sujeto trascendental en la fenomenología, 

es decir, el conjunto del yo trascendental/fenómeno ‘humano’.  

Y ahora vendría la pregunta fundamental de si podemos pensar al ser hu-

mano sin esa referencia, entiéndase como se quiera, al sujeto trascendental. 

Esa es la clave. Al principio podía pasar desapercibida la relación del yo tras-

cendental con el yo humano. En este texto se ve que la reducción es descubrir 

en el yo humano el yo trascendental, de manera que el yo humano es algo así 

como la visión exterior del yo trascendental, pero sin el cual, sin ese yo tras-

 

 
14 “Die phänomenologische Epoché soll, das ist ihre unvergleichliche grosse Betimmung, zur Reduktion 
auf die transzendentale Subjektivität werden, einer Reduktion in welcher ich, diese Subjektivität für 
Erfahrung und Denken zum Thema werden soll. Die Einklammerung der Welt impliziert Einklammerung 
der weltlichen Subjektivität. Wird diese letzte Einklammerng auch ausdrücklich vollzogen, so wird, wie 
die Welt überhaupt, so die Menschheit zum bloß ‚transzendentalen Phänomen’“ 
Por lo tanto se ha de mostrar sistemáticamente „wie und in welcher Ordnung sich im einzelnen jeden 
Phänomen ‚ein Mesch’ und im besonderen eines menschlichen Ich, einer menschlichen Person auf ein 
transzendentales Ich reduziert und wie die totale Menschheit, die aktuel und potentiell vergemeinschaf-
tete auf die transzendentale Subjektivitäst (wir sagen auch Intersubjektivität, die Subjektivität, die wir 
alle im Miteinander un Untereinander“ (B I 5/V, p. 17/18, de la transcripción.) 



NOTAS Y DISCUSIONES 245 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 12, 2015. 245 
 

cendental, el yo humano deja de ser auténtico yo humano, deja de ser humano 

para ser algo que no podría ser responsable de las atribuciones u operaciones 

que en la vida normal desempeña cualquier ser humano, por ejemplo, la com-

prensión de la verdad, la comprensión del ser en cuanto ser, la comprensión de 

los objetos formales de manera independiente, la comprensión del otro como 

sujeto también de vivencias de la verdad —punto de partida de la moral15— y, 

en definitiva, la tenencia del mundo como horizonte de realidad; y en el caso de 

la ética, la asunción de unos valores jerarquizados, que por otro lado son fun-

damentales para no hundirse en el diluvio del escepticismo y del desarrollo or-

gánico de la especie que llevaría su destrucción.  

Ahora bien, si la epojé tiene ese cometido, dar por hecho que en Husserl la 

epojé es algo claro y patente desde el principio, sin deslizamientos de sentido 

(Verschiebung, Hua XXXIV, 60), es dar por supuesto que Husserl ya en las 

Ideas de 1913 tuvo todo claro y que ya no volvió sobre su método. Es ignorar 

la fenomenología crítica, que tiene que volver sobre el método, lo que hizo Hus-

serl en Erste Philosophie II, pero cuya necesidad la había anunciado en la 

Grundproblemevorlesung 1910/1116. En efecto, en las lecciones de invierno de 

1922/23, las lecciones sobre Einleitung in die Philosophie (Hua XXXV, 2002) 

pone en marcha la segunda etapa de la fenomenología, la fenomenología crítica 

ya reclamada en 1910/11. En ella, mediante la reducción apodíctica, hace la 

crítica de la experiencia trascendental, pero no hace la crítica del método de 

acceso a la experiencia trascendental. Es lo que hará en la Erste Philosophie del 

año siguiente, un crítica del método fenomenológico, principalmente de la epo-

jé. Y es en ese contexto en el que se da la diferenciación de la epojé y reduc-

ción, porque para la fenomenología ésta, la reducción a la subjetividad trascen-

dental, no entra en cuestión, sólo es aclarado su sentido, mientras que la epo-

jé, como puesta entre paréntesis y desconexión del mudo, entra radicalmente 

en cuestión, porque cambia su sentido. Si se ignora esto, se está tomando a 

Husserl como un pensador que ya entendió todo desde el primer momento sin 

que introdujera ningún cambio en sus conceptos, cosa prácticamente inviable. 

 

 
15 Ver Julia V. Iribarne, ob. cit., cap. XVII. 
16 Ver Hua XIII, sobre todo pp. 159 ss. Trad. al español, p. 95 ss. Especialmente interesante es la nota 
de esa página. Ver también la Introducción del autor a la traducción al español, donde se explica la im-
portancia y alcance de esta distinción. 



246 JAVIER SAN MARTÍN 

 

 246 Investigaciones Fenomenológicas, n. 12, 2015. 

 

Tercer argumento, es cierto que somos nosotros quienes hacemos la cien-

cia, quienes nos comunicamos, etc., incluso quienes hacemos la fenomenología. 

Pero podría haber, en la tierra o en otros planetas, otras especies racionales no 

humanas, que evidentemente serían sujetos trascendentales, pero no serían 

hombres. A ellos se aplicaría la fenomenología trascendental. Por eso puede 

decir Antonio Zirión que “La subjetividad trascendental no es, pues, subjetivi-

dad humana más que en los casos, de hecho muy numerosos, ciertamente, en 

que ella se ha objetivado a sí misma como humana, en que ella ‘se ha dado’ un 

ser humano en el mundo”. Con esa frase, ese “se ha dado”, incluye el matiz de 

que podría no habérselo dado. Y es cierto que a veces podríamos pensarlo. Y es 

cierto que la subjetividad trascendental aparece como humana, pero puede ha-

ber otras posibilidades, luego tratar de aquella no es tratar de esta, por más 

que así ocurra en la realidad. Pero, al principio, la función de la fenomenología 

—dar cuenta de la autonomía de los objetos formales— nos impide considerar 

la subjetividad trascendental como humana porque la humanidad ha sido des-

conectada: “Y se desprende precisamente de los principios el que la fenomeno-

logía no haya de quedar ligada a la conformación psicofísica o natural de ningu-

na especie, y por ende tampoco a la de la humana”, y a ello liga Antonio Zirión 

la radicalidad de la fenomenología: “uno de los significados de esta radicalidad 

estriba en desligarse de antemano de todo condicionamiento fáctico, práctico, 

contingente”, y cita el final de la carta a Levy-Bruhl, pero hay que tener en 

cuenta que en la carta nada se dice de una antropología filosófica, sino sólo de 

la antropología cultural. 

La terminación del prólogo se refiere de nuevo a la antropología cultural, en 

parte con reproches mutuos sobre las claves para aprovechar, por parte de los 

antropólogos culturales, los análisis fenomenológicos; y, por parte de los feno-

menólogos, los análisis de la antropología cultural. Pero, entiéndase que nada 

se dice más de la compleja relación de la antropología filosófica con la fenome-

nología trascendental, que empieza poniendo un sujeto trascendental no hu-

mano, pero termina humanizando el sujeto trascendental, por la praxis, por la 

emergencia del sujeto trascendental en una pasividad, sólo desde la cual po-

demos pensar la trascendentalidad. De este modo, la aparente claridad con que 

se expresan algunas ideas se difumina o adquiere un claroscuro que nos obliga 

a profundizar y a no dejar los difíciles problemas que subyacen a la noción de 

sujeto trascendental cuando éste exige una mundanización hasta para com-



NOTAS Y DISCUSIONES 247 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 12, 2015. 247 
 

prender el sentido reiterativo de la racionalidad, pues sólo de ese modo es 

comprensible el otro, y sin el otro no hay racionalidad. Mas entonces la munda-

nización, es decir, la aparición como humano, es requisito de la propia fenome-

nología.  

Sigamos este tema a fondo. El sujeto trascendental exigido por la fenome-

nología lo es por necesitar un sujeto competente para la comprensión de los 

objetos formales. Esto es lo mismo que la refutación del psicologismo o la ne-

cesidad de salvar el sujeto racional. Pero el sujeto racional implica la posición 

de otros sujetos racionales. Mas, ¿qué sujetos racionales podemos pensar que 

no tengan cuerpo o que no perciban como nosotros? La fenomenología, por su 

parte, pretende ser ciencia, ¿Cómo lo va a ser sin interpelar a los otros que tie-

nen que aparecer en el mundo? Solo por tanto por la expresión puede la feno-

menología existir, es decir, sólo por su mundanización, gracias a la cual puede 

ser asumida por los otros. Previamente estos otros deben haber sido constitui-

dos en mi horizonte de experiencia como cosujetos trascendentales de una ra-

cionalidad que los exige como cosujetos de la misma. ¿Se condena a su nega-

ción la fenomenología si pone a los otros como cosujetos de mi verdad? Yo creo 

que la fenomenología de Husserl implica aclarar que el humano que comprende 

los objetos formales no es comprensible desde la facticidad porque la trascien-

de. El rodeo por el sujeto puro no es sino un esfuerzo para probar que no so-

mos meros seres de hecho, sino que, para ser humanos tal como lo somos, 

llevamos dentro una necesidad, una competencia que se escapa a la naturale-

za, es decir, que el humano es más que humano, y que ese “más” le es esen-

cial para ser el humano que somos. Sin ese plus no seríamos más que una es-

pecie zoológica. Ahora bien, la antropología filosófica solo estudiará al ser hu-

mano si toma en consideración ese plus de humanidad que nos hace. Sin él, su 

objeto de estudio deja de serlo y, por tanto, la antropología dejaría de ser tal, 

porque lo que estudiaría sería un humano incompetente ante los objetos forma-

les y por tanto ante la verdad y la razón, un sujeto, entonces, constituido antes 

de la razón teórica y práctica, por tanto no humano, un sujeto que se desenvol-

vería en el nivel de la hominidad pero no de la humanidad. Ese ser no puede 

hacer filosofía. La condición del sujeto de la filosofía es el ser humano pleno, el 

humano con el plus de humanidad. Por eso en la cuestión de la antropología 

filosófica se ventila también el ser de la filosofía. Porque en definitiva, como ha 

dicho el propio Antonio Zirión, el sentido de la antropología filosófica, aunque 



248 JAVIER SAN MARTÍN 

 

 248 Investigaciones Fenomenológicas, n. 12, 2015. 

 

sea como filosofía de la ciencia antropológica, es conseguir una imagen filosófi-

ca del ser humano, una imagen que tiene que estar de acuerdo con las opera-

ciones que el humano lleva a cabo en su vida ordinaria. 

Y ahora ya podemos tratar de evaluar la relación de la fenomenología tras-

cendental con la antropología filosófica. Para ello podemos seguir varias vías. 

La más eficaz me parece la semejante a la psicología, tal como Husserl la for-

mula en esa frase de La crisis: no hay más psicología que la fenomenología 

trascendental, con lo que ésta es también una psicología. Esta equivalencia es 

lo que puede resultar escandalosa, pero es rigurosamente coherente, sólo que 

debe ser tomada en sus justos términos. 

Que la fórmula resultó escandalosa, se ve en la forma en que la consideró 

Iso Kern, que la refiere a que la escribe un pronto octogenario, pues quien la 

escribe, Husserl en 1936, tiene ya 77 años. Pero en ese caso Iso Kern debería 

descalificar toda La crisis, porque descalificar solo lo que él no es capaz de en-

tender, no es honesto. Yo creo más bien que la frase tiene pleno sentido desde 

el desplazamiento de sentido de la epojé. La psicología se mueve en el terreno 

de la representación del mundo, separando la representación del mundo y el 

mundo que se nos da por la representación, pero una vez practicada la reduc-

ción trascendental, el mundo queda recuperado como horizonte de toda expe-

riencia, por lo que el mundo en sí puesto entre paréntesis era sólo un abstracto 

de la realidad de la experiencia, pero una vez descubierto su carácter abstracto 

por la reducción trascendental, el sentido de la epojé tiene que cambiar y, tam-

bién de modo consecuente, el sentido de la psicología que vivía del anterior 

esquema. Ya no hay una psicología pretrascendental sino sólo una postrascen-

dental, que no puede ignorar lo que la fenomenología trascendental le ha des-

cubierto. Esto no quiere decir que ambas se identifiquen de modo total y sin 

matices, porque la mayor parte de las cosas de las que trata la fenomenología 

trascendental no entrarían en la psicología, pero ésta debe incorporar los des-

cubrimientos de la fenomenología trascendental. 

El mismo esquema podríamos aplicar a la historia como relato del acontecer 

histórico, que no puede olvidar el verdadero sentido de la historicidad trascen-

dental, porque sólo gracias a esa historicidad trascendental sucede la historia 

humana. Sin aquella la historia humana pierde su sentido y se convierte en su-

cesión de hechos azarosos. Lo que tampoco quiere decir que el fenomenólogo y 

el historiador hagan lo mismo. Pero el historiador debería incorporar los descu-



NOTAS Y DISCUSIONES 249 

 

Investigaciones Fenomenológicas, n. 12, 2015. 249 
 

brimientos del sentido de la historia explicitado por la fenomenología trascen-

dental. 

Pues bien, exactamente el mismo modelo debemos aplicar a la antropología 

filosófica, pero en este caso, si cabe, con más decisión, porque la fenomenolo-

gía de Husserl se refiere a la totalidad de la vida humana, por tanto, a la totali-

dad del ser humano, en sus niveles cognitivos, evaluativos y prácticos. Por tan-

to, lo que está en juego es la totalidad del ser humano. Y es cierto que la fe-

nomenología empieza con la psicología. La antropología como ciencia aún no 

estaba plenamente desarrollada a principios de siglo, pero conforme van pa-

sando las décadas de la centuria, ese sentido va emergiendo, se van multipli-

cando los descubrimientos paleoantropológicos y, en los años veinte, surge una 

antropología filosófica, y se desarrolla también de modo masivo la antropología 

cultural y social. Frente a ellas surge, sobre todo en Alemania, una reflexión 

filosófica sobre el humano, que tiene en cuenta los tratamientos científicos an-

teriores. El sujeto pleno, el humano, se convierte en tema básico y por eso 

Husserl va girando en su propio lenguaje, y en La crisis lo que está en juego ya 

no es una cuestión psicológica, sino la imagen del ser humano en cuanto racio-

nal. Es posible que aquí algún crítico traiga a colación la acusación a Husserl de 

un racionalismo, que recordaría aún a modernidad y cartesianismo. Nada hay 

más alejado de la realidad. La reivindicación, por parte de Husserl, de la racio-

nalidad del ser humano como una competencia esencial que lo constituye, no 

quiere decir que su vida esté dirigida por la razón en todos sus términos, sino 

sólo que el modo como la vida humana se desempeña para subsistir, en la na-

turaleza y en la sociedad, es mediante el ejercicio de la razón, de manera que 

sin ella ya habría desaparecido o tal vida no sería humana. La cultura humana 

es resultado del ejercicio de la razón, aunque esta sea aplicada en términos 

limitados, en la medida en que no cuentan con las consecuencias a largo plazo, 

y, por tanto, se trata de una razón limitada, pero no por ello menos razón. 

Una vez dicho esto, de lo que se trata en la fenomenología trascendental es 

de descubrir el plus de humanidad que el humano exige para ser tal, lo que 

Husserl hace mediante el rodeo de exponer el sentido no humano de ese plus 

que tenemos que tener para ser humanos. En la primera etapa, la de las Ideas 

I, ese sujeto no humano aparece con toda claridad, mediante el artilugio de la 

epojé. Pero en cuanto Husserl desciende a los análisis concretos ese yo puro, 

por estar purificado del sentido humano, va perdiendo la pureza porque se hace 



250 JAVIER SAN MARTÍN 

 

 250 Investigaciones Fenomenológicas, n. 12, 2015. 

 

corporal, social y cultural, todo ello humano y bien humano, pero no para vol-

ver al primer momento, sino para descubrir en el humano que para ser tal exi-

ge incorporar aquello no humano —la trascendentalidad— que ha descubierto 

en la primera etapa. 

En ese momento, desde la fenomenología trascendental diremos que no 

hay otra antropología filosófica que la fenomenología trascendental, de manera 

que el sentido de esta es el ser una antropología filosófica, no porque ambas se 

identifiquen sino porque el sentido de la antropología filosófica es incorporar el 

sentido de lo humano que le marca la fenomenología trascendental. Y el sentido 

de esta es lograr una imagen del ser humano que responda a las preguntas que 

provienen de la filosofía sobre la historia humana, en la que se han alumbrado 

luces y se han instalado sombras, siempre bajo el uso de la razón, por más que 

esas sombras instaladas bajo ese uso ―un uso en este caso limitado― pueden 

llevar a la destrucción de la propia especie. En la medida en que esas respues-

tas pasan por descubrir un sentido de racionalidad válido para cualquier sujeto 

racional, la fenomenología descubre que el humano específico lo es por partici-

par de ese nivel propio de cualquier sujeto racional. Pero eso es a la vez decir 

que la antropología filosófica sólo será verdadera antropología si es capaz de 

mostrar ese sentido más que humano del humano.  

 

Javier San Martín 




