Investigaciones Fenomenoldégicas, n. 12, 2015, 221-250.
e-ISSN: 1885-1088

COMENTARIO AL “"PROLOGO"” DE ANTONIO ZIRION?

Javier San Martin
UNED, Espafia
jsan@fsof.uned.es

El texto que Antonio Ziridn escribié para el primer tomo de Antropologia y
fenomenologia, que recoge, entre otros trabajos que se expusieron en el primer
Encuentro de Antropologia y Fenomenologia que tuvo lugar el afio 2011 en la
ENAH, la Escuela Nacional de Antropologia e Historia de México DF, desborda
con creces el interés concreto de ese libro. Personalmente, cuando lo lei, me
causdé un gran impacto, que iba mas alla del que podria haber sido causado por
el hecho de que empezara con el comentario a la carta a Levy-Bruhl, que hacia
afnos que yo habia traducido y comentado.

Pero dejemos esa anécdota para centrarnos en el texto del profesor A.
Zirién. El texto se divide claramente en varios apartados. El primero se refiere a
la dificultad de la fenomenologia. El segundo da unas ideas muy importantes
sobre la antropologia filoséfica. El tercero aplica lo que ha encontrado en el se-
gundo a la relaciéon de la antropologia con la fenomenologia ya en la carta a
Levy-Bruhl, destacando, en una primera aproximacion, las caracteristicas por

las que se define la antropologia y por qué tendrian interés fenomenoldgico, y

1 como se dice al inicio del texto, el presente comentario fue escrito por su autor a poco de leer el ante-
rior prélogo del profesor Ziridn. Después de este comentario, el autor escribid el prélogo para las actas
del segundo Encuentro de la ENAH, que pronto seran publicadas. A estos textos el profesor Zirién escri-
bié una réplica que leyd en el encuentro que tuvo lugar en Toluca en junio de este mismo afio 2015, y
que a su vez sera publicada en las respectivas Actas de ese Encuentro. El interés que la discusion puede
tener para la elucidacién del tipo de filosofia que es la fenomenologia y para una definiciéon de la antro-
pologia filosofica ha llevado a los editores a publicar la polémica.


mailto:jsan@fsof.uned.es

222 |

JAVIER SAN MARTIN

en una segunda acometida indicando cédmo se supera el tema del relativismo
cultural. Por fin, ya para terminar y una vez expuesta la postura de Husserl de
esa superacién del relativismo, dedica Antonio Zirién las ultimas paginas a vol-
ver sobre la relacién de la fenomenologia y la antropologia.

Voy a seguir los cuatro apartados del denso prologo.

1. DIFICULTAD E INCOMPRENSION DE LA FENOMENOLOGIA
Y ESCEPTICISMO SOBRE LA ANTROPOLOGIA FILOSOFICA

El primer apartado, que trata de las dificultades que el lenguaje fenomeno-
l6gico exhibe tanto respecto al lenguaje de la vida comin como al de las cien-
cias ordinarias, entra en plena materia en la pagina tres. No comprender, es
decir, no hacerse cargo de la incomprensién de la fenomenologia, impide elimi-
nar esa incomprension. Como el prélogo es para un encuentro sobre la relacién
de la fenomenologia y la antropologia, entendida esta en general, pero teniendo
en cuenta el lugar, la ENAH, hay que pensar fundamentalmente en la antropo-
logia cientifica, por un lado, la cultural y social y, por otro, la bioldgica o fisica,
el aviso tiene pleno sentido. Quiero aludir a que, en el II Encuentro de Fenome-
nologia y Antropologia, en el que se presenté el libro?, un profesor, en este ca-
so de filosofia, calificd el Prologo de “agresivo”. Yo no me hubiera atrevido a
calificarlo asi, incluso si exceptuamos un par de detalles, creo que no lo es,
aunque en una primera lectura me pudo parecer, al menos, fuerte. Quiero co-
mentar ese par de detalles que al citado profesor llevarian a aplicarle ese califi-
cativo.

El texto empieza con la advertencia de la dificultad de la fenomenologia y
del alejamiento del lenguaje fenomenoldgico respecto a la vida ordinaria y a las
ciencias, y lo dice en un encuentro con antropdlogos casi en exclusiva cientifi-
cos; evidentemente con ello esta advirtiendo a estos de ese tema. La adverten-
cia va dirigida a colegas de la otra facultad. Y puesta al principio no deja de ser
un gesto significativo, porque viene a exponer la dificultad del didlogo con la
antropologia cultural y bioldégica por razones de principio. Desde luego, si el

Congreso, el Iy el II, estan organizados es porque hay un punto de encuentro,

2 En realidad se presentd lo que iba a ser el libro, para el que el escrito de Antonio Zirién era el Prélogo.
En estas fechas el libro estd a punto de salir.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 12, 2015.



NOTAS Y DISCUSIONES

con lo que la advertencia no es del todo diplomatica, aunque su base sea pro-
fundamente correcta. Pero luego nos saldrd el tema con mas detenimiento.
Ahora sigamos el texto, porque pronto nos encontraremos con alguna frase que
a mas de uno podria producir algun sobresalto.

Al principio de la pagina tercera empieza con el punto nuclear de la carta de
Husserl al antropdlogo francés Levy-Bruhl del afio 1935, y de la cual —y citd
Antonio Zirion—, el conocido antropdlogo dijo a Aron Gurwitsch que no habia
entendido nada. Dice Antonio Zirién: “En el centro del asunto estaba, aunque
no de modo totalmente explicito, el tema de las relaciones entre la fenomeno-
logia y la antropologia o la etnologia”, asunto que no le parece al profesor de la
UNAM ni menor ni facil, teniendo en cuenta las dificiles relaciones de la feno-
menologia con la psicologia, que tiene un tema de estudio parecido al de la fe-
nomenologia: la conciencia. Mas, si la antropologia cultural y social tiene como
tema la vida concreta, debe de acercarse muy de veras a la fenomenologia. Por
tanto, el tema de sus relaciones serd mas complejo. Sabemos de las dificulta-
des que Husserl tuvo para deslindar sus investigaciones de las de los psicélo-
gos, tanto que su primer libro, las Investigaciones Idgicas, fue catalogado por él
mismo de psicologia. A tenor de esas dificultades, las que exhibe al relacionarla
con la antropologia cultural, que trata de la vida concreta, tema también propio
de la fenomenologia, no han de ser menores.

Pero el tema se complica alin mas porque hay al menos tres antropologias,
la fisica, la cultural, y otra, que es la que realmente complica la cosa: “esa otra
disciplina llamada, y a veces incluso mal llamada, antropologia filosdfica, la cual
no puede dejar de ser ciencia del mundo”. Aqui tenemos una frase que no se
sabe a quién va dirigida: junto a las dos antropologias, la fisica y la cultural,
tenemos otra que es éciencia del hombre?, y ademas a veces “mal llamada”,
aunque al decirlo como inciso, no sabemos si alguna vez puede ser llamada
filosofica. Tampoco sabemos si el error esta en llamarla “filoséfica” o en llamar-
la “antropologia”, o en las dos, es decir, en la conjuncion. Es una pulla lanzada
sin mas desarrollo a aquellos que cultivan o cultivamos esa materia, que, por
cierto, en un alto porcentaje, procedemos de las filas de la fenomenologia, in-
cluso la husserliana, y nos mantenemos en ella.

La pregunta naturalmente es si la bien o mal llamada antropologia filoséfica
es, en primer lugar, filoséfica, o si es solo cientifica; en segundo lugar, si es o

no antropologia. La pregunta no es ociosa. En este caso, evidentemente, si no

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 12, 2015,

| 223



224 | JAVIER SAN MARTIN

es antropologia, no puede estar mal llamada filosdfica, pero porque no es an-
tropologia. La pregunta entonces es qué es. Y si, siendo un saber del humano,
por tanto, una antropologia, pero estda mal llamada filoséfica, el problema en-
tonces seria en qué se diferencia de la cultural o social, o del conjunto de las
dos, de la fisica y de la cultural o social. Y si es filosofica, habra que estudiar su
naturaleza filosofica. El poner ese inciso indica que no quiere pronunciarse al
respecto, pero tampoco aclara mas por qué es mal llamada, dejando ahi ese
inciso sumamente inquietante desde el que nada mas se puede deducir, aunque
la pulla ahi queda. Veremos hasta qué punto este aspecto es el fundamental de
este texto calificado de “agresivo”, porque una pulla no resuelta, escrita relati-
vamente al principio, da un color, que a alguien parecié agresivo, a un texto
que no lo es en las paginas restantes.

Con el comentario anterior tenemos ya los dos motivos posibles para esa
apreciacion. Repasémoslas. La primera es la advertencia sobre la dificultad del
lenguaje del fenomendlogo, que junto con la pulla del inciso comentado, po-
drian haber generado en quien lo dijo la interpretaciéon de un tono agresivo en
el texto. Veamos la primera, la advertencia a los antropdlogos en su casa. Por-
gue, en su propia casa, y apoyados en la anécdota, por otro lado altamente
significativa relatada por Lévy-Bruhl, se les viene a prevenir de que nuestro
lenguaje es tan distinto del suyo, que podemos movernos en la incomprension,
advirtiendo también a los propios fenomendlogos de caer en la incomprensién
de esa incomprensién. La anécdota de Lévy-Bruhl estd llena de significado,
porque es un profesional de prestigio, y a él se ha dirigido Husserl, no en un
texto académico, sino en una carta, que le resulta al destinatario absolutamen-
te incomprensible. Por otro lado, esa advertencia, que es correcta, es también
arriesgada, porque se la puede blandir contra cualquiera como arma de que no
se entiende el verdadero nivel de la fenomenologia, incluido ahi, aunque no sea
el caso de autor, pero si es de otras personas, la acusacién al discrepante en la
interpretacion de la fenomenologia. Desde ella, uno nunca sabe si ha entendido
algo o no, o si incurre en la incomprension de la incomprensién.

Todos sabemos que en la fenomenologia hacemos este ejercicio con cierta
asiduidad porque la forma en que la fenomenologia esta construida conlleva a
esa falta de comprensién. Por eso la anécdota de la carta de Lévy-Bruhl movili-
za toda una categoria: desde la que Husserl llama actitud natural, que es la

actitud ordinaria, en que vivimos nuestra vida normal y en la que hacemos las

‘ Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 12, 2015.



NOTAS Y DISCUSIONES | 225

llamadas ciencias naturales y humanas, la inmensa mayoria de los procedi-
mientos de la fenomenologia o el grueso de sus conceptos resultan ininteligi-
bles. Incluso esa tesis se convierte en tesis basica de la fenomenologia pues ni
la problematica de la reduccidn, que es su primer procedimiento, es comprensi-
ble, porque, por ella, nos situamos en una actitud, la trascendental, a la que el
mortal humano —incluido ahi el humano normal y el humano cientifico, sea és-
te practicante de ciencias humanas o de ciencia naturales— no tiene acceso.
Pero si uno se lo dice a los antropdlogos culturales, a los cientificos y a los cole-
gas, fildsofos o fenomendlogos, puede resultar, cuando menos, un gesto exce-
sivo al principio o tal vez poco amistoso. Yo hubiera preferido como modelo la
prudencia de Kant cuando tiene que evaluar la relacion de la filosofia y la Facul-
tad en la que se ensefa filosofia con el resto de las facultades. Porque la rela-
cion de la filosofia con el resto de las ciencias es parecida a la que acabamos de
ver como propia de la fenomenologia. La Facultad de Filosofia es administrati-
vamente igual que las otras, pero sus temas no tienen una trascendencia prac-
tica inmediata, porque no tratan de la organizacién de la vida social concreta, ni
de los derechos inmediatos concretos, ni de las metas inmediatas, sino de lo
gue esta antes de todo eso, diriamos, de las condiciones de todo eso. Esta es la
razon de que sea la ultima de las facultades, que es lo que Kant pide, que el
Estado deje investigar al filésofo porque estd mas alla de los intereses inmedia-
tos, por tanto el Estado no tiene necesidad que meterse con los fildsofos y pue-
de dejarles investigar, —es lo que pide Kant— guiados sélo por la busqueda de
la verdad. Kant no habla de incomprensiones, sino sélo de que se nos deje in-
vestigar. Claro, si tuviera que contactar con quienes si tienen intereses concre-
tos, les tendria que decir humildemente que él propone temas para ver si llegan
a un lenguaje compartido, pero, de acuerdo a su tesis de la “ultima de las fa-
cultades”, posiblemente ante todo seria humilde, dando por hecho que poco le

iban a entender de sus divagaciones en la filosofia trascendental.
2. LA ANTROPOLOGIA FILOSOFICA
La segunda anotacién ya hemos dicho que es una pedrada a la antropologia
filoséfica, de la que, de acuerdo al profesor Zirién, no sabemos si es o no co-

rrectamente llamada antropologia y/o filosdfica, y no parece que la razén sea

de nombre, porque el nombre alternativo seria filosofia del ser humano. Si no

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 12, 2015, |



226 | JAVIER SAN MARTIN

es posible una antropologia filosdfica, ésera porque no es posible una filosofia
del hombre?

La antropologia filoséfica es una ciencia del mundo porque es ciencia del
ser humano y no puede haber humano sin mundo, lo que parece rigurosamente
cierto. La fenomenologia ha puesto el mundo entre paréntesis, por lo que no es
una ciencia de un ser en el mundo, por lo que esta lejos de la antropologia. Pe-
ro ahora aun estamos en otro nivel, el de si existe o no algo asi como una “bien
llamada” antropologia filosofica. Naturalmente, sin poner en cuestién el punto
anterior, de que la fenomenologia abandona el mundo, ese hecho me lleva, sin
embargo, a plantear una pregunta: de si puede haber un sujeto trascendental,
del que trata la fenomenologia trascendental, sin mundo. Es posible que para
los colegas de una facultad de ciencias sociales sea esta una pregunta carente
de sentido, pero para los fenomendlogos, o para los fildsofos modernos kantia-
nos o postkantianos, es una pregunta clave. Porque la caracteristica del sujeto
trascendental es estar mas alld del mundo, en Kant porque el sujeto trascen-
dental estd mas alla de la facticidad del mundo; en el caso de Husserl, porque
la fenomenologia empieza con una epojé del mundo. Por eso podemos decir
que al principio para Husserl s/ es posible, porque justo ese es el sentido de la
epojé, destacar o separar al sujeto, con sus correlatos intencionales, del mun-
do, que incluso podria no existir. Esa es toda la justificacion de la epojé, la po-
sibilidad de la no existencia del mundo real, por tanto, la incapacidad del mun-
do o de un hombre que esté en el mundo para servir de punto de partida para
una ciencia rigurosa. El sujeto trascendental, conseguido en una primera apro-
ximacién por la epojé, seria un sujeto sin mundo, al menos sin el mundo que la
epojé desconecta.

Ahora bien, y aqui viene el problema, ése mantiene ese sujeto trascenden-
tal en esa pureza o limpieza de mundo prevista en la primera aproximacion?
desde el momento en que ponemos por medio el cuerpo, sea como cuerpo Vivi-
do, sea como cuerpo fisico real, y, mediante el cuerpo, introducimos la animali-
dad, que no es una animalidad objeto en el mundo sino sujeto para el mundo,
porque es centro de la perspectiva, es decir, en el momento en que tomamos
en cuenta la totalidad de la conciencia trascendental que somos nosotros v,
mediante nosotros, cada uno individualmente, tomamos a los otros y a los ani-
males, que tienen su parte subjetiva trascendental, ése puede mantener que el

sujeto trascendental puede serlo sin mundo? ¢En qué relacion estd este mundo,

‘ Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 12, 2015.



NOTAS Y DISCUSIONES | 227

gue parece que esta incluido en la animalidad, con aguel mundo desconectado?
Son preguntas que surgen inmediatamente al tomarse en serio la tesis de la
desconexién del mundo.

Pero sigamos con las consideraciones sobre la antropologia filoséfica, de la
gue de momento no sabemos si debe o no ser llamada “antropologia filoséfica”,
porgue a continuaciéon toma nota de la dificultad interna de esa antropologia de
la que no sabemos si es 0 no antropologia y/o filoséfica, porque

paradojicamente tampoco puede dejar de ser (al menos idealmente, o “en teoria”)
una ciencia cuya actitud filosofica la opone a la actitud natural —o, para no decirlo
con ninguna palabra que connote ninguna lucha, conflicto o polémica, que la sitla
en una dimension diferente a la “actitud natural”.

Es decir, esa antropologia mantiene una actitud filosofica, que la opone a la
actitud natural. Ademas, es muy llamativo ese deseo de no utilizar palabra que
“connote ninguna lucha, conflicto o polémica”, es decir, prefiere adoptar una
actitud neutral, aunque no se sabe con precisidon en qué sentido la oposicion
actitud filosofica/actitud natural es aséptica y neutral. Tampoco quedan claros
los términos polémicos en que esto se podria decir, sobre todo respecto a con
quién serian polémicos. Hay en la frase un supuesto interesante, parece que el
hecho de ser o llamarse filosofica la opone a la actitud natural. En esa frase hay
una identificacién de filoséfico con antinatural. La fenomenologia trascendental
se lleva a cabo en una actitud que supera la actitud natural. {Se aplica esto a
toda filosofia? ¢Es asi en el caso de la antropologia filosdfica solo por llamarse
filosofica? Husserl no llegd a identificar filosofia con superacion de la actitud
natural, parce como si se pudiera hacer filosofia en actitud natural, incluso an-
tes de descubrir la reduccién trascendental por la que superamos la actitud na-
tural, estariamos tal vez en una actitud natural aunque pretendiendo hacer filo-
sofia.

Mas adelante veriamos que para Husserl toda filosofia debe superar la acti-
tud natural, lo que sélo se hace de modo explicito en la fenomenologia, aunque
eso implica que toda filosofia lleva en si, sabiéndolo o sin saberlo, la pretensién
de la fenomenologia. Sin embargo, si parece posible una antropologia filoséfica
en la actitud natural, siquiera como un analisis estatico del ser humano tal co-
mo este se da en la experiencia sin haberlo reducido a la subjetividad trascen-
dental cuya objetivacion es. En este caso tendriamos una antropologia filoséfica

como ciencia regional que marca el a priori ontoldgico para las ciencias huma-

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 12, 2015, |



228 | JAVIER SAN MARTIN

nas. Este es el caso de la antropologia filosoéfica prevista por Ortega y Gasset,
primero en los afios 20 y, luego, en el Ultimo texto escrito en 1927, segura-
mente, antes de leer a Heidegger, la antropologia bajo la denominacién de his-
toriologia como ciencia a priori de las ciencias humanas.

Después de esa problematizacién —en un inciso— de la antropologia, a
continuacién define muy bien el rasgo basico de esa disciplina —aunque, enton-
ces, hubiera sobrado el inciso del “y a veces incluso mal llamada”—, porque:
“Esta pretension de ser una disciplina filosofica del hombre, esto es, de ser una
antropologia propiamente dicha [porque si trata del hombre, es una antropolo-
gia], sbélo que con caracter filosofico, tendria que descubrir en el hombre, o pre-
tender que las descubre, ciertas cualidades o propiedades que solamente pue-
den ser estudiadas o investigadas por la filosofia, y no por ninguna otra disci-
plina o ciencia no filoséfica.” Y ahora si dice algo decisivo, de un gran alcance, y
gue creo que debe ser subrayado de manera especial: que lo que aqui esta en
juego es la filosofia: “Aqui esta en juego, por tanto, la esencia misma de la filo-
sofia”.

Segun lo que con ella se quiera decir, esta frase es importante o una bana-
lidad. Cuando decimos que la antropologia filoséfica para ser filoséfica tiene que
descubrir en el humano algo que solo la filosofia puede hacerlo, y se afade que
estd en cuestion la filosofia, puedo entender dos cosas, o bien doy por hecho
qué es la filosofia, y se verifica si en la antropologia se cumple; entonces esta
en juego la filosofia de un modo banal: para decir que es filosofica, debo saber
qué es la filosofia, y por supuesto: “estad en juego”, sin saber qué es la filosofia
no puedo clasificar ese saber de filosofico. Pero ese “estar en juego” es banal
porque sencillamente aplicamos un concepto ya asumido, por tanto, no cues-
tionado; y Antonio Ziridon no es banal. Por tanto, tenemos que elegir la segunda
posibilidad, aunque no queda del todo explicada en las palabras que siguen.
Porque pudiera ser que la cuestién de la filosofia se ventile en el tema de si es
o no posible la antropologia filosofica, de manera que si no es posible la antro-
pologia filoséfica, es que las ciencias agotan su tema. Mas si en el tema del
hombre las ciencias lo dicen todo, ¢es que queda algun reducto al que no lle-
guen? Pero en el texto no se plantea la cuestion de modo claro, al revés, va a
dar un giro.

Y aqui nos lleva por un nuevo camino acertando en un tema dificil: la pre-

gunta por la antropologia filosoéfica, que aqui se advierte como equivalente a la

‘ Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 12, 2015.



NOTAS Y DISCUSIONES

“filosofia del hombre”, es pregunta, en el sentido mas kantiano e incluso hei-
deggeriano, por la filosofia y por la esencia del hombre. Estas dos cosas estan
vinculadas. El lo expresa con esa pregunta menos evidente de lo que aparece:
por qué no hay una filosofia de los platelmintos, o como yo me preguntaba en
un debate con las tesis de Coreth sobre la paleoantropologia (San Martin, 1988,
52)°, si no se podia hablar también de una elefantologia filoséfica o una filosofia
de los elefantes.

Coreth, en efecto, justificaba la antropologia filoséfica en que para saber
que un hueso es de un humano, hace falta una idea del ser humano. La elabo-
racion de esa idea es, segun él, una antropologia filoséfica. Lo cierto es que
para saber si un hueso es de un humano, hace falta un saber previo tipoldgico
del humano, pero como hace falta saber qué es un elefante para identificar un
hueso como siendo de elefante. La cuestiéon del humano es un poco peculiar
porque ponemos una ruptura entre los humanos (los actuales o los antepasa-
dos) y los no humanos (incluidos los prehumanos australopitécidos y péngidos),
cosa que no hacemos entre los elefantes y sus antepasados. Esa es la cuestion.
Y justo ese punto estad respondiendo a la pregunta de Antonio Ziridn. Entre los
platelmintos y los humanos hay un salto cualitativo, y por eso la naturaleza de
unos y otros obliga a cambiar de nivel epistemoldgico. Los paleoantropdlogos
se preguntaron muchas veces al descubrir un hueso por las caracteristicas del
viviente a que pertenecio, y si permitia o no tener la vida propia de los huma-
nos, sin profundizar en ese tema porque no tienen herramientas profesionales
para ello. Ese a priori —la vida propia de los humanos— es el campo de la an-
tropologia filoséfica como ontologia regional.

En efecto, para que no haya una filosofia de los platelmintos —que si puede

haberla—, o una elefantologia filosofica —que también puede haberla como

3 Ese texto, que proviene de mi memoria de catedra de 1981, lo integré con algunas modificaciones,
primero, en mi Antropologia filoséfica, Madrid: UNED, 2005, p. 50; y luego en Antropologia filosdfica I.
De la antropologia cientifica a la filoséfica, Madrid: UNED, 2013, p. 59. El contexto es que Coreth asegu-
ra que para saber que un craneo es de un humano nos hace falta un preconocimiento del humano. A esa
consideracion contesto que eso es rebajar la antropologia filosofica al nivel de una elefantologia filosofi-
ca, porque efectivamente para saber que un hueso es de un elefante hace falta también tener un pre-
conocimiento del elefante. El tema no es, sin embargo, banal, porque el paleoantropdlogo ha buscado
siempre un concepto de hombre mas preciso para poder determinar, en la serie de nuestros ancestros,
cundo se puede decir que se trata de un homo sapiens. Pero la formacion de esa antropologia
—obtencién de un concepto discriminador— seria parte de lo que Landsberg llamo “antropologia de ras-
gos”, que nunca deberia ser confundida con una antropologia filoséfica. A este respecto es muy intere-
sante, el descubridor de Lucy se plantea explicitamente la cuestion (ver San Martin, ib.), pero no por ello
es una pregunta filosofica. También se la plated Jane Goodall cuando vio que sus chimpancés usaban
herramientas, diciéndole a su mentor que ya no se podia decir que el homo era el toolmaker, como
hasta entonces se creia. Pero con esa caracteristica aun seguimos en una antropologia de rasgos,

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 12, 2015,

| 229



230 | JAVIER SAN MARTIN

parte de una teoria fenomenoldgica general de la evoluciéon, como no puede
dejar de haber una fenomenologia de la animalidad no humana— deberiamos
mostrar que en el caso del humano hay algo que se escapa a su mera conside-
racion natural y sociocultural. Esa es la tesis que responde plenamente a la
pregunta que lanzaba Antonio Ziridn. Si ahora llegamos a la conclusién de que
s6lo admitiendo ese rasgo propio es posible la propia filosofia, tendremos que
decir que el destino de la antropologia filoséfica y la filosofia van de consuno.
Alguno me dira que esto, dicho asi, seria algo desmentido por la historia, por-
gue no siempre fue asi, porque hubo filosofia sin antropologia filosofica. Pero en
la actualidad, las antropologias cientificas se han constituido en un desafio para
la filosofia porque niegan precisamente la necesidad de algo mas alla de ellas
mismas. Precisamente la tarea de la antropologia filoséfica es ganar un nivel
del ser humano no alcanzado por las ciencias del hombre.

Un comentario sobre los dos incisos anteriores mios sobre la ciencia filoséfi-
ca de los animales. Hay una consideracion filosofica de los diversos géneros
animales. Esa es precisamente la idea de Husserl al aproximarse a una teoria
trascendental de la evolucién. En ella habra que establecer las diferencias per-
tinentes entre los diversos niveles de la vida, y si no cabe tal vez una filosofia
de los platelmintos o de los elefantes, si deberia esforzarse por establecer dife-
rencias entre los diversos grados de los animales. Es muy posible que “una teo-
ria trascendental de la evolucidn” tenga que esforzarse por diferenciar los di-
versos tipos de acuerdo a nuestra percepcion de ellos, y de acuerdo a esa clasi-
ficacibn mundana nos resulte imposible clasificar, por ejemplo, los platelmintos
con los escorpiones por el hecho de que ambos son invertebrados. Lo mismo
que en una teoria trascendental de la evolucidn dificilmente consideraria a los
ratones con los elefantes. Puede ser que los datos cientificos cuenten muy poco
en esa teoria, y cuente mas la relacion que los animales tienen con nosotros en
nuestro mundo de la vida.

En todo caso todas estas reflexiones son de caracter filosofico. Sobre este
tema, del que deriva lo que llamo una teoria trascendental de la evolucion, po-
co mas podemos sacar sino el disefio general de la misma. Pero algo si pode-
mos decir desde Heidegger, aunque sea en negativo. Porque, en efecto, en las
lecciones del 1929/30, sobre Conceptos fundamentales de la metafisica, dece-
nas de paginas estan dedicadas a estudiar la esencia de la animalidad, para

llegar a la conclusién de que los animales son pobres de mundo. Se podria decir

‘ Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 12, 2015.



NOTAS Y DISCUSIONES | 231

gue esa filosofia —porque se trata nada menos que de “Conceptos fundamenta-
les de la metafisica”— es una especie de “teoria trascendental de la evolucién”,
porqgue de hecho responde a la pregunta de, comparados con nosotros, como
nos aparece el resto de los animales, y establecido nuestro canon en tener un
mundo plenamente configurado, los animales aparecen como pobres de mundo.
Para decir que los animales son “pobres de mundo” ha establecido, aunque sin
decirlo, un canon, con el cual se compara el mundo de los animales. He dicho,
sin embargo, que tomaba las aportaciones de Heidegger en negativo, porque
en su teoria utiliza una categoria, la animalidad, escasamente precisa o, mas
bien, de modo radicalmente impreciso, porque comparar O agrupar en una
misma categoria, la animalidad, la totalidad de los animales no humanos, es
profundamente antifiloséfico, porque olvida radicalmente las diferencias que en
el mundo de la vida establecemos y, en consecuencia, evaluamos y actuamos,
en relaciéon con los diversos tipos de animales. La filosofia de los platelmintos,
como parte de una teoria trascendental de la evolucidén, es profundamente dis-
tinta de la elefantologia filoséfica, y no digamos nada de una primatologia filo-
sofica, que seria la primera parte de esa teoria trascendental de la evolucion,
porque los primates son los mas cercanos a nosotros. En efecto, el principal
defecto de los analisis de Heidegger es que toma como referentes a los insec-
tos, que funcionan casi en exclusiva de modo instintivo, y desde ellos deduce el
comportamiento del resto de los animales, todos los cuales son pobres de mun-
do, incluidos los primates y resto de mamiferos, ignorando la peculiaridad de
aquellos, y que, si ya en su época, con los analisis de Koehler, eran inadecua-
dos, en la actualidad son radicalmente errdoneos. Pero ahi esta, al menos, dise-
flado el contenido de esa teoria trascendental de la evolucién, aunque lo esté
con los defectos sefialados.

Hasta aqui el inciso. Pero sigamos con nuestra investigacion. Llegados a es-
ta pregunta por la vinculacién de la legitimidad de la antropologia filoséfica con
la de la propia filosofia, cuestién a la que personalmente he dedicado muchisi-
mas paginas, sigue Antonio Zirién por otro terreno menos problematico, ade-
mas muy poco usual, aunque tampoco sé si le sirve para avanzar en la res-
puesta a la pregunta que ha hecho sobre la legitimidad de una antropologia
filoséfica, pues dice que por “antropologia filoséfica” se puede entender “una
filosofia de la ciencia antropoldgica”. Para aclarar ese giro, puedo afadir que se

pareceria al modo como una “filosofia de la historia” puede ser perfectamente

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 12, 2015, |



232 |

JAVIER SAN MARTIN

entendida como una “filosofia de la ciencia histérica”, aunque de entrada la “fi-
losofia del historia” se entiende en los dos sentidos que vienen designados por
la palabra ‘historia’, el de la historia como dimensidn vital y social del humano,
historia como conjunto de las cosas hechas, historia como rei gestae y la histo-
ria como relato cientifico de esa dimension, la historia rerum gestarum.

Pero, a diferencia de la antropologia filoséfica, a nadie se le ocurriria hablar
de una historia filosofica, por mas que no deje de tener su sentido, porque, en
todo caso, una historia filosdfica seria mas un relato histérico desde una pers-
pectiva filosofica, que es lo que realmente se hace cuando Husserl habla del
sentido de Europa o del nacimiento de Europa, o cuando abordamos —como yo
lo hice en su momento®— la relacién de Espafia con Europa, entendida ésta
como una formacion filoséfico-cultural, tal como la entiende Husserl o la enten-
demos desde la fenomenologia; o cuando tratamos de establecer el sentido de
la modernidad o ilustracién. La pregunta kantiana de Was ist Aufkldrung, que
se refiere a la actitud con que se vive en Europa desde el siglo XVII, y sobre
todo el XVIII, es evidentemente una pregunta histérico-filoséfica, es decir, de
historia filosdéfica, o de filosofia de la historia en este sentido.

Pero volvamos a nuestro tema. Veamos lo que da de si esa comprension de
la antropologia filoséfica como filosofia del saber antropoldégico. Empecemos
notando que el quiebro un tanto antinatural que esta idea supone —porque tan-
to la palabra “hombre” como antropologia tienen sélo referentes de un nivel, no
de dos como el caso de “historia” (lo sucedido y su relato)— le va a llevar a
Antonio Ziridén a una interesante conclusion. En efecto, se puede empezar di-
ciendo que en este quiebro se pone en marcha la idea gaosiana de la filosofia
como filosofia de la filosofia. Igual que Gaos define la filosofia como filosofia de
la filosofia, asi podemos definir la antropologia filoséfica como filosofia de la
antropologia, ya que, en la idea que maneja ahora Antonio Ziridn, la antropolo-
gia como filosofia de la antropologia, incluye explicitamente las tres antropolo-
gias, la fisica, la cultural y la filoséfica, pues dice expresamente “sin excluir a la

rnr

‘filosofica’.

4 Ver ,Spanien und Europa. Von der Européisierung zur Europa-Bewegung®, en Europdische Menschen-
bilder, Gerl-Falkovitz, H.-B., Gottléber, S., Kaufmann, R. und Sepp, H. R., (Hg.), Dresden: Thelem,
2009, pp. 263-274. Trad. al espafiol: “Espafa y Europa desde la Filosofia fenomenoldgica de la historia”,
en Fidelidade & Terra. Estudos dedicados 6 profesor Xosé Luis Barreiro Barreiro, edicidn 6 coidado de
Javier Barcia Gonzalez. Santiago de Compostela: Publicacions, Universidad de Santiago de Compostela,
2011, pp. 373-386.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 12, 2015.



NOTAS Y DISCUSIONES | 233

En esta funcién de la antropologia filoséfica, aunque esté expuesta en el in-
tento de buscar sentido a la disciplina, de manera que pudiera resultar no claro
en exceso, queda muy bien explicitado, a pesar de todo, el papel que tiene.

Veamoslo. Primero, la antropologia filoséfica actia aqui como filosofia de la
antropologia, papel en el que la funcidén de la filosofia es la misma que en cual-
quier otro saber, por ejemplo, el que hemos mencionado de filosofia de la his-
toria, entendida ésta como filosofia del saber histérico. Claro esta que para ac-
tuar de ese modo debe operar con una nocion de historia, del objeto que el sa-
ber histérico describe. Ahi podemos preguntarnos si la historia del historiador
no es competente para decirnos qué es la historia que él describe; mas aun, si
al describirla no nos esta diciendo qué es esa historia que él describe o cuyas
leyes de funcionamiento trata de descubrir. De hecho al historiador profesional
le desagrada bastante la filosofia de la historia porque él cree ser competente
en todo lo que sea historia. Sin embargo, no existe por parte de los fildsofos un
cuestionamiento de la filosofia de la historia, aunque no se la llame historia filo-
sofica. Pero cuando hablo tanto del concepto de historia como de las grandes
etapas histdricas basandonos por ejemplo en acontecimientos que bien pueden
permanecer ocultos al escrutinio del historiador, pongamos por caso el concep-
to de “europeizacién”, que los historiadores desprecian (en la Enciclopedia Bri-
tanica no existe como concepto), o también, en la filosofia de la historia feno-
menoldgica, el caracter epocal del nacimiento de la filosofia, con el que a buen
seguro no estaran de acuerdo los historiadores, estamos haciendo una historia
de caracter filoséfico que descubre rasgos en la historia que el historiador no
percibe. Lo mismo pasa con la que también en la filosofia fenomenoldgica de la
historia llamamos “historia trascendental”, de la que trata Husserl en el Origen
de la geometria.

Tiene, pues, la filosofia de la historia no dos cometidos, sino tres. Primero,
el analisis ontoldgico-regional de la historia como acontecer humano. Segundo,
se trata de un escrutinio de ese acontecer desde categorias que pueden no ser
relevantes para el historiador, como por ejemplo la institucion o instauracion de
un hecho que, por su relevancia, adquiere significado de acontecimiento epocal.
El nacimiento de Europa en sus dos fases, la medieval y la moderna, puede ser
otro ejemplo. Tercero, y este es el mas interesante para nosotros, la filosofia de
la historia tiene un momento de autorreferencia porque tiene que justificarse.

Es posible que se justifique en su propia practica, pero si quiere ser plenamente

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 12, 2015, |



234 |

JAVIER SAN MARTIN

filoséfica no puede proceder con ingenuidad y dar por hecho que tiene conquis-
tado su lugar. Cierto que los filésofos no la ponen en cuestidon, pero si lo hacen,
sin duda, los historiadores, y, frente a ellos, el fildsofo de la historia debe
reivindicar la legitimidad que sélo se da si el historiador profesional no dice todo
sobre la historia, y no sélo en el terreno de los requisitos epistemoldgicos de su
ciencia en cuanto ciencia, sino ni siquiera en cuanto historia, porque mas alla
de la historia de hechos, que es la propia del historiador, aunque sean hechos
relacionados como causas y efectos, hay un a priori histérico que marca el te-
rreno del historiador y que éste lo da por supuesto sin que lo investigue en
cuanto historiador, porque, si lo hace, deja de investigar los hechos histdéricos y
se pasa a hacer filosofia de la historia.

Este mismo es el esquema que podemos seguir en la filosofia del hombre,
gue mas allad de esfuerzos en distinguir las denominaciones, no hay razén para
separarla de la antropologia filoséfica, que no es sino el estudio filoséfico del
ser humano, es decir, la filosofia del ser humano, sélo que segun el momento,
como no podia ser de otro modo, se la concibié de una u otra manera. También
en esta parte de la filosofia tenemos los tres niveles, el primero es el estudio de
su objeto como ontologia regional, que responde a la pregunta de qué campo
abarca el ser humano. Este estudio como ontologia regional del humano esta
perfectamente previsto en la arquitectonica fenomenoldgica que se desprende
de Ideas I y que Husserl lleva a cabo en Ideas II.

Aqui nos debemos hacer las mismas preguntas que respecto a la historia.
Este saber filosofico del ser humano sélo es pensable si las ciencias del hombre
no nos dicen todo sobre nosotros. Y aqui hay una diferencia en relacién con la
historia o la filosofia de la historia, que mientras en este caso no se pone en
cuestién que el historiador no dice todo sobre la historia humana, de manera
gue hay un hueco para una filosofia, curiosamente, y este prélogo es al menos
ejemplo de una sospecha de ello, parece que la antropologia, al menos en la
suma de sus dos ramas, la natural y la sociocultural, podria agotar el saber del
hombre, de manera que no quede otro campo de estudio para la filosofia sino
los elementos epistemoldgicos supuestos en toda ciencia y que el filésofo los da
por conquistados. Por eso la antropologia podria ser “mal llamada filosofica”
porque toda antropologia lo seria de hechos, por tanto mundana. Curiosamen-
te, esta ha sido la opinidn generalizada al enfrentarse con la antropologia filoso-

fica o la filosofia del hombre, a diferencia de lo que ocurre en otras disciplinas.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 12, 2015.



NOTAS Y DISCUSIONES

Incluso Husserl era de la misma opinidén, aunque obviamente él entendia que
habia una ontologia regional del ser humano como ser corporal y animico. Pero
no parece que esa fuera para él, al inicio al menos, la antropologia filoséfica
que se estaba haciendo en Alemania en los afios veinte.

El humano vive en la cultura, su vida concreta se desenvuelve en una va-
riedad inmensa de elementos, que, como la historia y la antropologia cultural
muestran, son sumamente variables. Por tanto, después del diseno de la onto-
logia regional, habria que estudiar las condiciones de posibilidad de las varieda-
des de la cultura en la que el humano esta inmerso. Se me dird que esa seria
tarea de la antropologia cultural y social pero, cabalmente, esta ciencia apenas
se ha esforzado por contestar a la pregunta de qué es la cultura mas alld de
una respuesta pragmatica heuristica, de que la cultura es el comportamiento
aprendido socialmente, con lo cual se describe la cultura por su modo de ser
transmitida sin centrarse en qué es realmente. La verdad es que en cuanto an-
tropdlogo sociocultural no necesita profundizar mas en qué es la cultura, y por
eso precisamente también en este terreno hay un hueco para una filosofia de la
cultura, como la parte de la antropologia filoséfica también disefiada en los
campos regionales expuestos en Ideas II, el ser humano en cuanto ser animal,
ser psiquico y ser cultural (espiritual).

El presupuesto, por tanto, de la antropologia filoséfica es que las ciencias
no digan todo sobre el humano. Este hueco se disefa, primero, en la ontologia
regional sobre el hombre, en lo que yo llamaria el estudio de las dimensiones
basicas, y, segundo, en el estudio de las condiciones de la variacién humana en
la cultura, que se desenvuelve en los dmbitos o escenarios en que toda vida
humana transcurre, y que marcan el campo de la variacién cultural. Pero la an-
tropologia filoséfica alin tiene un campo especialmente delicado si se lo compa-
ra con la filosofia de la historia, y es el de su legitimacidn, el de la filosofia de la
antropologia filoséfica, el de ganarse su lugar, en este caso mucho mas impor-
tante que en el caso de la historia porque, a diferencia de esta, aqui si hay un
cuestionamiento, tanto por parte de los antropdlogos —fisicos y culturales—,
como, lo que es peor, por parte de los filésofos. Por tanto, la filosofia de la an-
tropologia filoséfica se convierte en una tarea fundamental. Y su legitimacion
viene sobre todo de un analisis de las ciencias del humano para mostrar que no

lo dicen todo sobre nosotros.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 12, 2015,

| 235



236 |

JAVIER SAN MARTIN

Y aqui parece que Antonio Zirion ha despejado sus dudas, porque disefia
con claridad la funciéon de esta filosofia de la antropologia, pues, confesando
que la filosofia de la antropologia filoséfica se comporta como con cualquier
otro saber, esta claro que “su ejercicio requiere, en todo caso y de manera
inexcusable, la posesidn de cierta «idea del hombre»”. Pero la cuestion no esta
decidida porque ahora dependera de dénde toma esa idea de hombre, y A.
Ziribn menciona las tres posibilidades: que la tome de si misma, entonces recu-
pera el papel de verdadera antropologia filosdfica; que la tome, bien de otras
antropologias —que sélo pueden ser la fisica o bioldgica y la cultural o la teolo-
gica; bien del sentido comun, pero, en este caso, “apenas podria llamarse filo-
sofia”. Por tanto, la antropologia filoséfica, aunque disendramos su papel como
filosofia de la antropologia, ya tiene una tarea que excede ese papel epistemo-
l6gico, porque no lo puede cumplir al margen de si misma: el elaborar una
imagen del ser humano con la que operar. Pero para ello no tiene mas remedio
que clarificar los limites de las antropologias cientificas y, por supuesto, de las
teoldgicas.

Y, para terminar el parrafo, llega a la conclusién de que en la filosofia es
necesario reconocer “su competencia para lograr una visiéon esencial, ontoldgi-
ca, del hombre, es decir, de aquello que le da precisamente su ser humano”,
por tanto es “esta idea esencial del hombre lo que estd en el fondo en cues-
tion”, en el fondo de lo que sea la antropologia filosdfica, y solo desde ahi po-
dremos “debatir las distintas nociones de antropologia”.

Lo curioso es que ahi incluye también a la propia antropologia filosoéfica. La
pregunta que entonces cabe hacer es quién o qué parte de la filosofia nos pue-
de dar esa nociodn filoséfica del ser humano, esa “idea esencial del hombre”. En
todo caso esa idea esencial del hombre es también la clave de la relacién de la
antropologia con la fenomenologia. Y con esto paso ya al tercer apartado que
podemos detectar en el prdlogo, el comentario directo de la carta de Levy-
Bruhl.

3. A VUELTAS CON LA CARTA A LEVY-BRUHL
Empieza con la caracterizacion de la antropologia, de la que dice aqui tam-

bién, que podria ser la psicologia pura. Zirién lo nota, pero no le da mas impor-

tancia, aunque la tiene, y mucha, porque hay que tener en cuenta que la carta

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 12, 2015.



NOTAS Y DISCUSIONES

a Lévy-Bruhl es de 1935, y que en noviembre de ese afo, en Praga, disertara
sobre la psicologia en unas lecciones que daran pie a La crisis de las ciencias
europeas, que es donde dice Husserl que no hay mas psicologia pura que la
fenomenologia trascendental. éPodriamos decir igualmente que no hay mas
antropologia que la fenomenologia trascendental? En todo caso deberiamos
explorar esa posibilidad nada aberrante como no es nada aberrante la frase de
gue no hay mas psicologia que la fenomenologia trascendental, aunque hay que
emplear un considerable rodeo para explicarlo, rodeo al que renuncié Iso Kern
cuando dijo que la identificacidon de la psicologia pura y la fenomenologia tras-
cendental es muy cuestionable porque sale de la mano de quien pronto tendria
ochenta afios”.

Zirién se fija en la definicion de la antropologia cultural como una ciencia en
actitud personalista: “Lo que sin duda adquiere en este pasaje de la carta mu-
cha significacién es la posibilidad, que Husserl precisamente ha visto desarro-
llada en las obras de Lévy-Bruhl, de que esta disciplina antropoldgica adopte la
actitud que en otras obras ha denominado «personalista»”. De ese punto ya
traté yo en varios textos, primero en mi curso en Argentina, de 1992°, y luego,
cuando comenté la carta’ donde se explica qué significa ese punto. También
trato ampliamente del tema en mi texto sobre las ciencias humanas y naturales
desde la perspectiva de la fenomenologia®. Esta actitud personalista nos dice
que, en el caso de la antropologia cultural —o etnologia, como se la llamaba en
Francia en esa fecha—, estamos en el mundo que tiene sentido y realidad para
ellos, para aquellos que estudia la antropologia cultural, desde su vida intencio-
nal, su experiencia, pensamiento y valoracién. Dice Zirién: “Sélo desde la per-
sona, desde el sujeto y sus rendimientos intencionales, constitutivos, pueden
considerarse cualesquiera factores «objetivos», y en ultima instancia el mundo

III

circundante individua

5 Esa afirmacion se deberia [“erklart werden kann”], ademas de al caracter fragmentario de La crisis, a
que es una obra: ,das zudem aus der Hand eines bald Achtzigjahrigen stammt.", es decir, porque La
crisis es una obra “que ha salido de la mano de alguien que pronto cumplird ochenta afios”, Husserl und
Kant, 1964, La Haya: Martinus Nijhoff, p. 217.

6 Fenomenologia y Antropologia, Editorial Almagesto, Buenos Aires, 1997; 22 ed. UNED (Madrid)/Lectour
(Buenos Aires), 2005, ver sobre todo el “Prélogo”

7 “Husserl y la antropologia cultural. Comentario a La carta de Husserl a Lévy-Bruhl", en: ER, Revista de
Filosofia, 19, afio X, 1995, pp. 177-204, ahora cap. VI del libro Para una filosofia de Europa, especial-
mente pp. 138 ss. de esta edicion.

8 “Ciencias humanas y ciencias naturales una relacién ambigua desde la fenomenologia”, Recerca,
2012.12.2, pp. 13-22, http://www.e-revistes.uji.es/index.php/recerca/article/viewFile/293/276.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 12, 2015,

| 237



238 | JAVIER SAN MARTIN

A continuacion, Husserl comentaba que ya sabiamos que cada ser humano
tiene su representacion del mundo; cita Zirion: “Naturalmente sabiamos desde
hace tiempo que cada hombre tiene su ‘representaciéon del mundo’, que cada
nacion, cada circulo cultural supranacional vive por decirlo asi en otro mundo

en cuanto su mundo circundante, y asi a su vez toda época histérica en el su-

yo.”

Pero ahora Zirién no sigue el tema de Husserl, de que cada grupo tenga su
mundo particular, con lo que la realidad de cada uno es distinta, con lo que
rompe el comentario de la carta. Porque aqui Husserl sigue el hilo metodoldgi-
co: cada persona, cultura o época tiene su mundo propio. Pero ante eso, Levy-
Bruhl nos demuestra que somos capaces de entrar en ellos, de empatizarnos en
esos mundos. A. Ziridon no se fija tanto en ese dato tan importante para la me-
todologia de la antropologia cultural, pues ese rasgo es lo que representara en
la antropologia cultural el gran tema del relativismo cultural. Antonio Ziridn se
fijarda mas en otra caracteristica también mencionada por Husserl, a saber, en
el hecho de que esos mundos se nos abran. En realidad Husserl habla del mé-
todo de la antropologia cultural: a pesar de que esos mundos son otros mun-
dos, el antropdlogo francés nos ha ensenado que podemos penetrar en ellos
mediante la empatia. Igualmente toma nota A. Zirién de la ventaja de estudiar
estos mundos.

Pero lo que da caracter fenomenoldgico a estos estudios es “La considera-
cion metodoldgicamente deliberada de esta correlacion en el trabajo antropolé-
gico o etnoldgico concreto”, es decir, la “correlacion especifica (y ciertamente
Unica, aunque esto tampoco quede explicitado en la carta) entre vida subjetiva
y mundo circundante, correlacion entre el sujeto o la sociedad y su mundo”.

La particularidad de los mundos y que cada uno viva en el suyo lleva rapi-
damente a la conclusién del relativismo; ahora bien, sélo la fenomenologia
puede resolver la contradiccién de vivir en un mundo particular, que es su re-
presentacion, y en Unico mundo real. En esas condiciones habria tantos mundos
reales como culturas. Sélo la fenomenologia puede comprender esa dualidad, y
lo hace mediante la elucidacién de las operaciones en que se constituyen los
mundos relativos y el mundo comun Unico para todos. En la carta se destaca el
punto de vista trascendental, que seria el que permite superar “todo acoso de
relativismo”, y Antonio Ziridon pone una larga cita de uno de los ultimos parrafos
de la carta, en el que se habla de que “en el horizonte de conciencia de este

‘ Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 12, 2015.



NOTAS Y DISCUSIONES | 239

ego todas las socialidades y sus mundos circundantes relativos han construido
(cva, 1.S.M.) sentido y validez y los construyen siempre de nuevo en la mudan-
za.”. Personalmente no traduje asi el texto, porque creo que en fenomenologia
trascendental no se debe emplear la palabra “construir”, que es de origen neo-
kantiano, sino, siempre, constituir o formar (bilden), que es la palabra que
Husserl emplea en El origen de la geometria. La relacién intencional no es de
construccion sino de constitucion. Mientras la palabra construccion tiene un sig-
nificado univoco, la palabra constitucion no lo tiene, de ahi la ambigliedad mis-
ma de Husserl absolutamente insuperable, porque desde las sintesis pasivas
“se constituyen” unidades de sentido sobre las que el yo trascendental, ya en
sintesis activas, constituye niveles superiores, pero no construye, como “consti-
tuye” la semejanza de dos naranjas en un tipo, sin que podamos decir que la
semejanza es una construccién, pero si es una constitucién, por dos razones,
primero porque es necesario tener cada una de las naranjas, segundo, compa-
rarlas, y en esa comparacién surge, es decir, se constituye y emerge el tipo que
denominaré naranja. Constitucién es instauracion del sentido que emerge y se
constituye y asi se muestra en el acto de conocimiento o valoracion. Nada de
esto podria hacerlo con la construcciéon que es la formulacion de una hipdtesis
que luego comparo con los datos reales para ver estos la verifican. La constitu-
cion es la otra cara de la intuicidn originaria, no asi la construccion.

Lo que sigue podria ser considerado como un comentario a la cita anterior,
en la que Husserl asegura que, tomando la antropologia cultural como una
ciencia fenomenoldgica, puede darse su derecho a los mundos particulares, con
lo que el relativismo es ciertamente reivindicado, pues mantiene su derecho
indudable, pero, y aqui dice Husserl algo muy importante: “la antropologia,
como toda ciencia positiva, y también la universitas de ésta, es la primera pa-
labra del conocimiento —del conocimiento cientifico—, pero no es la dltima.”
Quiere decir, obviamente, Husserl que ese derecho del relativismo no es la ul-
tima palabra. Porque las ciencias positivas son ciencias del mundo, mientras
que la fenomenologia trascendental lo es de la subjetividad en que se constitu-

ye el mundo, entre cuyos objetos, por supuesto, esta el ser humano mismo.
4. FENOMENOLOGIA, ANTROPOLOGIA CULTURAL Y ANTROPOLOGIA FILOSOFICA

Con esto se lanza Antonio Zirion ya en el Ultimo apartado a estudiar a fon-

do las relaciones de la fenomenologia con la antropologia cultural. Explica que

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 12, 2015, |



240 |

JAVIER SAN MARTIN

esa antropologia cultural, en actitud personalista, que “puede incluso adquirir
caracter fenomenoldgico al mirar a esa persona como polo subjetivo de una
intencionalidad constituyente de mundos”, es superada por la fenomenologia
trascendental, porque trasciende las “correlaciones ‘persona-mundo’ factica-
mente conformadas”.

Pero de estas consideraciones saca Antonio Zirion una conclusidn, segura-
mente, arriesgada: “Pero esto significa, en efecto, que la fenomenologia tras-
cendental no es ella misma ninguna antropologia —o que, si lo es, o si puede
en algun sentido entenderse que lo sea, lo es sélo por una suerte de «aplica-
cion» que queda normalmente escondida en virtud de su «obviedad»”. El pro-
blema esta en saber a qué antropologia nos referimos. Que no es una antropo-
logia cultural, es obvio, ni ninguna antropologia fisica o bioldgica, luego esta-
mos hablando de la antropologia filosoéfica. Pero ese si que es un tema de largo
alcance, y en todo caso es una afirmaciéon un poco problematica a esta altura
del partido en el campo de la obra de Husserl. Veamoslo.

Que en el punto de partida de la fenomenologia trascendental, de acuerdo a
las Ideas I, la fenomenologia no es una antropologia filoséfica, no hay que dis-
cutir. Ya lo hemos dicho, ademas Husserl mantendra impertérrito esa posicién
con toda la contundencia hasta la penultima pagina de la conferencia del afo
1931, en Frankfurt (1/06/1931) Berlin (10/06) y Halle 16/06). Pero para enton-
ces todo se ha complicado en el desarrollo de la fenomenologia. Vamos a ver
los puntos de complicacion.

Primero tenemos que ver la relaciéon del yo trascendental con el ser hu-
mano. Husserl dice que el ser humano es la autoobjetivacion del sujeto o yo
trascendental. La pregunta interesante seria qué pierde o gana el sujeto tras-
cendental en esa auto-objetivacion. Puedo hacer la pregunta de otro modo:
équé cosas que predico del sujeto trascendental puedo o no puedo predicar del
ser humano? Parece que el lenguaje, la vivencia del cuerpo, la vivencia de la
historicidad, la relacién con el tiempo, la relacién consigo mismo, la preocupa-
cion por su vida futura, todo eso parece que son cualidades del humano. Si se
las quito, atribuyéndoselas solo al sujeto trascendental, tal humano desapare-
ce. Yo mas bien pienso que todo lo que diga del yo trascendental pertenece
también al yo humano, excepto aquellos rasgos que eliminarian de él toda po-
sibilidad de ser humano, por ejemplo, el ser pura y mera exterioridad de partes

extra partes, el ser una cosa inserta y totalmente determinada por el mundo, el

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 12, 2015.



NOTAS Y DISCUSIONES

ser resultado del mundo, que también parece serlo, porque somos parte mate-
rial del mundo con el que nos componemos fisicamente, en alguna medida.

Si esto es asi, es decir, si el humano carece de las cualidades que hemos
detectado en el yo trascendental, el estatuto de la antropologia, que trata en
todo caso del ser humano, de la imagen esencial del humano, como muy bien
nos lo ha dicho Zirién, quedaria en entredicho porque no trataria de un verda-
dero ser humano. En realidad, a partir de esa fecha, de la conferencia de 1931,
podemos ver un giro muy importante en Husserl hacia lo que yo llamé en mi
articulo de 1991 una postura implicita®. En todo caso, en la argumentacién de
Antonio Zirion, en el apartado segundo, ha quedado pendiente la necesidad de
responder a la pregunta de quién o como se trata de lograr filoséficamente esa
idea de ser humano que me sirve para discriminar las antropologias, quién es el
competente para elaborar una idea filoséfica sobre el humano, que parecia ser
el requisito fundamental para poder entender la antropologia filoséfica como
filosofia de las antropologias.

Pero sigamos la argumentacion que bien merece la pena:

Cuando Husserl rechaza considerar la fenomenologia como antropologia, no
estamos ya en la antropologia cultural, aunque sea esta considerada desde la
fenomenologia, en el sentido de la carta a Levy-Bruhl. Ahora nos movemos en
otro plano, que nada tiene que ver con la carta. En el texto de Antonio Zirién se
pasa sin solucién de continuidad, de la negacién a identificar la antropologia
cultural con la fenomenologia trascendental —cosa nada problematica, porque
una pretende ser filosofia y la otra una ciencia social—, a negar también la rela-
cion con la antropologia filoséfica, cuando ésta es filoséfica, como muy bien
explico en el apartado segundo. Por eso, todo lo que ha expuesto sobre la carta
a Levy-Bruhl no nos sirve a la hora de ver la relaciéon de la fenomenologia con
la antropologia, porque antes estdbamos en una ciencia social, por tanto una
ciencia positiva, mientras que ahora estamos en un saber filoséfico. Al tema de
la distancia radical de la fenomenologia trascendental con la antropologia filosé-
fica, que, lejos de ser una tema banal, es muy profundo, va a dedicar las dos

Gltimas paginas del prélogo.

9 “pPhénoménologie et Anthropologie”, en: Etudes phénoménologiques, n® 13-14, (1991), pp. 85-114,
Universidad de Lovaina la Nueva. Ahora capitulo V de La fenomenologia como teoria de una racionalidad
fuerte, Madrid: UNED, 1994.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 12, 2015,

| 241



242 |

JAVIER SAN MARTIN

El punto de partida es diafano: el ego absoluto, del que va a tratar la feno-
menologia, “no es el hombre ni es el sujeto de ninguna especie animal conocida
sobre la Tierra o por conocer fuera de ella”. Se trata de una frase contundente,
gue podria ser dicha después de una lectura del tomo primero de las Ideas, es
decir, en 1913, pero que poco a poco se ira convirtiendo en problematica, a
medida que Husserl vaya reflexionando sobre las aporias de sus planteamientos
iniciales y, sobre todo, en el momento en que Husserl se plantee la génesis y
desarrollo de ese ego absoluto. Porque esa frase dicha asi, de modo tan con-
tundente y univoco, puede resultar tremendamente problematica en el momen-
to en que pensemos aquella facticidad del sujeto trascendental que aparece en
aquella frase de la que se hace eco Rosemary Rizo-Patrén'® (y recientemente
también Agustin Serrano de Haro, en Barcelona), y que es un yo que emerge
de una pasividad preegoica e instintiva.

|”t! —a partir de un

Lo que yo he llamado “subjetividad trascendental anima
recuento nada arbitrario de los textos husserlianos al respecto—, nos obliga a
ser mas cautelosos en esa aparente claridad inicial. El sujeto trascendental que
se configura desde la necesidad de salvar los objetos formales, a cuya autono-
mia de todo encadenamiento psicoldgico o especifico humano estad dedicado el
primer tomo de Investigaciones légicas, no es un sujeto trascendental humano,
sino cualquier sujeto racional, de cualquier planeta o mundo posible, pero re-
sulta que, el que nosotros conocemos, yo en cuanto sujeto trascendental soy
un sujeto trascendental que percibe, que en la percepcidn tiene la experiencia
de la verdad, porque ésta ultima se enraiza en una verdad originaria inherente
a la percepcion, en la que también se enraiza la razén originaria, como modelo
de lo que se da originariamente; que percibe desde la constitucidon de unidades
sintéticas gracias a los elementos noéticos cinestésicos y tactiles que dan con-
sistencia a los elementos perceptivos tanto como para poner los entes del mun-
do como reales que se dan en su propia corporalidad, es decir, en persona; que
esta lleno de habitualidades, que no son sino la parte subjetiva de la cultura,

que se remite a los demas; que ademas esta enraizado en una base pasivo-

10 Dice Husserl: “Aber das Eidos transzendentales Ich ist undenkbar ohne transzendentales Ich als fak-
tisches", “El eidos yo trascendental es impensable sin el yo trascendental en cuanto factico”, Hua

XV, 385. Ver R. Rizo-Patrdn, Husserl en didlogo. Lectura y debates, Bogota: Siglo del hombre edito-
res/Fondo Editorial Pontificia Universidad Catdlica del Perd, 2012, p. 34 y 106. Mostrar el pleno sentido
de esta génesis del yo trascendental es la trayectoria curricular de Julia V. Iribarne.

1 v a subjetividad trascendental animal”, en Alter. Revue de phénoménologie, n® 3/1995, pp. 383-406.
Ahora cap. II de Para una filosofia de Europa.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 12, 2015.



NOTAS Y DISCUSIONES

instintual desde la que emerge como ego puro'?. Mas aln, y de acuerdo a la
frase citada en la ultima nota, en la fenomenologia trascendental, que trata de
exponer las estructuras esenciales de ese ego trascendental, se nos llega decir
que el eidos Ego depende del faktum Ego que soy yo en mi realidad concreta
humana. Teniendo todo esto en cuenta, la frase sobre la pureza del ego, pureza
de humanidad, parece tambalearse o, al menos, resultar mas problematica,
como problematica resulta toda arquitecténica desarrollada desde la claridad
luminosa de esa frase.

Segundo argumento: “La reduccidon fenomenoldgica-trascendental ha pues-
to entre paréntesis precisamente cualquier vinculacion real (metafisica, diria-
mos) con cualquier mundo objetivo, real (espacio-temporal), con cualquier na-
turaleza generadora de organismos y de especies.” También eso da por supues-
to unos términos conceptuales que creo que no se mantienen en Husserl, con
esa claridad, mas que hasta 1922. A partir de esa fecha, al menos, no podria-
mos hablar asi porque eso es tarea de la epojé y no de la reduccién, que no
tiene el cometido de poner entre paréntesis nada sino de desvelar la transcen-
dentalidad del sujeto y la correspondiente transcendentalidad del mundo como
su correlato. Ya en mi tesis doctoral insisti en la diferencia entre epojé y reduc-
cion, pero una vez mas se ignora esa cuestion cuando aporté manuscritos en
que esa distincion aparecia de modo claro. Incluso citaba uno, aunque en la
transcripcion la cita se hizo de modo erroneo, en el que se dice y voy a citar el
texto entero, porque nos da pie para sacarle todo su sentido.

Dice Husserl:

La epojé fenomenoldgica debe ser llevada, y esta es su incomparablemente mayor
caracteristica, a la reduccién a la subjetividad trascendental, una reduccién en la
que el yo, esta subjetividad para la experiencia y el pensar, se convierte en tema.
La puesta entre paréntesis del mundo implica la puesta entre paréntesis de la sub-
jetividad mundana. Si esta Ultima puesta entre paréntesis se ejecuta también de
modo expreso, entonces, como el mundo en general, también la humanidad se
convierte en un mero fenémeno transcendental. (Mn B I 5/5, p. 17)*3

Podriamos decir que este texto, que separa claramente la reduccién y la

epojé trabaja en contra de la tesis que estoy defendiendo, pero eso es solo una

apariencia. Porque de lo que se trata es que el ser humano, es decir, yo mismo,

2 Ver Julia V. Iribarne, La fenomenologia como monadologia, Buenos Aires: Academia de las Ciencias,
Centro de Estudios Filoséficos Eugenio Pucciarelli, 2002, especialmente capitulos VI y XXIII.

13 Este Mn. aparece citado erréneamente en la p. 180 de mi libro La estructura del método fenomenold-
gico, pero en la bibliografia esta citado correctamente, fue un error en la transcripcion.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 12, 2015,

| 243



244 |

JAVIER SAN MARTIN

al practicar la epojé del mundo y aplicarmela a mi mismo, yo me convierto en
yo trascendental del mismo modo que el mundo se convierte en fendmeno
trascendental. Esa conversidén no es una invencion, sino el descubrimiento de lo
que realmente somos cada uno de nosotros, sujetos trascendentales, que sdlo
aparecemos como tales mediante el artilugio de la epojé, pero sélo en la medi-
da en que esta sea llevada a reduccidn. Entender esta posicién es absolutamen-
te esencial si hemos de entender el conjunto de la fenomenologia.

Por eso sigue Husserl: por lo tanto se ha de mostrar sistematicamente:

como y en qué orden en cada fenomeno individual ‘un hombre’ y en especial de un
yo humano, de una persona humana, se reduce a un yo trascendental, y como la
humanidad entera, la actual o potencialmente comunitarizada, se reduce a la subje-
tividad trascendental (también decimos a la intersubjetividad, la subjetividad que
somos todos con nosotros y entre nosotros (BI5/V, p. 17/18, de la transcrip-
cion).t*

Se trata de mostrar que el ser humano es en realidad un fenédmeno tras-
cendental del yo trascendental. éQué puede significar esto?, que todo ser hu-
mano es un fendmeno trascendental del yo. Por tanto, todo depende de que
entendamos esta dualidad: sujeto trascendental-fenédmeno trascendental del
hombre, ¢ésignifica que el mundo al ser fendmeno trascendental, y en él el
hombre, son meros fantasmas, meros sentidos?

Pero dejemos esa cuestion en el aire y preguntémonos por la dependencia
gue el humano muestra respecto del sujeto trascendental en la fenomenologia,
es decir, el conjunto del yo trascendental/fendmeno *humano’.

Y ahora vendria la pregunta fundamental de si podemos pensar al ser hu-
mano sin esa referencia, entiéndase como se quiera, al sujeto trascendental.
Esa es la clave. Al principio podia pasar desapercibida la relacién del yo tras-
cendental con el yo humano. En este texto se ve que la reduccién es descubrir
en el yo humano el yo trascendental, de manera que el yo humano es algo asi

como la visién exterior del yo trascendental, pero sin el cual, sin ese yo tras-

4 “Die phanomenologische Epoché soll, das ist ihre unvergleichliche grosse Betimmung, zur Reduktion
auf die transzendentale Subjektivitat werden, einer Reduktion in welcher ich, diese Subjektivitat fur
Erfahrung und Denken zum Thema werden soll. Die Einklammerung der Welt impliziert Einklammerung
der weltlichen Subjektivitat. Wird diese letzte Einklammerng auch ausdricklich vollzogen, so wird, wie
die Welt Gberhaupt, so die Menschheit zum bloB ,transzendentalen Phanomen™

Por lo tanto se ha de mostrar sistematicamente ,wie und in welcher Ordnung sich im einzelnen jeden
Phanomen ,ein Mesch’ und im besonderen eines menschlichen Ich, einer menschlichen Person auf ein
transzendentales Ich reduziert und wie die totale Menschheit, die aktuel und potentiell vergemeinschaf-
tete auf die transzendentale Subjektivitdst (wir sagen auch Intersubjektivitat, die Subjektivitat, die wir
alle im Miteinander un Untereinander" (B I 5/V, p. 17/18, de la transcripcién.)

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 12, 2015.



NOTAS Y DISCUSIONES

cendental, el yo humano deja de ser auténtico yo humano, deja de ser humano
para ser algo que no podria ser responsable de las atribuciones u operaciones
gue en la vida normal desempefia cualquier ser humano, por ejemplo, la com-
prension de la verdad, la comprension del ser en cuanto ser, la comprension de
los objetos formales de manera independiente, la comprension del otro como
sujeto también de vivencias de la verdad —punto de partida de la moral*>— vy,
en definitiva, la tenencia del mundo como horizonte de realidad; y en el caso de
la ética, la asuncién de unos valores jerarquizados, que por otro lado son fun-
damentales para no hundirse en el diluvio del escepticismo y del desarrollo or-
ganico de la especie que llevaria su destruccion.

Ahora bien, si la epojé tiene ese cometido, dar por hecho que en Husserl la
epojé es algo claro y patente desde el principio, sin deslizamientos de sentido
(Verschiebung, Hua XXXIV, 60), es dar por supuesto que Husserl ya en las
Ideas de 1913 tuvo todo claro y que ya no volvié sobre su método. Es ignorar
la fenomenologia critica, que tiene que volver sobre el método, lo que hizo Hus-
serl en Erste Philosophie II, pero cuya necesidad la habia anunciado en la
Grundproblemevorlesung 1910/11'®. En efecto, en las lecciones de invierno de
1922/23, las lecciones sobre Einleitung in die Philosophie (Hua XXXV, 2002)
pone en marcha la segunda etapa de la fenomenologia, la fenomenologia critica
ya reclamada en 1910/11. En ella, mediante la reduccién apodictica, hace la
critica de la experiencia trascendental, pero no hace la critica del método de
acceso a la experiencia trascendental. Es lo que hara en la Erste Philosophie del
ano siguiente, un critica del método fenomenoldgico, principalmente de la epo-
jé. Y es en ese contexto en el que se da la diferenciacion de la epojé y reduc-
cion, porque para la fenomenologia ésta, la reduccion a la subjetividad trascen-
dental, no entra en cuestion, sélo es aclarado su sentido, mientras que la epo-
jé, como puesta entre paréntesis y desconexion del mudo, entra radicalmente
en cuestién, porque cambia su sentido. Si se ignora esto, se estd tomando a
Husserl como un pensador que ya entendié todo desde el primer momento sin

que introdujera ningun cambio en sus conceptos, cosa practicamente inviable.

15 Ver Julia V. Iribarne, ob. cit., cap. XVII.

16 \Ver Hua XIII, sobre todo pp. 159 ss. Trad. al espafiol, p. 95 ss. Especialmente interesante es la nota
de esa pagina. Ver también la Introduccion del autor a la traduccion al espafiol, donde se explica la im-
portancia y alcance de esta distincion.

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 12, 2015,

| 245



246 |

JAVIER SAN MARTIN

Tercer argumento, es cierto que somos nosotros quienes hacemos la cien-
cia, quienes nos comunicamos, etc., incluso quienes hacemos la fenomenologia.
Pero podria haber, en la tierra o en otros planetas, otras especies racionales no
humanas, que evidentemente serian sujetos trascendentales, pero no serian
hombres. A ellos se aplicaria la fenomenologia trascendental. Por eso puede
decir Antonio Zirion que “La subjetividad trascendental no es, pues, subjetivi-
dad humana mas que en los casos, de hecho muy numerosos, ciertamente, en
que ella se ha objetivado a si misma como humana, en que ella ‘se ha dado’ un
ser humano en el mundo”. Con esa frase, ese “se ha dado”, incluye el matiz de
gue podria no habérselo dado. Y es cierto que a veces podriamos pensarlo. Y es
cierto que la subjetividad trascendental aparece como humana, pero puede ha-
ber otras posibilidades, luego tratar de aquella no es tratar de esta, por mas
que asi ocurra en la realidad. Pero, al principio, la funcién de la fenomenologia
—dar cuenta de la autonomia de los objetos formales— nos impide considerar
la subjetividad trascendental como humana porque la humanidad ha sido des-
conectada: Y se desprende precisamente de los principios el que la fenomeno-
logia no haya de quedar ligada a la conformacidn psicofisica o natural de ningu-
na especie, y por ende tampoco a la de la humana”, y a ello liga Antonio Zirién
la radicalidad de la fenomenologia: “uno de los significados de esta radicalidad
estriba en desligarse de antemano de todo condicionamiento factico, practico,
contingente”, y cita el final de la carta a Levy-Bruhl, pero hay que tener en
cuenta que en la carta nada se dice de una antropologia filoséfica, sino sdlo de
la antropologia cultural.

La terminacidon del prélogo se refiere de nuevo a la antropologia cultural, en
parte con reproches mutuos sobre las claves para aprovechar, por parte de los
antropologos culturales, los analisis fenomenoldgicos; y, por parte de los feno-
mendlogos, los andlisis de la antropologia cultural. Pero, entiéndase que nada
se dice mas de la compleja relacién de la antropologia filoséfica con la fenome-
nologia trascendental, que empieza poniendo un sujeto trascendental no hu-
mano, pero termina humanizando el sujeto trascendental, por la praxis, por la
emergencia del sujeto trascendental en una pasividad, sélo desde la cual po-
demos pensar la trascendentalidad. De este modo, la aparente claridad con que
se expresan algunas ideas se difumina o adquiere un claroscuro que nos obliga
a profundizar y a no dejar los dificiles problemas que subyacen a la nocién de

sujeto trascendental cuando éste exige una mundanizacion hasta para com-

‘ Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 12, 2015.



NOTAS Y DISCUSIONES | 247

prender el sentido reiterativo de la racionalidad, pues sélo de ese modo es
comprensible el otro, y sin el otro no hay racionalidad. Mas entonces la munda-
nizacion, es decir, la aparicion como humano, es requisito de la propia fenome-
nologia.

Sigamos este tema a fondo. El sujeto trascendental exigido por la fenome-
nologia lo es por necesitar un sujeto competente para la comprension de los
objetos formales. Esto es lo mismo que la refutaciéon del psicologismo o la ne-
cesidad de salvar el sujeto racional. Pero el sujeto racional implica la posicion
de otros sujetos racionales. Mas, iqué sujetos racionales podemos pensar que
no tengan cuerpo o que no perciban como nosotros? La fenomenologia, por su
parte, pretende ser ciencia, ¢Cémo lo va a ser sin interpelar a los otros que tie-
nen que aparecer en el mundo? Solo por tanto por la expresién puede la feno-
menologia existir, es decir, sélo por su mundanizacidn, gracias a la cual puede
ser asumida por los otros. Previamente estos otros deben haber sido constitui-
dos en mi horizonte de experiencia como cosujetos trascendentales de una ra-
cionalidad que los exige como cosujetos de la misma. {¢Se condena a su nega-
cion la fenomenologia si pone a los otros como cosujetos de mi verdad? Yo creo
que la fenomenologia de Husserl implica aclarar que el humano que comprende
los objetos formales no es comprensible desde la facticidad porque la trascien-
de. El rodeo por el sujeto puro no es sino un esfuerzo para probar que no so-
mos meros seres de hecho, sino que, para ser humanos tal como lo somos,
llevamos dentro una necesidad, una competencia que se escapa a la naturale-
za, es decir, que el humano es mas que humano, y que ese “mas” le es esen-
cial para ser el humano que somos. Sin ese p/us no seriamos mas que una es-
pecie zooldgica. Ahora bien, la antropologia filoséfica solo estudiara al ser hu-
mano si toma en consideracion ese plus de humanidad que nos hace. Sin él, su
objeto de estudio deja de serlo y, por tanto, la antropologia dejaria de ser tal,
porque lo que estudiaria seria un humano incompetente ante los objetos forma-
les y por tanto ante la verdad y la razon, un sujeto, entonces, constituido antes
de la razén teodrica y practica, por tanto no humano, un sujeto que se desenvol-
veria en el nivel de la hominidad pero no de la humanidad. Ese ser no puede
hacer filosofia. La condicion del sujeto de la filosofia es el ser humano pleno, el
humano con el p/lus de humanidad. Por eso en la cuestion de la antropologia
filoséfica se ventila también el ser de la filosofia. Porque en definitiva, como ha

dicho el propio Antonio Zirién, el sentido de la antropologia filoséfica, aunque

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 12, 2015, |



248 |

JAVIER SAN MARTIN

sea como filosofia de la ciencia antropoldgica, es conseguir una imagen filosoéfi-
ca del ser humano, una imagen que tiene que estar de acuerdo con las opera-
ciones que el humano lleva a cabo en su vida ordinaria.

Y ahora ya podemos tratar de evaluar la relacion de la fenomenologia tras-
cendental con la antropologia filoséfica. Para ello podemos seguir varias vias.
La mas eficaz me parece la semejante a la psicologia, tal como Husserl la for-
mula en esa frase de La crisis: no hay mas psicologia que la fenomenologia
trascendental, con lo que ésta es también una psicologia. Esta equivalencia es
lo que puede resultar escandalosa, pero es rigurosamente coherente, sélo que
debe ser tomada en sus justos términos.

Que la formula resulté escandalosa, se ve en la forma en que la considerd
Iso Kern, que la refiere a que la escribe un pronto octogenario, pues quien la
escribe, Husserl en 1936, tiene ya 77 afios. Pero en ese caso Iso Kern deberia
descalificar toda La crisis, porque descalificar solo lo que él no es capaz de en-
tender, no es honesto. Yo creo mas bien que la frase tiene pleno sentido desde
el desplazamiento de sentido de la epojé. La psicologia se mueve en el terreno
de la representacién del mundo, separando la representacion del mundo y el
mundo que se nos da por la representacion, pero una vez practicada la reduc-
cion trascendental, el mundo queda recuperado como horizonte de toda expe-
riencia, por lo que el mundo en si puesto entre paréntesis era sélo un abstracto
de la realidad de la experiencia, pero una vez descubierto su caracter abstracto
por la reduccidén trascendental, el sentido de la epojé tiene que cambiar y, tam-
bién de modo consecuente, el sentido de la psicologia que vivia del anterior
esquema. Ya no hay una psicologia pretrascendental sino sélo una postrascen-
dental, que no puede ignorar lo que la fenomenologia trascendental le ha des-
cubierto. Esto no quiere decir que ambas se identifiquen de modo total y sin
matices, porque la mayor parte de las cosas de las que trata la fenomenologia
trascendental no entrarian en la psicologia, pero ésta debe incorporar los des-
cubrimientos de la fenomenologia trascendental.

El mismo esquema podriamos aplicar a la historia como relato del acontecer
histdrico, que no puede olvidar el verdadero sentido de la historicidad trascen-
dental, porque sélo gracias a esa historicidad trascendental sucede la historia
humana. Sin aquella la historia humana pierde su sentido y se convierte en su-
cesion de hechos azarosos. Lo que tampoco quiere decir que el fenomendlogo y

el historiador hagan lo mismo. Pero el historiador deberia incorporar los descu-

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 12, 2015.



NOTAS Y DISCUSIONES | 249

brimientos del sentido de la historia explicitado por la fenomenologia trascen-
dental.

Pues bien, exactamente el mismo modelo debemos aplicar a la antropologia
filosofica, pero en este caso, si cabe, con mas decision, porque la fenomenolo-
gia de Husserl se refiere a la totalidad de la vida humana, por tanto, a la totali-
dad del ser humano, en sus niveles cognitivos, evaluativos y practicos. Por tan-
to, lo que estd en juego es la totalidad del ser humano. Y es cierto que la fe-
nomenologia empieza con la psicologia. La antropologia como ciencia aun no
estaba plenamente desarrollada a principios de siglo, pero conforme van pa-
sando las décadas de la centuria, ese sentido va emergiendo, se van multipli-
cando los descubrimientos paleoantropoldgicos y, en los anos veinte, surge una
antropologia filosdfica, y se desarrolla también de modo masivo la antropologia
cultural y social. Frente a ellas surge, sobre todo en Alemania, una reflexion
filosofica sobre el humano, que tiene en cuenta los tratamientos cientificos an-
teriores. El sujeto pleno, el humano, se convierte en tema bdsico y por eso
Husserl va girando en su propio lenguaje, y en La crisis lo que esta en juego ya
no es una cuestion psicoldgica, sino la imagen del ser humano en cuanto racio-
nal. Es posible que aqui algun critico traiga a colacién la acusacion a Husserl de
un racionalismo, que recordaria aun a modernidad y cartesianismo. Nada hay
mas alejado de la realidad. La reivindicacion, por parte de Husserl, de la racio-
nalidad del ser humano como una competencia esencial que lo constituye, no
quiere decir que su vida esté dirigida por la razon en todos sus términos, sino
s6lo que el modo como la vida humana se desempena para subsistir, en la na-
turaleza y en la sociedad, es mediante el ejercicio de la razén, de manera que
sin ella ya habria desaparecido o tal vida no seria humana. La cultura humana
es resultado del ejercicio de la razdén, aunque esta sea aplicada en términos
limitados, en la medida en que no cuentan con las consecuencias a largo plazo,
y, por tanto, se trata de una razoén limitada, pero no por ello menos razén.

Una vez dicho esto, de lo que se trata en la fenomenologia trascendental es
de descubrir el plus de humanidad que el humano exige para ser tal, lo que
Husserl hace mediante el rodeo de exponer el sentido no humano de ese plus
que tenemos que tener para ser humanos. En la primera etapa, la de las Ideas
I, ese sujeto no humano aparece con toda claridad, mediante el artilugio de la
epojé. Pero en cuanto Husserl desciende a los analisis concretos ese yo puro,

por estar purificado del sentido humano, va perdiendo la pureza porque se hace

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 12, 2015, |



250 |

JAVIER SAN MARTIN

corporal, social y cultural, todo ello humano y bien humano, pero no para vol-
ver al primer momento, sino para descubrir en el humano que para ser tal exi-
ge incorporar aquello no humano —Ila trascendentalidad— que ha descubierto
en la primera etapa.

En ese momento, desde la fenomenologia trascendental diremos que no
hay otra antropologia filoséfica que la fenomenologia trascendental, de manera
que el sentido de esta es el ser una antropologia filoséfica, no porque ambas se
identifiquen sino porque el sentido de la antropologia filoséfica es incorporar el
sentido de lo humano que le marca la fenomenologia trascendental. Y el sentido
de esta es lograr una imagen del ser humano que responda a las preguntas que
provienen de la filosofia sobre la historia humana, en la que se han alumbrado
luces y se han instalado sombras, siempre bajo el uso de la razén, por mas que
esas sombras instaladas bajo ese uso —un uso en este caso limitado— pueden
llevar a la destruccién de la propia especie. En la medida en que esas respues-
tas pasan por descubrir un sentido de racionalidad valido para cualquier sujeto
racional, la fenomenologia descubre que el humano especifico lo es por partici-
par de ese nivel propio de cualquier sujeto racional. Pero eso es a la vez decir
que la antropologia filoséfica sélo serd verdadera antropologia si es capaz de

mostrar ese sentido mas que humano del humano.

Javier San Martin

Investigaciones Fenomenoldgicas, n. 12, 2015.





