ISSN: 1130-5142 (Print) —2339-7950 (Online)

REVISTA DE PSICOTERAPIA, marzo, 2023, Vol. 34, N° 124, pags. 71-82

PERDIDA DEL SENTIDO EXISTENCIAL:
UN PLANTEAMIENTO DESDE EL ANALISIS
JUNGUIANO. DESCRIPCION DE UN CASO

LACK OF EXISTENTIAL SENSE:
A JUNGIAN PERSPECTIVE. ACASE DESCRIPTION

Alberto Morales
Profesor retirado de la Facultad de Psicologia. Universidad de Granada. Espafia

Como referenciar este articulo/How to reference this article:

Morales, A. (2023). Pérdida del sentido existencial: Un planteamiento desde el analisis junguiano.
Descripcion de un caso. Revista de Psicoterapia, 34(124), 71-82. https://doi.org/10.5944/rdp.
v34i124.37049

Resumen

No existe una respuesta univoca a la cuestion de por qué un ser humano decide poner
fin a su vida. Con todo, entre las posibles causas a considerar, la pérdida de sentido
existencial ocupa un lugar prominente: cabe pensar que nadie es ajeno a las interro-
gantes acerca del sentido de la vida, de quién soy y hacia donde me dirijo. Cuestiones
tan antiguas como la propia humanidad y, por lo demds, habitualmente presentes en
el encuentro terapéutico. El «caso Teodoray, que aqui se esboza en sus lineas mads
generales, es un ejemplo de como una persona confronta estas dudas a partir de su
particular historia y de qué forma, en su desarrollo, las estrategias de andlisis deri-
vadas del enfoque junguiano de la psicologia pueden ser herramientas muy valiosas,
en especial la denominada por el propio Jung «Imaginacion activa». El andlisis de
material oniricoy pictorico—Teodora es una consumada artista—asi como las respuestas
proferidas ante las laminas del test de Rorschach seran igualmente tenidos en cuenta.

Palabras clave: andlisis junguiano, imaginacion activa, simbologia del arbol, test
de Rorschach, trastorno disociativo

Abstract
There is no straightforward answer to the question of why a human being might decide
to end their life. However, an existential crisis might be one of the main reasons to take
into consideration. There is reason to believe that we all wonder about the meaning of
life, who we are and where we are heading. These matters have been with us since the
beginning of humankind and tend to be raised during therapy sessions. The ‘Teodora
Case’, briefly analysed in this article, is an example of how a person with a particular
background deals with these issues and how a Jungian approach can offer us very
valuable tools —especially the one defined by Jung as ‘Active imagination’— to work
with. In this case, we have also studied oneiric and pictorial materials —Teodora is an
excellent artist— and responses to the Rorschach test.
Keywords: jungian analysis, active imagination task, tree symbol, Rorschach test,

disociative disease

Fecha de recepcion: 11 de enero de 2023. Fecha de aceptacion: 9 de febrero de 2023.

Correspondencia sobre este articulo:
E-mail: albertom@ugr.es

© 2023 Revista de Psicoterapia


https://doi.org/10.5944/rdp.v34i124.37049
https://doi.org/10.5944/rdp.v34i124.37049
mailto:albertom@ugr.es

72 Pérdida del sentido existencial

Agradecimientos

Sin la sincera e ilimitada generosidad de Teodora, este trabajo nunca habria
visto la luz. La psic6loga Blanca del Castillo, experta en el ya centenario test de
Rorschach, ha supervisado el protocolo que aqui se ha descrito. Gustavo Morales
ha puesto su buen hacer en la version inglesa del resumen. A todos, mi profunda
gratitud.

El ser solo tiene sentido cuando dialoga con la nada.
—Jesus Aguado. Heridas que se curan solas.

Nadie es ajeno al hecho de fantasear, alguna vez en su vida, con la idea de la
propia muerte inducida a si mismo, de propiciar el fin de su existencia y terminar
de ese modo con todas las tribulaciones inherentes a la realidad de estar vivo. Y
aunque del dicho al hecho medie un trecho, hay quien pasa a mayores, como bien
conoce todo terapeuta suficientemente experimentado. Las cifras de la presencia
del suicidio en la sociedad occidental, siempre en rojo; los motivos, sin desvelar
0 solo a medias vislumbrados. Desde la ola de suicidios juveniles propiciada por
la arrebatada lectura de Las penas del joven Werther alla por el ya lejano siglo del
Sturm und Drang, hasta los asociados con la crisis social desencadenada por la
llegada de ese virus de todos conocido, los motivos de por qué renuncio a seguir
con vida son, por esencia, poliédricos, aungue puestos a encontrar un posible hilo
conductor, un denominador comdn, me inclino por poner sobre lamesa, sinambages,
la pérdida de sentido existencial. Y ahi me sitio del lado de las tesis mantenidas
por Irvin Yalom a lo largo de buena parte de su extensa obra, en especial su clasico
de referencia, Psicoterapia existencial:

(Cual es el significado de la vida? ;Qué sentido tiene mi vida? ¢Por qué
vivimos? ¢ Por qué nos ponen en este mundo? ¢Para qué vivimos? ;De acuerdo
con qué principios tenemos que vivir? Si tenemos que morir y nada es perdurable,
(qué sentido tiene vivir? (Yalom, 2010, p. 501)

A modo de ejemplo, Yalom trae aqui a colacion los conocidos devaneos
suicidas del conde Tolstoi a raiz de sus dudas existenciales, de esas cuestiones a
las que, sin saber por qué, no atina a responder, al contrario de lo que hacen sus
muzhiks, €505 campesinos a los que contempla siempre felices aun en medio de
las penurias y miserias que les eran endémicas. Levin, protagonista indiscutible
de Ana Karenina e imagen especular del propio Tolst6i (1878/2010), no cejaen su
empefio y en un desesperado intento por «comprender» se viste como aquellos y
comparte las duras faenas del campo. ¢Por qué su alma no encuentra quietud y si
la de esos seres a los que el destino tan poco habia favorecido?:

«No puedo vivir sin saber lo que soy y por qué estoy aqui. Y puesto que no
puedo saberlo, no puedo viviry, se decia. «En el tiempo infinito, en la infinidad de
la materia, en el infinito espacio, una burbuja se desprende de un organismo, dura
algin tiempo y luego estalla. Y esa burbuja humana soy yo...». [...]



REVISTA DE PSICOTERAPIA, marzo, 2023, Vol. 34, N° 124, pags. 71-82 73

Y Levin, aquel hombre feliz en su hogar, fuerte y sano, se sentia muchas veces
tan cerca del suicidio que hasta llegd a ocultar las cuerdas para no estrangularse
y temid salir a cazar por miedo a que le acometiese la idea de dispararse contra si
mismo con la escopeta. (Tolstoi, 1878/2010, p. 973)

Pero, como continda el relato, ni se estrangulé ni se abrid el pecho de un
disparo, sino que supo encontrar respuesta a sus preguntas aunque no consiguiera
desprenderse de un resquemor ante la existencia, de un insidioso por qué. Con
todo, fue mucho mas afortunado que la otra protagonista de la historia, la propia
Ana Karenina.

No le va a la zaga su compatriota e inmortal coetdneo Fiodor M. Dostoievski,
no un muzhik pero tampoco un conde, con la cuenta bancaria siempre haciendo
equilibrios en la cuerda floja. En especial a partir de sus Memorias del subsuelo, la
obrade Dostoievski traspasa una frontera en el que sus personajes, atormentados, se
rebelan no ya ante un mundo que no comparten sino ante un alma, la suya propia,
que apenas conoce la quietud y el reposo. Se pregunta el anénimo protagonista de
Memorias: «;Qué ocurriria si se diera el caso de que alguna vez la ventaja para el
hombre no sélo pudiera, sino que debiera consistir en desear para uno mismo no
ya algo ventajoso, sino algo que incluso fuera malo?» (Dostoievski, 1864/2020,
p. 85). «Malo» contempla aqui la posibilidad de la propia muerte. En su ensayo
sobre la obra de Dostoievski, el recientemente fallecido psiquiatra y psicoanalista
Nicolas Caparrds hace explicito tan sombrio panorama:

En este relato [Memorias del subsuelo], narrado a modo de diario, encontra-
mos ya muchas tesis de esta corriente filoséfica [el existencialismo] del siglo XX:
aislamiento del yo, miedo a la libertad, pérdida del sentido de la vida, culpabilidad
extrema, irracionalismoy voluntarismo, imposibilidad de comunicarse con los otros,
relacién instrumental entre las personas, experiencia del fracaso, desesperacion,
angustia y aburrimiento. (Caparrés, 2021, p. 157)

Cuestiones todas ellas nada extrafias en el marco psicoterapéutico que Dos-
toievski pone en boca de sus decimononicos personajes, anticipando a Freud y
causando la admiracion de un joven Nietzsche que, por casualidad, descubre a este
autor en esta obra preclara. A los siempre fatigados ojos de Nietzsche, Dostoievski
es el mejor de los psicologos, como hace explicito en su Crepiisculo de los idolos:

Para el problema que aqui se presenta es de importancia el testimonio de
Dostoievski —de Dostoievski, el tnico psicélogo, dicho sea de paso, del que yo
he tenido que aprender algo: él es uno de los més bellos golpes de suerte de mi
vida, aun mas que el descubrimiento de Stendhal. (Nietzsche, 1889/1998, p. 129)

Un Nietzsche tampoco ajeno a la idea de acabar con su propia vida, a pesar
de ese superhombre llamado a confrontar la existencia sin la esclavitud de la moral
tradicional, libre al fin de la anestesia del cristianismo, héroe capaz de hacerse a
si mismo desde su propia humanidad. Y asi, en la cuarta seccion de Mas alla del
bien y del mal, coquetea con la idea del suicidio: «EI pensamiento del suicidio es
un poderoso medio de consuelo: con €l se logra soportar mas de una mala noche»



74 Pérdida del sentido existencial

(Nietzsche, 1886/1979, p. 108). Y €l sabia mucho de malas noches.

Sin entrar en el laberinto de posibles y complejos entramados causales, es
indiscutible que la pérdida del sentido existencial aboca a muchas personas a las
puertas del suicidio, hecho que se refleja en esos escritos tan personales a los que el
terapeuta tiene el privilegio de poder acceder, ventana abierta al interior de ese otro
ser humano que demanda ser comprendido y ayudado. Personas que no suelen ser
titulares de rangos de la nobleza —como Tolstoi—ni encumbrados escritores —como
Dostoievski—, mas, como ellos, navegantes de mares agitados en perpetua amenaza
de naufragio. He aqui un boton de muestra:

Vivo por inercia. El vacio que siempre he tenido se ha convertido en un dolor
fisico fuerte que me quita la energia que alin me queda. No consigo que se vaya con
nada. Estoy muy cansada. Estoy cansada, nada me quita esto que tengo.

Y aqui el abordaje terapéutico dista de ser homogéneo, dependiendo en parte
de la orientacion afin al clinico, que puede oscilar en un amplio margen desde un
enfoque muy centrado en el sintoma hasta otro de corte mas psicodinamico, que
necesariamente no ha de contemplarse bajo el prisma del psicoanalisis. En las pa-
ginas que siguen, es intencion del autor exponer una casuistica en la que la vision
psicoldgica desarrollada por Carl G. Jung a lo largo de su dilatada carrera ha sido
la guia principal, en especial ese método de «imaginacion activa» por él mismo
desarrollado al confrontar su personal crisis tras la irreversible ruptura con Freud.
Su encriptado Libro rojo es el primer preciado fruto de esa dificil labor que, a
partir de pautas similares, he puesto en practica con mis pacientes, en consonancia
asimismo con esa otra vision del quehacer clinico defendido por un autor del que
siempre he sido devoto: Oliver Sacks: «Ademas de la aproximacion objetiva del
cientifico, debemos utilizar también la aproximacion interdisciplinar, saltando,
como escribe Foucault, “al interior de la conciencia morbida, [intentando] ver el
mundo patoldgico con los ojos del propio paciente”». (Sacks, 2001, p. 19). De los
incontables ensayos escritos por Jung, dos de ellos hacen explicita referencia a ese
método de imaginacion activa por él ideado: La funcion trascendente, escrito en
1916 y publicado en alemén tras la extensa revision del propio autor en 1958, y
Las relaciones entre el yo y lo inconsciente, que viera la luz en 1928. Dos breves
reflexiones extraidas de ambos serviran de preludio a la presentacion del caso
clinico a considerar:

El método de la«imaginacion activa» es el principal recurso para laproduccién
de aquellos contenidos de lo inconsciente que, por asi decir, se hallan por debajo
del umbral de la consciencia y que, una vez intensificados, serian los primeros en
irrumpir espontaneamente en ella. [...] El sentido y el valor de estas fantasias no
se revelan hasta que estan integradas en el conjunto de la personalidad, es decir,
hasta que uno no afronta su verdadero sentido y se enfrenta a ellas moralmente.
(Jung, 1957/2011, p. 71)

El mundo consciente del paciente se ha vuelto frio, vacio y gris, mientras que,
por el contrario, lo inconsciente esta lleno de vida, poder y abundancia. Una de



REVISTA DE PSICOTERAPIA, marzo, 2023, Vol. 34, N° 124, pags. 71-82 75

las caracteristicas esenciales de la psique inconsciente estriba en que se basta a si
misma y no sabe nada de escrupulos humanos. [...] El paciente tiene que intentar
que su estado de animo hable con él; éste tiene que decirle cudl es su aspecto y en
qué clase de analogia fantastica puede expresarlo. (Jung, 1928/2007, pp. 345y 348)

De acuerdo con las directrices del propio Jung, en la imaginacion activa se
propone a la persona «elaborar» su propio Libro rojo, 10 que supone encontrar un
acicate para que esta dé rienda suelta a su imaginacion y plasme lo que brote de su
ser, en ese instante y no en otro, de la manera que ella considere mas apropiado,
siendo la escritura y la expresion pictérica las mas recurridas aunque no necesaria-
mente las Gnicas. Supone un contacto directo aunque encriptado con los contenidos
que, desde la esfera inconsciente, se abren camino hacia la consciencia. Es méas
que posible que lo asi vislumbrado no solo deje perpleja a la persona, sino que
ademas suscite en ella temores, rechazo y necesidad de huir de esa amenaza. En
su conocida obra Encuentros con el alma: Imaginacion activa, la analista y en su
dia discipula de Jung, Barbara Hannah, recoge ciertas puntualizaciones a no pasar
por alto cuando uno se dispone a adentrarse en estos territorios:

«Lo que sabemos de nosotros, no es todo lo que sabemos». La incuestionable
realidad de esa premisa psicologica en forma de negacion fue puesta de relieve, si se
quiere de manera no oficial pero desde luego si de forma sistematica, por el ingente
trabajo realizado por Freud a lo largo de su vida. A pesar del tiempo transcurrido,
la premisa no es tan conocida y aceptada como cabria suponer, de ahi que sea
preciso un trabajo previo con el paciente para que tome consciencia de ese hecho
y sepa que al dar inicio al «dialogo», lo esta haciendo con esferas de si mismo de
las que apenas tiene conocimiento y que con toda seguridad le aguardan sorpresas.

«El miedo que provoca este viaje a lo desconocido y que en verdad lo con-
vierte en una “empresa peligrosa”, es el de ser inundado por los contenidos de lo
inconsciente». Extremadamente importante, pues supone dar apertura a una «caja
de Pandora» cuyos inquilinos veran asi abiertas de par en par las puertas de lo
inconsciente, pudiendo tomar por asalto la esfera consciente. No es extrafio que
en ocasiones este hecho se vea infravalorado, con consecuencias previsibles: la
irrupcion de, por ejemplo, un brote de naturaleza psicotica.

«La verdadera imaginacion activa es una empresa de caracter solitario e indi-
vidual». Cierto, pues va mas alla de los limites que impone el proceso terapéutico,
bajo la guia y tutela del analista. Al ir dando forma a E! libro rojo, Jung predico
con el ejemplo y realizo su tarea en solitario, entonces sin saber muy bien a qué
puerto habria de conducirle dicha empresa. Asumo ante mis pacientes que, en si, la
terapiaes la propiaviday que ello supone suscribir un compromiso con uno mismo,
de contacto con la «sombra» y sus siempre heterogéneos y rebeldes contenidos,
la confrontacién de opuestos entre ellos. La vida y la terapia se entrelazan. (Cf.
Hannah, 1998, p. 4 ss.)

Una persona y su historia haran de hilo de Ariadna para recorrer el serpentino
laberinto de la pérdida del sentido existencial, con el método de la «imaginacion



76 Pérdida del sentido existencial

activa» como principal herramienta y el apoyo de otros dos instrumentos: el ana-
lisis de suefios y el ya centenario test de Rorschach. Esta es parte de la historia de
Teodora’.

Descensus ad Inferos: EI Caso Teodora

En determinados circulos, Teodora es una celebrada actriz devota de la grie-
ga Irini Lelekou, conocida entre su pablico como Irene Papas, y lo es, entre otras
muchas razones, porque comparte con ella su amor incondicional por el mundo de
la Grecia clasica, ese universo tragico creado y recreado por aquellos irrepetibles
psicologos que nos abrieron el camino a la compresion del ser humano, hace ya
milenios. Séfocles, uno de esos psicologos, legd a la Humanidad su Electra, lle-
vado a la gran pantalla por Irene en una interpretacion que ambos, Teodora y yo,
entendemos como irrepetible. Mucho hemos compartido de esta Electra en nuestros
encuentros terapéuticos. Teodora, ademas, ensefia los secretos del mundo escénico
a grupos selectos de estudiantes de Arte Dramatico.

Si la infancia de Electra no fue facil, tampoco lo fue la de Teodora: sufrié
maltrato cuando era nifia por parte de su particular Egisto, entonces la pareja de
su madre, ausente el padre tras la brusca ruptura de la relacion con su mujer y la
marcha del hogar familiar. Parte de esa infancia transcurrié al amparo de otros
miembros de su familia, hasta que, pasado un tiempo, ambos conyuges volvieron a
reencontrarse, aungue entonces ella trataba ya de recomponerse desde sus propios
escombros. Teodora transitd ese espacio vital perdida en un océano siempre agita-
do. Cuando acudi6 a consulta por primera vez, era incapaz incluso de pronunciar
el nombre de su maltratador, digamos aqui Egisto, sin ser capaz de contener una
angustiosa sensacion de vomito. Su vida, exitosa en ciertos planos, muestra sin
embargo la presencia de un vacio vital en otros, y la ideacion suicida nunca le ha
sido ajena, hecho que se vio claramente reflejado en una de las agrupaciones de
variables obtenidas en el sumario estructural del test Figura 1
de Rorschach, denominada «Potencial de suicidio», en
el que Teodora puntud de manerasignificativa en siete
de las ocho variables requeridas en esta agrupacion
para dotarla de significacion clinica. Se comentan a
continuacion tres de estas variables:

e FV+VF+V+FD>2conFD=23,loque

da a entender una importante preocupacion
por la autoimagen y una atencion muy diri-
gida hacia si misma. Teodora se abisma en
su interior en una sucesién de planos que
se inscriben unos en otros, lo que se parecia
en uno de los dibujos que me proporciona,
realizado por ellamisma con incuestionable
maestria (Figura 1).



REVISTA DE PSICOTERAPIA, marzo, 2023, Vol. 34, N° 124, pags. 71-82 77

*  3r+(2)/R > 0.44 De nuevo aparece una polarizacion significativa hacia
si misma, con la presencia, ademas, de respuestas de reflejo (un total de
tres), lo que sefiala a un rasgo narcisista en su personalidad.

e Y finalmente Zd > +/- 3.5 Sugiere una mayor necesidad de control a la
hora de explorar situaciones vitales, en correlacién con un cierto estilo
obsesivo, perfeccionista.

Tenaz y aguerrida, Teodora se dispuso a hacer frente a los «fantasmas» que
perturbaban su paz y le hacian dificil conectar con ella misma, lo que, entre otras
cosas, hacia inevitable el despojarse de su propia «mascara», esa que tan util le
resultaba sobre el proscenio pero que en el plano existencial bien podria conducir-
la al autoengano. Era ineludible, pues, que Teodora se adentrase en su particular
«subsuelo», que se atreviese a descender a esa soterrada oscuridad consustancial
al ser humano. En ese transitus, el aludido proceso de imaginacion activa ha sido
uno de los pilares sobre los que se erigio el encuentro terapéutico.

He aqui ahora una muestra escogida de ese primer texto que Teodora elaboré a
partir de una imagen que irrumpi6 en ella sin ser llamada (imagen de la izquierda),
y a la que, de acuerdo con las instrucciones recibidas, dirigio su atencion, lo que
propicid la aparicion de una segunda imagen. Esto fue lo «entrevisto» por ella 'y
lo escrito (Figura 2).

Figura 2

Una bola fria y metalica de color negro debajo de mi esternén me pesa, me
duele y me provoca ganas de vomitar. Necesidad de echarme por la boca como si



78 Pérdida del sentido existencial

fuera un huevo cocido. Vomito piedras. Los monstruos que me visitan me parali-
zan. Me aprietan el pecho y me sujetan las piernas. Me cierro, me repliego y me
acurruco para sentirme a salvo, la apertura me expone y me asusta. El estar cerrada
me consume y me ahoga. Una sombra negra se introduce por mi Gtero y se sale
por la frente, me saca de mi cuerpo y me veo a mi misma desde arriba, tocando el
techo de mi habitacién con mi cara. A mi alrededor hay mas sombras a las que me
da miedo mirar. No me hacen nada, solo estan. Quiero volver a mi cuerpo o escapar
por la ventana, pero estar aqui con ellas no... No soy yo.

En una carta que ella misma escribe a esa «nifia pequefia» que habita en su
interior y que en su dia tanto sufriera (cf. Beyebach y Herrero de Vega, p. 338),
se plantea, desde su adultez, quién es ella: «Con los afios me he dado cuenta de
que lo que yo soy simplemente no es tan sencillo de definir». Contiene esa carta
pasajes plenos de ternura y comprension hacia ella misma, vista ahora desde otra
perspectiva, esa que da el paso de los afios; se han seleccionado dos de esos pasajes:

Quiero que me ensefies los tesoros que encuentras en el campo y que me ayu-
des a mirarlos con la ilusién que ta los miras. Quiero que me muestres tus dibujos
«feos», es0s que no te atreves a ensefiar a nadie y que juntas descubramos que la
belleza depende de los ojos que la observan.

Y de esta forma da fin a su misiva:

No tengas miedo de caminar, porque yo camino contigo, a tu lado, ayudandote
a subir los escalones empinados, construyéndote barquitas para que puedas cruzar
los lagos y cogiéndote en brazos cuando te pueda el cansancio. No tengas miedo
de vivir, porque yo vivo contigo, a tu lado, hasta que lo que yo soy, lo que nosotras
somos, ya deje de ser y se transforme en otra cosa.

En otro dibujo igualmente espontaneo (Figura 3), Figura3
aparece un reloj de arena que, como sabemaos, ha de ser
invertido una y otra vez para que su contenido contintie
fluyendo y el tiempo no se detenga: «Es el vaivén de mi
vida», escribe Teodora. Se observan unas raices, simbolo
de la conexion con lo profundo e interno que habita en
ella; también unas méascaras, esa «carga» que ellaasume
cuando esta en contacto con el mundo externo y sus de-
mandas. Simboliza, me cuenta, «el ruido frente al ser».

De los suefios que hemos analizado en nuestras
sesiones de terapia, uno de ellos, vivido como una pe-
sadilla, es muy significativo:

Estoy enuna casona, en lahabitacion delaizquierda
estd mi hermanay mi padre en otra ubicada a la derecha.

Recorro un largo pasillo hasta llegar a otra puerta, que

abro con miedo: al hacerlo, veo un espejo y me miro en él como cuando me estoy
depilando las cejas; hay una ventana junto al espejo y una cortina tras la que algo
se mueve: la aparto y veo entonces otra habitacion con una mujer que me infunde



REVISTA DE PSICOTERAPIA, marzo, 2023, Vol. 34, N° 124, pags. 71-82 79

mucho miedo, que mete a una nifiaen lacamay salta entonces haciami. Me pregunto
entonces: ;me ayudaran mis familiares? Mi padre no estd, la mujer me persigue
mientras intento escapar de alli y me despierto entonces presa de gran agitacion.

Coincidimos ambos, ella y yo, en que el suefio retoma en esas imagenes el
relato de su vida pasada o, cuando menos, de una parte importante y crucial de ella.
Padre y hermana estan en el «interior» pero no parecen ser de ayuda. En la vida real,
su hermana llegé a asumir el cuidado y proteccion de ella cuando era muy pequefa.
El padre, que deberia estar, no acude en su auxilio, también «ausente». La mujer,
la adulta que aparece junto a la nifia, en dos aspectos de ella misma, muestrasu ira,
su enfado, ese que Teodora sabe que continla vivo en ella, en su propia «casona.
Esa cruda realidad continla «ahi», aungque ahora mas accesible a la consciencia y
con menos carga destructiva. Una de sus respuestas proferidas ente la lamina IV del
test de Rorschach —«del padre», en su version mas clasica— deja sentir, a modo
de proyeccion, esta su disociacion ante aquello que proviene de «lo masculino»:

Un vampiro con alas y con las manos haciendo un mudra, se distinguen arriba
la cabeza y los dientes. Lo veo de frente, hay dos ojos negros con un puntito blanco
en el centro. [WSo FD.FC'o (H) P 5.0 INC,GHR]

Teodora me remite un extenso album
de dibujos personales que tienen como leit-
motiv el mundo de los arboles y ellacomo
parte integrante e integrada de esarealidad
vegetal, simbolo, me dice, de su «razon
para estar viva». Seleccionar siquiera uno
no ha sido tarea facil (Figura 4).

Lafigurahumana, una mujer, muestra
solo su cabeza, en cuya parte superior se
enraiza un arbol cuyas ramas crecen en
sentido vertical, hacia el cielo; entre ellas
se superpone un mandala circular en cuyo
centro hay un ojo que mirade frente. Desde
la perspectiva del analisis junguiano, es-
tamos ante una representacion del anima
en la que el componente mental estd muy
destacado, incluso ese ojo simbdlico re-
cuerda sobremanera a ese llamado «tercer
0jo» que, en la tradicion del tantrismo, se
corresponderia con el sexto chakra, dgjiid,
ese lugar de penetrante mirada interior que observa al propio individuo desde una
esfera suprapersonal. Jung recuerda en uno de sus seminarios que desde nuestra
perspectiva occidental, este planteamiento es inaceptable por falta de constatacion
empirica y por no ajustarse al modelo cientifico entonces, y no menos hoy, al uso:
«Directamente nos tomarian por locos. O como minimo pensarian que estamos

Figura 4



80 Pérdida del sentido existencial

celebrando un encuentro religioso» (Jung, 1933/2015, p. 121). Pero su valor
simbdlico es incuestionable, porque, de acuerdo con esa milenaria tradicion, seria
licito preguntarse por qué el resto del cuerpo no aparece y donde se encuentra la tan
necesaria conexion con la tierra, con ese primer chakra que es miilddhdra, nuestra
raiz en el mundo, pues si bien dj7id nos abre la posibilidad a contemplar el mundo
desde una distancia, «no podemos permanecer para siempre en las puras esferas
de la vision distanciada, debemos traer nuestros pensamientos a la realidad»(Jung,
1933/2015, p. 118): no es bueno ni deseable habitar entre nubes.

Conviene no pasar por alto que los arboles representados en la mayoria de
las ilustraciones de Teodora carecen de hojas. ;Es quizés porque la savia no fluye
a través de su ramaje y por ello estan muertos? Jung recuerda que en la tradicion
judeocristiana ese hecho se asocia con la«muerte» acaecidatras producirse el pecado
original (Jung, 1945/1954, § 400). Mas en el caso de Teodora, significariaacaso una
falta de crecimiento vital debido al lastre de culpabilidad que suele estar presente
en ella? ;Lo contempla asi ese atento ojo tan dado a aparecer en sus dibujos? Ella
misma lo clarifica y cambia completamente el sentido de la interpretacion: «El arbol
estd vivo, la savia si que fluye, pero aun aguarda el momento de dar sus frutos».

Conclusion

Despertarme ya bastante triste me sumié en la desesperanza de mi depresion.
[...] Me siento mas sensible que de costumbre, casi todos los dias tengo un par de
horas de querer llorar. El dia 23 hasta deseé suicidarme, aunque solo como idea
agradable para dejar de sufrir tanto. [...] Me parece que estoy maldecido, que no
puedo hacer nada. [...] Me siento irascible, al borde del sinsentido.

Palabras de Paul Atreides (nombre ficticio aunque familiar a los seguidores de
la saga de ciencia ficcion Dune) expresadas en uno de nuestros Ultimos encuentros
terapéuticos, que reflejan con fidelidad las turbulencias de su mundo interior. Al
igual que ocurriera con Teodora, también Paul ha llevado a la practica los métodos
de analisis psicoldgico caracteristicos del enfoque junguiano, laimaginacién activa
entre ellos, que han dotado de sentido muchas de sus vivencias, algunas de ellas
experimentadas con la planta ayahuasca.

«Hoy necesitamos la psicologia por razones vitalesy, escribe un anciano Jung
en las paginas que dan cierre a su relato autobiografico (Jung, 1961/2010, p. 387).
Transcurridos mas de sesentaafios desde su fallecimiento, lafrase haadquirido tintes
proféticos: los organismos oficiales sefialan que nuestro pais se encuentra muy a la
cabeza, a escala mundial, en lo referente a consumo de sustancias psicotropicas,
mas concretamente ansioliticos y antidepresivos, y dificilmente las causas puedan
atribuirse en exclusiva a los tiempos de pandemia y restricciones que estamos Vvi-
viendo (cf. Agencia Espafiola de Medicamentos y Productos Sanitarios (AEMPS),
para datos referidos a Espafia). Apuntan sin duda a una sociedad en la que distimia
y pérdida de sentido existencial caminan de la mano, preclaro vaticinio de Jung en
su ensayo «Metas de la psicoterapia», fechado hace ahora mas de noventa afios y



REVISTA DE PSICOTERAPIA, marzo, 2023, Vol. 34, N° 124, pags. 71-82 81

escrito antes del comienzo de la Segunda Guerra Mundial:

Aproximadamente la tercera parte [de sus pacientes] no padece ningun tipo de
neurosis determinable clinicamente, sino de falta de sentido y objeto de su vida. No
tengo nada en contra de que se designe a esto como la neurosis general de nuestro
tiempo. (Jung, 1931, 8 83, énfasis afiadido)

Distimia y pérdida de sentido existencial resistentes, cuando no inmunes, a
una aproximacion terapéutica que haga del sintoma su leitmotiv, tanto desde una
perspectivaexclusivamente farmacol6gica como desde aquella otra psicolégicaque
solo contemple la posibilidad de una Unica via de tratamiento. En este sentido, hace
ahora mas de una década que apareciera la primera edicién de un libro llamado
a suscitar polémica —agria y fuera de tono en ocasiones— con solo atender a su
titulo: La invencion de trastornos mentales. En sus muchas paginas, los autores se
cuestionan el porqué de laimparable progresion del nimero de «enfermedades men-
tales» a partir del DSM-I11 asi como su relacion con el llamado modelo biomédico
de enfermedad, y en su argumentacion se sitian mas alla de manidos clichés al uso,
quizas de ahi la aludida polémica. Frente a este imperante modelo, proponen como
alternativo el que ellos denominan «modelo contextual», en el que la historiografia
de la persona tendria carta de presentacién y en el que la depresién, por ejemplo, se
entenderia como una experiencia humana a la que dotar de sentido, sin caer, desde
luego, en innecesarias trivialidades «posmodernasy» (cf. Gonzalez Pardo y Pérez
Alvarez, 2007, p. 319 ss.). De igual manera, en algunos de los muchos capitulos
de su libro El don de la terapia, el ya presentado Irvin Yalom suscribe una opinion
muy similar (cf. p. 236 ss.). Finalmente, en su extensa revisién, Deacon (2013)
sefala las insuficiencias de un modelo explicativo que contemple los trastornos
mentales solo desde una perspectiva neuroquimica y su derivacion farmacolégica.

En un plano de analisis diferente pero ciertamente afin a lo que acaba de
comentarse, el conocido filésofo y humanista de origen indio Jiddu Krishnamurti
aboga abiertamente en uno de sus escritos por no solo prestar atencién a nuestro
«descontento», sino incluso mimarlo, como fuente de sabiduria acerca de noso-
tros mismos: «¢No es necesario el descontento? No se trata de sofocarlo, sino de
estimularlo, de investigarlo, de explorarlo, porque del comprender /o gue es surge
el contento» (Krishnamurti, 2013, p. 275). Extrafias palabras en una época que
aspira a entronizar la inmediatez en el logro de todas las acciones humanas, pero
que han guiado el encuentro terapéutico con Teodora, y parecen haberlo hecho
hacia puerto abrigado.

Notas al pie:
1. Con objeto de preservar el anonimato, tanto el nombre como determinados datos biograficos han
sido modificados.



82 Pérdida del sentido existencial

Referencias

Agencia Espafiola de Medicamentos y Productos Sanitarios. (n.d.). https://www.aemps.gob.es/medicamentos-de-
uso-humano/observatorio-de-uso-de-medicamentos/informes-ansioliticos-hipnoticos/

Beyebach, M. y Herrero de Vega, M. (2010). 200 tareas en terapia breve. Herder.

Caparros, N. (2021). Dostoievski en las mazmorras del espiritu. Biblioteca Nueva.

Deacon, B. J. (2013). The biomedical model of mental disorder: a critical analysis of its validity, utility, and effects
on psychotherapy research [El modelo biomédico del trastorno mental: un analisis critico de su validez,
utilidad y efectos en la investigacion en psicoterapia]. Clinical Psychology Review, 33(7), 846-861. https://
doi.org/10.1016/j.cpr.2012.09.007

Dostoievski, F. (2020). Memorias del subsuelo. Cétedra. (Trabajo original publicado en 1864)

Gonzalez Pardo, H. y Pérez Alvarez, M. (2007). La invencion de trastornos mentales. Alianza Editorial.

Hannah, B. (1998). Encuentros con el alma: Imaginacion activa. Fata Morgana.

Jung, C. G.(2007). Las relaciones entre el yo y lo inconsciente (Trad. R. Fernandez de Maruri). En C. G. Jung (Ed.),
Dos escritos sobre psicologia analitica OC 7 (pp. 141-266). Trotta. (Trabajo original publicado en 1928)

Jung, C. G. (2010). Recuerdos, sueiios, pensamientos. Seix Barral. (Trabajo original publicado en 1961)

Jung, C. G. (2011). La funcién trascendente. En C. G. Jung (Ed.), La dindmica de lo inconsciente OC 8 (pp. 69-
95). Trotta. (Trabajo original publicado en 1957)

Jung, C. G. (2015). El arbol filoséfico. En C. G. Jung, Estudios sobre representaciones alquimicas. OC 13 (pp.
227-321). Trotta.

Jung, C. G. (2015). La psicologia del yoga Kundalini. Trotta. (Trabajo original publicado en 1933)

Jung, C. G. (2016). Metas de la psicoterapia. En C. G. Jung, La practica de la psicoterapia OC 16 (pp. 41-56). Trotta.

Krishnamurti, J. (2013). E libro de la vida. Gaia Ediciones.

Nietzsche, F. (1979). Mas alla del bien y del mal. Alianza Editorial. (Trabajo original publicado en 1886)

Nietzsche, F. (1998). Crepusculo de los idolos. Alianza Editorial. (Trabajo original publicado en 1889)

Sacks, O. (2001). Un antropdlogo en Marte. Anagrama.

Tolstoi, L. N. (2010). Ana Karenina. Austral. (Trabajo original publicado en 1878)

Yalom, 1. D. (2007). El don de la terapia. Emecé.

Yalom, 1. D. (2010). Psicoterapia existencial. Herder.



