
ETICA Y DEONTOLOGIA EN PSICOTERAPIA 51

ETICA Y CONSTRUCTIVISMO. UN PUNTO DE
VISTA RELACIONAL-SISTEMICO
Sergio Cingolani
Centro di Psicoterapia, Roma.

In this article the autor explores the relationship between a constructive approach
to psychotherapy and the ethical issue. Family therapy is assumed as an exemple of a
wider range of therapeutic intervention adopting a constructivistic perspective.

No es necesario penetrar muy a fondo en el pensamiento constructivista
para darse cuenta de que esta concepción lleva infaliblemente a hacer
responsable al hombre pensante, y a él solo, de su pensamiento, de su
conocimiento y, en consecuencia, también de sus acciones. Si los
conductistas otorgan toda la responsabilidad al ambiente mientras que los
sociobiólogos querrían descargarla en gran parte sobre los genes, es
incómoda una teoria que nos atribuye a nosotros mismos la responsabili-
dad del mundo en el cual creemos vivir.

Ernst Von Glasersfeld
A la puesta en cuestión de mi espontaneidad por la presencia del otro, se
le llama ética.

Emmanuel Levinas

INTRODUCCION
¿Existe todavía hoy la psoibilidad de dar alguna definición de responsabilidad

para un psicoterapeuta? Hace tiempo era muy sencillo responder: se recurría a la
metáfora del poder y del control de la primera teoría cibernética. Pero ahora que esta
metáfora se ha venido abajo -en la medida en que hay una creciente adhesión a la
cibernética de segundo orden, llamada también constructivismo- ¿cómo redefinimos
nuestra responsabilidad hacia los pacientes?. Dicho más prosaicamente: ¿por qué
se nos paga?.

(P
ág

s.
 5

1-
60

)



REVISTA DE PSICOTERAPIA / Vol. VII - Nº 2552

Se trata de una cuestión -la cuestión ética- de cierto peso, que tendemos a
afrontar, sin embargo, de forma un poco superficial; o la reprimimos del todo, o bien
la resolvemos por simple contraposición con el pasado. Y de este modo se sostiene
que el terapeuta debería abandonar cualquier posición “meta” no teniendo ya
sentido su aspiración a mantener el poder en terapia (Hofman, 1985; Andersen &
Goolishian, 1990) y por lo tanto debería olvidar “cualquier definición de patología
y cualquier intento de reparar eventuales estructuras disfuncionales o vías para el
cambio” (Hoffman, 1990), o incluso debería dejar de lado cualquier esfuerzo
consciente para obtener sus objetivos terapéuticos (Hofman, 1988; Atkinson e
Heath, 1990), y todo esto con el fin de favorecer una relación no artificial, en un
clima “conversacional” de intercambio emocional auténtico y paritario con los
pacientes (Anderson & Goolishian, 1988; Griffith et al. 1990; Goolishian &
Anderson, 1992).

Intentaré más bien analizar la definición de responsabilidad terapéutica que
nace de la simple contraposición con la primera cibernética, y llegaré a la conclusión
que anticipo a continuación: es imposible para un terapeuta constructivista poner
en práctica, sin traicionarlo, el imperativo de no asumir ninguna metaposición en
el sistema terapético.

El entramado conceptual del que me serviré lo he sacado del inagotable arsenal
de Gregory Bateson. Se encuentra esbozado en dos hermosos ensayos de Hacia una
ecología de la mente y desarrollado plenamente en la obra póstuma Donde los
ángeles dudan (Bateson y Bateson, 1987): una reflexión sobre la relación entre
espontaneidad y finalidad terapéutica consciente, parte de una amplia disanima
sobre “los frágiles confines que separan lo sacro de lo profano”.

LA ESPONTANEIDAD EN TERAPIA
En su intervención en la mesa redonda sobre “Emociones y terapia sistémica”,

organizada con motivo de la clausura del congreso nacional del 1989 de la Società
Italiana di Ricerca e Terapia Sistemica, Luigi Boscolo describía de este modo una
sesión suya:

“Era la pareja más simétrica que había visto en toda mi vida. Se pasaban toda
la sesión haciéndose recriminaciones sobre banalidades del tipo ‘Yo he lavado
cinco calzoncillos, ¿tú has lavado cinco?’. ‘No, he lavado siete’, y así continuamen-
te. Ambos hacían exactamente lo mismo, y se acusaban con terrible sadismo. Si
hubieran recurrido a la violencia física se habrían matado... Por mi parte había
intentado hacer intervenciones y entrar en la conversación. Lo intenté una y otra vez.
Recuerdo que la mañana de la sesión sentía nauseas ante la idea de que a las cinco
tenía que verlos. Me dije ‘Espero realmente que no vengan’. La pareja, en cambio,
vino, y en seguida empezó con sus recriminaciones. Estuve durante veinte minutos
en silencio; experimenté sentimientos de futilidad, confusión, impotencia y náusea,
con todos sus correspondientes componentes psicosomáticos; después, de repente,



ETICA Y DEONTOLOGIA EN PSICOTERAPIA 53

hice una cosa que me vino espontánea: me dejé caer en la silla con las piernas y los
brazos abiertos. Ellos me miraron estupefactos y me preguntaron:

-’¿Qué sucede?’
-’Me rindo’, respondí.
- ‘¿Cómo, se rinde?’
- ‘Sí, me rindo’.
- ‘Pero, pero...¿en qué sentido?’
- ‘Me rindo porque me siento mal. Esta mañana he empezado a pensar que

vendriáis y he sentido náuseas. He sentido que tengo que rendirme porque me siento
totalmente impotente, y tengo miedo de enfermar. No he conseguido ayudaros: me
paro aquí. Id a otro colega, quizás él pueda hacerlo mejor. Yo declaro mi rendición
total, lo siento’.

- ‘Pero no, mire...”
- (Entonces me levanto) ‘Me marcho - digo- porque no puedo estar más aquí’.
- ‘Pero...de verdad...’.
Después se dan cuenta de que lo digo en serio. Se levantan y se miran un poco

incómodados.
- ‘Por lo que se refiere a la sesión...si queréis la pagáis, si no no la paguéis...’
- ‘¡No, no la pagamos!’
Cuando se marcharon estaba convencido que había sido un fracaso total, no

tenía ninguna duda sobre ello. Seis meses después me llama el marido y me dice:
‘Mi mujer y yo querríamos concertar otra cita (me da un ataque). Pero mire, no
queremos reiniciar la terapia, queremos sólo volverle a ver a usted!... Nos ha
ocurrido algo incomprensible: parece que todo se haya resuelto. Cuando salimos de
la última sesión estábamos desconcertados. Hemos vuelto a casa, y nos hemos
mirado, y desde ese momento ha sucedido que hemos empezado a pensar también
en un sentido positivo el uno del otro. Nuestra vida ha cambiado’.

- ‘Pero ¿estáis seguros de que no volvéis reiniciar la terapia?’
- ‘No, no, no’
- ‘Bien, tomo nota’”

EL USO (PROBLEMATICO) DE LA ESPONTANEIDAD EN TERAPIA
¿Cuántas veces en terapia, como Boscolo, nos hemos encontrado presos de

emociones fuertes, vividas espontáneamente, sin demasiadas reflexiones? Quizás
no siempre somos tan afortunados: a menudo reacciones de este tipo sirven sólo para
acelerar el momento de la interrupción de la terapia, o quizás incluso para decretar
su fracaso. Esta intervención, sin embargo, parece que fue exitosa. Y sin embargo
no se realizó como una intervención. Es más, parece que haya sido precisamente la
ausencia de cualquier finalidad consciente (su espontaneidad) lo que la hizo ser tan
eficaz.

Y de este modo el caso se concluyó felizmente, pero un interrogante perma-



REVISTA DE PSICOTERAPIA / Vol. VII - Nº 2554

nece abierto: ¿qué sucedería si quisieramos extraer del relato de Boscolo una
enseñanza para ponerla en práctica en un futuro en casos similares?

Hagamos un experimento imaginario: imaginemos que nos encontramos
frente a la misma pareja simétrica. Como de costumbre intentaremos escucharlos,
y de tanto en tanto decir la nuestra. Pero, he aquí una primera diferencia. Es probable
-incluso, esperable- que esta vez nuestros esfuerzos para escucharlos y para ser
escuchados sean un poco menos genuinos y un poco más académicos, quizás un
poco recitados “como de un guión”. En el fondo, ahora sabemos que los contenidos
no son tan importantes en situaciones de este tipo, y que ni tan siquiera los maestros
consiguen hacerse escuchar. Entonces, ¿por qué esforzarse tanto donde los maes-
tros también fracasan? Y con un mayor distanciamento, hasta notar casi un sutil
sentimiento de complacencia, asistiremos a la inagotable disputa “Yo hago todo
como tú más uno” que tantas veces, en el pasado, puso a prueba nuestra paciencia.

Como dice Gianfranco Cecchin, la psicoterapia siempre ha existido. Los seres
humanos, cuando se encuentran, producen siempre algo, y dan vida a psicoterapias
ingenuas. Los curanderos son precisamente aquellas personas que tienen esta
capacidad instintiva de hablar, de ponerse en contacto. Pero nosotros, haciendo de
terapeutas, y no de curanderos, y habiendo inventado esta profesión, estamos
costreñidos a hablar, estamos costreñidos a hacer comentarios sobre lo que
hacemos, tenemos que observar qué tiene más o menos efecto, qué emociones te
sirven más y cuáles menos. Por tanto -concluye Cecchin- acabamos siendo un poco
falsos. Y aquí empieza la idea de “parecer”. Y fatalmente las emociones, todas las
emociones, en el momento en que hablamos sobre ellas, se convierten en teatro.

Todo esto tiene un importante corolario, que enunciaré en seguida de la manera
más directa posible: si queremos crecer profesionalmente y convertirnos en
expertos (no sólo haciendo, sino poniendo también conscientemente en práctica
nuestras experiencias, haciendo que fructifiquen, no podemos olvidarnos del
“parecer”, es decir, de la representación (o de la omitida manifestación) de
emociones, actitudes, comportamientos o convicciones personales. Debemos re-
signarnos, en último término, a situarnos con modestia pero con competencia en lo
profano, renunciando a una ambición -la de la espontaneidad- que en el momento
mismo en que nace como una ambición está ya muerta. Debemos sobre todo
conseguir vencer la peligrosa tendencia a corretear por las frágiles fronteras entre
sagrado y profano que incluso “los ángeles dudan en pisar”.

LA PROFANACION INEVITABLE
Es muy fácil encontrar ejemplos de esta tendencia. Gran parte de la literatura

que trata el tema de la relación entre emociones y psicoterapia está llena. Veamos
alguno de estos ejemplos. El primero, tomado de Watzlawick, 1977:

...se hace evidente la inadecuación de un procedimiento (terapéutico) que
básicamente consiste en traducir el lenguaje analógico (hablado por el paciente)



ETICA Y DEONTOLOGIA EN PSICOTERAPIA 55

en un lenguaje digital de la explicación, de la justificación, del análisis, de la
interpretación, de la confrontación, etc. (...) en lugar de, por el contrario aprender
el lenguaje, típico del hemisferio derecho, del paciente, y utilizarlo como una vía
regia que conduce al cambio terapéutico.

Bien, admitamos que hemos sido buenos discípulos: hemo llegado a ser muy
buenos hablando el lenguaje del cerebro derecho. La cuestión es la siguiente: ¿se
trata realmente del mismo lenguaje que usan nuestros pacientes?.

Se nos presenta en seguida una diferencia: el lenguaje que llamamos derecho
de nuestros pacientes no es elegido, es el único que conocen, se expresa espontá-
neamente y sin darse cuenta. En pocas palabras: se encuadra dentro de lo sacro.
Nuestro lenguaje “derecho” inversamente -en especial cuando lo usamos con una
finalidad consciente- por ejemplo, para favorecer el cambio de un sistema, es de lo
más profano que podamos imaginar: somos conscientes de usarlo, lo estamos
eligiendo cuidadosamente entre tantos lenguajes (izquierdos y derechos) que
podríamos hablar, seleccionamos activamente metáforas y matices analógicos para
favorecer la comprensión de quien nos escucha. Y si después consideramos nuestras
exigencias de crecimiento profesional, tenemos que considerar también la necesi-
dad de convertir nuestro lenguaje “derecho” en un objeto de aprendizaje explícito,
lo que equivale a decir que deberemos continuamente profanarlo con los insturmentos
típicos del cerebro izquierdo: analisis, racionalidad, lógica, etc. Y cuanto más
expertos seamos, tanto más profanos nos volveremos.

Si para clarificar todo esto no bastara el sentido común, tómese al menos un
dato de la psicología experimental. Se ha constatado en un estudio sobre la
dominancia cerebral en la escucha musical,que ocn el crecimiento de la competen-
cia musical crecía también la dominancia del hemisferio izquierdo, mientras que en
los no iniciados predominaba el hemisferio derecho de forma casi exclusiva (Bever
y Chiarello, 1974). Falta la prueba contraria, y ser-ia interesante llevarla a cabo, pero
parece que puede aventurarse que para los psicoterapeutas las cosas funcionen de
modo parecido. Veamos otros dos ejemplos:

“demasiada conciencia puede hacer imposible la realizzción de una secuen-
cia deseada de acontecimientos. Según esto espero la constitución, en terapia de una
serie de procedimientos menos conscientes, aun sabiendo que estoy construyendo estos
procedimientos menos concientes de modo consciente” (Hoffman, 1988).

“Siempre tengo confianza en mi inconsciente. Demasiados terapeutas inten-
tan programar lo que deben pensar, en lugar de esperar o ver qué estímulos
reciben, y dejar que su mente inconsciente los procese” (Erikson, 1981)

Estos son otros tantos ejemplos de precipitación sobre los límites que dividen
lo sagrado de lo profano: cómo se puede poner conscientemente bajo control
consciente nuestra consciencia para conseguir menos consciencia? Y cómo se
puede esperar, sin verse arrastrado por la parálisis,  la e,mergencia de las reacciones
inconcinetes? ¿Se os ha dado el caso de que el supervisor os pida que uséis más las



REVISTA DE PSICOTERAPIA / Vol. VII - Nº 2556

emociones en psicoterapia? Pero como se hace para usar algo que o se impone a
nuestro control consciente o bien se convierte en otra cosa? Un didacta me dijo un
día que escribía bien,pero que usaba poco el hemisferio derecho. Intenté cokmar
este vacío y me lo pasé fatal. Finalmente se publicó el ar´ticulo (CIngolani, 1985).
Estaba permeado de un lenguaje metafdórico y evocativo, un buen ejercico para el
hemisferio derecho. pero se trataba de un “bluf”: nunca había usado tanto el
hemisferio izquierdo como para hacerlo paracer del derecho.

RESPONSABILIDAD DE UN TERAPEUTA CONSTRUCTIVISTA
Me parece que he dado ya suficientes argumentos para responder a la pregunta

sobre la redifinición de la responsabilidad del terapeuta por donde habíamos
comenzado. El imperativo de escuchar a nuestros pacientes sin referirnos a teorías;
la necesidad de establecer con ellos una auténtica relación; la sugerencia de dejarse
llevar por las emociones; el esperar que sea el inconsciente el que reaccione; el poner
bajo control el hemisferio izquierdo; el seguir la máxima de que sólo una emoción
puede cambiar una emoción... son todas fruto de buenas intenciones, pero si las
tomamos al pie de la letra nos colocan fatalmente en una posicón paradójica: la que
en terapia relacional se denomina “Sé espontáneo” (Watzlawick, 1988; 1989)

Para salir de esta posición paradójica tenemos un solo camino a disposición,
el de la desarticulación de los niveles lógicos. En este punto la exigencia de una
posicón “meta”, echada por la ventana, se nos cuela por la puerta. ¿Desde dónde
podemos decir, si no desde una posicón meta: ahora me sitúo al nivel mismo de la
familia? Si la indicación fuera de que el terapeuta no se debe hallar nunca en una
posición meta respecto a sus pacietnes, entonces debería, por principio, estar
constantmente monitorizando su propio posicionamiento en el sistema terapéutico,
con el objetivo de llevar a cabo todos los ajustes necesarios a tal fin. Pero la
monitorización no puede no pertenencer a un nivel lógico supraordenado en
relación a los ajustes.

Desde luego que el nivel meta al que me refiero se distingue sustancialmente
del que postulaba la primera cibernética. La diferencia principal está en el hecho de
uqe los procesos que generados por la meta posición de la que estamos hablando no
se refieren al poder o al control unidireccional del terapeuta sobre las familias o su
mundo emocional, sino más bien a la reflexión del terapeuta sobre sí mismo y sus
emociones en el sitema terapéutico. Es en esta diferencia donde toma cuerpo la
asimetría de los mandatos sociales del terapeuta y paciente desde una óptica
constructivista: la responsabilidad de la construcción de sí mismo con el otro,
corresponde al terapeuta, pero no inversamente, al paciente respecto al terapeuta.

Superadas las viejas metáforas de la primera cibernética, (la mente como caja
negra; el control del terapeuta durante la sesión, etc.) tenemos que evitar tomar
demasiado al pie de la letra las nuevas y seductoras metáforas que la han sustituido.
Fruggeri y Mateini (1991) tienen razón cuando afirman: “palabras como narración



ETICA Y DEONTOLOGIA EN PSICOTERAPIA 57

o conversación pueden llegar a sustituir sesión, cura e, incluso, terapia, sólo si
hacen referenia al contexto en el que se utilizan. El contexto terapéutico es, desde
luego, sdocial e interpresonal, pero no puede reducirse a cualquier tipo de proceso
interactivo”.

Y esto vale para cualquier “co-” que se utilice para definir el proceso
terapéutico. No basta con hablar de co-construcción, co-evolución o co-creación.
Los “co-”, por definición, tienden a con-fundir

Está bien si los utilizamos para subrayar la conquista de la igualdad
epistemológica de nuestros pacientes después de la apertura de la caja negra y para
salir del delirio de omnipotencia del control unidireccional del terapeuta sobre las
vicisitudes terapéuticas. Pero van muy mal si, al utilizarlos, nos olvidamos de las
diferencias y, sobre todo, si consideramos que toca a nosotros terapeutas y no a
nuestros pacientes, la responsabilidad de la construcción y de la co-construcción,
de la evolución y de la co-evolucion, de la creación y de la co-creación, y, si se da
el caso, de la fusión y de la con-fusión.

UN EJEMPLO CLÍNICO
Valentina tiene 38 años. Hace diez años la vi con su marido Michele por

algunas sesiones, el tiempo suficiente como para superar un leve transtorno de
ansiedad. Estaban satisfechos de los resultados obtenidos y, sobre todo, empezaban
a estar cansados de los largos e incómodos viajes a Roma. Han vuelto a encontrarme
de nuevo. Para Michele el tiempo parece haberse detenido. Solamente se muestra
un poco más silencioso y distante que antes. Valentina, en cambio, ha adelgazado
mucho, tiene los pómulos salidos y unas ojeras que no recordaba. Con un tono
preocupado me cuentan que durante este último año Valentina ha padecido un
molesto transtorno gastro-intestinal y que ésta había sido la causa de su adelgaza-
miento: “el dolor cuando digería era tan fuerte que me dolía tan sólo al pensar que
tenía que sentarme a la mesa y comer”. La terapia farmacológica (a base de
antiácidos y de espasmolíticos) había funcionado bastante bien hasta hacía dos
meses, “después (era el día de mi cumpleaños y entre los regalos había una caja de
galletas. Me gustaban mucho  y me las terminé en dos días. Nunca había sido tan
golosa, más bien lo contrario. Y aquel hecho..., no haber tenido un freno saberme
frenar..., me ha sorprendido. Recuerdo que aquella noche, pensando en ello, he
tenido miedo de que pudiese engordar..., engordar tanto: no me había controlado,
podía volverme a ocurrir..., y ya me veía yo gorda como mi madre. Pero sólo ha sido
un instante. Algunas noches después me han invitado a cena. Me sentía bien
respecto al estómago. Había un pollo con arroz buenísimo, y me lo he comido a
gusto. Pero mientras volvía a casa he pensado en ello de nuevo, y otra vez me ha
vuelto aquel miedo a engordar sin fin. Esta vez no ha sido sólo un flash. He
empezado a darle vueltas, y a angustiarme. Pensaba que no había ningún motivo
para asustarme por la gordura y que..., es más, nunca había estado tan delgada... De



REVISTA DE PSICOTERAPIA / Vol. VII - Nº 2558

repente me ha venido a la mente la anorexia... Esta palabra me retumbaba en la
cabeza... y entonces me he acordado de un episodio de un reality show que vi en la
televisión hace algun tiempo. Había una chica anoréxica que contaba su historia.
Usted me conoce bien doctor..., me ha preocupado en seguida y no he podido dormir
durante toda la noche. Pero después, al día siguiente me había pasado todo..., una
chica anoréxica que no comía. Estaba muy delgada pero no quería comer, porque
si se sentaba a la mesa entonces no era capaz de controlar, habría comido tanto, y
se habría engordado sin fin... ¡Doctor! ¡Justo como yo pensaba que me podía
suceder a mí! He pensado que me había cogido la anorexia. Y después me he
acordado de Antonio, el amigo médico que me envió a usted hace diez años...; me
he acordado que cuando aún padecía del estómago (antes de que hiciesen efecto los
fármacos) me había dicho riendo que según él todo esto era una cuestión mental, que
el estómago no tenía nada que ver y que si continuaba así podía volverme anoréxica.
Pensé que era una broma... ¿Y si, por el contrario, hablaba en serio? En fin, he
empezado a sentirme confusa. Cada vez más angustiada...; me parecía enloque-
cer..., y de nuevo el pánico. No podía evitarlo...; lo sé, doctor, que usted es
contrario..., pero he tenido que ir a leerme la enciclopeda médica..., y menos mal que
esta vez no me lo he creído! Allí decía que la anorexia quita el apetito. Yo, en
cambio, no he perdido el apetito... Por favor, doctor, no me diga usted también que
soy anoréxica. ¿Soy anoréxica, doctor?.. ¿Doctor?... ¿Qué está pensando?”.

El doctor piensa. Hablar..., por supuesto. Pero ¿qué temas elegir, qué pala-
bras?. ¿Decirlo todo?. Y ¿con qué tono?. ¿Hay algo que se debería omitir?.
Clarificar la situación, hacer otras preguntas: obviamente. Pero hacia donde
dirigirse, dado que también el hacer preguntas (además del estar en silencio) en
nuestra profesión equivale a intervenir (Cingolani, 1991)?. ¿La enfermedad orgá-
nica?. ¿La relación con Michele?. ¿La fase vital de los dos hijos?. Co-desarrollar.
¿Pero hacia cuál de los infinitos futuros posibles?. Co-construir significados. Pero,
¿cuáles, entre los pocos, poquísimos que pueden ser al mismo tiempo aceptables y
útiles -o por lo menos no dañinos- para Valentina?. El doctor se interroga. Estas
preguntas un paciente puede ni planteárselas, pensando en el diálogo con el propio
terapeuta. Él puede tomarse así las cosas tal como vienen. Tiene, hablando en
propiedad, la posibilidad y el derecho de “conversar”. Un terapeuta, en cambio,
tiene la responsabilidad del desarrollo y de las consecuencias de aquella conversa-
ción. Es por esto que el terapeuta piensa, y no le falta materia. Detraás de su tono
coloquial y relajado se precipitan imágenes, escenarios, previsiones y fantasmas.
Valentina con su sugestionabilidad, el marido que nunca ha estado cerca de ella y
que ya en el pasado la había traicionado (y tal vez lo volvía a hacer) la hija en vísperas
de su casamiento (fue casual que el episodio de los biscotes se hubiese presentado
justo dos días después de la boda de la hermana del novio de la hija?)... Viejas
historias, recuerdos, otras terapias y otros pacientes: alternativas entre las que
escoger. En momentos como estos sabe que sus palabras pueden pesar como losas.



ETICA Y DEONTOLOGIA EN PSICOTERAPIA 59

Por ello piensa y repiensa. Contestar a la pregunta de Valentina remitiéndose
(escondiéndose) detrás de la fría objetividad del DSM-IV? Y si se plantease el
diagnóstico de “anorexia”? Las enfermedades mentales son las que más se dejan
influenciar por las palabras, aunque sean científicamente verdaderas. Dichosos los
médicos generales. Si un diabético es diagnosticado de diabético su hiperglicemia
puede aumentar transitoriamente a causa del impacto emotivo de la noticia.
Mientras que el doctor “psico” tiene que pensar mucho sobbre las consecuencias de
sus palabras. Si es experto sabe que pueden resultar terribles o refinadas, y que
además dependen no sólo de las palabras mismas, sino de los oídos que las
escuchan, y que de la construcción de tales oídos es tan responsable como de la
pronunciación de sus palabras. Y, en consecuencia piensa y repiensa. Piensa en sus
diagnósticos como profecías autocumplidoras (Watzlawick, 1981): en todas las
crisis familiares, nacidas de haber hecho la hipótesis de que el síntoma de un hijo
podía tener que ver con un conflicto oculto en la pareja, o a todos los síntomas
fóbicos derivados de una hipótesis cardiológica de poca relevancia (se trata de una
arritmia) que termina por convertirse en el motor de una insguridad sobre la propia
integridad fisica. El doctor piensa en todas estas cosas y tiene bastante para darse
cuenta que dejarse llevar por el inconsciente es un lujo que no puede permitirse, en
la suposición de que lo consiguiera.

CONCLUSION
Puestas las cosas de este modo, ¿qué hacer con nuestra espontaniedad y con

la autenticidad de nuestras emociones en psicoterapia? ¿Tenemos que prescindir de
ellas? Desde luego que no. Siempre habrá algo que no sepamos que sabemos, que
somos o que hacemos espontánemanete. Tal vez tengan razón quienes dicen que es
dentro de estos factores que se encuentra el factor curatativo de la relación
terapéutica. Pero en el momento en que aceptamos conscientmente esta tesis, la
estamos traicionando. La podríamos sostener fielmente sólo a una condición, la de
dejar de hacer terapia inmediatamente. No se da otra alternativa, puesto que la
poesía, como dice Robert Frost, “es todo lo que se pierde en una traducción”.

En el presente artículo el autor explora el nexo existente entre la psicoterapia de
orientación constructivista y la ética. Se toma la terapia familiar como ejemplo de una
vasta gama de psicoterapias que en estos últimos años han adoptado un marco
epistemológico de tipo constructivista.

Traducción: Empar Torres i Aixalà



REVISTA DE PSICOTERAPIA / Vol. VII - Nº 2560

Nota Editorial:
Este artículo apareció con el título “Etica e costruttivismo. Un punto di vista
relazionale-sistemico” en Psicobiettivo, 14, pp. 35-44, 1994. Agradece-
mos el permiso para su publicación.

Referencias Bibliográficas:

ANDERSON,T, & GOOLISHIAN, H. (1988). Human systems as linguistic systems: Preliminary and evolving
ideas about the implications for clinical theory. Family Process, 27, 371-393.

ATKINSON, B., & HEATH, A. (1990).Further thoughts on second order family. Family Process, 29 (1), 145-156.
BATESON, G., & BATESON, M.C. (1987). Dove gli angeli esitano. Verso un’epistemologia del sacro. Milano:

Adelphi.
BEVER, T.G., & CHIARELLO, R. (1974). Cerebral dominance in musicians and nonmusicians. Science, 185, 537-

539.
CINGOLANI, S. (1985). La storia infinita. Terapia Familiare Notizie, 4.
CINGOLONI, S. (1991). La diagnosi della diagnosi (in terapia familiare). In M. Togliatti & U. Telfener (a cura di),

Dall’individu al sistema. Manuale di psicopatologia relazionale (pp. 31-43). Torino: Bollati Boringhieri.
ERICKSON, M. (1984). Citado en D. Gordon & M. Meyers-Anderson (1981), Phenix. I modelli terapeutici di

Milton Erickson. Roma: Astrolabio.
FRUGGERI, L., & MATTEINI, M. (1991). Strutture e livelli della narrazione terapeutica. In V. Ugazio, Emozioni,

soggetto, sistemi (pp. 68).
GOOLISHIAN, H., & ANDERSON, T. (1992). Strategia ed intervento o non-intervento. Un problema teorico?.

Terapia Familiare, 39, 5-17.(Original publicado en Journal of Marital and Family Therapy, 18 (1), 1992).
GRIFFITH, J., GRIFFITH, M., & SLOVIK, L. (1990). Mind-body problems in family therapy: Contrasting first-

and second-order cybernetics approaches. Family Process, 29 (1), 13-28.
HOFFMAN, L. (1985). Beyond power and control: Toward a “second order” family systems therapy. Family

Systems Medicine, 3, 381-396.
HOFFMAN, L. (1988). Reply to Stuart Golann. Family Process, 27 (1), 51-64.
HOFFMAN, L. (1990). Constructing realities: An art of lenses. Family Process, 29 (1), 10.
WATZLAWICK, P. (1980). Il linguaggio del cambiamento. Milano: Feltrinelli.(Original inglés, 1977).
WATZLAWICK, P. (1981). Le profezie che si autodeterminano. In P. Watzlawick, La realtà inventata


