





REVISTA
DE
HUMANIDADES

UNED - CENTRO ASOCIADO DE SEVILLA






Direccion
Editor

Directores asociados
Assistants Editors

Secretario de
Redaccion
Editorial Secretary

Consejo de
Redaccion
Editorial Staff

Consejo Asesor
Board of Consulting
Editors

Revista de Humanidades
ISSN 1130-5029 /7 E-ISSN 2340-8995

Redaccién y administracion:

Revista de Humanidades

Universidad Nacional de Educacion a Distancia (UNED)
Centro Asociado de Sevilla
Avda. San Juan de la Cruz, num. 40

41006 Sevilla (Espana)

Teléfono: (+34) 954 12 95 90 / Fax: (+34) 954 12 95 91
Correo-e: rdh@sevilla.uned.es
http://www.revistadehumanidades.com

Consejo Editorial / Editorial Board

Fernando Lopez Luna (UNED, Espafia)
Rafael Cid-Rodriguez (UNED, Espaifia), Jos¢ Dominguez Leén (UNED, Espaiia)

Eladio Bodas Gonzalez (UNED, Espafia)

José Luis Cano Ortigosa (University of Michigan, Estados Unidos), Miguel Cruz
Giraldez (Universidad de Sevilla, Espafia), Rafael Jiménez Fernandez (Universidad
de Cadiz, Espafia), Elizabeth Kissling (University of Richmond, Estados Unidos),
Fernando Martinez Manrique (Universidad de Granada, Espana), Isabel Maria
Martinez Portilla (Universidad de Sevilla, Espana) M* del Carmen Monreal
Gimeno (Universidad Pablo de Olavide, Espana), Teresa Murillo Diaz (UNED,
Espaia), Carlos Jos¢ Romero Mensaque (UNED, Espafia), Mariano Sanchez
Barrios (Universidad de Sevilla, Espana), Antonio Sanchez Gonzalez (Universidad
de Huelva, Espana), Carmen de la Vega de la Muela (UNED, Espafia), Pablo
Veiguela Fernandez (UNED, Espana).

Internacional / International: Julia Cardona Mack (The University of North
Carolina at Chapel Hill, Estados Unidos), Maria Castafieda de la Paz (Universidad
Nacional Autéonoma de México, México), Martin Favata (The University of
Tampa, Estados Unidos), Maria Antonia Garcés (Cornell University, Estados
Unidos), David Greenwood (Cornell University, Estados Unidos), Elio Masferrer
Kan (Escuela Nacional de Antropologia e Historia, México), Bernard Vincent
(Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales de Paris, Francia), Amanda Wunder
(Lehman College, Estados Unidos)

Nacional / National: Carlos Barros Guimerans (Universidade de Santiago de
Compostela, Espafia), Jaime Garcia Bernal (Universidad de Sevilla, Espana),
Guillermo Dominguez Fernandez (Universidad Pablo de Olavide, Espafia),
Fernando Fernandez Goémez (Museo Arqueologico de Sevilla, Espana), Domingo
Luis Gonzalez Lopo (Universidade de Santiago de Compostela, Espafia), Aurelia
Martin Casares (Universidad de Granada, Espaia), Maria Luz Puente Balsells
(Universitat Autonoma de Barcelona, Espafia), Manuel Romero Tallafigo
(Universidad de Sevilla, Espafia), Francisco Vinals Carrera (Universitat Autonoma
de Barcelona, Espafia)



Fundadores / Founders: Luis V. Amador Muiioz (Universidad Pablo de Olavide, Espaia), Bernardo Pareja
Pefias (UNED, Sevilla, Espafia), Jos¢é Dominguez Ledn (UNED, Espaiia).

Servicio de traduccién / Translation Service: Carmen Lopez Silgo, Matilde de Alba Conejo, Carmen
Toscano San Gil (UNED, Espana)

Bases de datos y repertorios bibliograficos en las que RdH esta referenciada / Databases and
bibliographic repertoires which is referenced RdH:

- ANEP/FECYT (Espana)

- CAPES QUALIS (Brasil)

- CARHUS PLUS+ (Espafia)

- Catalogo Latindex (México)

- CIRC. Clasificacion Integrada de Revistas Cientificas de Ciencias Sociales y Humanas (Espafia)
- Crossref

- DIALNET (Espana)

- DOAJ (Suecia)

- Dulcinea (Espafia)

- ESCI. Emerging Sources Citation Index (Thomson Reuters, Estados Unidos)
- E-SPACIO (UNED, Espafia)

- ERIH Plus (Noruega)

- Fuente Académica Plus (EBSCO, Estados Unidos)

- Google Scholar (Estados Unidos)

- Hispana (Espana)

- ISOC - Ciencias Sociales y Humanidades (CSIC, Espaiia)

- MIAR. Matriu d’Informacié per a I’ Avaluacié de Revistes (Espafia)
- MLA. Modern Language Association (EBSCO, Estados Unidos)

- PIO. Periodical Index Online (PROQUEST, Estados Unidos)

- Recolecta (Espaia)

- REDIB (CSIC, Espaia)

- Regenta Imperio (Alemania)

- ROMEO-Sherpa (Reino Unido)

- Ulrich’s Periodicals Directory (Estados Unidos)

Edita / Publisher:
UNED. Centro Asociado de Sevilla
Avda. San Juan de la Cruz, ntim. 40, 41006 Sevilla (Espaia)

© de los textos los autores

ISSN: 1130-5029

Deposito Legal: SE-775-1988

Magquetacion y produccion: Fénix Editora
www.fenixeditora.com



RdH: Revista de Humanidades
ISSN 1130-5029
N° 27 (2016)

INDICE

Monografico: Predicacion y Religiosidad Popular en la Andalucia de la

Modernidad: quinientos afios de dominicanismo (1515-2015)

Introduccion
Carlos José Romero Mensaque (€d.) ............cccccouveiceiieicieiiianieiieiieeen,

La Provincia Bética de la Orden de Predicadores durante la Baja Edad Media.
Los frailes
José Maria Miura Andrades ...................cccoeceveveiieciieiiiiiiieeeieeeee e,

Fray Domingo de Mendoza y el convento de San Pedro Martir de Las Palmas.
Una aproximacion historiografica
José Barrado Barquilla (O.P) ...........cccccoovveiiiiiaiiiiiieieeieeie e

Los dominicos y los sermones cuaresmales en el cabildo municipal de Cérdoba
durante el siglo XVII
Juan Aranda DOncel ....................cccccooeiiieiiieiiieiieeee e

Los Dominicos y la Inquisicion en Sevilla durante la Modernidad
Antonio Larios Ramos (O.P) .........cccccccvoviieiiiiiiiieiieecieeee e

Dominicos y religiosidad popular en el oriente de la provincia de Andalucia
Antonio Bueno ESpinar (O.P) ........ccccccoiioiiiiiiiiiiiiieiiee e

Cofradias y devociones populares en el convento de Santa Cruz la Real de
Granada
Miguel Luis Lopez-Guadalupe MUumioz ................cc..ccooevevevcieeceeecieennnanne.

La predicacion dominicana del Rosario. El Rosario de la aurora de Zafra en
el siglo XVIII
Carlos José Romero Mensaque ................cc.cccoecuevieeeceeeiieeiienieeieseeeienneens

11

43



Nuevas noticias sobre la ruina y reconstruccion de la iglesia del Real Convento
de San Pablo de Sevilla, segiin un manuscrito inédito de 1692-1708
JOSE ROAA PTG ... 193

La Virgen del Rosario del convento de Santa Cruz la Real en la Granada
barroca

Juan Jesus Lopez-Guadalupe MUmioz .............c..cccccevceiciiciiiiiieaeee. 233

YN 10 ) (ST 271

CrItEr10S €AITOTIALES ...eeeeeeiieiieeeee ettt ettt e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e eeeeas 277



RdH: Revista de Humanidades
ISSN 1130-5029
N° 27 (2015)

CONTENTS

Monograph: Preaching and Popular Religiosity in Andalusiaof
Modernity: five hundred years of dominicalism (1515-2015)

Introduction
Carlos José Romero Mensaque (€d.).............ccc.cccceeviveviieiieincieaiieanenanne,

The Province of Betica of the Order of Preachers in the Late Middle Age. The
friars
José Maria Miura Andrades ................cccocveoeeviiciioiiiiiiiieeee e

Domingo de Mendoza and the convent of San Pedro Martir de Las Palmas. A
historiographical approach
José Barrado Barquilla (O.P) .........cccoooeiiiiiiiiiiieeeeeee e

The Dominicans and the Lenten sermons in the municipal council of Cordoba
during the XVIIth century
Juan Aranda DOncel .................ccccooeeviiiieiiieiiieiieeeie e

The Dominicans and the Inquisition in Seville during Modernity
Antonio Larios Ramos (O.P) .........cccccccooeiiieieiiiieeieeeeeeeeeeee e,

The Dominicans Order and popular religiosity in the east of the province of
Andalucia
Antonio Bueno ESpinar (O.P) ........ccccocoiiiiiiiiiiiiiiiiiiee e

Confraternities and popular devotions in the convent of Santa Cruz la Real of
Granada
Miguel Luis Lopez-Guadalupe MUumioz ................cccccocveveveeciaeceeaiieaneene,

Dominican preaching of the rosary: The dawn rosary of Zafra in 18 th
Century

Carlos José Romero Mensaque ................ccccoouceeiceieeicieiiaiiesiesieeeen

11

17

43

63

91

113



New information about the ruin and reconstruction of the church of the Royal
Convent of San Pablo in Seville, according to an unpublished manuscript of
1692-1708

JOSE ROAG PEIG ...ttt 193

The Virgen del Rosario of Santa Cruz la Real convent in Granada baroque
Juan Jesus Lopez-Guadalupe MUmioz ................ccccooveveviiciioeiiiiieen 233

AUTNOTS oo e et e e e e et e e e e e e et eeeeeseeeaaaeeas 271

Editorial POIICY ....ooocuiiiiiiiiiiiecie ettt et e enae e 277



Introduccién

Carlos Jos¢ Romero Mensaque
UNED. Centro Asociado de Sevilla






Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 11-15. ISSN 1130-5029

Introduccion

Introduction

Carlos José Romero Mensaque
UNED. Centro Asociado de Sevilla
cromero@sevilla.uned.es

Fecha de recepcion: 19/12/2015
Fecha de aceptacion: 21/12/2015

Resumen

Presentacion del monogréafico: Predicacion y Religiosidad Popular en la Andalucia
de la Modernidad: quinientos afios de dominicanismo (1515-2015).

Palabras clave: Predicacion; Religiosidad Popular; Andalucia; Dominicos
Abstract

Presentation of the monograph: Preaching and Popular Religiosity in Andalusiaof
Modernity: five hundred years of dominicalism (1515-2015).

Keywords: Preaching; Popular Religiosity; Andalusia; Dominicans

Para citar este articulo: Romero Mensaque, Carlos José (2016). Introduccion.
Revista de Humanidades,n. 27, p. 11-15, ISSN 2340-8995 (ISSN-e 2340-8995)

El 21 de enero de 1515 se hace efectiva en el primer capitulo provincial
de Valladolid la ereccion de la Provincia de Andalucia o Bética de la Orden de
Predicadores, haciendo efectiva el Breve que en este sentido habia escrito el papa
Leon X en 10 de octubre de 1514.

En el momento de su ereccion ya existian once conventos de frailes y habian
sido enviadas a América varias expediciones misioneras con religiosos de la Orden
desde los conventos andaluces.

Al cumplirse 500 afios de este acontecimiento, se ha querido publicar un
nimero monografico de Revista de Humanidades para dar a conocer la importancia
historica y artistica de la Orden de Predicadores en Andalucia y la baja Extremadura,
especialmente en la época moderna (siglos XVI- XVIII) donde llega a su mayor
eclosion el legado cultural a través de personalidades eximias como Fray Bartolomé
de las Casas o Fray Luis de Granada y otros muchos frailes que, con su predicacion

13



Introduccion - Carlos José Romero Mensaque

de alto contenido teoldgico y pastoral, crearon un importante estado de opinién en
la sociedad, anticipando modelos significantes que se traducian en obras impresas
de extraordinaria difusion, politicas de reforma teoldgicas y eclesiales y una
importantisima difusion de la religiosidad popular a través de las cofradias del Dulce
Nombre de Jesus y del Rosario y el fendmeno de los rosarios publicos.

En este nimero recogemos nueve articulos de acreditados especialistas que
tratan de abarcar diversos aspectos significativos de estos 500 afios de dominicanismo
en Andalucia y baja Extremadura.

Los cuatro primeros articulos hay que incluirlos en un primer bloque referido
propiamente a los frailes, sus conventos, figuras destacadas y la labor desarrollada
en la pastoral de la Orden.

En primer lugar, el profesor Miura Andrade nos sitia en los precedentes de la
Provincia Bética, analizando los procesos de implantacion conventual, la creacion
de los primeros centros de ensefianza, sus vinculos con la monarquia, la nobleza y
el conjunto social en los distintos territorios hasta la creacion de la Provincia Bética,
asi como su ereccion y primeros pasos, especialmente lo relacionado con la primera
evangelizacion americana.

Fray Antonio Larios, especialista en la Inquisicion sevillana, traza la trayectoria
historica del Tribunal en la Sevilla de la Modernidad y la comunidad de
dominicos del real convento de San Pablo, haciendo especial mencion a su
fundador Fray Alonso de Ojeda y los primeros momentos del tribunal, asi
como diversos casos de importancia referentes a herejias como el caso de los
alumbrados.

El académico Aranda Doncel presenta un estudio del importante papel
jugado en Coérdoba por los dominicos y el conjunto de las ordenes religiosas en
los sermones instituidos por el concejo en su sala de sesiones durante los jueves de
cuaresma, especialmente los del convento de San Pablo el Real. Un caso excepcional
es el del beato fray Francisco de Posadas, miembro de la comunidad de Scala Coeli,
quien goza de un gran ascendiente en la sociedad cordobesa de su tiempo por la
encomiable labor pastoral y testimonio de vida.

Fray José Barrado hace una interesante aportacion sobre los primeros
momentos de los Dominicos en las Islas Canarias y la figura de fray Domingo de
Mendoza, fundador del convento de las Palmas y uno de los principales artifices de
la implantacion de la Orden en el Nuevo Mundo (América).

El segundo bloque de articulos analizan la predicacion de la Orden en lo
referente a la religiosidad popular: devociones, cofradias y el fenémeno de los
rosarios de la aurora.

Fray Antonio Bueno nos expone un estado de la cuestion sobre la pastoral
de la Orden en la implantacion de las cofradias del Dulce Nombre de Jests y

14



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 11-15. ISSN 1130-5029

de Nuestra Sefiora del Rosario en los territorios de la provincia durante la
Modernidad, cumpliendo asi con los mandatos que emanaban de los Capitulos
Generales y provinciales. En el articulo se establece una interesante cronologia de
las fundaciones.

Un estudio sobre las devociones y cofradias mas significativas que existieron
en el real convento de Santa Cruz de Granada durante la Modernidad es el tema
del articulo del profesor Lopez-Guadalupe, incidiendo en las mas especificamente
dominicanas como el Rosario, donde contd con una importantisima cofradia. La
comunidad dominica tuvo un papel decisivo en la conformacion de estas devociones
y cofradias, a las que impregnd de su genuino carisma.

El profesor Romero Mensaque, especialista en el fenomeno rosariano, aborda el
tema de la predicacion dominicana en la religiosidad popular en la ciudad de Zafra,
en la misma frontera de la provincia, refiriéndose a la devocion de los rosarios de la
aurora. Para ello estudia una interesante Hermandad de Nuestra Sefiora de la Aurora
situada en la Puerta de Sevilla durante el siglo XVIII a través de documentacion
inédita, donde son los propios laicos junto al clero local quienes extienden el carisma
dominicano del rosario a la cotidianidad del ambito popular.

El ultimo bloque lo componen dos articulos sobre aspectos artisticos
relacionados con sendos conventos dominicos: el de la antigua iglesia de San Pablo
en Sevilla y el de Santa Cruz de Granada en torno a la Virgen del Rosario.

El profesor Roda Pefa estudia las circunstancias en que se produjo la ruina
de la antigua iglesia del convento dominico de San Pablo el Real de Sevilla en
1691, y de los comienzos de su inmediata reconstruccion en clave barroca por el
arquitecto Leonardo de Figueroa (1654-1730) y también se refiere a ciertos aspectos
devocionales y artisticos de este desaparecido templo hispalense de la Orden de
Predicadores.

Por tltimo el doctor Lopez-Guadalupe ensaya una reconstruccion de la historia
devocional de la Virgen del Rosario de Granada que la convierte en un ejemplo
eminente de la religiosidad popular barroca. En ella interaccionan los intereses
pastorales de la orden dominica con la renovaciéon de la imagen de la monarquia
hispénica. En este proceso el auge de la devocion a la Virgen del Rosario la proyecta
hasta el crucero de la iglesia y sirve de estimulo a la conclusion de las obras del
templo.

Agradecemos muy sinceramente a la direccion de la Revista de Humanidades
el habernos dado la oportunidad de publicar este nimero monografico y a la propia
Orden de Predicadores por su disponibilidad en todo momento a la hora de las
investigaciones. Es de esperar que las paginas que siguen contribuyan a un mejor
conocimiento de la Predicacion Dominicana y la Religiosidad Popular en Andalucia
y la baja Extremadura.

15






La Provincia Bética de la Orden de Predicadores
durante la Baja Edad Media. Los frailes

José Maria Miura Andrades
Universidad Pablo de Olavide (Sevilla)






Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 17-42. ISSN 1130-5029

La Provincia Bética de la Orden de Predicadores durante la
Baja Edad Media. Los frailes

The Province of Betica of the Order of Preachers in the
Late Middle Age. The friars

José Maria Miura Andrades
Universidad Pablo de Olavide (Sevilla)
diredghf@upo.es

Fecha de recepcion: 23 de octubre de 2015
Fecha de aceptacion: 3 de diciembre de 2015

Resumen

La presencia de la Orden de Predicadores en los territorios de la futura Provincia
Bética, corre paralela a los procesos de conquista y repoblacién del territorio
acometidos por la Corona de Castilla entre los siglos XIII y XV. Analizamos
los procesos de implantacién conventual, la creacién de los primeros centros de
ensefianza, sus vinculos con la monarquia, la nobleza y el conjunto social en los
distintos territorios hasta la creacién de la Provincia Bética. Tras ello, estudiamos
la adecuacién de la misma al gran reto que supone la incorporacién de los
territorios americanos a la Corona de Castilla y la necesidad de labor pastoral para
los pobladores de los nuevos territorios.

Palabras clave: Orden de Predicadores; Dominicos; Andalucia; Conventos; Edad
Media

Abstract

The presence of the Order of Preachers in the future Betica Province runs in
parallel to the processes of conquest and repopulation of the territories by the
Castilla Kingdom between the 13th and 15th Centuries. We analyse the processes
of Convent foundation, the growth of its first schools, its links with monarchy,
nobility and social groups in the different territories until the creation of the
Betica Province. In addition to this, we study its adequacy to the challenge that the
incorporation of the American territories into the Castilla Kingdom meant, and the
need of pastoral work for the population in the new territories.

Keywords: Order of Preachers; Dominicans; Andalusia; Convents; Middle Age
Para citar este articulo: Miura Andrades, José Maria (2016). La Provincia Bética

de la Orden de Predicadores durante la Baja Edad Media. Los frailes. Revista de
Humanidades,n. 27, p. 17-42,ISSN 1130-5029 (ISSN-e 2340-8995)

19



La Provincia Bética de la Orden de Predicadores... - José Maria Miura Andrades

SUMARIO: 1.Introduccién. 2. La presencia dominica en la Andalucia musulmana.
3.Lapresencia dominica en la Andalucia cristiana. El siglo XIII. 4. Las fundaciones
del siglo XIV. 5. Las fundaciones del siglo XV. 6. El siglo X VI hasta la creacién de
la provincia Bética. 7. Conclusiones. 8. Fuentes consultadas.

1. INTRODUCCION

El padre Quirds, narrando la situaciéon en la que se encontraban los estudios
sobre la Provincia Bética de la Orden de Predicadores indicaba, en 1915, que “ni
siquiera hay una agrupacion de los santos beatificados menos se encontraria un
catalogo de sus autores y libros, de los fundadores de otras Provincias, Universidades
y Centros Docentes, misiones, relaciones con alta y baja sociedad, monasterios o
casas de oracion” (Quirds, 1915: 16-17). Algo se ha avanzado en el conocimiento
de la historia provincial en el ultimo siglo, aunque poco. Es de destacar el excelente
trabajo de acopio realizado por Alvaro Huerga (1992) que intent6 sentar las bases
de posteriores desarrollos. Sin embargo, se hace preciso continuar con el esfuerzo
realizado, especialmente en el periodo que va desde la llegada de los dominicos a
tierras andaluzas hasta su constitucion en Provincia Bética. Esa es nuestra intencion.

La fecha inicial de nuestro estudio es la de 1236, con la creacion del primer
convento dominico en Andalucia: San Pablo de Cérdoba. La fecha final responde
al proceso de creacion de la Provincia Bética. En 1513 el Capitulo Provincial de la
Provincia de Espafia toma la decisidon trascendental de erigir una nueva provincia
dentro de las necesidades que se le plantean a los dominicos con el aumento del
numero de conventos y de frailes andaluces volcados en la evangelizacion de las
tierras incorporadas a la Corona de Castilla al otro lado del Atlantico. Se trataba
de un proyecto de futuro. Un afo mas tarde, Leon X expidié en Viterbo, el 10 de
octubre, el breve Exposuiti Nobis por el que erigi6 la nueva provincia dominicana
Bética, separada juridicamente de la de Espafia. La nueva provincia se compone de
los conventos establecidos al Sur del rio Guadiana (incluyendo Canarias, Africa y
los nuevos territorios americanos) y el Reino de Murcia en el Oriente. En 1515 el
Capitulo General de la Orden celebrado en Napoles informa a los capitulares de la
creacion de la Provincia Bética (Huerga, 1992: 73-74).

Es nuestra intencion hacer un elenco de las razones de la creacion de conventos,
resultado de unas necesidades y realidades socioecondémicas y de mentalidad,
clarificando su numero, su distribucion espacial y sus procesos de fundacion
y ereccion en los territorios al Sur del rio Guadiana, espacio de gran extension y
con realidades histéricas dispares: Extremadura, La Mancha, Murcia, Andalucia
Bética y el Reino de Granada. Sin citar la realidad Canaria y Africana, ademas de la
Americana.

Los inicios de la presencia religiosa regular en Andalucia se encuentran
plenamente incardinados en los procesos de conquista y repoblacion de los territorios

20



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 17-42. ISSN 1130-5029

del Valle del Guadalquivir. Asi, al hilo de la expansion militar se produce una
reorganizacion del espacio y el traslado de instituciones que modifican la percepcion
del mismo. La creacion o traslacion de sedes episcopales, la creacion de cabildos
catedralicios o colegiales, arcedianatos, parroquias, de los que se ha ocupado el
profesor Sanchez Herrero en diversas ocasiones (Sanchez, 2010: 237-250), junto
con la presencia de los establecimientos monasticos y conventuales transforman el
paisaje cristianizandolo.

La realidad de la Andalucia conquistada en el siglo XIII, como ha puesto de
manifiesto el profesor Gonzélez Jiménez (2005: 277-296), es la de la existencia de
una vida urbana importante (Andalucia se encontraba ampliamente urbanizada) que
dominaba y controlaba un amplio espacio y las actividades que se desarrollaban en el
mismo. La labor repobladora inicial se centrd en los grandes nucleos poblacionales
lo que reforzo el papel central de estos grandes centros urbanos. Debemos tener
presente que la religiosidad del siglo XIII, al hilo de las pautas marcadas por el IV
Concilio de Letran, basculaban hacia la espiritualidad mendicante desplazando a la
vida monastica.

Es por ello que las principales acciones creadoras de espacios conventuales
sean llevadas a cabo por la monarquia, sobre lo que consideraban los principales
centros controladores del espacio y en ellas establezcan institutos mendicantes. Los
conventos fundados en el siglo XIII deben ser considerados mas como un instrumento
de politica urbanistica y responden a una estrategia de ordenacion espacial mas que
a servir de verdaderos vectores de los desarrollos urbanos. Asi se entiende que las
fundaciones se centren en Baeza, Ubeda, Jaén, Andujar, Cérdoba, Sevilla, Murcia y
Jerez de la Frontera.

2. LA PRESENCIA DOMINICA EN LA ANDALUCIA MUSULMANA

En 1225 sabemos de la presencia de franciscanos y dominicos en los reinos
de Miramamolin, posiblemente también en la Andalucia musulmana, enviados
por Honorio III, con el fin de atender a los cristianos en ellas residentes (soldados,
comerciantes y esclavos) y convertir a los musulmanes (BOP, I, 16). Por estas mismas
fechas el arzobispo de Toledo, Rodrigo Jiménez de Rada, consagraba como obispo
de Marruecos a un dominico: fray Domingo. De su presencia efectiva en tierras del
Miramamolin nos consta por una carta del papa Honorio III, datada ese mismo afo,
a ¢l dirigida como prior de los frailes predicadores enviados por el papado al reino de
Marruecos (Lopez, 1941: 7). Un afio mas tarde, fray Domingo era nombrado obispo
de Baeza, aun en manos musulmanas, dentro de la archidiocesis toledana, aunque
con misiones y destino en la totalidad del reino de Marruecos (Sanchez, 1987: 60).
Lo cierto es que, tras la conquista castellana de la ciudad, el mismo fray Domingo
tomo posesion de su sede donde permanecid hasta el afio de su muerte en 1248
(Ximena, 1645).

21



La Provincia Bética de la Orden de Predicadores... - José Maria Miura Andrades

3. LA PRESENCIA DOMINICA EN LA ANDALUCIA CRISTIANA. EL
SIGLO XIII

Con la conquista de Baeza se inicia la incorporacion a Castilla de los territorios
del Valle del Guadalquivir. Al tiempo junto a la actividad misionera una segunda
tarea se presentaba para los mendicantes hispanos. Andalucia ademas de tierra de
misiones es tierra de cruzada y los obispos castellanos y leoneses son al tiempo
seflores obligados a prestar “auxilium et consilium” a su sefior. Por ello no nos debe
resultar extrafia la presencia de los mismos en las acciones de conquista del territorio
asi como beneficiarios de su posterior repartimiento. Franciscanos y dominicos al
menos, y probablemente trinitarios y mercedarios, acompafiaron a las huestes en
calidad de capellanes.

La inicial presencia misional, a la que se une la presencia en las acciones
militares de conquista y ocupacion del territorio o, al menos, en el trasfondo de ellas,
dan como resultado la presencia conventual mendicante en la Andalucia conquistada
y necesitada de pobladores cristianos. Las funciones y la prestacion de servicios
no son solo exclusivas al hecho de la conquista e incorporacion de territorios a la
corona castellana, sino que enlaza con las acciones anteriores en el tiempo o en otros
espacios. La monarquia, al igual que otros actores, premia la participacion local
pero también las labores realizadas en la totalidad del territorio castellano a lo largo
del tiempo. Lo cual se hard presente en las ordenes, los personajes y los espacios
elegidos para el establecimiento de los conventos y monasterios.

La datacion de los establecimientos conventuales presenta serios problemas
para el investigador. Por un lado el propio hecho fundacional no es puntual sino
lineal (Miura, 1998: 123-125). Los conventos dominicos de este periodo aparecen
vinculados con el proceso de cristianizacion del territorio. Son impuestos, con escaso
soporte humano del medio circundante y aparecen como fermentos y catalizadores
devocionales de una espiritualidad nueva: la mendicante. Por dicho caracter
catalizador no representan un elevado porcentaje dentro del total fundacional, aun
cuando su importancia debe de evaluarse teniendo en cuenta aspecto cualitativo (son
fundaciones reales, las mas veteranas de y van a ocupar un lugar periodo temporal
en solitario).

3.1. El Real Convento de San Pablo de Cérdoba

El Real Convento de San Pablo del Orden de Predicadores de Cordoba, es la
primera fundacion de un establecimiento dominico en el territorio de Andalucia. La
fundacién, debida a Fernando III, se produce tras la incorporacion de la ciudad de
Cordoba a la Corona de Castilla en 1236. El documento de confirmacion del terreno,
agua y huertas al convento cordobés tardara cinco anos. La carta de confirmacion es

22



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 17-42. ISSN 1130-5029

dada el 20 de febrero de 1241, fecha en la que Fernando III confirma la posesion que
los frailes predicadores del lugar en el que se halla el monasterio, con sus pertenencias
y huertos, asi como la dotacion de la tercera parte del agua que sale por debajo de la
muralla y cerca del muro que separa la Axarquia y la Medina. Con posterioridad el
Concejo de Cérdoba hace donacién de su tercio del agua a los frailes de San Pablo y
a los de San Francisco, mitad por mitad, con la obligacion de colocar un pilar ptblico
en la calle, cosa que hicieron los dominicos en lo que con posterioridad sera la plaza
del Galapago (Miura, 1989a: 233-235).

Fernando III con esta fundacion pretende dotar de servicios que hagan atractiva
la ciudad a los nuevos pobladores, crear un fermento religioso que sirviera de base
a posteriores fundaciones dominicas, sentar las bases a una nueva espiritualidad
(la mendicante) que se encontraba en fase de expansion por el conjunto de Europa
y, al tiempo, recompensar a la Orden de Predicadores por el apoyo prestado en la
conquista de la ciudad. Dentro de la hueste participaron frailes dominicos realizando
funciones religiosas, como ya habia ocurrido en la toma de Baeza con la presencia de
fray Domingo. Se trata de una fundacion real, tnica en el espacio cordobés, que casi
durante dos siglos sera la tnica fundacion dominica en Cordoba y que impregnara
el devenir historico del resto de las fundaciones cordobesas (Miura, 1988: 275-277).

3.2. San Pablo de Sevilla

El siguiente convento dominico creado en Andalucia es el de San Pablo de
Sevilla. Sabemos de la presencia de dominicos en el ejército de Fernando 11l y de su
confesor fray Pedro Gonzalez Telmo (San Telmo), por lo que su fundacion arranca
en diciembre de 1248. La confirmacion de la dotacion del espacio conventual la
lleva a cabo Alfonso X en 1253, en el que le entrega las casas, iglesias y huertas
que venian poseyendo con anterioridad. El espacio conventual ocupaba la manzana
que hoy delimitan las calles San Pablo, Bailen, San Pedro Martir y Gravina (Miura,
1998: 142). El apoyo de la monarquia a la orden dominica se manifiesta de forma
clara con Sancho IV, que concede diversos privilegios a la Orden de Predicadores,
a los que no debi6 de ser extrafio el trabajo realizado en favor del monarca por
fray Munio de Zamora. En 1303, es Fernando IV quien les concede 1000 maravedis
anuales situados sobre la renta del aceite de Sevilla, para, en 1310, eximirlos del
portazgo y prohibir que se eche estiércol u otras inmundicias junto a los muros del
convento, ademas de concederles un cahiz de sal cada ano.

Al apoyo real hay que unir el de los miembros de la oligarquia sevillana.
Enterramientos, dotaciones de capellanias, entradas de novicios, apoyo real y
concejil, ademas de las estrechas vinculaciones entre los dominicos y la sociedad
sevillana de los siglos bajomedievales, hizo que las propiedades del convento fueran
importantes y muy variadas.

23



La Provincia Bética de la Orden de Predicadores... - José Maria Miura Andrades

3.3. Santo Domingo de Jerez de la Frontera

La presencia dominica en Jerez de la Frontera es paralela a la de la poblacion
cristiana. Ya en el libro del repartimiento se le conceden “la teja, madera y piedra
de un par de casas” (AGOP, 38-40). En 1267, se procede, por parte de Alfonso X,
a la expedicion del documento de dotacion del campo y la huerta que es entre la
Puerta de Sevilla y la de “Solucar”, sitio del convento, asi como de 1000 aranzadas
de tierras, 800 en Guadajabaque y 200 en olivar y tierras en Jabayet. Sancho IV les
concedio 400 maravedis de tributo sobre el almojarifazgo de Jerez, confirmado por
Fernando IV. Sin embargo, el apoyo al convento y su desarrollo fisico a lo largo de
los siglos procedié de la aportacion de la oligarquia local, bien individualmente,
bien a través de la institucion concejil. En Santo Domingo de Jerez se enterraron y
dejaron distintas mandas y remembranzas numerosos personajes de la ciudad. Este
apoyo les sirvié para poseer numerosas tierras y bienes, ademas de un grandioso
edificio conventual (Miura, 2014: 560-561).

3.4. Santo Domingo el Real de Murcia

El 17 de marzo de 1265 Jaime I, rey de Aragon, dona a fray Pedro de Leida
unas casas en la parte cristiana de la ciudad. El 8 de marzo de 1270 se entrega
a los dominicos por parte de los repartidores del rey “22 atafullas de tierra para
monesterio e para huerta”. El 6 de abril de 1272 Alfonso X les hace donacion
de una casa que los moros nos dieron “que han por lindieros de la una parte la
barbacana del muro que es entre la villa del Arrixaca e de la otra parte la plaza do
mandamos facer el mercado, que comienza en la puerta de la carrera trancada e va
fasta la rua del acequia mayor, ¢ de la otra parte la carrera e la acequia que pasa
cerca las casas de don Fernando e va fasta las casas de Ivan Romuy, ¢ las casas de
Bernal Arenas, e las casas de dofia Figuera, e la callejuela que comienza tras las
casas de dona Figuera e va fasta las casas de Sancho de Montiel, ed [ah]i atraviesa
fasta la barbacana” (Huerga, 1992: 322). Las donaciones continuaron por parte de
la nobleza local (el infante don Manuel por su testamento deja una manda para los
dominicos en 1283) y por la monarquia. Fernando IV les concede una cantidad en
numerario “para que la casa que he comenzado a facer para los predicadores la
acaben” (AGOP: 26 r-v).

Su importancia viene de la existencia de un Studium linguarum que los
dominicos establecieron en Murcia en la segunda mitad del siglo XIII (Sanchez,
1988: 51).

Es el principal convento del reino de Murcia. Sin embargo la distancia de los
centros de poder y de las tierras con vinculos a los proyectos que se le encomendaron
a la Provincia Bética en el siglo XVI minimiz6 su presencia dentro de los dominicos
andaluces.

24



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 17-42. ISSN 1130-5029

4. LAS FUNDACIONES DEL SIGLO XIV

Desde 1265, fecha de la fundacion alfonsina murciana hasta la fundacion de
Santa Catalina Martir de Jaén en 1382, se extiende un periodo amplisimo carente de
fundaciones. Ese vacio tienen su origen en una desfase entre los establecimientos
fundados durante el proceso de creacidn, cristianizacion, castellanizacion y
repoblacion del territorio a lo largo del siglo XIII y la despoblacion a la que se vio
sometido el mismo desde fines del reinado de Alfonso X. Para la sociedad castellana-
leonesa del siglo XIII -obligada también a repoblar, simultaneamente, buena parte de
Extremadura, la Mancha y Murcia- la repoblacion de Andalucia supuso un esfuerzo
titanico. No se logra rellenar todos los huecos producidos por la expulsion y éxodo
de la poblacion musulmana tras la revuelta mudéjar de 1264. En estas circunstancias,
solo se repoblaron las ciudades y los nucleos de valor estratégico y su entorno rural
inmediato. Este relativo fracaso de la repoblacion del siglo XIII se debio, ademas, a
las dificultades economicas de la época que hicieron de Andalucia la regién mas cara
del reino, y a la inseguridad del territorio, amenazado desde 1275 por granadinos y
benimerines norteafricanos. Andalucia era una zona sin atractivos para los posibles
repobladores. Pero la repoblacion consigui6 el principal de sus objetivos: controlar
un espacio estratégico y sentar las bases demogréficas, institucionales y culturales
de una nueva Andalucia, transformada por la “castellanizacion”(que conlleva su
cristianizacion) del territorio y sus estructuras. Unido a lo anterior, el desarrollo de
la politica castellana a lo largo del siglo XIV, lleno de minorias, inestabilidades,
anarquias (tanto politicas como sociales), sin olvidar el factor religioso, que tiene
su maxima expresion en el proceso conocido como la “Claustra”, hicieron casi
imposible mantener un crecimiento de la poblacion en el territorio y la puesta en
explotacion, que no el control, del mismo.

El siglo X1V, salvo en sus dos ultimos decenios las fundaciones son esporadicas,
anomalas y responden mas a impulsos personales que a estrategias de repoblacion y
consolidacion de realidades urbanas. Los afios finales del siglo XIV y los iniciales del
siglo XV ven aparecer el segundo de los elementos que condicionan la planimetria
dominica en Andalucia. Son ahora las érdenes religiosas las que toman la iniciativa
de su implantacion. La misma responde a dos realidades que hay que conjugar
para analizar el fendomeno. Por un lado el impulso reformador de la propia Iglesia
castellana y de las distintas 6rdenes religiosas. Por el otro, la realidad poblacional
y econdémica de los nucleos poblados. Asi se entiende que a lo largo del siglo XIV
aumentara el nimero de establecimientos y ordenes en los territorios de la futura
Provincia Bética de la Orden de Predicadores.

4.1. Santa Catalina Martir de Jaén

Hasta 1382 no se verd aumentada la ndmina de establecimientos dominicos. El
27 de octubre de ese afio, Juan [ entregaba sus palacios, que poseia desde la conquista,

25



La Provincia Bética de la Orden de Predicadores... - José Maria Miura Andrades

asi como el agua de la que gozaban los edificios, para que se instituyera en el espacio
intramuros un convento de dominicos bajo la advocacion de Santa Catalina Martir,
patrona de la ciudad (Miura, 1989b, 266). El instituto dominicano se establecia
intramuros de la urbe, proximo a la también fundacion regia de los trinitarios. Se
entregaba a la Orden de Predicadores unos palacios o casas principales que habian
pertenecido a los “reyes moros”. Con la entrega de estos palacios Juan I emulaba
a su antecesor Pedro I que concedid a los franciscanos los antiguos alcazares de
Fernando III, y al mismo tiempo cristianizaba, al igual que hiciera el Santo rey con
las mezquitas de la ciudad convertidas en catedral o parroquias, las construcciones
mas sobresalientes dejadas por los musulmanes. Otro de los aspectos que marcara la
primacia de este convento serd su advocacion, ya que Santa Catalina de Alejandria
serd la titular de este convento, primera patrona de la ciudad, honor que afios mas
tarde compartira con la Virgen de la Capilla. Este hecho demuestra la perspicacia de
la Orden de Predicadores a la hora de ejercer su primacia en los principales nucleos
de poblacion. Una realidad que no soélo se dio en Jaén sino para otros muchos puntos
de Andalucia, valgan como ejemplo los patronatos de Ecija, Almeria y Cadiz, a San
Pablo, la Virgen del Mar y del Rosario respectivamente establecidas sus devociones
en conventos dominicanos.

4.2. Santo Domingo de Ecija

En 1382, Juan I se dirige al alcalde mayor de Ecija, Gonzalo Diaz, al alguacil,
Juan de Mendoza, a Lorenzo Fernandez y Alfonso Fernandez, regidores, y a los
demas hombres buenos de Ecija, informandoles de que un vecino de Ecija dot6 de
unas casas en la villa para hacer en ellas un convento de la Orden de Predicadores,
por lo que autoriza la fundacién y la pone bajo su tutela (Miura, 1992a: 95).

En 1383 Lorenzo Fernandez, oficial del concejo, y Mencia Fernandez, su
mujer, hacen donacion a la orden de los frailes predicadores de sus casas en la
collacion de Santa Cruz, el donadio de Montimento, con ochocientos cahizados
de sembradura, quince aranzadas de vifia en cuatro pedazos en término de Ecija,
una huerta con arboleda de tres aranzadas, otra con seis aranzadas, dos mas para
algodon con dos pozos con cinco aranzadas, seis pedazos de olivar con treinta
aranzadas, unas casas y bodega de vino con pila y treinta y cuatro tinajas, otra
casa en el arrabal de Santa Cruz, un horno en Santa Cruz, unas tenerias en San
Juan y una capilla en la iglesia de Santa Cruz. Las condiciones que establecen los
fundadores son que hagan en las casas principales un convento de frailes predi-
cadores, reservandose la capilla mayor para su enterramiento, con cargo de ciertas
misas a lo largo del afio. Todavia, en ese mismo aflo, se ampliara la dotacion.
Mencia Fernandez, ya viuda, dona la capilla, vestuario y casa en la iglesia de Santa
Cruz (Miura, 1992a: 96-102).

26



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 17-42. ISSN 1130-5029

4.3. San Juan Bautista de Ciudad Real

Juan Rodriguez, tesorero mayor del rey Enrique Il y de la Casa de la Moneda
de Toledo, tras comprar la sinagoga mayor que fue de los judios, dona a la orden
dominica y en su nombre a fray Garcia de Sevilla, prior de San Pablo de Toledo,
dicha sinagoga situada en la collacion de San Pedro, para que, en el plazo de tres afios
se “faga e edifique monasterio de la dicha orden a honor y reverencia de San Juan
Bautista”. La donacion, realizada en Toledo el 29 de enero de 1399, es el unico dato
juridico del que disponemos sobre la fundacion del convento (AGOP: 96 r-102r). En
1434 se celebro en €l el Capitulo Provincial. A Santo Domingo de Ciudad Real (que
cambid de advocacion) al igual que el convento de Murcia, la distancia le confirid
escasa presencia en la dindmica interna de la Provincia Bética.

Para la Orden de Predicadores la tendencia secular se vio interrumpida con
la fundacion de Jaén por parte de Juan 1. Pero llama la atencidn, tanto en Santo
Domingo de Ecija como en Ciudad Real, los inicios de participaciéon de la propia
poblacion autdctona, que va alcanzando una mayor conciencia de pertenencia al
ambito regional propio, acompafiado de una mayor aproximacion a las instituciones
religiosas existentes en el mismo. La pequefa nobleza o oligarquia concejil van
tomando protagonismo en los procesos fundacionales.

5. LAS FUNDACIONES DEL SIGLO XV

Durante el periodo 1400-1464 se produce, dentro de la tonica general, tanto de
la Orden como del resto de las comunidades religiosas, un cierto auge fundacional
(se producen seis fundaciones) vinculado a la reforma basada en la vida eremitica
y a los intentos reformadores que se gestaron tras el Concilio de Constanza. Esta
linea de reforma, basada en la ejemplarizacion, tendra su primera expresion en la
fundacion de Santo Domingo de Escalaceli (1423), siendo continuacion de la misma
el eremitorio sevillano de Santo Domingo de Portaceli (1450), y los cordobeses de
Chillon y Dofia Mencia (1464). Las fundaciones mas tempranas del periodo, la de
Santo Domingo de Palma (1400) y Alcaraz (1415), aparecen como prologo y nexo de
union de los procesos reformadores de Juan I y Escalaceli. Con estas fundaciones el
porcentaje de las llevadas a efecto en los 230 primeros afios de la presencia dominica
en la futura Provincia Bética (1236-1465) se sitiia en el 50 por ciento.

5.1. Santo Domingo de Palma del Rio

En torno al afio 1400 Egidio Bocanegra, sefior de Palma, funda un convento
de dominicos en dicha villa. Por disputas que surgieron entre los seculares y los
dominicos el convento fue cerrado por bula de Martin V el afio 1420 (Lopez, 1621:

27



La Provincia Bética de la Orden de Predicadores... - José Maria Miura Andrades

I, XLVIII). Sabemos que el 25 de septiembre de 1452, maria de Velasco, mujer
de Martin Fernandez Portocarrero, sefior de Palma, manda por su testamento ser
enterrada en Santo Domingo de Ecija con el fin de redimir las culpas y defectos
de los sefiores de Palma y evitar los dafos que se siguen en su casa “de la qual
destruycion (de Santo Domingo de palma) muchos dafios se siguieron a los dichos
mis sefores predecesores”. En 1478 su hijo, Luis Fernandez Portocarrero, lleva a
cabo la fundacion de una convento de monjas, sobre el antiguo convento masculino,
que fracasa. En 1493 aparece fundada la vicaria de Palma del Rio (Miura, 1988:
281). En 1502, a peticion de Luis Fernandez Portocarrero, Alejandro VI da su breve
favorable a la fundacion del convento (Miura, 1989a: 359-362). El sefior de Palma
dona por su testamento en 1503 un bafio y horno en el arrabal de Palma, las tercias
de la villa, el tributo de la pesqueria de La Hazuela en Penaflor y cien mil maravedies
para la obra y reedificacion del monasterio (Miura, 1989a: 363).

5.2. Santo Domingo de Alcaraz

El 13 de febrero de 1415 Mari Lopez, viuda de Gil Lopez, aragonés, da posesion
de sus casas a fray Diego de Amusco, prior de Santo Domingo de Toledo. Tras tomar
posesion el prior tocd la campana y cantd misa con “otros frailes que ende estaban.
En 1421 dofia Elvira, viuda de Enrique Crivel, hizo una donacion que permitio
ampliar el convento (Huerga, 1992: 337-338).

a) 1415-1464. La reforma por la via eremitica.

La reforma dominica va a tener como ingredientes el eremitismo y el ejemplo
como elementos esenciales en la conformacion de la misma. Al caracter de
la misma definido por el eremitismo, se suma la reforma potenciada en Italia
por Raimundo de Capua y el aprovechamiento del espiritu reformador nacido
en Constanza. Sin embargo, frente al caracter espontdneo de numerosos
eremitorios franciscanos, el eremitismo dominico se asienta mas sobre la
base de una anacoresis como culminacion de la vida cenobitica. Otra de las
caracteristicas diferenciales entre ambos procesos de reforma sera el claro
matiz meridional que toma esta inicial reforma dominica. El centro de la
misma se va a situar en la figura de fray Alvaro de Cérdoba o de Zamora y su
fundacion de Escalaceli en la Sierra de Cordoba, desde donde el fendmeno se
irradiara a Sevilla, Murcia y, mas tarde, a Burgos y Rojas.

Sobre fray Alvaro de Cordoba o de Zamora y su convento de Escalaceli
contamos con una magnifica monografia, obra de Alvaro Huerga, y sobre
su labor predicacional hemos aportado alguna informacion Gltimamente lo
que hace innecesario centrarnos aqui en la figura del santo popular cordobés
(Huerga, 1981).

28



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 17-42. ISSN 1130-5029

5.3. Santo Domingo de Escalaceli en Cordoba

Los datos esenciales del convento de Escalaceli son bien conocidos. El 13 de
junio de 1423 fray Alvaro de Cérdoba compra la Torre Berlanga, extramuros de
la ciudad de Cordoba, a distancia de una legua en el camino de la Sierra, y funda
el primer convento de la reforma dominica en la Provincia de Castilla bajo la
advocacion de Santo Domingo de Escalaceli. Su fundador va a ser nombrado por
Martin V en 1427 Superior Mayor de la Reforma de la Provincia de Espafa, con
lo que se creaba una Vicaria Observante autonoma dependiente directamente del
Maestro General de la Orden de Predicadores. Ese mismo afio fray Alvaro adquiere
una casa en la ciudad para que sirviera de hospicio para los religiosos que iban y
venian del convento a la ciudad (Miura 1988: 321). Dicho afo se fecha una noticia
en el Libro de Protocolo del convento dominico de San Pablo de Cordoba donde
consta que, siendo prior de Santo Domingo de Escalaceli fray Miguel del Monte,
éste dond al convento de San Pablo una paja de agua delgada a cambio de cinco
doblas moriscas de oro anualmente durante toda su vida. Tan s6lo meses separan la
creacion de la Vicaria Observante y la recepcion de una renta fija por el prior o el
convento conformante de la misma (Miura, 1989a: 261).

Escalaceli irradi6 su impulso a Sevilla, Dofla Mencia y Chillon (donde se
acaban creando conventos) y también se hace sentir en Jerez de la Frontera. En 1427
el papa Martin V autoriza a vivir en el eremitorio de Santa Catalina del Rio, en la
didcesis de Sevilla, con un socio idoéneo “pro contemplativa et laudabiliori vita per
eum pro salute anime sue” a fray Alfonso del Spino, de la Orden de Predicadores,
lector en Teologia, perteneciente al convento de Santo Domingo de Jerez (BOP: II,
676. Miura, 2014: 565). Se trata de un claro ejemplo del eremitismo como cumbre
del cenobitismo, propio de las reformas por la via del ejemplo que se iniciaron en
Castilla a fines del siglo XIV y que, para Andalucia, tiene su maximo exponente en
fray Alvaro de Cérdoba.

5.4. Santo Domingo de Portaceli de Sevilla

En agosto de 1440, fray Rodrigo de Valencia pide al Pontifice permiso para
vivir con algunos religiosos en la casa de Santo Domingo de Portaceli, la cual
“fundo y edifico hace algunos afos en Sevilla”...”donde moraba frecuentemente con
sus compaiieros” fray Alvaro de Cérdoba (Huerga, 1981:602-603). La presencia
de Alvaro de Cérdoba en Sevilla nos consta en los afios 1419, 1420, 1425 y 1426
(Miura, 2015: 362), pero de la misma no se deduce que erigiera el convento, tan
so6lo la casa con su capilla u oratorio. Los historiadores locales sevillanos retrasan la
fundacion del convento a 1450.

Creemos que fray Alvaro, por lo dilatado de su permanencia en Sevilla, como
consta de la documentacion concejil, levantd una ermita donde permanecia en los

29



La Provincia Bética de la Orden de Predicadores... - José Maria Miura Andrades

tiempos de predicacion. En 1440 fray Rodrigo de Valencia se quiso trasladar a la
misma, pero no para erigir un convento, puesto que se le autoriza a hacerlo con
“duobus ipsius Ordinis fratribus”, insuficientes para hacerlo residencia de una
comunidad conventual, cosa que no hara sino tras 1452 (pues en tal afio todavia es
conventual en San Pablo de Sevilla), lo que enlaza perfectamente con las noticias
que nos aportan la inmensa mayoria de los historiadores locales, de la Orden y del
convento (Miura, 1998: 227-228).

Fray Rodrigo de Valencia, quien fuera companero de fray Alvaro en su aventura
escalacelitana, confesor de Enrique III y capellan real, fue su prior durante los afios
siguiente.

El convento recibié diversas donaciones de parte de particulares y de la
monarquia. En 1457, Juan de Monsalve, maestresala de los Reyes Catdlicos, donaba
a fray Juan de Santa Marina, prior, y a los demas religiosos del convento de Santo
Domingo de Portaceli de Sevilla, toda la tierra donde estaba la porteria, y unos
corrales, entre las Vifias y la Ataxia, hasta la Alcobilla del Luengo, en la Huerta del
Rey, mas un garbanzo de agua de la Alcobilla (Morgado, 1587: 133). A esta donacion
de parte del agua hay que sumar la entrega al prior y convento de santo Domingo de
Portaceli el corral de San Bernardo con toda la piedra e ladrillo de las sepulturas que
en €l se fallaren, por quanto lo han menester para ampliar la dicha su casa” en 1487
(Collantes de Teran, 1977: 447). Tras la presencia dominicana en América, Tomas de
Vio Cayetano destin6 Portaceli a hospederia de los dominicos que iban y venian de
las Indias (Huerga, 1992: 253).

5.5. Nuestra Seniora de Consolacién de Dona Mencia

En 1415, por iniciativa de Martin Fernandez de Cordoba, se repuebla la villa
de Dofia Mencia. En 1423, el sefior de Baena, como patrono de la iglesia, y ante la
negativa de los clérigos de Baena de dar servicio a la parroquia de Dofia Mencia,
traslada a dos religiosos dominicos para que asistieran las almas de los repobladores,
percibiendo €l los diezmos y primicias y destinando una compensacion para los
frailes y el mantenimiento de la fabrica de la iglesia. Con ello, se daba inicio al
convento dominico de Dofia Mencia (Cantero, 1801: 24-32).

Hay que entender el asentamiento de estos dos frailes predicadores dentro
del contexto de la reforma de los religiosos por la via ejemplarizante, vinculada al
eremitismo que buscaba en la soledad del yermo la formaciéon de cuadros capaces
de reformar la orden. Es justamente la dependencia de Escalaceli la que nos informa
de la evolucidon del convento de Dofia Mencia. En 1464, el Capitulo Provincial de
la Observancia de la Orden de Predicadores de Espana, declara a Dofia Mencia
Domus (casa), no tenia el numero de religiosos competente para ser considerado
conventus, bajo la tutela de Escalaceli. En 1487 se impetra autorizacién papal a
Inocencio VIII en 1487, quien autoriza la ereccion del convento y entrega las rentas

30



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 17-42. ISSN 1130-5029

a la parroquia desposeyendo de las mismas a Diego Fernandez de Cordoba, conde de
Cabra. La bula da lugar a una sentencia de D. Ifiigo Manrique, obispo de Coérdoba,
ese mismo afio en aplicacion de lo pedido en la bula. Sin embargo, el convento de
Nuestra Sefiora de Consolacion no adquirira tal categoria hasta el afio 1493, una vez
terminada la Guerra de Granada, encontrandose a su frente un prior y no un vicario.
(Miura, 1988, 289-292).

5.6. Santa Maria de Gracia

La primera noticia que tenemos del convento de Santa Maria de Gracia de
Chillon se hallan en el Capitulo Provincial celebrado en Cordoba, 1464, que encarga
a Escalaceli la puesta en marcha de la casa de Chillon.. El nombre de “domus” nos
indica que era vicaria y no priorato y, por tanto convento. Aunque en la actualidad
Chillon pertenece a la provincia de Ciudad Real en el momento de la fundacion de
la vicaria pertenecia al Reino de Coérdoba. Es posible la influencia del sefior de la
villa, el Alcaide de los Donceles, amigo de fray Alvaro. La ermita de Santa Maria de
Gracia, que daria lugar a un grupo de beatas que acabd creando el convento de Madre
de Dios de religiosas dominicas en Chillon, se encontraba fuera de la poblacion. La
vicaria no termind generando convento dominico. La Orden, en su rama femenina,
tuvo en Chillon un beaterio que en 1523 se transform6 en monasterio, gracias a las
gestiones y donativos de don Garcia de Obregén (Miura, 1988: 332-333).

La reforma por la via ejemplarizante, de raiz claramente eremitica, va a tener su
debilidad justamente en lo que habia sido su sustento. Los reformadores pensaron,
ingenuamente, que la degradacion de las 6rdenes habria de sucumbir ante la simple
muestra y ejemplo de una vida mejor. Lo cierto es que la labor ejemplificante tan
solo sirvio para imponer la Observancia a aquellos que ya lo eran, sin realizar
practicamente ninglin progreso frente a la practica generalizada de las 6rdenes. A lo
mas que conducia la via ejemplificante era a la propia degradacion en el régimen de
vida del convento reformado, aumentando la situacion de relajacion en el mismo.

a) 1485-1495. Las fundaciones granadinas

Si el primer gran impulso fundacional dominico en Andalucia vino de la
mano del proceso de conquista y repoblacion del territorio, un nuevo proceso
expansivo cristiano, esta vez hacia el reino de Granada, llevado a efecto
entre 1485 y 1492 primordialmente, genera una segunda oleada fundacional
con idénticas caracteristicas, salvando las diferencias motivadas por las
diferencias cronologicas, que la de 1236-126. Se trata en ambos casos de un
proceso de cristianizacion del territorio. Las fundaciones se realizan en los
nucleos mas densamente poblados: Granada (Santa Cruz la Real), Malaga
(Santo Domingo), Almeria (Santo Domingo), Ronda (San Pedro Martir de la
Vera Cruz la Real) y Guadix (Santo Domingo). La voluntad de fundar arranca,

31



La Provincia Bética de la Orden de Predicadores... - José Maria Miura Andrades

en todos los casos, de la monarquia, que monopoliza el establecimiento de
las comunidades religiosas en el nuevo territorio. No hemos de olvidar la
existencia del patronato Regio sobre el territorio del antiguo reino nazari. Sin
embargo, una nota se hace distintiva en el proceso, viniendo de la mano de la
necesidad de reforma de la Orden. Visto el fracaso de intentar doblegar a las
comunidades claustrales por la via cualitativa se hacia necesario el aumento
de los centros reformados lo cual debi6 de pesar en el animo de los Reyes
Catolicos (inmersos. problema de la reforma eclesiastica) a la hora de realizar
tales fundaciones.

5.7. Santo Domingo de Malaga

La fundacion de Santo Domingo el Real de Malaga tiene lugar en 1487, tras
la conquista de la ciudad por parte de los Reyes Catodlicos, con la dotacion de ocho
suertes de huertas, todas continuadas, frontero del puente que hoy se llama de Santo
Domingo, y con 150 fanegas de tierra de pan sembrar en el campo de Camara. La
fundacion no se acept6 hasta 1493 en el capitulo de Toro (Huerga, 1992: 303).

5.8. Santa Cruz la Real de Granada

El convento de Santa Cruz la Real de Granada es fundado por los Reyes Catolicos
el 5 de abril de 1492. El mismo dia tomo posesion del mismo fray Alonso de Valiza
no solo de los solares, sino también el palacio de la reina Dal-Horra, madre de Boab-
dil, donde se asentaron los frailes. El capitulo de Toro, 1493, acepto la fundacion y el
de Piedrahita, en 1495, le asigna 24 frailes. La importancia de Santa Cruz se refleja
también en los libros de profesiones, al sefialar los conventos de origen de muchos
profesos. En 1515 la Orden le otorgo el rango de “Studium Generale” en el Capitulo
General de Napoles, el mismo que tuvo noticia de la creacion de la Provincia Bética
(Huerga, 1992: 299-300).

5.9. San Pedro Martir de la Vera Cruz la Real de Ronda

San Pedro Martir de la Vera Cruz la Real de Ronda. En este caso la voluntad
fundacional parte de los Reyes Catdlicos, quienes en 1486 por su Real Cédula
ordenan la fundaciéon de un convento de menores y otro de dominicos. En el
momento de la plasmacion de la voluntad real surgen problemas para realizarla,
motivados por las diversas redacciones del Libro de Repartimiento, y de hecho no
aparece como domus hasta el Capitulo Provincial de 1493, siete afios después. Un
afio antes habia ocurrido un hecho que favorecio la definitiva fundacion y dotacion

32



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 17-42. ISSN 1130-5029

de bienes al convento rondefio. Nos los cuenta el padre Lorea (Lorea: 150-152):
don Juan Torres de Mendoza, corregidor y gobernador de la ciudad de Ronda a lo
que a nosotros interesa, realizd un voto a san Pedro Martir: edificar un convento
con su advocacion si sanaba al rey Catodlico de una herida que Juan de Cafiamares,
catalan y remensa, le habia infligido con una espada en 1492 mientras pasaba
audiencia en Barcelona. Sanado el rey, el caballero rondefio cumplié el voto y
despojando a un hospital de su sitio, dentro de la ciudad y muy sano, trasladé a los
frailes que se encontraban extramuros, acomodados en “una estrecha vivienda” al
mismo, dando lugar a la fundacion definitiva del convento dominicano de Ronda
(Miura, 2003: 119-120).

5.10. Santo Domingo de Almeria

Es una fundacion de los Reyes Catolicos. En el capitulo de Toro, 1493, se
aceptan los conventos de Granada y de Malaga, y se da noticia de que hay otros en
los que ya habitan religiosos, aunque atn se hallan en vias de organizacién como
vicarias. El 31 de diciembre de 1494 se sefialo el sitio donde se habia de fabricar el
convento de Santo Domingo y el capitulo de Piedrahita, 1495 provee de religiosos al
convento naciente de Almeria. Conocemos las propiedades que recibi6 el convento
en el Repartimiento de Almeria (Guerrero, 1989: 989). En el Capitulo de Avila en
1496, Santo Domingo de Almeria es aceptado como convento y se instituye al Vicario
fray Mateo de Valladolid como primer Prior. El 21 de diciembre de 1502, siendo
fray Juan de Baena, Prior de este Convento, se produjo la aparicion de la venerada
Imagen de la Santisima Virgen del Mar. Recogida por los frailes, el dia 1 de enero
de 1503 fue colocada en el mirrab de la mezquita de la Al Musalla, oratorio recibido
por los frailes en dicho arrabal y expuesta a la veneracion de los almerienses. Caso
parecido a los de Ecija y Jaén (Huerga, 1992: 306-308).

5.11. Santo Domingo de Guadix

El Capitulo Provincial de 1495, encarg? al Vicario proveer de personal “domurn
Sancti Dominici de Guadix”. La comision se repite, en el de Avila en 1496. En el de
Toledo (1500) se pone bajo el cuidado del prior de Santa Cruz de Granada, para que
lo provea de presidente y de frailes (Huerga, 1992: 311).

Tras las fundaciones granadinas, que significan una mayor presencia de la orden
de Predicadores en el territorio andaluz, se produce un amplio vaci6 fundacional (en
torno a diez afios) que nos habla de una situacion de extenuacion de la Orden. Podria
ser nucleo de union la refundacion de Palma del Rio y en fecha no determinada la
fundacion de:

33



La Provincia Bética de la Orden de Predicadores... - José Maria Miura Andrades

5.12. San Juan Bautista de Chinchilla

En realidad, la fundacion de San Juan Bautista de Chinchilla es antigua, aunque
no tanto como le adjudica Lorea (Lorea, II/1, 22) Lo que tenemos seguro, por las
Actas del capitulo provincial celebrado en Zamora es que en 1508 se integrd en la
congregacion de reforma (Hernandez, 1986: 26).

Tal desfallecimiento tiene sus origenes en el proceso de reforma de las casas
religiosas claustrales (donde la poblacion claustral preexistente normalmente
era desalojada, teniendo que ser ocupada la propiedad por frailes reformados),
unido al drenaje de hombres que supuso la creacion de tan importante nimero de
institutos en el reino de Granada. Esta dispersion poblacional, que hacia cuestionable
cualquier intento fundacional nuevo, se ve acompanada de la presencia del primer
brote epidémico del siglo XVI (entre 1506 y 1507) el cual debilitd fuertemente el
contingente demografico dominico hispano.

6. EL SIGLO XVI HASTA LA CREACION DE LA PROVINCIA
BETICA

Tras el paron vinculado a la reforma dominica y el tono exhausto de la
demografia dominicana tras la incorporacion de Granada y la expansion misional
africana e indiana a partir de 1505 se produce una auténtica eclosion de fundaciones.
Hasta 1505 se habian producido un total de 18 fundaciones (69,23 por ciento del
total de fundaciones de nuestro periodo de estudio). Entre 1500 y 1518, que nos
hemos impuesto como limite de nuestro analisis, éstos se han elevado a 26.

Se fundan los conventos de Santa Ana de Carmona, Las Sagradas Llagas de
Alcala de los Gazules, Nuestra Sefiora de Gracia de Lepe, San Andrés de Ubeda,
Santo Tomas de Aquino de Sevilla, San Pedro Martir de Marchena y se mantiene la
vicaria de Santo Domingo de Sanlticar de Barrameda.

6.1. Santa Ana de Carmona

La primera noticia que tenemos de lo que mas tarde seria convento dominico de
Santa Ana se remonta al afio 1501. En el cabildo municipal de Carmona celebrado el
18 de julio de ese afio, Juan Mateos Castano, pidio a sus miembros que obtuvieran
del arzobispo de Sevilla, don Diego Hurtado de Mendoza, licencia para edificar una
ermita en honor de Santa Ana en los arrabales de la villa. La misma seria costeada
por el propio Juan Mateos Castafio (Miura, 1992b)

El 25 de septiembre de 1504, se reunen Juan Mateos Castano, Marina de la
Vega, su mujer, fray Pedro de Cordoba, prior de Santo Domingo de Jerez de la
Frontera, entre otros para dar posesion de la ermita de Santa Ana a la Orden de

34



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 17-42. ISSN 1130-5029

Predicadores, para que sobre la misma se fundara un convento de la Orden de Santo
Domingo. Junto con la iglesia, hacian entrega de dos huertos situados uno a cada lado
de la misma, linderos con huerto y molino del propio fundador, olivares de Martin
de Ojeda y el camino real que iba a Cantillana. Llama la atencidon las numerosas
condiciones que establecen los fundadores frente a lo exiguo de la dotacion inicial.
Las condiciones que para ello exigen son:

1.Que en el altar mayor, esté siempre la imagen de Santa Ana “de bulto e de
pingel, en pared o en retablo, en el medio del dicho altar, asi como patrona de
la dicha iglesia”.

2.Juan Mateos Castafio y Marina de la Vega se reservan la capilla mayor para ser
enterrados ellos, a la mano derecha, y su hermano, Alfonso Mateos Castafio,
los hijos del mismo, y Juan Mateos Castafio, su sobrino, a la mano izquierda.

3.0Obligan a la comunidad a celebrar tres festividades cada afo (el dia de Santa
Ana, el de la Concepcion de Nuestra Sefiora y el de la Natividad de Nuestra
Sefiora), dando un responso cantado sobre las sepulturas de los fundadores.

4.Por ultimo, encomiendan a fray Pedro de Cordoba traer las bulas necesarias
para la fundacion del convento, en el plazo de un afo, y que, en las mismas,
aparezca la condicion de que la imagen de Santa Ana esté perpetuamente en el
altar mayor, aunque para ello entregan quince ducados de oro los fundadores
(Miura, 1992b)

La instalacion de los dominicos debi6 ser inmediata. En 1505 Julio II expedia
su bula autorizando la fundacion del convento de Santa Ana de Carmona, con las
obligaciones establecidas por su fundador. El Capitulo Provincial de la Provincia de
Espaiia celebrado en Burgos en 1506 lo acepta y nombra prior a Pedro de Mondragén
(Miura, 1992b)

6.2. Las Sagradas Llagas de Alcala de los Gazules

En 1498 Francisco Enriquez de Ribera, Adelantado de Andalucia, pide
licencia para levantar un convento de dominicos bajo la advocacion de Las
Sagradas Llagas de Jesucristo. En 1506 la fundacién del citado convento es
aceptada por el Capitulo Provincial de la Provincia de Espafia celebrado en
Burgos. Nuevamente, en el Capitulo Provincial celebrado en Valladolid, en 1509
se acepta la fundacion y se compromete Francisco Enriquez a dar 8000 ducados
la fabrica del mismo. Tal situacion volvié a repetirse en Sevilla en 1511 (Huerga,
1992: 256). Parece ser que los jeronimos de Bornos, como herederos universales
del fallecido Adelantado, se comprometieron a terminar las obras del convento
en 1510 (Ramos, 1983: 346).

35



La Provincia Bética de la Orden de Predicadores... - José Maria Miura Andrades

Tras resolverse la herencia del difunto Francisco Enriquez y la llegada al sefiorio
del marqués de Tarifa, don Fadrique Enriquez, podemos ver actuar ya a los frailes
predicadores en la villa. Entre 1512 y 1519 nos constan diversas compras de tierras
y solares (Ramos, 1983: 348). No obstante, la ereccion juridica definitiva del mismo,
no se llevaria a término hasta fines del primer tercio del siglo XVI por los sefiores de
Alcala, pues es preciso que en 1536 Paulo III de su breve, autorizando la fundacion,
ahora con la advocacion de Santo Domingo (Miura, 1998: 155).

6.3. Nuestra Senora de Gracia de Lepe

Con certeza, escaso es lo que podemos decir de este convento dominico. Parece
que su fundadora fue Teresa de Zuiniga, sefiora de Lepe, Ayamonte y La Redondela,
quien estableceria a los frailes predicadores en la calle de santo Domingo, o de
Gracia,el afio 1516 (Gonzalez, 1982: 27). En 1523, fue admitido a la orden por el
Capitulo General, indicando que el convento de Santa Maria de Gracia fue edificado
por el marqués de Ayamonte (Huerga, 1992:265).

6.4. San Andrés de Ubeda

Gracias a Huerga (Huerga, 1978: 238-241) conocemos algo de este convento.
Sabemos que Andrés de Cazorla Alarcos construy6 una iglesia con la advocacion de
San Andrés con el propdsito de entregarla a la orden dominica en 1510. El Provincial
de Andalucia acepta la donacion en 1517. El 12 de junio de 1529 Alonso de Baeza
hace entrega del convento y sus bienes a la orden. En el Capitulo General de Roma
de 1532 se acepta el convento y se adscribe a la provincia Bética.

6.5. Santo Tomas de Aquino de Sevilla

La fundacion del tercer establecimiento dominico de Sevilla, el convento-colegio
de Santo Tomas de Aquino, tiene una larga historia pre-constitucional. En 1515, Leén
X autorizaba a fray Diego de Deza, ya arzobispo de Sevilla, a fundar un colegio para
veinte colegiales de la Orden de Predicadores con la advocacion de Santo Tomas
de Aquino, dentro del ambito o las cercas de San Esteban de Salamanca (Gongora,
1890: I, 82). Sin embargo, el arzobispo dominico, quizds por la importancia que
Sevilla estaba tomando en la vinculacion americanista, habia mudado de parecer
y pretendia establecer el colegio en Sevilla. En abril de ese mismo afio, habia
recibido la donacion del convento de San Pablo de Sevilla de la huerta y el terreno
donde asentar el colegio (Miura, 1998: 229-230). Al afio siguiente, una nueva bula
autorizaba la fundacion del colegio junto a San Pablo. Pero el lugar definitivo para
el establecimiento colegial, seran unos terrenos que el arzobispo habia comprado a

36



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 17-42. ISSN 1130-5029

la iglesia catedral, en la collacion de Santa Maria, junto al Alcazar y las Atarazanas
(Gongora, 1890: 82).

En 1517, fray Diego de Deza donaba el edificio y dotaba al colegio con diversos
bienes (Gongora, 1890: 84). Al aio siguiente, era admitido por el Capitulo General
de la Orden.

6.6. San Pedro Martir de Marchena

El convento de dominicos de Marchena, bajo la advocacion de San Pedro
Martir, tuvo su origen en la fundacion de Bartolomé Sanchez de Bonilla, clérigo,
en 1517, quien hizo donacion irrevocable de sus casas en la plaza de la Fuente, para
que en ellas se erigiera el establecimiento, mas quince cahices de trigo en un cortijo
en el pago de Paterna, en el camino de Marchena a Sevilla, un céliz de plata para
la sacristia, y el remanente de todos sus bienes, con carga de decir todos los dias la
primera misa por su alma, la de sus padres y las animas del Purgatorio (Lorea, II, 37).

El sitio donado no era lo mas a proposito para establecer en ¢l un convento
de la orden de Santo Domingo. Por ello, fray Domingo Melgarejo, Provincial de
Andalucia, y Rodrigo Ponce de Leon, duque de Arcos, concertaron el traslado del
convento, empeiando el duque su palabra de refundarlo y dotarlo de rentas suficientes
(AGOP, 221 r). El 24 de septiembre de 1520, Leon X autorizaba el traslado.

El duque lo doto en su testamento con 23000 maravedies de juro en Marchena y
Arcos, pero el establecimiento no se construia, (AGOP, 220 v). En 1530 es admitido
por el capitulo general de Roma (Huerga, 1992: 260).

6.7. Santo Domingo de Sanlicar de Barrameda

El proceso de fundacion del convento de dominicos de Sanltcar de Barrameda
es complejo y largo en el tiempo. El mismo, se inicia en 1479, fecha en la que Sixto
IV concede licencia, a Enrique de Guzman, para la fundacién de un convento en
Sanlticar (BOP, III, 581). Parece que los dominicos se trasladaron a la poblacion
y, a principios del siglo XVI, tomaron posesion de unas casas que se les daban,
pero las mismas, estrechas y lejos de la poblacion, fueron abandonadas (Barbadillo,
1942: 279-280). En el testamento de Don Juan de Guzman, tercer duque de Medina
Sidonia, consta su deseo de edificar un convento con advocacion de Santo Domingo
de Guzman, por lo que manda 500.000 maravedies (Moreno, 1982: 159). En 1528,
se realizan diversas compras por el duque Alonso de Guzman y su mujer, Ana de
Aragon, para erigir el convento (Moreno, 1982: 160). En 1530, el Capitulo General
de la Orden de Predicadores aceptaba la fundacion del convento (Huerga, 1992: 265).
Sin embargo, no sera hasta 1560 cuando, con el nimero suficiente de religiosos, se

37



La Provincia Bética de la Orden de Predicadores... - José Maria Miura Andrades

convierta en priorato, tras recibir nuevas y reiteradas donaciones ducales para la
fabrica conventual (AGOP, 196). De los datos hasta aqui presentado podemos sacar
algunas conclusiones.

7. CONCLUSIONES

Cronolégicamente, podemos agrupar a las fundaciones masculinas de la
Orden de Predicadores realizadas en Andalucia entre 1236 y 1591 en los
siguientes grupos:

- Fundaciones propias de los procesos de conquista y repoblacion del territorio
andaluz (1236-1264) Y (1486-1495), siendo su principal nexo de union el ser
debidas a la monarquia y ocupar los principales nucleos urbanos.

- Fundaciones reformadoras (1423-1464) vinculadas al fendémeno eremitico y
alejadas de los nucleos urbanos.

- Fundaciones vinculadas a la actividad misional de la Orden en América
(1505-1518) que se hace necesaria tras la escision de la Provincia Bética de
la de Espana, y posible por el desarrollo econdmico que se gestd en Andalucia
tras el fin de la existencia de la frontera granadina y el desarrollo considerable
del comercio en el marco atlantico andaluz (ambas zonas ampliamente
sefiorializadas lo que incidi6 con especial fuerza en la alta nobleza andaluza,
la mas cercana a las iniciativas y religiosidad de la O.P.). El crecimiento,
por esta ligazén misional americana, aparece centrado en el reino sevillano y
realizado sobre institutos con una gran actividad formativa.

Entre 1505 y 1518 se realizan y ponen en marcha siete fundaciones que
representan el 30,76 por ciento del total de fundaciones del periodo estudiado. Ello
supone la realizacion de dos fundaciones cada tres afios. El ritmo continua entre
esta fecha y los inicios de los afios treinta del siglo XVI, donde Huerga nos indica
la aceptacion de otros ocho convento, ademas de los tres que hemos incluido en
nuestra relacion por iniciarse antes los procesos constitutivos. Asi nos informa de la
aceptacion hasta 1532 de Santo Domingo, en San Juan (Puerto Rico); Santo Domingo,
en Puerto de Plata (Espafiola); Santo Domingo, en ciudad de México (Nueva Espafia);
Santa Maria de Guadalupe, en Baena; Santa Maria de la Encarnacion, en Zafra; San
Joaquin, en Rota; San Pedro Martir, en Santa Cruz de Tenerife; y Santo Domingo de
Baeza (Huerga, 1992: 79).

Las causas de este auge fundacional son numerosisimas, incluyendo factores
socioeconérnicos, institucionales y con obligada referencia a la esfera de las
mentalidades, e influyendo, igualmente, en dicho crecimiento el cese de los factores
negativos (politicos, institucionales, demograficos, militares y religiosos) que habian

38



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 17-42. ISSN 1130-5029

condenado a la esterilidad fundacional al siglo XIV. Por ello, sélo nos referimos
a aquellos factores mas evidentes y con una mayor vinculacion con el aspecto
institucional y espiritual de la Orden de Santo Domingo, sin que ello sea 6bice para
la existencia de otros factores.

Del total de fundaciones realizadas en el periodo la mayoria se realizan en el
reino de Sevilla. Asi mismo, es en el reino sevillano donde el movimiento comienza
mas temprano, realizandose en €l los primeros procesos fundacionales tras el largo
vacio dejado por las fundaciones granadinas. Por tanto, debemos de vincular las
fundaciones, basicamente, con los factores, cambios e instituciones que se gestan en
el ambito sevillano, aunque no exclusivamente con el mismo.

Asi, el impulso que recibe la economia de intercambio andaluza (sevillana
primordialmente) con su vinculacion al comercio, en régimen de monopolio, con
América, se une al crecimiento demografico y econémico que supuso el fin de la
existencia de la frontera granadina, con la incorporacion definitiva a una economia
de pleno rendimiento de la devastada e insegura zona de “La Banda Morisca” de los
reinos de Jaén, Cordoba y Sevilla. Es en esa Frontera donde un grupo importante de
la nobleza titulada andaluza poseia amplias zonas de sefiorio, que se convirtieron en
importantes fuentes de rentas tras la puesta en explotacion de la tierra y el control de
los hombres que la habitan. No debemos olvidar la mayor cercania de la religiosidad
dominica con una nobleza que se enriquece rapidamente, con la consecuente
desviacion de mayor cantidad de fondos hacia obras religiosas y caritativas.

La creacion de la Provincia Bética tras su escision de la Provincia de Espaiia,
pese a contar con un numero elevado de conventos, estos no coincidia en su
distribucion espacial y cualificacion a lo que implicaba el funcionamiento autonomo
provincial, y mucho menos a las misiones con futuro que se le otorgaban (la creacion
de los conventos que estuvieran fundados o se fundasen en las tierras incorporadas a
Castilla: Canarias y Las Indias). Ello motivé un reajuste de la distribucion geografica
de los conventos dominicos andaluces, con un aumento de los centros establecidos
en la zona mas cercana al punto de partida de este trasiego humano: Sevilla y la
costa atlantica (fundaciones en la propia Sevilla, en Lepe o Sanlucar de Barrameda),
junto con la dotacién de conventos y colegios que sirvieran de preparacion a los
frailes andaluces, futuros misioneros. En 1516 se funda el Colegio de Santo Tomas
de Aquino de Sevilla por fray Diego Deza. Un afio antes se convierte Santa Cruz la
Real en “Studium Generale”.

La necesidad de frailes que se integrasen en la aventura americana motivo un
crecimiento del nimero de fundaciones, no s6lo en aquellos lugares mas directamente
vinculados con la conquista y repoblacion de la nueva frontera, sino que también
propicio la creacion de amplias redes de drenaje que potenciaran la participacion de
un espacio territorial mayor, en una empresa donde el protagonismo era sevillano
pero se hacia necesaria la colaboracion de la totalidad del territorio andaluz. No nos

39



La Provincia Bética de la Orden de Predicadores... - José Maria Miura Andrades

resulta extrafio que en 1531 el convento de Regina Angelorum de Sevilla (Huerga,
1992: 271), inicialmente concebido para monjas, se transforme en posada para los
frailes que iban y venian de Indias y que las fundadoras de tal institucion sean las
marquesas de Ayamonte y duquesas de Gibraleon.

La labor fundacional, sus ritmos, espacios y modalidades, los grupos sociales y
religiosos que las impulsan, ya sea la monarquia, la nobleza o los grupos oligarquicos
concejiles son, bajo nuestra opinidon, la expresion numérica y cuantificable, el
reflejo, de los anhelos, posibilidades econdémicas, necesidades sociales... de una
comunidad. Explicar y exponer la totalidad de las causas del proceso, seria explicar
el establecimiento de una sociedad compleja y completa: la Andalucia que desde la
conquista castellana del territorio alcanza los albores de la Modernidad.

8. FUENTES CONSULTADAS

a) Archivisticas

Archivo General de la Orden de Predicadores, (AGOP), secc. X1V, Liber Kkk, Pars 1.

b) Bibliograficas

Barbadillo Delgado, Pedro (1942). Historia de la ciudad de Sanlicar de Barrameda.
Céadiz: Escelicer.

BOP [Bullarium Ordinis FF. Praedicatorum... (1730-1740). F. Thomae Ripoll...;
editum... F. Antonino Bremond... Romae: ex typographia Hieronymi Mainardi].

Cantero, José (1801). Compendio historico del convento de Nuestra Seriora de la
Consolacion, de la villa de dona Menda, del reino de Cordoba. Cérdoba: Juan
Garcia Rodriguez de la Torre.

Collantes de Teran Sanchez, Antonio (1977). Sevilla en la Baja Edad Media: la ciudad
y sus hombres. Sevilla: Ayuntamiento de Sevilla.

Gongora, Diego Ignacio de (1890). Historia del Colegio Mayor de Santo Tomds de
Sevilla. Sevilla: Rasco.

Gonzalez Gomez, Antonio (1982). Ordenanzas Municipales de Lepe. Huelva: Diputacion
Provincial de Huelva.

Gonzalez Jiménez, Manuel (1985). Andalucia Bética. En: Organizacion social del
espacio en la Espaiia Medieval: la Corona de Castilla en los Siglos VIII a XV.
Barcelona: Ariel, p. 163-194.

Gonzalez Jiménez, Manuel (2005). Los Origenes de Andalucia. En: Fundamentos
Medievales de los Particularismos Hispanicos. Avila: Fundacion Sanchez
Albornoz, p. 277-296.

Guerrero Lafuente, Maria Dolores (1989). El Convento de Santo Domingo de Almeria:
pleitos sobre casas, acequias y riegos. En: Cara Barrionuevo, Lorenzo (coord.).

40



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 17-42. ISSN 1130-5029

El agua en zonas aridas. Arqueologia e historia. Hidraulica tradicional de la
provincia de Almeria. Almeria: Instituto de Estudios Almerienses, p. 981-1004.

Herndndez, Ramon (1986). Actas de los Capitulos Provinciales de la Provincia de Espafia
del siglo XVI (II). Archivo Dominicano, t. V11, p. 5-47.

Huerga, Alvaro (1978). Historia de los alumbrados: (1570-1630). Madrid: FUE, t. IT
Huerga, Alvaro (1981). Escalaceli. Salamanca: Universidad Pontifica.
Huerga, Alvaro (1992). Los dominicos en Andalucia. Sevilla: A. Huerga.

Lopez, Atanasio (1941). Obispos en el Africa Septentrional desde el siglo XIII. Tanger:
[s.n.], 1941 (Tip. Hispano-Arabiga).

Lorea, Antonio de (O.P.). Historia de Predicadores de Andalucia, manuscrito de fines del
siglo XVII, que se encuentra depositado en el Archivo de la Provincia de la O.P.
de Andalucia.

Lopez Caparroso, Juan (O.P.) (1622). Quinta Parte de la Historia General de Santo
Domingo y de su Orden de Predicadores. Valladolid: por Juan de Rueda.

Miura Andrades, Jos¢ Maria (1987). Las fundaciones dominicas en Andalucia (1236-
1591). Un analisis cronologico. En: Actas del I Congreso Internacional sobre los
dominicos y el Nuevo Mundo. Madrid: Deimos, p. 73-99.

Miura Andrades, José Maria (1988). Las Fundaciones de la Orden de Predicadores en el
Reino de Cordoba (I). Archivo Dominicano, tomo X, p. 267-372.

Miura Andrades, José Maria (1989a). Las Fundaciones de la Orden de Predicadores en el
Reino de Cérdoba (II). Archivo Dominicano, tomo X, p. 231-389.

Miura Andrades, José Maria (1989b). Las fundaciones de la Orden de Predicadores en
Andalucia durante el reinado de Juan I de Castilla (1379-1390). Arquivo Historico
Dominicano Portugués, v. IV/2, p. 263-276.

Miura Andrades, José Maria (1992a). Fundaciones Religiosas y Milagros en la Ecija de
fines de la Edad Media. Ecija: Graficas Sol.

Miura Andrades, José Maria (1992b). El convento de Santa Ana de Carmona. En:
Carmona y su Virgen de Gracia. Carmona: Ayuntamiento de Carmona.

MiuraAndrades, José Maria (1998). Frailes, monjasy conventos. Las ordenes mendicantes
y la sociedad sevillana bajomedieval. Sevilla: Diputacion Provincial de Sevilla.

Miura Andrades, Jos¢ Maria (2003). Milagros y Conventos en la Andalucia Medieval.
Cuadernos del CEMYR (Centro de Estudios Medievales y Renacentista), n. 11, p.
113-132.

Miura Andrades, Jos¢ Maria (2014). Monjes, frailes, monjas y otras formas de vida
religiosa en Jerez de la Frontera a fines de la Edad Media. En: Sanchez Herrero,
José (dir.). 750 aniversario de la incorporacion de Jerez a la Corona de Castilla:
1264-2014. Jerez de la Frontera: Servicio de Publicaciones del Ayuntamiento de
Jerez, p. 559-575.

41



La Provincia Bética de la Orden de Predicadores... - José Maria Miura Andrades

Miura Andrades, Jos¢ Maria (2015). “Servicio de Dios y Provecho y Salud de las
Almas”. La Predicacion Mendicante en el Arzobispado de Sevilla durante la Baja
Edad Media. Historia, Instituciones, Documentos, 42, p. 349-381.

Morgado, Alonso (1587). Historia de Sevilla... Sevilla: en la imprenta de Andrea Pescioni
y Tuan de Leon.

Moreno Ollero, Antonio (1984). Sanlicar en la Baja Edad Media. Cadiz: Diputacion
Provincial de Cadiz.

Quir6s, Paulino (O.P.) (1915). Apuntes y documentos para la Historia de la Provincia
dominicana de Andalucia. Resea historica de algunos varones ilustres. Almagro.

Ramos Romero, Marcos (1983). Alcala de los Gazules. Cadiz: Diputacion Provincial de
Cadiz.
Sanchez Herrero, José (1987). Antecedentes Medievales de la orden Dominica. En:

Actas del Primer Congreso Internacional sobre los Dominicos y el Nuevo Mundo.
Madrid: Deimos, p. 29-71.

Sanchez Herrero, José (2010). La Didcesis de Sevilla en la Baja Edad Media. Sevilla:
Secretariado de Publicaciones de la Universidad de Sevilla.

Ximena Jurado, Manuel (1645). Catdlogo de los obispos de las iglesias catedrales de la
diocesis de Jaén y Baeza y annales eclesiasticos deste obispado. Madrid: Domingo
Garcia de Morras.

42



Fray Domingo de Mendoza y el convento de San
Pedro Martir de Las Palmas. Una aproximacion
historiografica

José Barrado Barquilla (O.P)

Instituto Histérico Dominicano (Salamanca)






Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 43-62. ISSN 1130-5029

Fray Domingo de Mendoza y el convento de San Pedro

Martir de Las Palmas. Una aproximacion historiografica

Domingo de Mendoza and the convent of San Pedro Martir

de Las Palmas. A historiographical approach

José Barrado Barquilla (O.FP.)
Instituto Histérico Dominicano (Salamanca)
barrado@dominicos.org

Fecha de recepcién: 18 de octubre de 2015
Fecha de aceptacion: 21 de diciembre de 2015

Resumen

Este nuevo estudio sobre los dominicos en Canarias, el segundo de los que hemos
publicado hasta ahora, se centra en la figura de fray Domingo de Mendoza, uno
de los principales artifices de la implantaciéon de la Orden en el Nuevo Mundo
(América) y principalmente en las Islas Canarias, de cuyo convento de Las Palmas
de Gran Canaria fue el fundador.

Palabras clave: Dominicos; Islas Canarias; Fray Domingo de Mendoza; Convento
de San Pedro Martir de Las Palmas

Abstract

This new study on the Dominicans in the Canary Islands, the second we have
published until now, focuses on the figure of fray Domingo de Mendoza, one of the
main architects of the implementation of the Order in the New World (America)
and mainly in the Canary Islands, whose convent of Las Palmas was the founder.

Keywords: Dominicans; Canary Islands; Domingo de Mendoza; Convent of San
Pedro Martir de Las Palmas

Para citar este articulo: Barrado Barquilla (O.P.), José (2016). Fray Domingo de
Mendoza y el convento de San Pedro Martir de Las Palmas. Una aproximacién
historiogréfica. Revista de Humanidades,n.27,p.43-62,ISSN 1130-5029 (ISSN-e
2340-8995).

SUMARIO: 1. Introduccién. 2. De paso hacia las Indias y asentamiento en

Canarias. 3. Fray Domingo de Mendoza, fundador de la orden en Canarias. 4. El
convento de San Pedro Mértir de Las Palmas. 5. Bibliografia.

45



Fray Domingo de Mendoza y el convento de San Pedro Martir...- Jos¢ Barrado Barquilla

1. INTRODUCCION

A lo largo del afio 2015 se ha conmemorado con ciertos actos, aunque no
demasiados, el Quinto Centenario de la creacion de la Provincia dominicana de
Andalucia o Bética (1515), a cuya jurisdiccion pertenecieron los conventos canarios
antes de ser creada la Provincia de Nuestra Sefiora de Candelaria en 1650.

Revista de Humanidades ha querido unirse a esa efeméride dedicando el presente
numero a recordar a la Orden religiosa de Predicadores o dominicos, cuya presencia
secular en la capital hispalense habla por si sola. Los seis conventos de dominicos,
encabezados por el mas famoso de ellos, -el de San Pablo-, y los varios de monjas
que Sevilla llegd a tener en su época aurea, nos ahorran el tener que detenernos en
la gran atraccion e importancia que tuvo para la Orden dominicana la ciudad de la
Giralda: “En la ciudad de Sevilla tiene la Provincia de Andaluzia cinco conventos
de frayles, y un Colegio, y cinco de monjas, con uno que agora se ha comengado
q. se llama nuestra Sefiora de los Reyes”(Lopez, 1613: 1°, LXII, 266). Por eso
no vamos a hablar de esta bella e historica ciudad ni de ninguno de sus conventos
dominicos. Pero este trabajo, referido a Canarias, tiene que arrancar de algun punto
histérico-geografico para llegar a la isla de Gran Canaria, y queremos hacerlo desde
la ciudad mas dominicana de Andalucia, sede de la revista que nos ha pedido esta
breve colaboracion. Vaya por delante nuestro agradecimiento al coordinador de este
numero, nuestro buen amigo e historiador Carlos Jos¢ Romero Mensaque, habitual
colaborador de la revista Archivo Dominicano'.

Y ademas de lo dicho, arrancamos en Sevilla, porque esta ciudad fue en muchas
ocasiones punto de encuentro, de descanso y a veces de largas esperas en las idas y
venidas de los dominicos que misionaban en el Nuevo Mundo y repostaban en las
islas Afortunadas. De la llegada de los Predicadores a Canarias, de paso hacia las
Indias, es de lo que trataremos en este trabajo centrdndonos en fray Domingo de
Mendoza y en la fundacion del convento de San Pedro Martir de la ciudad de Las
Palmas, el primero que hubo en las Islas Canarias.

Antes, conviene advertir que todavia no tenemos una merecida Historia de los
dominicos en Canarias, aunque no faltan fuentes archivisticas que pueden muy bien
ayudar a hacerla’. Digase lo mismo de obras clasicas de la bibliografia dominicana

1 Desde su aparicion en 1980, este anuario es el 6rgano de expresion cientifica del Instituto
Historico Dominicano de la Provincia de Espafia, integrado en la Facultad de Teologia San Esteban de
Salamanca.

2 Cf., por ejemplo AHN. Clero. Libros2500, 2503, 2504, 2511, 2512, 2516, entre otros; el
general de la Orden de Predicadores (AGOP); el de la Universidad de La Laguna,el de la diocesis de
Canarias y el Historico Provincial de Las Palmas, ubicados ambos en la plaza de Santa Ana y a cuyo
personal damos las gracias por sus muchas atenciones. También hemos consultado el archivo de las
dominicas contemplativas de San Cristobal de La Laguna y el del Real convento de Nuestra Sefora
de Candelaria, ambos en la isla de Tenerife. De todos ellos esperamos dar buena cuenta cuando nos
enfrasquemos en esa Historia aludida.

46



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 43-62. ISSN 1130-5029

(Castillo, 2002; Cuervo, 1914-1916; Hoyos, 1963-1968) y extradominicana (Viera,
1982; Abreu, 1977), que recogen noticias al respecto, asi como de obras modernas,
que directa o indirectamente, tocan el tema de los dominicos en Canarias (Sanchez,
2004; Cazorla-Sanchez, 1997; Artiles, 1993; Rodriguez, 2007 y Fuentes, 1992).

Pero dado que el presente trabajo se centra en el fundador del convento de
San Pedro Martir de Las Palmas de Gran Canaria, convento matriz de todos los de
la Orden dominicana que hubo en el Archipiélago, no vamos a emplear las pocas
paginas que en esta ocasion se nos conceden en multiplicar fuentes y bibliografia.
Quede ese apartado, imprescindible desde luego, para la Historia ya aludida, dejando
esta nueva aportacion como aproximacion al igual que lo hicimos hace unos afios
(Barrado, 2011: 247-294) y también otros autores (Aleman, 2014: 161-204; Negrin,
1992: 199-221).

2. DE PASO HACIA LAS INDIAS Y ASENTAMIENTO EN CANARIAS

Antes del descubrimiento de las Indias occidentales o Nuevo Mundo, al
que se llegaria via Canarias, existen testimonios de presencia de dominicos en
el archipiélago Canario, si bien dicha presencia aparezca como esporadica y sus
testimonios estén todavia necesitados de mejores comprobaciones. En cualquier
caso esos testimonios hablan incluso de obispos y martires dominicos, estos ultimos
relacionados directamente con la isla de Gran Canaria afios antes de que veamos a
nuevos frailes predicadores asentados en la capital de esa isla. A esos temas hemos
aludido ya en nuestro trabajo sobre los dominicos en Hermigua y a ¢l nos remitimos
(Barrado, 2011: 247-294), dejando para otra ocasion el esclarecimiento de esa
presencia dominicana en el Archipiélago durante los siglos XIV-XV hasta el alba
del XVI. Es ahora al comienzo de este siglo cuando nos interesa ver a los dominicos
en Canarias camino del Nuevo Mundo, que era su objetivo y destino, y encontrarlos
asentados en la isla de Gran Canaria, que es nuestro tema. Las aguas historiograficas
estan revueltas y por eso no es facil por ahora precisar tanto como quisiéramos
(Cuervo, 1914-1916: 11, 13-14).

3. FRAY DOMINGO DE MENDOZA, FUNDADOR DE LA ORDEN
EN CANARIAS

3.1. De su formacién a su vocacién misionera

Los historiadores clasicos dominicos, -parte de cuyas cronicas estan recogidas
en la obra del padre Justo Cuervo ya citada-, coinciden en que el fundador de la
Orden de Predicadores en las Islas Afortunadas y del primer convento dominico en
la isla de Gran Canaria fue fray Domingo de Mendoza, a quien como veremos no es

47



Fray Domingo de Mendoza y el convento de San Pedro Martir...- Jos¢ Barrado Barquilla

facil seguirle el rastro.;Quién fue este personaje y qué es lo que mas nos interesa de
¢l para nuestro objetivo? (Cuervo, 1914-16: 1, pp. 30, 47-49, 53, 321, 326, 410, 430;
II: 9, 11-16, 18-22, 25, 27 30s, 33, 35s, 44, 74, 158, 504s, 520, 522, 526, 531, 533ss
547; 11I: 7-13).2

Nacido en Talavera hacia el afio 1476, del linaje de los Mendoza y los Loaisa,
del que también lo era su hermano fray Garcia (Taurisano, 1916: 10)*, Domingo
tenia sangre trujillana por via paterna y sevillana por la materna. Todavia nifio
demostré devocion y gracia para la predicacion ensefiando la doctrina cristiana a
otros ninos (Cuervo, 1914-16: 11,12), cosa nada extrafia si adelantamos ya la gran
vocacion misionera que desarrollaria en el futuro. En el convento salmantino de San
Esteban -otra cuna de América- recibio el habito dominicano el 23 de marzo de 1492
y al afo siguiente hizo la profesion (Cuervo 1914-16: 1, 47)°, o sea, con el minimo de
edad que entonces requerian las Constituciones de la Orden, si fray Domingo habia
nacido en 1476. Su formacion religiosa e intelectual la recibi6 parte en el ambiente
de reforma que se vivia por entonces en el convento de San Esteban, y sin poder
confirmarlo, otra parte en Paris o Bolonia. Desde esta ciudad parece que se transfirio
a la Congregacion reformada de San Marcos de Florencia, donde estaba en 1508
(Medina, 1983: 34). Ese seria el aflo en que comenzaria su vocacion misionera, que
ya se respiraba en Salamanca y que fray Domingo mantendra y desarrollara hasta
su muerte en 1536. Las noticias del descubrimiento colombino llegaron enseguida
a Espafia y a muchos -entre ellos fray Domingo- les intereso especialmente lo que
se decia de los naturales de las Indias, de “como se abria puerta al Evangelio y
lo recibian los indios” (Medina, 1983: 48). El alma misionera de fray Domingo
debio ver los cielos abiertos, pero para entonces apenas acababa de profesar y ain le
quedaba por realizar la larga carrera académica.

Anos después, coronada oficialmente la reforma interna de la Provincia
dominicana de Espana, el tema de las Indias se convirtid en prioritario y nuestro
fraile “se determin6 de emprender tan heroica y santa jornada”. Pero antes fue preciso
consultar con Roma y exponer el proyecto al flamante Maestro general de la Orden
fray Tomas de Vio Cayetano (Taurisano, 1916:10)°, quien se interes6 vivamente por
el proyecto comenzando asi los planes y preparativos en Espafia para su ejecucion.
Segun parece hasta tres veces entre 1508-1510 viajo fray Domingo de Mendoza

3 La importancia de este personaje en la implantacion con otros de la Orden en el Nuevo
Mundo y especialmente en Canarias esta fuera de duda. A ambos temas, principalmente, se refieren
los datos y noticias recopilados por Justo Cuervo en su obra citada. El problema es “aclarar y ordenar”
algunos de esos datos y hechos en lo referente, ahora, al tema canario.

4 Fray Garcia de Loaisa (o Loaysa) fue Provincial de la Provincia dominicana de Espaiia,
Maestro general de la Orden, consejero y confesor de Carlos V, Cardenal, obispo de Osma, arzobispo
de Sevilla e Inquisidor general.

5 O al dia siguiente del mismo mes, pero del afio 1486, lo que sin duda es un error.

6 Lo fue entre 1508-1518. Eminente conocedor de la doctrina de santo Tomas, legado
pontificio en el caso Lutero, cardenal, obispo de Gaeta. Murié en Roma en 1534.

48



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 43-62. ISSN 1130-5029

a Roma en busca de permisos, bendiciones y facilidades para los misioneros que
se embarcarian en la carrera de Indias. Y es aqui donde arranca el indiscutible
protagonismo que todos los historiadores, incluido el padre Las Casas, dan a nuestro
personaje en la fundacion de la Orden en el Nuevo Mundo y especialmente en las
islas Canarias.

3. 2. Su primer paso por las Indias

Buscd, animo6 y envio a los primeros evangelizadores dominicos que llegaron
a las Indias en septiembre de 1510, entre los que descollaron fray Pedro de Cordoba
y fray Anton Montesino, incluidos con toda justicia en la jerarquia de “Padres de
América”. Pero Mendoza no va con ellos; se queda en Espafa para solventar asuntos
en la Corte y en Roma con vistas a preparar de inmediato nuevas expediciones
misioneras (Cuervo, 1914-16: 1, 48 y Medina, 1983: 34-35). Los que quieren verle
muy pronto en La Espafola apuntan casi a renglon seguido de la primera expedicion
que “donde algunos meses después (sin especificar mes ni afio) se partié en
seguimiento de sus hermanos con mayor nimero de religiosos” (Cuervo, 1914-16: 1,
48 y Medina, 1983: 34-35).

Para lo que ahora nos interesa, fray Domingo no paso en 1510 por Canarias.
(Lo hizo y se detuvo en la segunda expedicion de 1 de junio de ese afio, en la que
iba el después famoso fray Tomas de Berlanga? (Figueras, 2010). Pues parece que
tampoco. ;Y en la siguiente del 11 de febrero de 1511 en la que aparece como vicario
de los misioneros que pasan a las Indias? Parece que ahora si. “Pasa con el tercer
grupo de frailes [y] durante algun tiempo trabaja en La Espafiola, trasladandose
pronto a Espafia” (Medina, 1983: 35). ;Pero cuando exactamente? Medina parece
inclinarse a que fray Domingo pudo ser uno de los firmantes que apoyaron el
famoso sermén de Montesino del domingo 21dediciembre de 1511, haciéndose
asi responsable toda la comunidad de aquel grito profético (Medina, 1983: 122),
que enseguida produjo serias consecuencias, si bien s6lo momentaneamente. E1 18
de febrero del afio siguiente escribe y envia una carta al cardenal Cisneros, cuyo
portador era fray Anton Montesino, quien llamado por su Provincial venia a Espafia
para dar informacion detallada sobre los sucesos a raiz del famoso sermon (Medina,
1983: 130-131). Pero a fin de que Montesino no se viera solo ante el peligro...
y aprovechando que se acercaba el Capitulo provincial del afio 1513, fray Pedro
de Cordoba vino en su ayuda y a poner en claro ante los capitulares lo que habia
ocurrido en La Espanola. Si fray Domingo de Mendoza regresé pronto a Espaiia,
como queda dicho, quizd pudo hacerlo en compaiia de fray Pedro de Coérdoba.
Pues, “Uno de los que debieron volverse a Espaiia fue Fr. Domingo de Mendoza,
posiblemente con Fr. Pedro de Cordoba, pues entre 1513 y 1516 pasa un periodo en
Canarias” (Medina, 1983: 134). Y antes, hablando de los frailes que quedaban en La
Espafola a finales de 1514: “y algun otro debio volverse como lo demuestra el hecho

49



Fray Domingo de Mendoza y el convento de San Pedro Martir...- Jos¢ Barrado Barquilla

de que Fr. Domingo de Mendoza estuviera evangelizando en Canarias, antes de ser
subprior en San Esteban en 15177 (Cuervo, 1914-16: 111, 13). ;No era necesaria su
presencia y autoridad en el Capitulo provincial después de haber sido el iniciador
y preparador de las tres primeras expediciones misioneras a las Indias y de haber
estado en La Espaifiola?

3. 3. Mendoza en Canarias (1513-1516)

Pero ahora lo que mas nos interesa es el dato de ese trienio 1513-1516 de
Mendoza en Canarias, aunque vaya si nos gustaria saber el comienzo y final exacto
de esa permanencia en el archipiélago y qué tareas y misiones desempefio, aunque
no es dificil imaginar que la de la evangelizacion seria la mas primordial. ;Era esta
la primera vez que se detuvo en una de sus islas? ; fue entonces el suceso de la isla de
La Gomera? Porque, “Pasando el P. fi. Domingo por las islas Canarias, hallo en la
Gomera una mujer endemoniada y visitandola y haciendo los exorcismos compelio
al demonio a que saliese luego de ella” (Cuervo, 1914-16: 111, 48). Este relato apenas
cambia lo sustancial del caso, aunque en otra relacion es un hombre y no una mujer
el poseido (Cuervo, 1914-16: 111, 11-13). Pero de lo que no parece haber duda es
que el hecho se dio, pues se recordaba todavia en el afio 1544 cuando una nueva
expedicion de misioneros dominicos atraco y descanso en La Gomera camino de las
Indias (Barrado, 2011: 257 ss). “Pasando” (...) por las islas Canarias (...): {camino
de La Espafiola en 1511 o de vuelta de ella al afio siguiente acompainiando o no a fray
Pedro de Cordoba? ;fue entonces cuando se quedo en las islas durante esos tres afios
acompaiiado de algun otro fraile de regreso también para Espafia? Visto el caso de
La Gomera, ;no pensaria fray Domingo que los aborigenes canarios, parecidos en
ciertas cosas a los indios de allende los océanos, también estaban muy necesitados
de ser evangelizados?, ;fue esa experiencia -a la ida o al regreso de La Espafola- la
que cambio su carrera de Indias por la de las Islas Canarias? Preguntas todavia sin
respuestas concretas hasta que la Historia las quiera desvelar. Pero lo que parece
cierto es que nuestro personaje se encariid con las Islas Afortunadas.

El hilo conductor de su itinerario se interrumpe con demasiada frecuencia
como para poder seguirle los pasos de cerca. Por los datos que tenemos hasta ahora,
después de su trienio en Canarias -/en qué islas, con qué frailes, qué haria?- regreso
a su convento de Salamanca y desde alli continuaria favoreciendo la evangelizacion
en las Indias y en las islas Canarias. Y una pregunta que no podemos reprimir es
por qué Mendoza se quedé en Canarias y no acompand a fray Pedro de Cordoba al
Capitulo de 1513. ;No habria sido su experiencia en La Espafiola -aunque corta- un
buen testimonio a favor de la comunidad que alli estaba luchando en defensa de
los indigenas? jcomulg6 fray Domingo plenamente con el sermon de Montesino
y el modo en que lo aplicaban los “revoltosos dominicos”? ;Podria darnos algiin
atisbo de respuesta el hecho de que mas tarde fuese calificador del Santo Oficio,

50



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 43-62. ISSN 1130-5029

sobre lo que escribi6 un Tratado? Su permanencia en Canarias durante esos tres afios
(significaria que no quiso meterse en lios, a sabiendas -como dicen los historiadores
consultados- de que era un hombre muy pacifico? ;hasta donde le condicionaria la
sombra larga y politica de su hermano Garcia de Loaysa? Si permaneci6 en Canarias
entre 1513-1516 ;pudo intervenir de algin modo en las después llamadas primeras
Leyes de Indias? (Burgos-Valladolid, 1512-1513). En fin, mas preguntas sin respuestas
por ahora. De lo que no dudamos es que el asunto del sermén de Montesino y sus
consecuencias tuvieron que preocuparle, pues no hay que olvidar que habia sido él,
fray Domingo de Mendoza, el alma y promotor de las tres primeras misiones que
pisaron tierra novomunda, y que ¢l habia interesado en aquella tarea a Cordoba,
Montesino, Tomas de Berlanga y otros, artifices principales de las famosas denuncias.

3. 4. Su figura en los Capitulos Provinciales

En cualquier caso, sabemos que conocido “el levantamiento” y una vez
sopesadas sus razones la tormenta amaind pronto como lo pone bien de manifiesto el
Acta del Capitulo provincial celebrado en Cordoba en 1513 (Hernandez, 2015: 549,
569). En ¢él, y presidido por el Provincial fray Alonso de Loaisa -quiza relacionado
con la familia de ese apellido- y en el que uno de los Definidores fue Garcia de
Loaisa, hermano de fray Domingo, se acepta “el convento de Santo Domingo de la
isla Espaniola en el Mar de las Indias, y lo incorporamos y sometemos a nuestra
Provincia de Esparia tanto en las cosas espirituales como en las temporales”
(Hernandez, 2015: 568), ademas de la concesion de algunos privilegios en razén
de la enorme distancia que separaba a la Isla de Espaia y las dificultades que eso
conllevaba (Hernandez, 2015: 574). Y el Capitulo se acordd también de nuestro
padre Mendoza agradeciéndole de algiin modo sus servicios con la concesion del
titulo de Predicador general por el convento sevillano de Portaceli (Hernandez,
2015: 549, 553, 572). jQué menos! ;Y qué era y significaba ese grado? “Era en
nuestros tiempos de grande estimacion en esta Provincia [de Espaiia]. Dabase aun
a los que habian corrido por los ejercicios escolasticos, y después de tener el grado
de presentado en teologia (...) y con él solo subian muchos a los primeros empleos
y prelacias de la Provincia (...) y que animaba a muchos a emprender de veras
este apostolico oficio viendo que su grado tenia esta estimacion, no dandose sino
a los sujetos de mas categoria. En este Capitulo [el de Cordoba de 1513] se dio
[ese titulo] a muchos hijos de este convento, [de San Esteban] al siervo de Dios Fr.
Pedro de Cordoba, [a] Fr. Domingo de Mendoza, primer promotor de la mision de
las Indias” (Cuervo, 1914-16: 11, 525-526).

Este texto nos dard pié¢ para ver mas adelante otros grados obtenidos por
fray Domingo. Por ahora, el de predicador general no parece estar relacionado
directamente con sus méritos académicos sino con su oficio apostolico de predicador
en Canarias, aunque no se diga, y por su protagonismo en la mision de las Indias.

51



Fray Domingo de Mendoza y el convento de San Pedro Martir...- Jos¢ Barrado Barquilla

El Capitulo provincial siguiente se tuvo en el Real convento de San Ildefonso
de la ciudad de Toro en el afio 1516. En su Acta (Hernandez, 2015: 584-604), el padre
Domingo de Mendoza no aparece, pero desde el Capitulo anterior de 1513 celebrado
en San Pablo el Real de Cordoba hasta el de Toro tres afios después, habian ocurrido
sucesos muy importantes que de algin modo le afectaban o le afectarian. La que mas
nos interesa destacar ahora es la de la creacion de una nueva Provincia dominicana
en Espana: la de Andalucia o Bética (1515)de la que dependeran los dominicos
establecidos en las islas Canarias hasta que una nueva Provincia sea creada y en
ella se integren los conventos existentes en las Islas (Huerga, 1992: 345-350). Pero
la nueva demarcacion tardaria mas de un siglo largo en ser aprobada y confirmada,
lo cual escapa ahora al limite cronolégico que nos hemos marcado. Bastenos, pues,
intentar seguir lo mejor posible el iter de nuestro fraile y fundador.

En el siguiente Capitulo, celebrado en San Esteban de Salamanca en 1518 bajo la
presidencia del Provincial fray Garcia de Loaisa, hermano de nuestro fray Domingo,
éste aparece elegido -;bajo presion de su hermano?- entre otros seis frailes para
leer Sentencias: “Assignamus sequentes per capitulum generalem exponendos ad
legendun Sententias usque ad Presentaturam (...) fratrem Dominicum de Mendoza”
(Hernandez, 2015: 619).

LA qué viene ese interrogante? Después lo veremos. Pero antes sigamos el hilo
de nuestro relato. En ese ano de 1518 se da la coincidencia que la Provincia de
Espafia celebra dos Capitulos provinciales: el ya visto de Salamanca entre finales
de enero y comienzos de febrero, y el celebrado en el convento toledano de San
Pedro Martir en octubre (Hernandez, 2015: 623-633). El lugar de la celebracion
se mantuvo: “Sequens capitulum provinciale assignamus conventui Sancti Petri
Martyris Toletani, Dominica tertia post Pascha anno 1519” (Hernandez, 2015: 622).
Pero lo que no se pudo mantener fueron las fechas. La razon fue que en el Capitulo
general de ese afio celebrado en Roma fue elegido Maestro general de la Orden
el Provincial de Espafia, nuestro ya conocido fray Garcia de Loaysa. Por lo tanto
habia que proveer de Superior mayor a dicha Provincia, recayendo dicho oficio en
la persona de fray Domingo Pizarro (1518-1522), predicador general y conventual
de San Esteban (Cuervo, 1914-16: 11, 533), quien preside el Capitulo y suscribe el
Acta -junto a los Definidores- como Vicarius Generalis (Hernandez, 2015: 633), ala
espera de la confirmacion del Maestro de la Orden.

Dado el breve lapso de tiempo transcurrido -ocho meses-, entre ambas Asambleas,
la celebrada en Toledo apenas innové algo (Hernandez, 2015: 623; Cuervo, 1914-
16; 11, 532), remitiéndose a lo determinado en la anterior de Salamanca. Y en ese
recordatorio es donde aparece de nuevo nuestro fray Domingo de Mendoza, hermano
del ahora Maestro general de la Orden, y quien al parecer no se habia olvidado

7  En ella se aceptd el Colegio de Santo Tomas de Sevilla, creacion del dominico toresano,
arzobispo hispalense y por otros méritos el famoso fray Diego de Deza.

52



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 43-62. ISSN 1130-5029

del encargo hecho a su hermano mayor anos atras. Y asi, en las Determinationes
additionales del Acta de este Capitulo se lee: “Quia frater Dominicus de Mendoza
habet licentiam a Reverendissimo Generali Magistro ad Magisterium, mandamus
illi, in meritum obedientiae, ut agat cursus suos usque ad Magisterium inclusive”
(Hernandez, 2015: 632; Cuervo, 1914-16: 11, 533).

3. 5. Maestro en Teologia y Predicador General

Tener que recurrir al voto de obediencia para que fray Domingo hiciese los
deberes obligatorios y acceder asi al Magisterio en Teologia significaba que habia
“olvidado” las recomendaciones anteriores. ;Le bastaba con el titulo-grado de
predicador general, que solo se daba a sujetos de categoria en mérito del trabajo
apostolico? Eso es lo que creemos. O jacaso preferia la accion al estudio por carecer
de cualidades para la investigacion y la docencia? Descartamos lo tltimo. Para
apoyarlo, nos basta el siguiente testimonio: Y “aunque era muy docto, y de él se dice
que sabia la Summa de Teologia de Santo Tomas, distribuida en verso que habia
compuesto, sus muchas peregrinaciones no parece que le habian dado lugar para
hacer los ejercicios que la Orden pide para semejantes grados” (Cuervo, 1914-
16: 533). ;(Cuales y a qué lugares serian esas muchas peregrinaciones? ;a Canarias
alguna de ellas? o ;habra que entender por peregrinaciones otros menesteres y oficios
por la Peninsula y en el mismo convento de San Esteban? Pero no corramos, aunque
trabajo en su convento salmantino no le faltaba por entonces como ahora veremos.

A las dotes intelectuales ya sefaladas hay que afadir las diplomaticas
en las gestiones llevadas a cabo en Roma y en la corte de Fernando el Catdlico
(Monopolitano, 1612: 1, 165), y de buen organizador con motivo de las primeras
expediciones misioneras a las Indias con parada en Canarias. Y a ésas y a sus
trabajos inherentes, nos queda todavia por juntar las de hombre de gobierno. Pues
resulta que segtn el Libro de Profesiones del convento de San Esteban era suprior
-el segundo en categoria y responsabilidad- de esa comunidad por lo menos desde
comienzos del afio 1517. Y asi, el 7 de febrero de ese afo, ausente el prior fray
Juan Hurtado, recibio la profesion de fray Martin de Alquiza, futuro Provincial de
Espana (Monopolitano, 1612: 532)%. Y “aun después del Capitulo [se sobreentiende
del ultimo celebrado en 1518] ¢jercio el oficio de supprior por este Convento mucho
tiempo, a lo menos consta que lo era por el mes de Julio” (Monopolitano, 1612:
533). Y todavia mas tarde, pues: “En 24 de Diciembre hizo profesion en manos de
Fr. Domingo de Mendoza, suprior (...) Fr. Martin de S. Pedro, religioso lego de gran
santidad” (Monopolitano, 1612: 534). Y en el mismo oficio debié permanecer hasta
finales de marzo de 1519, pues, “Dejando el oficio de suprior el siervo de Dios Fr.
Domingo de Mendoza, entro a ejercerle Fr. Pedro de Arconada (...). Por el Libro de

8 Fray Martin de Alquiza fue elegido Provincial en 1545, falleciendo antes de su toma de
posesion.

33



Fray Domingo de Mendoza y el convento de San Pedro Martir...- Jos¢ Barrado Barquilla

Profesiones consta que era ya suprior por el mes de Abril de 1519, y como tal dio la
profesion en 11 de Mayo a Fr. Pedro Delgado” (Monopolitano, 1612: 535).

Y no hay que olvidar lo que significaba ser subprior en un convento como el
de San Esteban de Salamanca, en el que habia muchos frailes -cien con creces- y
no poco trabajo y responsabilidades sobre todo en ausencia del prior. Nada extrafo,
por tanto, que fray Domingo -incluso queriendo obedecer al Capitulo y dar gusto a
su hermano Garcia de Loaysa- no encontrara tiempo ni calma para dedicarse a los
ejercicios literarios con vistas a obtener el -para ¢él- poco deseado o indiferente titulo
de Maestro en Teologia. Y es que para el predicador apostolico que era nuestro fraile
debia importarle poco la carrera académica, sus grados y sus privilegios afines.

Liberado del cargo y carga de subprior ;encontrd tiempo para dedicarse ya a los
quehaceres intelectuales y obtener el magisterio en Teologia? ;suplio los pertinentes
ejercicios literarios con algunos escritos? Cuervo, siguiendo la correa de transmision
de la bibliografia clasica dominicana, anota que Fr. Domingo de Mendoza, hermano
del cardenal Fr. Garcia de Loaisa, escribio algunos tratados llenos de doctrina
espiritual (Cuervo, 1914-16: 1, 321; Senensi, 1585: 73; Quetif- Echard, 1721: 39-40;
Antonio, 1783: 1, 330; Martinez, 1884: 325). ;Le sirvieron para obtener el dichoso
grado de Maestro en Teologia? Y seglin esos datos ;tuvo que ver con la Inquisicion?
(fue calificador de ella en Canarias? Otro asunto para estudiar mas despacio.

Nuestro personaje reaparece en 1522 al recordar a los ya predicadores generales
creados por el Capitulo cordobés del afio 1513, y que como vimos en el caso de
nuestro fraile lo fue por el convento sevillano de Portaceli (Hernandez, 2015: 571).
Pero ahora, nueve afos después, en 1522, nos encontramos con dos novedades: que
Fr. Domingo de Mendoza es ya maestro en Teologia y que tenia el titulo de predicador
general por el convento de Rivadavia (Cuervo, 1914-16: 11, 546-547).De lo primero
nos alegramos, pero al no aparecer su nombre en el Acta del Capitulo provincial de
1522 celebrado en Salamanca (Hernandez, 1998: 5-26), habra que inclinarse a que
fray Domingo -hechos o no los ejercicios literarios exigidos- fue nombrado Maestro
en Teologia por su hermano y Maestro de la Orden fray Garcia de Loaisa’. Pero en
esa misma Acta tampoco aparece como predicador general por Rivadavia cuando en
el apartado: Estas son las creaciones se cita a los predicadores generales nuevamente
creados (Hernandez, 1998: 19). Sin embargo, esta claro que el historiador de turno,
fray José Barrio se refiere al Capitulo de 1522 en el que fue elegido Provincial fray
Diego de Pineda (1522-1526) y fray Domingo de Mendoza aparece como predicador
por el convento gallego aludido (Cuervo, 1914-16: II, 546-547). ;Omisiones o
errores en las Actas? No seria la primera vez. Tampoco aparece nuestro fraile en
las Actas de los Capitulos provinciales de los afios 1525 y 1526, motivo por el cual

9 Pues tampoco aparece entre los aceptados para dicho grado en el Acta del Capitulo
provincial de 1523.

54



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 43-62. ISSN 1130-5029

habra que dejar ahora ese camino y averiguar por otros donde estaba fray Domingo.
(De nuevo en Canarias y desde hacia tiempo? Lo mas probable.

Pero antes ;cuando dejaria su convento salmantino y en qué situacion se
encontraba éste por entonces? Las preguntas tienen su logica atendiendo a las
fuentes de que disponemos. Ya vimos que fray Mendoza dejo el oficio de subprior
entre marzo-abril de 1519, pero sin que sepamos si a ello le movio solo la posible
dedicacion a prepararse para el grado de Maestro en Teologia -que ya lo tiene en
1522- o por algun otro motivo. Curiosamente, en el mismo mes de abril de 1519
fray Juan Hurtado tuvo que interrumpir a la fuerza su segundo mandato como prior
de San Esteban: “No acabo el segundo trienio de su priorato” (Cuervo, 1914-16:
I1, 535). ;No llama la atencion que ambos “siervos de Dios”, como se les califica
continuamente renunciaran a sus oficios al mismo tiempo? ;ja qué podia responder
tal decision? ;qué estaba ocurriendo en el convento salmantino?

3. 6. Una reforma inacabada

Sin poder detenernos ahora en el asunto ni tampoco pasarlo por alto -porque
creemos quetuvo que ver con que Mendoza dejara el convento de San Esteban
y regresara definitivamente a Canarias-, el tema de fondo era el de la inacabada
“reforma” de la Provincia dominicana de Espafa (Beltran, 1939). Dicha reforma
o reformacion habia concluido “oficialmente” en el Capitulo provincial del afio
1506, pero segliin algunos no se habian conseguido suficientemente sus objetivos
(Hernandez, 1998: 6 y 11-17)'°. Entre quienes los pretendian estaba fray Juan
Hurtado. Este habia experimentado una fuerte conversion que lo llevo a tomar el
habito de dominico en el convento reformado de Piedrahita. Desde entonces hasta
la muerte su obsesion fue la de volver al modo de vida de los tiempos primitivos de
la Orden. Prior del convento de San Esteban, -del que era subprior fray Domingo
de Mendoza-, el padre Hurtado atrajo para su empresa reformadora a un grupo
de frailes relevantes, a la vez que cred un cierto desasosiego y preocupacion en
bastantes mas (Castillo, 1592: II, 202v)"'. Y es que la amenaza de volver a una “pre-
reforma”, después de la larga marcha por el desierto y de los muchos sacrificios que
habia costado llegar a la “reforma”, alarmé a no pocos previendo los conflictos que
podrian crearse. Fue entonces cuando intervino el Provincial fray Domingo Pizarro
(1518-1522) deshaciendo el grupo de los reformadores, enviandolos por separado a
conventos distantes entre si, “y a fray Juan Hurtado a Toledo, privado o suspenso
del oficio de Prior de Sanct Estevan de Salamanca” (Castillo, 1592: 203 r). Razén
por la que no acabo el segundo trienio de su priorato.

10 Y aello parecen responder las Ordenaciones del Maestro general Garcia de Loaysa dirigidas
al convento salmantino.
11 Curiosamente, entre los frailes citados no aparece fray Domingo de Mendoza.

35



Fray Domingo de Mendoza y el convento de San Pedro Martir...- Jos¢ Barrado Barquilla

No nos interesa ahora la continuacion del asunto en el que desde luego intervino
el Maestro general fray Garcia de Loaisa, pero si preguntarnos de qué lado estaria
el subprior del convento salmantino y coémo pudo afectarle la suspension impuesta
al padre Hurtado. ;Otro disgusto como el que pudo haber experimentado en La
Espafiola a consecuencia del sermon comunitario de Montesino? Lo cierto fue que
Mendoza dej6 su oficio a la vez que Hurtado no tuvo mas remedio que renunciar al
suyo.

(Formaba fray Domingo parte del grupo de los neo-reformadores? Desde
luego, “reformado” si que lo era, pues, segin quedd dicho, habia pertenecido
a la Congregacion de la Reforma de San Marcos capitaneada por fray Jerénimo
Savonarola. Pero, como también hemos visto, su nombre no aparece en el grupo de
reformadores encabezado por el padre Hurtado. Sin embargo, como subprior que era
parece dificil pensar que no perteneciese al grupo reformador del prior. Entonces ;se
omitié su nombre por respeto a su hermano y Maestro general de la Orden Garcia de
Loaisa, quien no vio con buenos ojos el intento reformador? “Sea como fuere” -de
lo que ya se nos advirtio-, hasta no disponer de nuevos datos nos vemos obligados
a dejar lagunas vacias hasta que no tengamos agua con que llenarlas, y regresar con
fray Domingo a Canarias.

4. EL. CONVENTO DE SAN PEDRO MARTIR DE LAS PALMAS

Vistos los sucesos del ano 1519 y desperdigado el grupo de reformadores,
sospechamos que es por entonces cuando fray Domingo se volvié a Canarias, sin que
su nombre reaparezca en las Actas de los Capitulos provinciales hasta el celebrado
en 1529 como después veremos. Pero las Actas no son la tinica fuente. ;Dejo algin
fraile en Canarias mientras estuvo en ellas entre 1513-1516? ;llevo ahora consigo a
alguno mas? Lo uno y lo otro es muy probable. Como ya dijimos en nuestro articulo
citado (Barrado, 2011: 257), seguimos descartando la idea de que el primer convento
dominico en Canarias fuese otro que el de San Pedro Mdartir de Las Palmas, aunque
la isla de La Gomera hubiese sido la primera tierra canaria que pisara Mendoza, y
en la que algunos quieren que también fundo convento (Cuervo, 1914-16: 111, 13).
Pero con pequefias variaciones, los autores coinciden en que vuelto fray Domingo a
las islas Canarias -seguramente entre 1519-1520-, funda el convento de San Pedro
Martir en Las Palmas (Cuervo, 1914-16: II, 532). Mas aun: “y en la que se dice
la Gran Canaria, fundé un convento, de quien fue el primer prior fray Tomas de
Santiago” (Cuervo, 1914-16: 1, 49). Muy importante el detalle de darnos el nombre
del primer prior.

Pero entre el dicho y el hecho tuvieron que pasar varios afios sin que buena parte
de esa historia la conozcamos por ahora. Y es que los principios de cualquier historia
casi siempre estan envueltos en nubarrones, olvidos y desinterés (Cuervo, 1914-16:

56



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 43-62. ISSN 1130-5029

I, 21)"2. Y esas desgracias se repetirian en los siglos venideros. En el caso que nos
ocupa, esa desidia o desinterés -el olvido de nombres, hechos y hazafias, que tuvo
que haberlos pero a los que apenas se alude- podria justificarse por la “urgencia de
la evangelizacion”, objetivo principal de los frailes predicadores y que les consumia
todo el tiempo del que disponian; ademas, siempre eran muy pocos -a veces solo
dos- los frailes que comenzaban la ardua tarea de preparar la fundacion de un nuevo
convento. ;Podian dedicarse a escribir el dia a dia de su quehacer?

Otro asunto es el del nombre que dieron al convento ;Por qué le pondrian el
del inquisidor San Pedro Martir a la casa matriz de la Orden de Predicadores en
Canarias? Desde luego, no era el primero que se ponia bajo dicho patrocinio. Por
ahora no hemos encontrado razones, y por eso vamos a permitirnos lanzar algunas
hipotesis. Para ello tenemos que retrotracrnos y enlazar con personajes y sucesos
anteriores a las primeras expediciones dominicanas a las Indias y que tuvieron como
escenario las islas Canarias.

El primer deseo de abrir una casa de la Orden en Gran Canaria pudo ser idea
del conquistador y gobernador don Pedro de Vera y Mendoza. Se sabe que este
importante jerezano fue enviado por los Reyes Catolicos en 1478 a conquistar de
una vez por todas la aguerrida y brava Isla (Abreu, 1977: 145-242; Viera, 1982:
I, 509-570; Gomez, 2009). Sabido es también el afecto que profesaba a la Orden
de Predicadores, establecida en Jerez de la Frontera desde mediados del siglo XIII
(1266) y en cuyo templo de Santo Domingo quiso don Pedro que reposaran sus
restos. Y hay otro dato que podria unirse a los anteriores. Nos referimos “al martirio”
de los dominicos Pedro de Cafias y Juan de Lebrija, despefiados por los aborigenes
grancanarios desde el risco del Lentiscal en el verano de 1483. ;Procedian ambos
misioneros de Jerez de la Frontera? ¢los llevo consigo el conquistador y gobernador
de Gran Canaria don Pedro de Vera? Para el Monopolitano (Lopez, 1613: 291)" y
otros no hay duda. ;Tuvo que ver, ademas, que fue el 29 de abril, -festividad de
san Pedro Martir- cuando Gran Canaria fue incorporada a la corona de Castilla,
coincidencia por la que el santo dominico fue nombrado Patrono de la ciudad?

12 Véome compelido a pasar en silencio centurias de arios, por la negligencia y desalifio de
los que entonces vivian, poco diligentes en aquéllos, [tiempos] pues que se privaron en representar en
los venideros la memoria de ilustres y célebres hijos (...) y muriendo luego los sepultaron en perpetuo
olvido. Fray Alonso Fernandez ;No pasoé algo parecido con el mismisimo santo Domingo, fundador de
la Orden? Todo lo cual coincide con el dicho que “los dominicos fueron prestos en hazafias y tardos en
relatarlas.

13 De ambos frailes més de otro, llamado Diego de Villavicencio, escribe: pero en este aiio
[1478] embiaron los Reyes a Pedro de Vera (...) natural de Xerex, y muy aficionado a la Orden, a
conquistar las Canarias. Llevo consigo tres frayles de este convento [de Jerez de la Frontera] (...) los
quales aviendo surgido la armada en la gran Canaria, con su predicacion, zelo y exemplo, en tres aios
conquistaron tantas almas, y hizieron cosas tan notables, como los soldados con las armas. Los dos
dellos, ge fueron Fr. Martin Caiias, y Fr. Juan de Lebrixa murieron juntos a manos de los barbaros, y
el uno dellos desperiado abracado con un crucifixo.

37



Fray Domingo de Mendoza y el convento de San Pedro Martir...- Jos¢ Barrado Barquilla

(Barrado, 2011: 255-256). ;Influyd, acaso, el hecho de que el padre Mendoza fuese
calificador del Santo Oficio?

Para nuestro caso lo mas importante de esos datos, sobre los que después (1773)
volvera Viera y Clavijo al hablar de los dominicos en Las Palmas (Lépez, 1613: 737
s), seria el de mantener la creencia de que el flujo de los predicadores a las Islas,
si bien esporadico, no se habria interrumpido desde el siglo XIV hasta el tiempo
del conquistador y gobernador Pedro de Vera (1478-1483). Pero sabemos que éste,
regresado a la Peninsula, murié en 1506, cuatro afios antes de que podamos relacionar
con ¢l a los dominicos que pasaban por Canarias rumbo a las Indias. De regreso a
la Peninsula ;comunicé don Pedro su deseo de querer fundar un convento de la
Orden en Las Palmas e intervino de algun modo en el proyecto? ;no lo consigui6 en
vida por haberse parado temporalmente la llegada de nuevos dominicos a las Islas
después de la amarga experiencia del risco del Lentiscal? Tal vez por ese motivo, y
otros posibles que desconocemos por ahora, no volvamos a ver a los frailes de santo
Domingo en las Islas por lo menos hasta el suceso de La Gomera (Barrado, 2011:
256).

Y acerquémonos ya a la ciudad de Las Palmas para ver en ella -aunque con
escasisimos datos-, a los primeros dominicos. Ya hemos apuntado que fray Domingo
de Mendoza “se volvio a las Islas de Canaria, y en la que se dice de gran Canaria,
fundoé un convento, de quien fue su primer prior Fr. Tomas de Santiago” (Cuervo,
1914-16: 1, 49), sobre el que después volveremos. Pero antes habra que ver algo mas.

En el tomo III, pp. 8-14 de la obra tantas veces citada del padre Cuervo aparece
como una recopilacion de lo ya dicho y desperdigado en los tomos [ y II sobre fray
Domingo de Mendoza, y a lo que sustancialmente ya nos hemos referido. Dejando
aparte los epitetos y alabanzas de los que sin duda era acreedor nuestro personaje
(Cuervo, 1914-16: 111, 8-9), de lo que carecen esas paginas -como tantas otras de las
leidas- es de muchas de las noticias que andamos buscando. Por ejemplo jen qué
afio fue creada la primera comunidad dominica en Canarias y en qué lugar de Las
Palmas? En cuanto a lo primero, un autor sentencia: “El [miércoles] 19 de marzo de
1522 es la fecha de la fundacion del convento de Las Palmas, (...) no cabe duda que
Las Palmas fue el asiento de Casa Matriz de la Orden en Canarias” (Hoyos, 1963-
68:t. I, p. 89). Sien 1522 estd fundado e/ convento, y ya tiene prior, significa que sus
moradores llevaban tiempo en €l, a no ser que se confunda convento con una casa en
la que los frailes vivieron antes de tener convento formal, como era habitual. ;Desde
1519-1520? De ser asi, el convento se formalizd con bastante rapidez (1522), aunque
no sepamos los nombres de ese primer grupo de frailes -;cinco, seis?- excepto el
del fundador y el del primer prior. Sobre el escaso numero de frailes que habia en
Las Palmas se hablara cuando se vaya a fundar en La Laguna poco después. Ni en
la recopilacion que aparece en Cuervo (Cuervo 1914-16: 111, 8-14; Lopez, 1613:
188) ni en otros autores que recoge en su obra, hemos visto fechas de fundacion ni
noticias sobre el lugar de Las Palmas en que se asentd nuestro primer cenobio, que

58



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 43-62. ISSN 1130-5029

segun pareceres pudo estar en el paraje del actual parque de Santa Catalina, a un tiro
de piedra del mar. En cuanto al modo de vida que adoptaron los recién llegados y que
sin duda mantuvieron mientras vivié el fundador, fue el de frailes “reformados” que
eran, siguiendo las costumbres y estatutos que regian en La Espafiola y que tenian
marca “mendociana” (Cuervo, 1914-16: 1, 49; 11, p. 21; Barrado, 2011: 258).

Y poco mas es lo que sacamos de las Cronicas referidas a los primeros afios de
los dominicos en Las Palmas. Importante y en lo que se coincide es que el primer
prior no fue fray Domingo -fundador del convento- sino fray Tomas de Santiago,
hijo del convento de Santo Tomas de Avila (Cuervo, 1914-16: 1, 48; Hoyos, 1963-
1968: 91) ), y sin duda uno de entre los primeros y mas importantes seguidores de
Mendoza. ;Durante cuanto tiempo, -desde 1522-, desempenaria el oficio y con qué
¢éxito? Lo primero parece que hasta 1529-1530, y lo segundo con bastante acierto. El
texto siguiente, copiado a la letra, lo corrobora: “Frater Thomas de Sancto Jacobo,
completo tempore prioratus sui, [;de ochos afios?] confirmatur in viceprovincialem
conventuum Sancti Dominici esistentes in insula Canariae et super fratres earum
insularum adiacentium™. Lo que significa que fray Tomas de Santiago habia
terminado el tiempo de su priorato, y que de prior habia subido a la categoria de
viceprovincial o Vicario provincial. Ello supondria, como imaginabamos, que este
fraile venia siendo desde el comienzo de establecerse los dominicos en Las Palmas el
brazo derecho de fray Domingo de Mendoza. ;Cuéntos afios habia sido prior de Las
Palmas? Segin hemos visto fue el primer prior de la comunidad y comenz6 a serlo
en 1522. Pero resulta que en marzo de ese afo el padre Mendoza envia a Tenerife,
para gestionar la fundacion que se queria hacer en la ciudad de La Laguna, a fray
Tomas de Santa Maria, superior del convento de LasPalmaspara que se hiciera cargo
de la nueva fundacion (Hoyos, 1963- 1968: 1, 93). ;Se trata del mismo fraile, quien
también pudiera ser conocido como Tomas de Santa Maria?

Entre tanto ;qué oficio tenia fray Domingo y cuales eran las actividades que
desempefiaba? El oficio era el de Vicario del Provincial de la Provincia Bética,
cargo que le habria encomendado Garcia de Loaysa en 1518, cuando su hermano
fray Domingo asisti6 al Capitulo general celebrado en Roma ese afio y en el que
fue elegido Maestro de la Orden fray Garcia (Hoyos 1963-1968: 90). La noticia
abre nuevas perspectivas y algiin que otro interrogante. ;Habria influido, también,
dicho nombramiento en la dejacion del oficio de subprior en marzo-abril de 1519
por parte de fray Domingo? Si esta vez obedecié inmediatamente a su hermano, -ya
Maestro general de la Orden-, podemos suponer que ese mismo afio 0 a comienzos
del siguiente, el padre Mendoza estaba ya en Canarias, destino sin duda muy querido
para €él. ;Se le aparto asi del “conflicto” creado por Hurtado, pero dandole un nuevo
y mejor oficio y encargo? Promoveatur ut removeatur?

Y ese titulo de Vicario provincial es el que debia tener y el que mantuvo hasta

14 AGOP1V, 22, fol. 159r. Registro del MG. 8-10 enero 1530.

29



Fray Domingo de Mendoza y el convento de San Pedro Martir...- Jos¢ Barrado Barquilla

1529-1530, como ahora comprobaremos. Pues resulta que en el Capitulo provincial
del afio 1529 celebrado en Santa Cruz la Real de Segovia, reaparece fray Domingo,
quien previamente ha solicitado ser liberado de su oficio de Superior mayor de
Canarias. En la Introduccion al Acta de ese Capitulo, entre los frailes nombrados
y destacados se dice del nuestro que “ya anciano y lleno de méritos, después de
un apostolado muy fructifero en las islas Canarias, este Capitulo provincial acepta
su jubilacion” (Hernandez, 2003: 8, 14)". Que para entonces estuviese cargado de
méritos y cansado de tanto bregar no hay que dudarlo, pero que fuese “ya anciano”
nos parece algo prematuro, pues si habia nacido en 1476 en 1529 contaba 53 afios
de edad, sin ser todavia “pater antiquus” como se decia de los frailes que habian
cumplido 60 afios de vida.

Y en cuanto a las actividades principales a las que se dedicaba nuestro
fraile no hay duda de que eran las de predicar para evangelizar y cristianar a los
habitantes canarios y a extender la Orden en el Archipi¢lago, como antes lo habia
hecho o intentado en las Indias. Prueba de lo ultimo es la fundacion en La Laguna
del segundo convento dominico en Canarias a lo que ya hemos aludido. En dicha
fundacion intervino la voluntad del conquistador, gobernador y fundador de la
ciudad de La Laguna, el Adelantado don Alonso de Lugo (Rumeu, 2006). Para dicho
fin se ofrecid a los dominicos en 1522 una ermita bajo la advocacion de San Miguel.
Pero al parecer, ya sobre el terreno, hubo que hacer cambios, vender lo que se tenia
y comprar terrenos mas a propdsito para lo que querian los frailes. Al hablar de la
iconografia que tiempo después adornaria la iglesia dominicana, se aprovecha para
decir que fue en el afio 1527 cuando el Vicario provincial fray Domingo de Mendoza
fundo dicho convento (Fuentes, 2003: 287; Ciuranesco, 1965: 195). Todavia en vida,
nuestro personaje pudo ver comenzadas las comunidades dominicas de la isla de
La Palma y la de La Candelaria en Tenerife (Hoyos, 1963-1968: 87-99). Pero no es
nuestra intencion ocuparnos ahora de eso, tiempo habrd de hacerlo y de ampliar y
mejorar lo poco que aqui hemos adelantado.

Digamos que una vez “jubilado” de su oficio de Vicario, no por eso descanso en
su afén apostolico en el archipiélago canario. Continud su mision coronandola con el
sacrificio de su propia vida atendiendo a los apestados por la plaga que asol6 a la isla
en 1536, muriendo victima de su caridad y siendo sepultado en su convento de San
Pedro Martir de Las Palmas (Cuervo, 1914-16: 1, 46-48; 111, 13-14).

Podriamos terminar esta somera exposicion sobre fray Domingo de Mendoza,
sin duda el fundador de la Orden de Predicadores en el archipi¢lago canario,
diciendo que su vida fue tan evangélicamente fructifera como histéricamente oculta,
esperando que nuevas investigaciones lancen mas luz sobre este benemérito fraile.

15 Item acceptamus jubilationem factam a reverendo padre nostro provinciali de venerabili
fratre Didaco de Mendoza. Sin duda hay un error de trascripcion cambiando Domingo por Diego.
La copia, al parecer tinica, que utiliza el padre Ramén Hernandez es del s. XVIII, mas de dos siglos
después del Capitulo celebrado en 1529, y cuya Acta original no existe.

60



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 43-62. ISSN 1130-5029

5. BIBLIOGRAFIA

Abreu Galindo, Juan de (1977). Historia de la conquista de las siete Islas Canarias.
Santa Cruz de Tenerife: Goya.

Aleman Gonzalez, Francisco H. (2014). Estudio comparativo de las Asociaciones
rosarianas en Gran Canaria. Archivo Dominicano XXXV, p. 161-204.

Antonio, Nicolas (1783). Bibliotheca Hispana Nova... Matriti: Apud Joachimum de
Ibarra.

Artiles Sanchez, Juan (1993). Relacion Iglesia y Estado en Canarias, durante el
pontificado del Obispo Verdugo: 1796-1816. [S. .]: J. Agliimes.

Barrado Barquilla, José (2011). En el IV® Centenario de la llegada de los dominicos al
Valle de Hermigua (La Gomera-Islas Canarias). Archivo Dominicano XXXII, p.
247-294.

Beltran de Heredia, Vicente (1939). Historia de la Reforma de la Provincia de Espania:
1450-1559. Roma: [Institutum Historicum FF. Praedicatorum].

Castillo, Hernando del (2002). Historia general de Santo Domingo y de su Orden de
Predicadores. Valladolid: Maxtor.

Cazorla Leon, Santiago y Sanchez Rodriguez, Julio (1997). Obispos de Canarias y
Rubicon. Madrid: Eypasa.

Cioranescu, Alejandro (1965). La Laguna: guia historica y monumental. La Laguna:
Ayuntamiento de San Cristobal de la Laguna.

Cuervo, Justo (1914-1916). Historiadores del Convento de San Esteban de Salamanca.
Salamanca: [s. n.] (Imp. Catolica Salmanticense), 3 v.

Figueras Vallés, Estrella (2010). Fray Tomds de Berlanga. una vida dedicada a la Fe y
a la Ciencia. Barcelona: Ochoa.

Fuentes Pérez, Gerardo (1992). Santo Domingo de Guzman en la plastica canaria. La
Laguna: Dismago.

Fuentes Pérez, Gerardo (2003). La beata Juana de Aza en la iglesia de Santo Domingo
de Guzman en La Lagua (Tenerife): un caso singular. Archivo Dominicano XXV,
p. 285-291.

Gomez Escudero, Pedro (2009). Las Relaciones de Galdar [1484-1500]. Relacion de la
conquista de la Gran Canaria. (Introduccion, notas y estudio de Francisco Osorio
Acevedo). Santa Cruz de Tenerife-Las Palmas de Gran Canaria: Idea.

Hernandez Martin, Ramoén (2015). Capitulos Provinciales de la Provincia dominicana
de Esparia: desde 1241 hasta 1595. Salamanca: San Esteban.

Hernandez Martin, Ramoén (1998). Acta del Capitulo Provincial de Salamanca de 1522.
Archivo Dominicano XIX, p. 5-26.

Hoyos, Manuel Maria de los (1963-1968). Registro documental y Registro historial de la
provincia de Esparia. Madrid. 3 v.

61



Fray Domingo de Mendoza y el convento de San Pedro Martir...- Jos¢ Barrado Barquilla

Huerga, Alvaro (1992). Los dominicos en Andalucita. Sevilla: A. Huerga.

Lopez de Caparroso, Juan (Monopolitano) (1613). Historia general de Sancto Domingo
y de su Orden de Predicadores. En Valladolid: por Francisco Fernandez de Cordova
Yy a su costa.

Martinez Vigil, Ramoén (1884). La Orden de Predicadores: sus glorias en santidad,
apostolado, ciencias, artes y gobierno de los pueblos, seguidas del ensayo de una
biblioteca de dominicos esparioles. Madrid: Libreria de D. Gregorio del Amo.

Medina, Miguel Angel (1983). Una comunidad al servicio del indio. La obra de Fr.
Pedro de Cordoba, O.P. (1482-1521). Madrid: Instituto Pontificio de Teologia.

Negrin Delgado, Constanza (1992). El cuadro de la Ultima Cena de la iglesia de Santo
Domingo de Santa Cruz de La Palma. Archivo Dominicano XII, p. 199-221.

Quetif, Jacobus y Echard, Jacobus (1721) Scriptores Ordinis Praedicatorum. Lutatiae
Parisiorum: J.B. Christophorus Ballard et Nicolaus Limart, 2 v.

Rodriguez Delgado, Octavio (2007). El Arciprestazgo de Giiimar: origen y evolucion
de las distintas parroquias y memoria de sus pdrrocos. Tenerife: Arciprestazgo de
Gliimar.

Rumeu de Armas, Antonio (2006). La conquista de Tenerife (1494-1496). La Laguna-
Tenerife: Instituto de Estudios Canarios.

Sanchez Rodriguez, Julio (2004). La Iglesia en las Islas Canarias. Las Palmas de Gran
Canaria: Gobierno de Canarias, Direccién General de Cultura.

Senensi, Antonio (1585). Bibliotheca Ordinis fratrum praedicatorum, virorum inter illos
doctrina insignium nomina. Paris: Nicolaus Niuellius.

Taurisano, Innocentius (1916). Hierarchia ordinis Praedicatorum. Roma: Manuzio.

Viera y Clavijo, José de (1982). Noticias de la historial general de las Islas Canarias.
Santa Cruz de Tenerife: Goya.

62



Los dominicos y los sermones cuaresmales en
el cabildo municipal de Cérdoba durante el
siglo XVII

Juan Aranda Doncel
Real Academia de Cérdoba






Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 63-90 . ISSN 1130-5029

Los dominicos y los sermones cuaresmales en el cabildo

municipal de Céordoba durante el siglo XVII

The Dominicans and the Lenten sermons in the municipal

council of Cordoba during the XVIIth century

Juan Aranda Doncel
Real Academia de Cérdoba
juanarandadoncel@gmail.com

Fecha de recepcion: 25 de octubre de 2015
Fecha de aceptaciéon: 23 de diciembre de 2015

Resumen

El trabajo tiene como objetivo el estudio del importante papel jugado en Cérdoba
por los dominicos y el conjunto de las 6rdenes religiosas en los sermones instituidos
por el concejo en su sala de sesiones durante los jueves de cuaresma. A lo largo
del siglo X VII todos los hijos espirituales de santo Domingo de Guzmdn invitados
pertenecen al influyente y prestigioso convento de San Pablo el Real. Un caso
excepcional es el del beato fray Francisco de Posadas, miembro de la comunidad
de Scala Coeli, quien goza de un gran ascendiente en la sociedad cordobesa
de su tiempo por la encomiable labor pastoral y testimonio de vida. La valiosa
informacion contenida en las actas capitulares del municipio constituye la principal
fuente documental utilizada.

Palabras clave: Coérdoba; Dominicos; Siglo XVII; Sermones cuaresmales;
Convento San Pablo el Real; Beato Francisco de Posadas.

Abstract

This work has as a target the study of the significant role of the Dominicans in
Cordoba and the rest of the religious orders in the sermons established by the
council in the meeting room during the Thursdays of Lent. Throughout 17th
century, all the spiritual children of Saint Domingo of Guzman invited belong to the
influential and prestigious convent of Saint Paul the Royal. One exceptional case
is the blessed friar Francis of Posadas, member of the Scala Coeli comunity, who
has a great ancestor in the Cordobesian society of his time due to his commendable
pastoral work and his life witness. The valuable information contained in the
records chapters of the council constitutes the main documentary source used.

Keywords: Cordoba; Dominicans; 17th century; Lent sermons; Saint Paul the
Royal convent; Blessed Francis of Posadas.



Los dominicos y los sermones cuaresmales en el cabildo municipal...- Juan Aranda Doncel

Para citar este articulo: Aranda Doncel, Juan (2016). Los dominicos y los
sermones cuaresmales en el cabildo municipal de Cérdoba durante el siglo X VII.
Revista de Humanidades,n. 27, p. 63-90, ISSN 1130-5029 (ISSN-e 2340-8995).

SUMARIO: 1. Introduccién. 2. Las Ordenes religiosas y las predicaciones
cuaresmales al concejo durante la centuria del seiscientos. 3. La activa participacion
de los dominicos de San Pablo. 4. Los sermones del beato fray Francisco de
Posadas. 5. Bibliografia.

1. INTRODUCCION

En los albores del siglo XVII se localizan en la capital cordobesa o en sus
proximidades 17 establecimientos pertenecientes al denominado clero regular, una
cifra que refleja, de manera harto elocuente, la importancia de este grupo social en
la vida de la ciudad.

La Orden de Predicadores tiene tres comunidades bien diferenciadas tanto por
el numero de frailes como por los recursos econdmicos. La de San Pablo el Real
goza de una vitalidad que se contrapone a la sobriedad de Santo Domingo de Scala
Coeli —cuna de la reforma dominicana- y Santos Martires. Los franciscanos tienen el
convento de observantes de San Pedro el Real y la rama recoleta el de San Francisco
de la Arruzafa. Los terciarios regulares viven muy en precario en las afueras del
casco urbano hasta su traslado en los inicios del seiscientos a la puerta de Baeza.

También estan presentes los trinitarios, mercedarios, agustinos, antoninos y
jerénimos. A ellos hay que sumar los minimos de san Francisco de Paula, carmelitas
calzados o de la antigua observancia, jesuitas, hospitalarios de san Juan de Dios,
carmelitas descalzos o de la primitiva observancia y basilios que se asientan durante
la centuria del quinientos.

El proceso expansivo de las 6rdenes religiosas masculinas en la urbe cordobesa
se mantiene con bastante intensidad a lo largo del XVII, como lo refrendan las
fundaciones llevadas a cabo (Aranda, 2008: 55-82). El titular de la silla de Osio
fray Diego de Mardones y el corregidor Diego Lopez de Zuiniga facilitan por todos
los medios la llegada de los trinitarios descalzos en 1607, puesto que ambos tienen
muy en cuenta el incondicional apoyo del duque de Lerma al reformador de la orden
redentora (Pujana, 1994: 308-313).

Con el traslado en marzo de 1614 de los carmelitas descalzos a las cercanias de
la puerta del Colodro, las dependencias conventuales que hasta esa fecha ocupaban
en el bullicioso barrio de la Catedral pasan a la rama calzada de la orden que cuenta
con una segunda comunidad en el colegio de San Roque, erigido para impartir
ensefianzas de teologia a los coristas.

Las presiones ejercidas por la mayoria de las 6rdenes religiosas no impiden
la fundacion de los capuchinos que se alojan en 1629 de manera provisional en

66



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 63-90 . ISSN 1130-5029

_ DEMARCACIONES PARROQUIALES
1 SANTA MARIA 8 SAN NICOLAS DE LA AJERQUIA
2 SANJUAN 9 SAN PEDRC
3 OMNIUM SANGTORUM 10 SAN ANDRES
4 SANNICOLASDELAVILLA 11 SANTA MARINA
5 SAN MIGUEL 12 SAN LORENZO
§ EL SALVADOR 13 SANTA MARIA MAGDALENA
7 SANTO DOMINGO 14 SANTIAGO
[21]
\ & P.EXCU:

|| ORDENES Y CONGREGACIONES MASCULINAS

/ / 1 CARM. CALZ (S. ROQUE) 12 AGUSTINGS
@ 2 ALCANTARINGS 13 CARM. DESC.
3 BASILIOS 14 TRINITARIOS DESC,
P. SEVILLA 4 TRINITARIOS CALZADOS 15 HOSPITALARIOS J. NAZARENO
5 ORATORIO SAN FELIPENERI 16 HOSPITALARIOS S, ANTON
8 MiNIMOS 17 HOSPITALARIOS S. JUAN DIOS
7 MERCEDARIOS 18 CARM.CALZ
8 CAPUCHINGS 19 TERCIARIOS REGULARES S. FCO,
9 JESUITAS 20 DOMINICOS (MARTIRES)
10 FRANCISCANOS OBS. 21 FRANCISCANOS REC. (ARRUZAFA}
11 DOMINICOS (5. PABLD) 22 DOMINICOS (SCALA COELY)
23 JERONIMCS

Demarcaciones parroguiales v localizacion de las Ordenes y
Congregaciones religiosas masculinas en los siglos xviy xvi

el hospital de los Desamparados. El apoyo del obispo de la diocesis Cristobal de
Lobera y Torres resulta decisivo, como lo evidencia la carta enviada a la duquesa de
Lerma el 16 de agosto del citado afio en la que manifiesta su deseo de complacerla'.

1 «Exma. Sefiora. De mui buena gana daré licencia para la fundacion del convento de
Capuchinos porque les tengo por umildes y por verdaderos hijos de San Francisco y por mandallo V.

67



Los dominicos y los sermones cuaresmales en el cabildo municipal...- Juan Aranda Doncel

Posteriormente en la primavera de 1633 solicitan licencia al cabildo catedralicio,
estando la sede episcopal vacante, para marcharse a las casas cedidas por el marqués
de Armunfa, donde se establecen de forma definitiva.

En el ultimo tercio del siglo XVII se produce la instalacion de los franciscanos
descalzos o alcantarinos, gracias al mecenazgo del candnigo y maestrescuela de la
catedral el doctor Francisco Antonio Bafiuelos y Murillo. El proceso resulta arduo,
debido alos numerosos obstaculos que debensalvarse alolargo del periodo 1673-1682.

Finalmente en la relacion de fundaciones en la centuria del seiscientos hay
que mencionar la congregacion hospitalaria de Jestis Nazareno y la del Oratorio
de san Felipe Neri. La primera tiene un caracter diocesano en su etapa inicial y el
nacimiento es obra del beato Cristobal de Santa Catalina en febrero de 1673 en la
capital cordobesa. Muy pronto protagoniza una expansion en la demarcacion del
obispado, merced a la proteccion del prelado el cardenal Salazar.

No cabe la menor duda de que la ereccion y el patrocinio del Oratorio filipense
(Aranda, 2014: 44-51) constituyen la realizacion de mayor proyeccion en la ciudad
llevada a cabo por el canonigo lectoral Luis Antonio Belluga y Moncada. Las
gestiones se ponen en marcha a principio de 1696 y culminan en septiembre de
ese ano?. Un trienio mas tarde acomete la construccion de la iglesia, pero las obras
sufren una paralizacion al ser promovido por Felipe V para regir la didcesis de
Cartagena.

Las o6rdenes religiosas masculinas asentadas en Cordoba alcanzar un
protagonismo relevante en el campo de la predicacion. También llevan a cabo una
encomiable labor asistencial como la de los hospitalarios de san Antonio Abad y
los hermanos de san Juan de Dios, si bien el trabajo de los primeros ofrece un
caracter testimonial por el reducido nimero de freires®. Asimismo hay que resaltar
la preponderancia de los dominicos y jesuitas en el plano educativo.

El clero regular deja su huella en el ambito cultural como lo prueban los ricos
fondos que se custodian en las bibliotecas, sobre todo en aquellas comunidades
que son casas de estudios y se imparten ensefianzas de filosofia y teologia a los
coristas. También contribuyen al desarrollo de la imprenta (Valdenebro, 1900: 39-
172) con las numerosas obras de tema religioso salidas de los talleres tipograficos
cordobeses. Otro exponente significativo es la renombrada capilla de musica de los

Ex® a quien he de seruir en quanto me mandare como tengo obligacion. Ellos andan por alla por la
Ciudad dando tiento sobre que no aya contradiciones, pero en lo que yo pudiere aiudarles lo haré, como
se lo he ofrecido, y Nuestro Sefior la Exma. Persona de V. Ex®. guarde y prospere como deseo».

2 Aunque el establecimiento de la congregacion del Oratorio en Cérdoba tiene lugar en 1696,
la aprobacion y confirmacion de la fundacion se llevan a cabo por Clemente XI, mediante una bula
expedida en Santa Maria la Mayor el 25 de septiembre de 1702.

3 A partir de 1673 los miembros de la congregacion de Jesus Nazareno llevan a cabo una
loable tarea en el hospital del mismo titulo con los pobres.

68



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 63-90 . ISSN 1130-5029

agustinos como lo refrendan sus frecuentes actuaciones a lo largo de la centuria del
seiscientos.

Como hemos sefnialado, las ordenes religiosas masculinas desarrollan a través
de la predicacion una importante labor pastoral. Aunque en todos los actos de culto la
homilia juega un papel destacado, los sermones adquieren una mayor trascendencia
en determinadas épocas del afio, de manera especial en adviento y cuaresma.
También se requieren los servicios de prestigiosos oradores para las solemnes fiestas
ordinarias y extraordinarias.

Practicamente todas las comunidades muestran un vivo interés en el ministerio
de la predicacidon, de ahi que tengan varios de sus miembros especializados y
dedicados a la oratoria sagrada. Los sermones cuaresmales logran una evidente
notoriedad y persiguen como objetivo principal fustigar los vicios e inculcar la
necesidad de la penitencia. Despiertan una gran expectacion, corroborada por la
masiva asistencia de fieles a los templos parroquiales de la capital y poblaciones del
obispado. Ello justifica que las autoridades locales decidan suspenderlos con motivo
de las mortiferas epidemias que se padecen durante el siglo XVII.

El nombramiento de los predicadores de adviento y cuaresma corresponde a los
titulares de la silla de Osio que reparten los ptlpitos mayoritariamente a las 6rdenes
religiosas. En el supuesto de sede vacante, esta facultad se halla reservada al cabildo
catedralicio®.

También los prebendados distribuyen los sermones cuaresmales en la iglesia
mayor entre las diversas comunidades del clero regular existentes en la ciudad.
No obstante, el reparto normalmente suele realizarse a media docena de ordenes
religiosas: franciscanos del convento de San Pedro el Real, dominicos de San Pablo
el Real, agustinos, jesuitas y jeronimos.

Asimismo en las postrimerias del XVI el cabildo municipal decide instituir las
platicas cuaresmales destinadas a los ediles, encomendando esta tarea a predicadores
pertenecientes a las érdenes que gozan de un reconocido prestigio. Entre ellas ocupan
un lugar muy destacado los dominicos del cenobio de San Pablo el Real, puesto que
fuera de esta comunidad tnicamente se invitan al confesor del obispo a fray Diego
de Mardones y al beato fray Francisco de Posadas.

El estudio de esta labor pastoral desarrollada por los religiosos durante la
centuria del seiscientos constituye el objetivo de nuestro trabajo, basado en la
informacion aportada por las actas capitulares del concejo.

La citada documentacion permite conocer la identidad de los predicadores y
de los regidores designados para encomendar los sermones. También el namero de

4 Los pulpitos de la didcesis estan divididos en cuatro categorias que obedecen normalmente a
la entidad demografica de los nucleos de poblacion y a la dotacion fijada a los predicadores cuaresmales
en los presupuestos municipales y fabricas parroquiales.

69



Los dominicos y los sermones cuaresmales en el cabildo municipal...- Juan Aranda Doncel

ediles asistentes a las platicas y el ascendiente y estrechos vinculos con las diferentes
ordenes religiosas, especialmente con los frailes del influyente y poderoso convento
dominicano de San Pablo el Real.

Hemos utilizado una amplia muestra integrada por el medio centenar de libros
capitulares de la primera mitad del siglo XVII, si bien los de los afios 1615, 1634 y
1650 omiten la informacion sobre los predicadores cuaresmales. Con respecto a la
segunda mitad de la centuria nuestra apoyatura documental se basa en las actas de
1656, las del trienio 1674-1676 y las del periodo 1686-1700°. Para el conjunto del
seiscientos conocemos los oradores de 234 sermones correspondientes a un total de
65 cuaresmas.

2. LAS ORDENES RELIGIOSAS Y LAS PREDICACIONES
CUARESMALES AL CONCEJO DURANTE LA CENTURIA DEL
SEISCIENTOS

En los lustros finiseculares del XVI se constata un verdadero interés del
ayuntamiento en invitar a destacados oradores de las 6rdenes religiosas establecidas
en la ciudad con el fin de que prediquen a los miembros del concejo.

Una prueba bien elocuente la tenemos en el acuerdo tomado en la sesion
capitular celebrada el 9 de febrero de 1594 por el que se recuperan las platicas
mensuales que tradicionalmente se venian dando. Las homilias se encomiendan al
clero regular, estableciéndose un estricto orden en funcion de la antigiiedad de las
comunidades:

«La ciudad trat6 de la buena orden que se solia tener en que el primero cabildo
de cada mes venga a este cabildo a predicar un predicador y, tratado, acordé que
se haga asi y que de los conventos desta ciudad y de la Conpaifiia de Jhus. vengan
a este cabildo a predicar al principio de cada mes uno de los predicadores de los
dichos conventos por su antigliedad, sigind y como los llama la yglesia catredal»®.

La decision adoptada se pone en marcha inmediatamente por los ediles que
expresan su ferviente deseo de que uno de los predicadores designados sea el
dominico cordobés fray Alonso Cabrera, quien goza de un acreditado prestigio en el
campo de la oratoria sagrada. Con este objetivo escriben una carta al provincial de
Andalucia fray Cristobal del Salto, rogandole encarecidamente que el mencionado
religioso permanezca en la ciudad durante la cuaresma. La peticion hecha tiene
la respuesta favorable del prelado de la Bética’. Al mismo tiempo, se nombra una

5 Tampoco el libro de las sesiones capitulares de 1697 menciona las platicas cuaresmales.

6 A(rchivo) M(unicipal) C(6rdoba). Actas capitulares, 9 de febrero de 1594, libro 104, f. 56 1.

7  «Leiose carta del provincial de los domynicos en respuesta de la que se le escrivié pidiendo
que asista en esta ciudad el padre frai Alonso de Cabrera esta quaresma a los sermones».

70



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 63-90 . ISSN 1130-5029

diputacion, integrada por dos caballeros regidores y un jurado, para que «hablen al
padre frai Alonso de Cabrera, pidiéndole quede en esta ciudad por esta quaresma a
los sermonesy.

El famoso predicador real tiene a su cargo el sermdn solicitado por los
capitulares el 1 de marzo de 1594, mientras que el del mes siguiente le corresponde
al P. Fuensalida, jesuita del colegio de Santa Catalina.

Cuatro afios mas tarde el concejo suprime las platicas mensuales y establece
las cuaresmales, fijandose los jueves de cada semana al terminar la misa y antes
de empezar la sesion capitular. Las comunidades religiosas por las que muestra
predileccion son los dominicos de San Pablo el Real, agustinos, franciscanos de San
Pedro el Real y jesuitas:

«La ciudad acordd que todos los juebes desta quaresma aya sermén en estas
casas del cabildo y que antes de entrar en el cabildo sea el sermén y luego se
haga el Cabildo y se comete a los sefiores don Gongalo Cabrera e don Francisco
Manuel, veinte y quatros, i Luis Sanchez de las Granas, jurado, que conbiden las
quatro hordenes desta ciudad que son sant Pablo, san Agustin, san Francisco y la
Conpafiya, para que por su antigliedad vengan a predicar a su sefioria los dichos
juebes por la mafiana antes del Cabildo»®.

Los capitulares municipales contintlan invitando en los afios siguientes a
religiosos de las mencionadas comunidades que tienen un prestigio reconocido en la
ciudad. Asi, en la cuaresma de 1600 documentamos la presencia del dominico fray
Juan de Angulo y del jesuita P. Juan Jerénimo.

Sin duda, el criterio aplicado en la designacion de los predicadores cuaresmales
es el mismo que utiliza el cabildo catedralicio en la seleccion de los que intervienen
en la iglesia mayor. También esta primacia salta a la vista en el acuerdo tomado
por los prebendados a finales de marzo de 1612 acerca del protocolo que debia
guardarse con los regulares en el coro. Ocupan un lugar preferente los responsables
de las comunidades de jeronimos, dominicos, franciscanos observantes, agustinos,
carmelitas calzados y jesuitas:

«Los priores de Sant Gerénimo y San Pablo, guardian de Sant Francisco, prior de
Sant Agustin, prior del Carmen, retor de la Compaiiia, por ser conuentos tan graues
y a quien se les reparte tabla en esta Yglesia, a parecido se les dé asiento entre los
sefores Dignidades y asimismo a sus provinciales que son o obieren sido y a los
provinciales de los demas conventos y, si concurrieren prior de Sant Gerénimo y
San Pablo, a de preceder el de San Gerénimo y los demads por su antigiiedad»’.

8 AMC. Actas capitulares, 30 de enero de 1598, libro 108, f. 46 1.
9 Archivo Catedral Cordoba. Actas capitulares, tomo 38, 31 de marzo de 1612, s. f.

71



Los dominicos y los sermones cuaresmales en el cabildo municipal...- Juan Aranda Doncel

Solamente media docena de comunidades tienen el privilegio de sentarse en el
coro entre las ocho dignidades del cabildo catedralicio, quedando excluidas de este
selecto grupo las restantes!'.

Enlas semanas anteriores a la cuaresma el concejonombra los llamados diputados
de sermones entre los miembros de la nobleza local que acaparan las regidurias o
veinticuatrias del gobierno municipal. Asi, en febrero de 1603 «cometiose al sefior
don Francisco de Aguaio y al sefior don Carlos Guajardo que conbiden predicadores
para que prediquen en este cabildo esta quaresma como se acostumbray''.

A partir de 1687 se introduce la costumbre de designar a los caballeros
encargados de invitar a los predicadores con mucha antelacion. A finales de junio de
ese afio los capitulares eligen al conde de Gavia como diputado de sermones de la
cuaresma siguiente. En julio de 1696 el nombramiento recae en don Juan Francisco
de Guzman, pero al estar ausente de la ciudad a finales de enero de 1697 se comisiona
a don Jerénimo Manrique de Aguayo.

El ejercicio de ese cometido se encomienda en cinco ocasiones a don Pedro de
Cardenas y Angulo, siendo la primera vez en 1619:

«En este cabildo se nonbroé por diputado a el sefior don Pedro de Cardenas y Angulo
para que su merced conbide a las personas y religiosos que le pareciere para que
prediquen a la ciudad la quaresma que biene deste presente afio los dias y sigun y
como se suele hacer para lo qual se le da comysion en formax'2.

En los cuatro afios posteriores se le confia la misma mision a este activo regidor
que participa de lleno en el movimiento cofrade y en la vida cultural de la ciudad.
Desde joven pertenece a la aristocratica hermandad penitencial de Jestis Nazareno y
en diciembre de 1641 va a ser elegido hermano mayor, permaneciendo al frente de
la junta de gobierno hasta su muerte ocurrida en julio de 1643'. Cultiva la poesia
y mantiene unos estrechos lazos de amistad con el culto literato Luis de Géngora y
Argote. La fundacion de una prestigiosa capilla de ministriles constituye una prueba
elocuente de su importante labor de mecenazgo.

En la nutrida nomina de diputados de sermones del concejo encontramos al
conde de Gavia, quien recibe el encargo de nombrar los predicadores de la cuaresma

10  Las dignidades del cabildo catedralicio son dean, arcediano de Cérdoba, maestrescuela,
arcediano de Castro, chantre, arcediano de Pedroche, tesorero y prior.

11 AMC. Actas capitulares, 13 de febrero de 1603, libro 113, s. f.

12 Ibid., 30 de enero de 1619, libro 128, f. 73 .

13 Pedro de Cardenas y Angulo nace en 1577 en el seno de una linajuda familia nobiliaria,
siendo sus progenitores don Hernan Arias de Saavedra y dofia Ana de Saavedra y Caicedo. Logra
una veinticuatria del concejo en 1605 y cuatro afios después consigue de Felipe III el habito de la
orden militar de Santiago. También desempefia el oficio de teniente de caballerizo mayor de las Reales
Caballerizas de Cordoba.

72



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 63-90 . ISSN 1130-5029

de 1696, aunque al encontrarse fuera de la ciudad se eligen como sustitutos a otros
dos caballeros.

Si bien los responsables de designar los oradores sagrados cumplen la funcion
encomendada de manera estricta, el sermon programado el jueves 5 de marzo de 1693
excepcionalmente no se celebra por haberse olvidado de cursar la invitacion, como
lo refrenda el testimonio del escribano mayor del cabildo municipal: «Damos fee
de que este dia no hubo sermén por no hauerlo conbidado el caballero Diputado»'“.

Las actas capitulares nos informan del ceremonial empleado en el recibimiento
de los predicadores y en ocasiones del tema del sermon. Veamos a titulo de ejemplo
el pronunciado el 23 de marzo de 1673 por el jesuita P. Pedro de Laredo:

«En este Cauildo dio noticia Pedro Ramirez de Aguilera, fiel y portero mayor
del Cauildo desta ciudad, como estaua en la ante sala el Padre Pedro de Laredo,
relijioso del colejio de la Conpafiia de Jestis desta ciudad, que benia a predicar su
sermon. Y visto por su sefioria, acordd que entrase y, auiendo entrado, se sent6 en
una silla y predico el sermon de la Conuersion de la Magdalena y salio del dicho
Cauildo aconpafiado de muchos caualleros veinte y quatros»'.

A lo largo del siglo XVII normalmente las platicas dirigidas a los ediles tienen
lugar los jueves de cada una de las semanas de cuaresma en la sala capitular. La fecha
establecida viene corroborada por los acuerdos tomados en los primeros lustros de la
centuria. Sirva como boton de muestra el adoptado el 1 de marzo de 1604:

«La ciudad acordd que la quaresma presente se hagan dos cabildos martes y jueves
como se acostunbra y se conbiden predicadores que prediquen en esta sala los
jueves, cometiose al sefior don Diego de Aguaio y Godoi que los conbide»'®.

Idéntica decision encontramos en la sesion capitular celebrada el 18 de febrero
de 1605 en la que se menciona también la identidad de los diputados de sermones!’.

La documentacion utilizada aporta una cumplida informacidon acerca de la
asistencia de veinticuatros y jurados a las platicas cuaresmales, cuyo numero ofrece
unos marcados contrastes. Una de las cifras mas altas se registra en el sermon
predicado el 12 de marzo de 1699 por el jesuita P. Juan de Aragon, rector del colegio
de Santa Catalina.

14 AMC. Actas capitulares, 5 de marzo de 1693, libro 202, s. f.

15 Ibid., 23 de marzo de 1673, libro 182, f. 78 .

16  Ibid., 1 de marzo de 1604, libro 114, f. 99 v.

17  «La ciudad acord6 que los cabildos de la quaresma primera deste afo se hagan en todas
las semanas della los martes y jueves de cada semana y los jueves aia sermon en este cabildo como
se acostumbra y que los seflores don Juan de Haro y don Gerénimo de Aguaio y Manrrique XXIIIIos.
conbiden los padres predicadores, lo qual se acuerda conforme a la costunbre que sienpre se tiene.

73



Los dominicos y los sermones cuaresmales en el cabildo municipal...- Juan Aranda Doncel

En la sala de cabildos estan presentes el corregidor licenciado Lorenzo de
Morales y Medrano y los regidores don Antonio de Cardenas y Guzman, don Pedro
de Heredia, don Luis Manrique de Aguayo, don Francisco de Argote, don Diego
de Aguayo y Sousa, don Antonio Fajardo Mesia, don Diego Gonzalez de Guiral, el
marqués del Villar, don Juan Francisco de Guzman y don Bernardino de Salcedo y
Castilla. A ellos hay que sumar los jurados Rafael Pérez Caballero y Andrés Galindo
de Collazos.

Por el contrario, los valore cuantitativos mas bajos corresponden a la cuaresma
de 1689. Al sermoén pronunciado el 3 de marzo solamente ocupan sus asientos en la
sala capitular el alcalde mayor de la justicia y tres veinticuatros's.

Sin duda, la gran repercusion en la ciudad de los sermones del beato dominico
fray Francisco de Posadas en 1696 explica y justifica el deseo de asistir a ellos
personas ajenas a la corporacion municipal en la cuaresma del afio siguiente. Veamos
la peticion hecha el 26 de febrero de 1697 por el caballero veinticuatro don Antonio
de Cardenas y Guzman:

«La ziudad, hauiendo entendido por lo que en este Cabildo a referido berbalmente
el sefior Don Antonio de Cardenas, beinte y quatro, que el sefior Don Fernando
Caniego de Guzmadn, superintendente y juez conserbador xeneral de las rentas
reales de esta ziudad y su reynado, quiere benir a oyr los sermones que a esta
ziudad se le predican en su sala capitular los juebes de quaresma, acordd que
el sefior D. Gerénimo Manrrique de Aguaio, beinte y quatro y diputado de
sermones, conbide al dicho sefior Don Fernando Caniego, noticidndole la ora
a que se predica para que, si el sefior Don Fernando gustare de benir, lo tenga
entendido» .

Aunque los diputados de sermones pueden elegir sin cortapisa alguna a los
predicadores, muestran predileccion por las ordenes religiosas establecidas en la
capital cordobesa. En efecto, alrededor del 93 por ciento de los 234 sermones que
documentamos en la amplia muestra utilizada se encomienda a los miembros del
clero regular, mientras que solamente el 7 por ciento restante corresponde al secular.
Los citados porcentajes reflejan de manera harto elocuente la primacia que gozan los
religiosos en esta importante ocupacion pastoral.

La distribucion de los sermones cuaresmales por ordenes religiosas presenta
unos marcados contrastes numéricos, ocupando los primeros lugares las comunidades
que tienen un reconocido prestigio:

18 La escasa asistencia de ediles a las platicas cuaresmales obliga a suspender con bastante
frecuencia, por falta de quorum de caballeros regidores, los cabildos convocados en esos dias.
19  AMC. Actas capitulares, 26 de febrero de 1697, libro 206, s. f.

74



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 63-90 . ISSN 1130-5029

Ordenes religiosas Sermones
Dominicos 51
Jesuitas 40
Agustinos 34
Franciscanos 27
Carmelitas calzados 20
Mercedarios 13
Carmelitas descalzos 10
Capuchinos 6
Trinitarios calzados 6
Trinitarios descalzos 3
Terceros regulares S. Francisco 3
Minimos 1
Basilios 1
Franciscanos descalzos 1

Los valores del cuadro evidencian que los dominicos, agustinos y franciscanos
menores figuran a la cabeza, llegando a sumar 152 sermones que representan un 70
por ciento en el conjunto de los encomendados al clero regular por los diputados
del concejo. Todos ellos pertenecen a comunidades fundadas en la ciudad a lo largo
de las centurias bajomedievales, salvo los miembros de la Compaiiia de Jesus que
llegan en 1553,

Por el contrario, un porcentaje mas bajo -30 por ciento- se reparte entre un
total de diez o6rdenes religiosas. En este grupo las dos ramas de los carmelitas y
los mercedarios predican entre 20 y 10 sermones, mientras que los capuchinos y
trinitarios calzados solo tienen a su cargo media docena de platicas cuaresmales.
Los ultimos puestos corresponden a los hijos espirituales de san Juan Bautista de
la Concepciodn, terceros regulares de san Francisco, minimos de san Francisco de
Paula, basilios y franciscanos descalzos.

Como hemos visto, el clero secular tiene una escasa presencia en la nomina de
predicadores cuaresmales invitados por el concejo. Los 17 sermones documentados
en la muestra utilizada en nuestro estudio se encomiendan asimismo a oradores
de prestigio, en su mayoria prebendados del cabildo catedralicio. Entre ellos cabe
destacar al canonigo lectoral doctor Alvaro Pizafio de Palacios, quien tiene a su
cargo sendas platicas en las cuaresmas de 1606, 1607 y 1610.

20  Los 27 sermones de los franciscanos menores se reparten de manera desigual entre los
frailes observantes del convento de San Pedro el Real y los recoletos del de San Francisco de la Arruzafa
con 23 y 4 respectivamente.

75



Los dominicos y los sermones cuaresmales en el cabildo municipal...- Juan Aranda Doncel

Interior del templo conventual de San Pablo el Real de Cordoba (Foto: Sanchez Moreno)




Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 63-90 . ISSN 1130-5029

Pizano de Palacios es el predicador mas relevante de la capital cordobesa durante
las dos primeras décadas del siglo XVII. El protagonismo en el campo de la oratoria
sagrada viene corroborado por sus innumerables sermones con motivo de los actos
organizados para celebrar beatificaciones y canonizaciones, grandes festividades
religiosas y honras funebres de personajes importantes?'. Una prueba evidente de su
renombre y fama la tenemos en que muchas de estas homilias se imprimen.

También el magistral doctor Lucas Gonzalez de Ledn es invitado en tres
ocasiones a predicar a los ediles en la sala capitular, concretamente en los afios
1629, 1630 y 1640. En 1627 y 1628 documentamos la participacion del candnigo
Bartolomé Jiménez de Castro y en 1635 y 1643 la del lectoral Juan Pérez Delgado,
quien sera promovido a la dignidad episcopal por Felipe IV en 1646%.

El doctor Rodrigo Alonso de Espinosa, racionero de la catedral, es otro
predicador de reconocido prestigio elegido por el diputado de sermones del concejo
para las platicas cuaresmales de 1614 y 1618.

Tenemos constancia documental de algunos eclesiasticos a los que se encargan
sermones en una sola ocasion como los licenciados Juan Pdez de Valenzuela y
Alonso Rodriguez de Villarreal, quienes predican en 1626 y 1633 respectivamente.
El primero escribe varias obras (Ramirez, 1921: 442-462), como la biografia del
célebre ermitafio Francisco de Santa Anay el tratado sobre la aparicion y devocion a
Nuestra Sefiora de Villaviciosa®.

Tanto los religiosos como los clérigos seculares se sienten muy honrados en
participar en las predicaciones cuaresmales del concejo y todos aceptan la invitacion
cursada por los diputados de sermones. De un lado, lleva consigo un notorio prestigio
social y, de otro, permite estrechar los lazos con la poderosa ¢ influyente institucion
municipal. Asimismo se traduce en un indudable ascendiente sobre la nobleza que
monopoliza las regidurias o veinticuatrias del gobierno local.

21  El canonigo lectoral predica en las celebraciones religiosas llevadas a cabo para festejar
las beatificaciones de Ignacio de Loyola, Teresa de Jesus y Francisco Javier en 1610, 1615 y 1620
respectivamente. También interviene en las exequias de la reina Margarita de Austria en 1612 y en
las de conocidos miembros de la nobleza como la condesa de Feria y los sefiores de Guadalcazar y
Villaseca. Asimismo, con bastante frecuencia, esta presente en las solemnes funciones de la Purisima
Concepcion y de la octava del Corpus que tienen por escenario la iglesia mayor.

22 Completan la lista de titulares de canonicatos de oficio los lectorales Gonzalo de Cordoba
Carrillo y Juan de Soto Rueda, quienes predican a los miembros de la corporacion municipal en 1622 y
1631 respectivamente.

23 También predica una vez a los miembros del cabildo municipal el licenciado Francisco de
Castro, canonigo de la real colegiata de San Hipolito.

77



Los dominicos y los sermones cuaresmales en el cabildo municipal...- Juan Aranda Doncel

3. LA ACTIVA PARTICIPACION DE LOS DOMINICOS DE SAN
PABLO

La distribucion de los sermones cuaresmales por ordenes religiosas evidencia
la activa participacion de los dominicos. Salvo los casos excepcionales de dos
religiosos, todos pertenecen al aristocratico y prestigioso convento de San Pablo
el Real con el que el concejo mantiene unas relaciones muy estrechas a lo largo del
siglo X VII.

El establecimiento de la Orden de Predicadores en Cordoba se produce
inmediatamente después de la toma de la ciudad por las tropas cristianas del monarca
castellano Fernando III el 29 de junio de 1236, festividad de san Pedro y san Pablo.
En conmemoracion de tan sefialado acontecimiento ambos santos se ponen como
titulares de las comunidades de franciscanos y dominicos erigidas por iniciativa
real*. Sin embargo, el primer documento conservado es la dotacién del cenobio
(Miura, 1989: 234) expedida el 20 de febrero de 1241.

San Pablo el Real de Cérdoba es la primera fundacion de los hijos espirituales
de santo Domingo de Guzmaén en tierras andaluzas, circunstancia que le otorga
una indudable primacia. Esta relevancia va a ser compartida con su homoénimo de
la capital hispalense en el seno de la provincia Bética instituida en 1515. Ambos
mantienen una posiciéon hegemonica que se refleja en la cuantia de los efectivos
humanos, las voluminosas rentas y el papel jugado en la eleccion de provinciales.

La importancia como casa de estudios queda potenciada al establecerse en las
dependencias conventuales el colegio de Santa Maria de Gracia, erigido gracias a la
jugosa dotacion econdmica hecha por el 11 sefior de Belmonte don Antonio Fernandez
de Cérdoba en su testamento otorgado en octubre de 1506. Dos lustros mas tarde los
albaceas acuerdan con el prior de los dominicos la fundacion de un centro en el que
se impartiesen ensefianzas de filosofia y teologia a seglares y religiosos®.

En ese mismo afio de 1516 Ledn X autoriza el pacto suscrito mediante la
correspondiente bula y comienzan las obras de acondicionamiento que finalizan en
noviembre de 1529. Afios mas tarde se plantea la necesidad de regular la organizacion
y funcionamiento del colegio y con este fin Clemente VII faculta a la Orden de
Predicadores para elaborar unos estatutos. La redaccion corre a cargo del vicario de
la provincia de Andalucia fray Pedro de Arias, el prior del convento de San Pablo el
Real fray Alonso de Aguayo y el regente de estudios fray Alonso Carrillo.

24 Lafigura del Apdstol de los Gentiles esta muy vinculada a la Orden de Predicadores como
lo refrenda el hecho de que sea titular de numerosos conventos, entre ellos los de Burgos, Valladolid y
Sevilla.

25  «[...] que se hiciesse un Colegio general grande, abriendo puerta a la calle San Pablo por
baxo de el pilar, y se hiciesse Catedra y assientos para estudiantes religiossos y seculares, y un Lector
de Theologia y otro de Logica y se hiciesse portada grande de piedra con escudo de armas de el sefior
fundadory.

78



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 63-90 . ISSN 1130-5029

Retrato del beato fray Francisco de Posadas (Foto: Sanchez Moreno)




Los dominicos y los sermones cuaresmales en el cabildo municipal...- Juan Aranda Doncel

Los colegiales, en su mayoria, se reclutan entre los coristas de la propia orden,
mientras que los becarios seglares constituyen un grupo insignificante. El hecho
de que fuesen profesos dominicos un porcentaje alto de los estudiantes causa un
profundo malestar en la ciudad, puesto que esta situacion contravenia los deseos e
intenciones del fundador que eran proporcionar educacion a los cordobeses.

Ademas del reconocido prestigio de San Pablo el Real, los fuertes lazos que
mantiene con el concejo justifican la presencia de sus religiosos en la nomina de
predicadores invitados para los sermones cuaresmales. Debemos tener en cuenta
que el templo y dependencias conventuales se hallan enfrente de las casas del
ayuntamiento y un grupo de regidores posee el patronato de capillas funerarias en el
recinto sagrado.

Las actas capitulares ofrecen una abundante y valiosa informacion acerca de
esas estrechas relaciones durante la centuria del seiscientos. Con frecuencia los
ediles designan a los frailes de la comunidad para predicar en las solemnes funciones
religiosas extraordinarias celebradas por iniciativa municipal. Un ejemplo bien
significativo lo tenemos a finales del XVI con las exequias de Felipe II:

«La ciudad acordo quel predicador sea dominico a elecion del padre prior de San
Pablo desta ciudad y se comete a la diputacion que se trate y asiente esto con el
padre prior»?.

También el concejo suele acudir a los cualificados tedlogos del convento para
pedir informes sobre distintos temas. Tenemos constancia de que en 1602 el prior
de la comunidad y los maestros fray Juan Carrillo y fray Pedro Martin emiten su
opinion acerca del conflictivo asunto de la refaccion de la sisa al estado eclesidstico.

A lo largo del siglo XVII el municipio utiliza temporalmente las dependencias
del cenobio dominicano para sus sesiones capitulares, sobre todo en los meses de
estio con el fin de evitar los calores de las casas consistoriales. En agosto de 1623 el
presentado fray Juan de Valderrama traslada a los ediles la gratitud de la comunidad
por haber elegido una de las salas bajas para sus reuniones, al igual que en otras
ocasiones ?’. En junio del afo siguiente vuelven a usar la misma estancia como se
desprende del acuerdo tomado:

26 AMC. Actas capitulares, 23 de septiembre de 1598, libro 108, f. 312 1.

27  «En este cabildo se dio notizia como abia benido a dar enbajada a la cibdad el padre
presentado fray Juan de Balderrama, de la orden de sefior santo Domyngo [...] y dio su enabajada a la
dicha cibdad diziendo quan agradezido estaba el prior y frayles del dicho conbento de la merced que
su sefioria le abia hecho en la enbajada que se le dio de parte desta cibdad y que, atento a las grandes
calores que haze toda aquella casa, suplica a su sefioria se sirba de una de las salas bajas del dicho
conbento u del cruzero para hazer cabildo como otras bezes sea hecho= La cibdad, abiendo entendido
la dicha enbajada, acordd que por este mes de agosto y setienbre y el demas tienpo que conbiniere por
las grandes calores que haze se le pida al padre prior de San Pablo questa ¢ibdad azeta el ofrezimiento
que a hecho y que dé una sala para donde se haga el dicho cabildoy.

80



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 63-90 . ISSN 1130-5029

«La ¢ibdad acord6 que los sefiores don Fernando de Ulloa y don Juan Zébico de la
Zerda hablen al padre prior de San Pablo para que d¢ licencia que los cabildos se
hagan en la sala baja del dicho conbento donde se hizieron el afo pasado»?.

La situacion se repite a comienzos de 1682 por «hallarse derriuadas las casas
del aiuntamiento» y en agosto de 1646 el crucero del templo de San Pablo sirve
de escenario a un cabildo abierto convocado por el municipio con el objetivo de
someter a debate el proyecto de reforma fiscal elaborado por el arbitrista Jacinto de
Alcazar Arriaza y remitido a las cortes castellanas (Sureda, 1946: 379-401).

Las espaciosas instalaciones del convento dominicano también son cedidas a los
capitulares para guardar en deposito los documentos del archivo municipal. Sabemos
que a principios de 1633 se encuentran en la sacristia vieja y los frailes piden que el
concejo asuma los gastos de las obras de conservacion y mantenimiento®.

Posteriormente en agosto de 1698 comisionan a uno de los regidores para que
consiga del prior el uso de una sala amplia para trasladar el fondo documental y se haga
tasacion por los alarifes publicos de las necesarias labores de acondicionamiento®.

Los mencionados servicios prestados por los religiosos son el argumento
esgrimido por el caballero veinticuatro don Martin de Guiral en su propuesta de
que se visite y cumplimente en septiembre de 1690 al recién elegido prior de la
comunidad fray Gaspar de Santaella, predicador real y calificador de la Suprema’'.
La peticion tiene el respaldo unanime de los ediles por los méritos del nuevo superior
de la comunidad, aunque matizan que el acuerdo tiene un caracter excepcional sin
que sirva de precedente en el futuro:

28  AMC. Actas capitulares, 21 de junio de 1624, libro 133, f. 330 v.

29  «Leyosse peticion del prior, frailes del conuento de San Pablo desta ciudad en que dice dio
a su seforia la sacristia vieja para questuviesen los papeles de su archivo con que quedé a su cargo el
edificio y reparo della y quel tejado questa pegado al dicho archivo por donde se entra a ¢l sea hundido».

30 «La ziudad acordé que el sefior Don Geronimo Manrrique hable al Reverendo Padre Prior
del Real Conbento de San Pablo para que se sirua de dar piega capaz en que se puedan meter los
caxones y papeles de dicho Archiuo y dada se muden y para ello se nonbra por diputado al sefior Don
Diego de Aguaio y Sousa y asimismo acordd que, al mismo tiempo hagan reconocimiento los alarifes
publicos de la obra que nezesita dicho Archiuo y tasen su costa y esta se traiga a esta ziudad».

31  «El sefior Don Martin de Guiral dijo que este real convento de San ablo desta ziudad a
helejido por su prelado y prior al Reuerendisimo Padre Maestro fray Gaspar de Santaella, maestro
numeral deste real conuento, predicador de su Magestad y calificador de la Suprema, y, respecto de
la grande unién y atenzioén con que esta Ylustrisima Ziudad a tratado siempre a este real conuento,
respecto de lo afectuosa con que en todas ocasiones sea declarado seruidor desta ziudad y tener su
sefloria sus archibos en dicho real conuento y en todas las ocasiones en que no puede zelebrar cauildo en
sus salas capitulares le zelebra esta ziudad en él y en todas las ocurrencias en que zelebra sus capitulos
prouinziales por estatuto que tiene dedica conclusiones a esta nobilisima ziudad, teniendo su estimazion
y mayor banidad en que la ziudad le honrre con su asistenzia como lo ejecuta sienpre que acaezen
dichas zircunstanziasy.

81



Los dominicos y los sermones cuaresmales en el cabildo municipal...- Juan Aranda Doncel

«La ziudad, auiendo oydo la proposizion del sefior Don Martin de Guiral, acordo
que, sin que sirua de hejenplar, por los particulares titulos y grados del Muy
Reverendo Padre Maestro fray Gaspar de Santaella, prior deste real conuento de
San Pablo, le uisiten los sefiores Don Martin de Guiral y Don Gerénimo Manrrique,
veinte y quatros, y Andrés Dias de Nabarrete, jurado, y den en nonbre desta ziudad
la enorabuena de auerle elejido esta Cassa por tal prelado della»®.

Sin embargo, el concejo cumplimenta a los maestros generales de la orden y
a los provinciales de la Bética siempre que llegan a la ciudad en visita canonica.
También asiste a los actos de conclusiones de los preceptivos capitulos.

Otra prueba irrefutable de los vinculos que unen a los miembros del cabildo
municipal con el convento de San Pablo el Real la tenemos en las numerosas cartas
en apoyo de sus religiosos que escriben a los generales y provinciales de la orden. En
mayo de 1637 envian una misiva al prior general en la que recomiendan al presentado
fray Alonso de Ayala para que le conceda el grado de maestro:

«En este cabildo el sefior corregidor suplico a la ciudad se sirba de escribir una carta
a el padre general de la horden de santo Domingo en recondenacion de la persona
del padre presentado fray Alonso de Ayala para que su paternidad reberendisima se
sirba de darle grado de maestro y la ciudad acordd que, en esta conformidad de lo
que el sefior corregidor mandase, escriban la carta y cartas que fueren negesarias y
la parte del dicho padre presentado pidiere»®.

Con frecuencia los beneficiados de las denominadas cartas de favor son
profesos de San Pablo el Real nacidos en el seno de familias de la nobleza cordobesa.
Entre ellos cabe mencionar a fray Pedro Manrique de Henestrosa, quien va a ser
recomendado al provincial de Andalucia en octubre de 1625 para que sea elegido
prelado del convento:

«La ¢ibdad acordo que se escriba al padre probinzial de la orden de santo Domingo,
pidiéndole se sirba de dar por prior de la casa de Cordoua al padre maestro fray
Pedro Manrique, hijo de la mysma casa de San Pablo y hijo desta cibdad y de los
mas calificados caballeros della, representandole las partes y calidades que tiene
para poderlo tener»*.

La peticion surte los efectos deseados por lo que el concejo nombra dos meses
mas tarde a una comision encargada de transmitir al provincial su gratitud®. Al

32 AMC. Actas capitulares, 13 de septiembre de 1690, libro 199, s. f.

33 Ibid., 10 de mayo de 1637, libro 146, f. 305 .

34 ]bid., 1 de octubre de 1625, libro 134, f. 582 r.

35 «Lacibdad acordo que los sefiores don Francisco de Corral y don Pedro Jacinto de Angulo,
veinte y quatros, y Bartolomé Ximénez Sabariego, jurado, bisiten al padre probinzial, agradeziéndole

82



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 63-90 . ISSN 1130-5029

concluir el trienio de mandato, fray Pedro Manrique de Henestrosa se dirige a los
capitulares en solicitud de que escriban sendas cartas al provincial y al duque de
Medina Sidonia con el proposito de que favorezcan al nuevo prior fray Tomas de
Zayas:

«La cibdad acordd que se llame a cabildo general para mafiana sabado para unas
cartas de fabor que a pedido el padre maestro frasy Pedro Manrique, de la orden de
santo Domingo, para el padre maestro probinzial y para el sefior duque de Medina
en fabor del padre maestro fray Tomas de Zayas, a quien sea elegido por prior del
conbento de San Pablo»*.

Posteriormente fray Pedro Manrique de Henestrosa va a ser nombrado
provincial de Tierra Santa y colaborador directo del maestro general de la orden,
ostentando ambos oficios en la visita realizada a su ciudad natal como lo prueba el
acuerdo tomado por el concejo de cumplimentarle en junio de 1632%7.

Cinco afios mas tarde el municipio organiza en su honor actos en sefial de
regocijo con motivo de su eleccion en la primavera de 1637 para regir los destinos
de la provincia dominicana de la Bética®. Por ultimo, en 1646 lo encontramos
ejerciendo de nuevo las funciones de prior de San Pablo el Real.

Las actas capitulares permiten conocer la identidad de los dominicos invitados
a predicar los sermones cuaresmales durante la primera mitad del siglo XVII:

el cuydado que a tenido y tiene en procurar que sea prior del conbento de sefior San Pablo el padre fray
Pedro Manrique».

36  AMC. Actas capitulares, 5 de enero de 1629, libro 138, f. 1 1.

37  «La ciudad acord6 que se bisite a el sefior fray Pedro Manrique, probinzial de Tierra Santa
y conpatfiero del jeneral, y a el padre probinzial de la horden de santo Domingo questan en esta ciudad».

38 «La ciudad acordd que por el contentamiento con que se halla de la buena eleccion que el
capitulo que sea hecho en la casa real del sefior San Pablo, de la horden de los predicadores de esta
ciudad, en la persona del padre maestro frai Pedro Manrique de Hinestrosa, y que actualmente es
probincial de la casa santa de Hierusalem, manifestando esta ciudad el contento con que se halla de esta
ele¢ion, ansi por la persona como por la calidad que tiene su paternidad reberendisima y degendiente
de tan grandes caballeros como lo an sido sus antepasados y aora de presente los que oy lo son, acuerda
que en esta casa deste ayuntamiento en los balcones de ella esta noche se pongan hachas y se traiga
la musica para que con mayor manifestacion se muestre el gusto que tiene porque si pudiera hacerla
mayor y el tiempo diera lugar la hiciera y es en que dos caballeros veinte y quatros y un sefior jurado
bayan con la enbajada de agradecimiento a el capitulo probincial y, después de dada la enbajada a todos
los vecinos desta calle, y a el sefior corregidor se le suplica que lo enbie a mandar a los vecinos que
pongan luminarias y los caballeros veinte y quatros sean los sefiores don Alonso Jacinto de Guzman y
don Martin de Cardenas y Guzman y Juan Sanchez Mufioz, jurado, y ansimismo se nonbran a los dichos
seflores caballeros veinte y quatros y sefiores jurados para que en biniendo el padre maestro fray Pedro
Manrique le den la bien benida y orabuena y le visiten en nombre de esta dicha ciudad».

83



Los dominicos y los sermones cuaresmales en el cabildo municipal...- Juan Aranda Doncel

Afios Predicadores
1601 Juan de Cea
1603 Juan Manuel
1604 Juan Manuel
1605 Juan Manuel
1606 Prior
1607 Prior
1608 Bartolomé Navarro
1609 P. Romero
1610 Juan Manuel
1611 Francisco Delgado
1613 Cristobal de Torres
1616 Juan Manuel
1622 Simén de Gainza
1623 Antonio Cordero
1624 Manuel de Vargas
1625 Antonio Cordero
1626 Pedro Manrique de Henestrosa
1627 Pedro Manrique de Henestrosa
1628 Pedro Manrique de Henestrosa
1629 Antonio Cordero
1631 Luis Sotillo
1632 Jacinto Ponce
1633 P. Escobar
1635 Miguel de Aranda
1636 Luis de Espinosa
1638 Luis de Espinosa
1641 Juan de Jesus
1645 Juan de Brefia
1646 Domingo Manuel
1647 Juan de Ribas
1649 Juan de Ribas

Si tenemos en cuenta que la documentacion omite la némina completa de
predicadores en los afios que faltan en el cuadro, los dominicos estan presentes en
casi todas las cuaresmas. Excepcionalmente no se le encomiendan sermones en 1630

84



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 63-90 . ISSN 1130-5029

que corren a cargo de los capuchinos Silvestre de Alicante y Bernardino de Granada,
el canonigo magistral Lucas Gonzalez de Ledn y los jesuitas Francisco de Mendoza
y José de Valdecanas.

En la relacion de dominicos que predican en la sala capitular del concejo en los
jueves de cuaresma encontramos figuras destacadas de la oratoria sagrada. Llama la
atencion el trato especial a los religiosos pertenecientes a familias nobiliarias como
fray Juan Manuel y fray Pedro Manrique de Henestrosa. El primero participa en
cinco ocasiones, mientras que el segundo lo hace de manera consecutiva durante el
trienio que gobierna la comunidad.

También fray Juan de Ribas forma parte de este elenco de cualificados
predicadores, interviniendo con sendas platicas en las cuaresmas de 1647 y 1649.
Nace en Coérdoba en 1612 y profesa en el convento de San Pablo en mayo de 1628.
Alcanza el grado de maestro y logra un notorio prestigio tanto en el pulpito como en
la catedra, siendo autor de numerosas obras, entre ellas una biografia del reformador
de la orden el beato Alvaro®.

Todos los dominicos, llamados a predicar los sermones cuaresmales en el
ayuntamiento a lo largo de la primera mitad del XVII, forman parte de la comunidad
de San Pablo el Real. La tinica excepcién es fray Cristobal de Torres, confesor y
protegido del obispo de la diocesis fray Diego de Mardones®.

La muestra utilizada de las actas capitulares en la segunda mitad de la centuria
del seiscientos aporta asimismo los nombres de los frailes albinegros llamados por
los diputados de sermones del concejo, salvo en los afios 1691 y 1694 en los que se
especifica solo su pertenencia a la orden dominicana:

Afios Predicadores
1675 Juan de Valbuena
1676 Cristébal Tortolero
1686 Tomas Cano
1687 Fernando de Cérdoba
1688 Antonio de Pitillas

39 Vida y milagros de el B. Fray Alvaro de Cordoba, del Orden de Predicadores, hijo del Real
Convento de S. Pablo de Cordoba. Cordoba, 1687.

40 Fray Cristobal de Torres nace en Burgos y viste el habito dominicano en el convento de San
Pablo de esta ciudad, donde fray Diego de Mardones prohija al joven profeso y surge una estrecha
relacion que justifica su estancia en el palacio episcopal de Cérdoba como confesor y persona de
confianza del anciano prelado. A raiz de la gran polvareda levantada por su implicacion en la polémica
concepcionista a finales de 1614, abandona la urbe andaluza y regresa a su comunidad originaria.
Nombrado predicador real, culmina su brillante carrera eclesiastica al ser promovido en 1634 por Felipe
IV para regir los destinos de la archidiocesis de Santa Fe en Nueva Granada, donde permanece hasta su
fallecimiento en 1653.

85



Los dominicos y los sermones cuaresmales en el cabildo municipal...- Juan Aranda Doncel

1691 Dominico

1692 Antonio de Pitillas

1694 Dominico

1695 Antonio de Pitillas

1696 Francisco de Posadas

1698 Juan del Rosal

1699 Cristobal Collado

1700 Antonio de Pitillas y Cristébal
Collado

En larelacion de oradores el mas solicitado es el lector de escritura fray Antonio
de Pitillas, quien tiene a su cargo sermones en las cuaresmas de 1688, 1692, 1695
y 1700. En esta tltima cuaresma participan dos integrantes del convento de San
Pablo el Real. También resulta excepcional la presencia de un religioso ajeno a la
prestigiosa comunidad como es el beato Francisco de Posadas, quien predica en la
sala capitular los seis jueves de la cuaresma de 1696.

4. LOS SERMONES DEL BEATO FRAY FRANCISCO DE POSADAS

La encomiable labor pastoral de fray Francisco de Posadas en la capital
cordobesa y sus problemas para ingresar en la Orden de Predicadores resultan
bien conocidos gracias a la biografia escrita por su amigo y confesor fray Pedro de
Alcala*.

Nace en la ciudad de la Mezquita el 25 de noviembre de 1644 y recibe el
sacramento del bautismo en la parroquia de San Andrés el 4 de diciembre. Hijo de
inmigrantes gallegos oriundos del lugar de Lama de Arcos en el obispado de Orense,
queda huérfano a los cinco afios de edad por fallecimiento de su progenitor y la
madre casa en segundas nupcias, siendo muy tensas las relaciones con el padrastro.
Al morir en 1661 cambia la situacion y el joven manifiesta fervientes deseos de
vestir el habito dominico.

Tras ser rechazado en el aristocratico convento de San Pablo el Real por su baja
condicion social, consigue después de salvar dificultades ser admitido en el cenobio
de Scala Coeli y realizar el noviciado en Jaén, donde profesa el 25 de noviembre de
1663. Cursa en Sanlucar de Barrameda los estudios de filosofia y teologia, siendo
ordenado sacerdote a finales de 1668.

41 Vida del U. Siervo de Dios el M. R. P. Presentado Fr. Francisco de Possadas, del Sagrado
Orden de Predicadores, hijo del Convento de Scala-Coeli extra-muros de la Ciudad de Cordoba.
Cérdoba, 1728.

86



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 63-90 . ISSN 1130-5029

Portada de los sermones cuaresmales predicados en 1696 por el beato fray Francisco de
Posadas en la sala capitular municipal (Foto: Sanchez Moreno)

En 1674 regresa de manera definitiva a Cordoba y se hace cargo del hospicio
que poseen los frailes de la comunidad de Scala Coeli en la ciudad cerca de la puerta
del Rincén. Aqui desarrolla, hasta el momento de su 6Obito en septiembre de 1713,
una intensa y fructifera labor como confesor, predicador, colector de limosnas, guia
de almas y espejo del dominicanismo vivo (Huerga, 1981: 309).

Fray Francisco de Posadas lleva a cabo una tarea apostdlica que tiene el respaldo
unanime de todos los estratos sociales, traspasando su popularidad el marco local.
La fama alcanzada justifica el que sea promovido sucesivamente por Carlos II a los
obispados de Alguer y Cadiz, pero renuncia en ambos casos a la dignidad episcopal.

87



Los dominicos y los sermones cuaresmales en el cabildo municipal...- Juan Aranda Doncel

Sin duda, el reconocimiento de los cordobeses a la figura del beato Posadas es
la razén por la que los veinticuatros del concejo le encargan el sermon de la solemne
funcion de rogativa, organizada en el templo de San Pablo el Real, para impetrar
el favor divino con motivo del asedio de las tropas francesas a Palamoés en tierras
catalanas. La iniciativa parte del caballero don Antonio de Cardenas y Guzman en la
sesion capitular celebrada el 19 de junio de 1694:

«[...] atendiendo al contratienpo que nuestro exército en Cataluiia a tenido y estar
sitiada la placa de Palamos sin esperanca de que se pueda socorrer, deue suplicar a
su sefioria la Ziudad que le pareze recurrir a la diuina Magestad, haciendo fiesta al
santisimo sacramento y a la Reyna de los Angeles»*.

La propuesta tiene el apoyo unanime del cabildo que encomienda los
preparativos a dos regidores muy vinculados a los frailes de San Pablo el Real como
el mencionado don Antonio de Céardenas y Guzman y el marqués de Moratalla. Al
mismo tiempo, los caballeros asistentes deciden sufragar a sus expensas los gastos
del acto religioso por la penuria de recursos de las arcas municipales®.

La solemne rogativa convoca a numerosas personas que llenan las espaciosas
naves del templo dominicano. Esta afluencia se debe en gran parte a la popularidad
de fray Francisco de Posadas, cuyo sermon se ordena imprimir a solicitud de uno de
los regidores:

«El sefior Don Fernando de Angulo y Carcamo, proponiendo, dixo que bien notorio
es a esta ziudad el que en la fiesta que zelebro el domingo proximo por los buenos
suzesos desta Corona predico el M. R. Padre Presentado Fr. Francisco Posadas y le
parece a su merced serd muy azertado el que tal sermon se inprima y asi lo pone en
la notica de su sefioria esta ziudad para que determine lo que conbenga»*.

El éxito alcanzado con el sermoén contribuye a que aumente la influencia
del beato dominico sobre los miembros del cabildo municipal, hasta el punto de
conseguir la suspension de las representaciones teatrales en la ciudad. Otra prueba
palpable de este ascendiente viene dada por la invitacion hecha para predicar en la
sala capitular todas las platicas de la cuaresma de 1696.

42 AMC. Actas capitulares, 19 de junio de 1694, libro 203, s. f.

43 «[...] acordd se haga una fiesta a Xpto. sacramentado y a su Madre Santissima en el conbento
real de San Pablo y para las prebenciones della nonbra por diputados a los sefiores Don Antonio de
Céardenas y Guzman y marqués de Moratalla, veinte y quatros desta ziudad, y, auiéndose conferido en
razon de los medios prontos para los gastos, considerando el sefior Alcalde mayor y los trece caballeros
capitulares presentes el que de los propios desta ziudad es dificil poder sacar ningunos maravedis para
dichos gastos, a causa de estar todos enbargados por diferentes acreedores, y que la dicha fiesta no se
puede dejar de hazer para suplicar a la Diuina Magestad se apiade deste Reyno y dé buen suzeso a los
contratienpos que padeze, todos ofrecieron boluntariamente hazer la dicha fiesta a sus expensas y para
sus gastos dar cada uno un doblén de a quatro pesos que por todos son catorzey.

44 AMC. Actas capitulares, 7 de julio de 1694, libro 203, s. f.

88



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 63-90 . ISSN 1130-5029

Los ediles tributan un caluroso recibimiento al popular frailes y le preparan un
sitial acorde a su condicion de obispo electo en dos ocasiones:

«El sefior Don Gerénimo de Azeuedo, propuniendo, dixo que, en birtud de acuerdo
desta ziudad, se a conbidado al Yllmo. y Rmo. Padre Fr. Francisco de Posadas,
electo obispo dos bezes, para que predicase los sermones de esta quaresma, parece
a su merced sera muy conforme a la grandeca desta ziudad se le trate como a
obispo, poniéndole silla, almohada y tapete»®.

En efecto, el ceremonial previsto se cumple con la llegada de fray Francisco de
Posadas a las casas del ayuntamiento el 2 de marzo del citado afio para predicar el
primero de los sermones que se centra en el evangelio del dia*.

El jueves siguiente se repite el mismo ritual y el éxito alcanzado en sus platicas
justifica que el caballero don Diego de Aguayo y Sousa proponga que se impriman
con el fin de que quede constancia para la posteridad:

«El sefior Don Diego de Aguaio y Sousa, proponiendo, dixo que le parece ser muy
de la obligazion desta ziudad el que los sermones que el Rmo. Padre Fr. Francisco
de Posadas predicé y a de predicar esta quaresma para que quede para la posteridad
su doctrina se ynpriman, lo qual pone en la noticia de su sefioria la ziudad para que
mande lo que fuere mas de su agrado»?*’.

Los sermones cuaresmales de fray Francisco de Posadas salen a la luz el mismo
aflo de 1696 bajo el titulo de Ladridos euangelicos de el perro, dados a la Nobilissima
Ciudad de Cordoba, en su llustre Cabildo, los Jueves de Quaresma.

Como hemos visto, el beato dominico, debido a su enorme popularidad en la
Cordoba de su tiempo, es el unico predicador invitado para los sermones cuaresmales
que no pertenece a la poderosa e influyente comunidad del convento de San Pablo el
Real, vinculada por estrechos lazos con el gobierno municipal alo largo del siglo X VII.

5. BIBLIOGRAFIA

Aranda Doncel, Juan (2008). Las o6rdenes religiosas en la Cordoba de los siglos XVIy
XVII. En: Aranda Doncel, Juan y Cosano Moyano, José (eds.). El reino de Cordoba

45 Ibid., 14 de marzo de 1696, libro 205, s. f.

46  «Este dia con noticia que tubo la ziudad que en la ante sala estaba el Yllmo. y Rmo. Padre
Fr. Francisco Posadas, electo obispo de Cadis, que benia a predicar su sermoén, salid toda la ziudad a
rezeuir a su Yllma., quedandose en su lugar el sefior correxidor y los dos caballeros veinte y quatros de
sus lados, y asi los que salieron como otros muchos caballeros entraron aconpafiando a su Yllma. que
entrd y se sentod en la silla que estaba prebenida de terciopelo, sacando esta de la alfonbra y almohada
que como obispo le tenia puesta la ziudad y predico su sermon del Ebangelio de este dia y, concluido,
salié con el mismo aconpaflamiento».

47  AMC. Actas capitulares, 10 de abril de 1696, libro 205, s. f.

89



Los dominicos y los sermones cuaresmales en el cabildo municipal...- Juan Aranda Doncel

y su proyeccion en la Corte y América durante la Edad Moderna. Cérdoba: Real
Academia de Cérdoba, p. 51-174.

Aranda Doncel, Juan (2014). La Congregacion del Oratorio de San Felipe Neri de
Cordoba. Estudio historico y artistico de un edificio singular. Madrid: Ministerio
de Defensa.

Huerga, Alvaro (1981). Escalaceli. Madrid: Universidad Pontificia de Salamanca y
Fundacion Universitaria Espaiiola.

Miura Andrades, José Maria (1989). Las fundaciones de la Orden de Predicadores en el
reino de Cordoba (II). Archivo Dominicano, X, p. 231-389.

Pujana, Juan (1994). San Juan Bautista de la Concepcion. Carisma y mision. Madrid:
Biblioteca de Autores Cristianos.

Ramirez de Arellano, Rafael (1921). Ensayo de un catdlogo biogrdfico de escritores de
la provincia y diocesis de Cordoba con descripcion de sus obras. Madrid: Imprenta
de la «Revista de Archivos, Bibliotecas y Museos».

Sureda Carridn, José Luis (1946). Las doctrinas fiscales de Jacinto de Alcazar y Francisco
Centani. Anales de Economia, 24, p. 379-401.

Valdenebro y Cisneros, José Maria de (1900). La imprenta en Cordoba. Ensayo
bibliografico. Madrid: Establecimiento tipografico «Sucesores de Rivadeneyray.

90



Los Dominicos y la Inquisicion en Sevilla
durante la Modernidad

Antonio Larios Ramos (O.P)
Universidad de Sevilla






Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 91-112 . ISSN 1130-5029

Los Dominicos y la Inquisicion en Sevilla durante la
Modernidad

The Dominicans and the Inquisition in Seville during
Modernity

Antonio Larios Ramos (O.P.)
Universidad de Sevilla

Fecha de recepcion: 22 de octubre de 2015
Fecha de aceptacion: 5 de diciembre de 2015

Resumen

En este articulo se traza la trayectoria histérica del Tribunal de la Inquisicién en
la Sevilla de la Modernidad y la comunidad de dominicos del real convento de
San Pablo, haciendo especial mencién a su fundador fray Alonso de Ojeda y los
primeros momentos del tribunal, asi como diversos casos de importancia referentes
a herejias como el caso de los alumbrados.

Palabras clave: Inquisicion; Sevilla; Convento de San Pablo; Alumbrados

Abstract

In this article the historical trajectory of the Court of the Inquisition in Seville
Modernity and the community of Dominican real convent of San Pablo is making
special mention of its founder fray Alonso de Ojeda and the first moments of
the court, and various important cases concerning heresies as the case of the
“alumbrados”.

Keywords: Inquisition ; Seville ; Convent Sant Paul ; “Alumbrados”

Para citar este articulo: Larios Ramos (O.P.), Antonio (2016). Los Dominicos y
la Inquisicion en Sevilla durante 1a Modernidad. Revista de Humanidades,n.27, p.
91-112, ISSN 1130-5029 (ISSN-e 2340-8995).

SUMARIO: 1. Introduccién. 2. El real convento de San Pablo de Sevilla. 3. El
convento de San Pablo, sede del tribunal de la Inquisicién. 4. Fray Alonso de Ojeda,
primer inquisidor general. 5. Otras cuestiones. 6. El descubrimiento de herejias y el
alumbradismo. 7. Conclusiones. 8. Bibliografia.

93



Los Dominicos y la Inquisiciéon en Sevilla durante la Modernidad - Antonio Larios Ramos

1. INTRODUCCION

Cuando en el afo, 1709, se abren de nuevo las puertas de la iglesia conventual
de san Pablo de Sevilla, el pueblo sevillano pudo contemplar, ademas del esplendor
del templo reedificado y espléndidamente ornamentado, una novedad sorprendente.
Nos referimos a los dos grandes frescos ubicados en el crucero del templo donde se
representan la conquista de la ciudad por Fernando III el Santo en 1248 en el lado
del evangelio, y, enfrente, al lado de la epistola, el Auto de fe conocido con el nombre
de auto de Pedro Duro. No deja de sorprendernos el que cinco siglos mas tarde, en
el siglo XVIII, los dominicos sevillanos hicieran un alarde de su relacion con la
inquisicion tan ostentosa mostrando su hoja de servicios en un lugar tan llamativo
como es el crucero de su flamante iglesia recién restaurada. ;Qué les movia a esta
ostentosa exhibicion de uno de sus servicios mas contestados en su haber? Para
responder a esta pregunta contamos con tres fuentes escritas de los dominicos en
relacion con Sevilla'.

Nos servimos asimismo del testimonio artistico, fresco o mural, ubicado en
el convento principal o grande de los dominicos en Sevilla. Los dominicos llegan
a Sevilla en 1248, afio de la conquista de la ciudad por Fernando III. Las fuentes
dominicanas recogen con abundancia de datos y detalles esta entrada del rey en la
ciudad y el hecho de venir acompafiado por frailes de la orden de santo Domingo,
a quienes apoy6 desde su entrada en tierras andaluzas (Huerga: 1992, 41-42 hizo

1 Historia de san Pablo de Sevilla, de Francisco Ramirez de Soldérzano (Archivo Provincia
Bética) Sevilla. El manuscrito tiene tamaiio infolio, encuadernado en pergamino. Miden las cubiertas
30 cms. y medio de largo x 22 cms., de ancho. En el lomo, a pesar de tener la tinta desvaida, ain se
lee: HIST.DEL CON. RI. DE Sn. PABLO DE 5EV*. En la pagina primera se encuentra la rabrica: “F7.
Francisco Ramirez de Solorzano” y a lapiz hay un afiadido que indica el ano de su composicion (1625).
Efectivamente la obra se escribia entre 1624-1625 por lo que leemos: “Ahora gobierna la provincia el
padre Juan de Arriola y es prior del convento el padre Diego Bordas”, que se constata con el Catdalogo
de priores, al que nos referiremos mas adelante. El manuscrito tiene 142 folios escritos en el anverso
y el reverso. En el lomo, a tinta mas fuerte, esta el titulo: Historia de san Pablo de Sevilla. Al final, en
un afladido, hay un cuadernillo cosido que contiene diversas noticias sobre la Inquisicion. Esta en buen
estado de conservacion, excepto los folios 135-138, que, podemos decir, padecen riesgo inminente de
fragmentarse en minusculos pedazos. El ultimo folio se encontraba, al parecer, en tan mala situacion
que, ayer como hoy, apenas resulta legible la mitad inferior de ¢l, de modo que nunca pudo verse si
ahi terminaba o proseguia el manuscrito. Sin embargo, lo mas cierto es que ahi finalizaba. Una mano
piadosa sostuvo o restaur6 hace un tiempo lo que de ¢l queda, con sumo cuidado. La segunda es una
copia fotografica del Catdlogo de priores del convento de san Pablo de Sevilla, de José de Herrera
(Archivo Provincia Bética) Sevilla. El original se encuentra en el Archivo General de la Orden de
Predicadores (AGOP) Roma. El manuscrito, que se ordena por nimeros sucesivos comienza con el
primer prior, 1248, Pedro Gonzalez Telmo y termina en 1770. La tercera fuente es una Relacion historial
del real convento de san Pablo, orden de predicadores de Sevilla. El autor de estos apuntamientos fue
fray Salvador Garcia, que después murio prior de dicha casa, afio de... y yo el Dr Luis German y Ribon
a quien facilitod esta Relacion el P. Fr. Silvestre Angulo, religioso lego, procurador de dicho convento,
las trasladé a la letra. Sevilla y junio de 1733.

94



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 91-112 . ISSN 1130-5029

posible que se establecieran muy pronto en los distintos reinos del sur de la peninsula
ibérica (Miura: 1986).

2. EL REAL CONVENTO DE SAN PABLO DE SEVILLA

Hacia 1625 habia en Sevilla seis conventos de dominicos y otros tantos
monasterios de dominicas como sefala el cronista Antonio de Lorea en su Historia de
la provincia de Andalucia® . De los de varones el mas importante, el mas poblado, era
el de San Pablo. Fundado en 1248, afio de la conquista y entrada del rey Fernando I11 el
Santo en la ciudad. Este convento con su homénimo de Cordoba (1236), eran los dos
conventos sefiores, por importancia y poblacion, de toda la provincia de Andalucia.
Y si bien la fundacion se puede fechar en el mismo afio de la conquista de la ciudad,
1248, logicamente, pasaron algunos afios en la construccion del convento y en la
organizacion de la vida comin como recogen las actas del Capitulo de Toledo de 15523,
Sabemos que en el orden de ereccion este convento fue el segundo de toda Andalucia,
después de San Pablo de Cérdoba, pero en magnificencia y poderio sera el primero.

El padre Labat, dominico francés, en su viaje por Espafa al llegar a Sevilla
y contemplar la grandiosidad arquitectonica del convento de san Pablo escribio:
“san Pablo mas que un convento parece una villa” (Labat: 1731, I, 365). En
magnificencia y poderio fue el primero de todos. De la fabrica conventual hoy no
queda nada. En la antigua iglesia conventual -actual parroquia de la Magdalena-
fue consagrado obispo el dominico sevillano fray Bartolomé de Las Casas; y al
menos se libro derribos y tropelias que se cometieron con la fabrica conventual.
El templo que hoy vemos es de finales del siglo XVII y principios del XVIII.
Expulsados los dominicos en la época de la desamortizacion, 1835, la entonces
cercana parroquia de santa Maria Magdalena ocup0 el antiguo templo conventual,
donde sigue manteniendo su sede.

2 Historia de la provincia bética o de Andalucia, APB (Archivo Provincia Bética, Sevilla)

3 En las Actas del capitulo provincial de Toledo, 1250, se asignan los primeros religiosos. La
fundacion se debia a san Fernando y él y su hijo Alfonso X lo dotan regiamente. Domui Hispalensi
fratrem Didacum de Seyrato, fratrem Didacum de conventu Segoviensi, fratrem Dominicum
Andream, fratrem Facundum, fratrem Petrum Ferrandi de conventu Toletano 2, fratrem
Didacum de Aliaga de conventu Illerdensi, fratrem Bernardum- de Alphagerino de conventu
Valentino, fratrem Martinum Cerdonem de conventu Burgensi, fratrem Didacum conversum
de conventu Palentino.

95



Los Dominicos y la Inquisiciéon en Sevilla durante la Modernidad - Antonio Larios Ramos

3. EL. CONVENTO DE SAN PABLO*, SEDE DEL TRIBUNAL DE LA
INQUISICION®

El mural que representa un Auto de fe es una gran alegoria destinada a la
exaltacion de la fe y los valores de su principal paladin: la orden dominicana,
empenada desde su nacimiento en la defensa del méas puro catolicismo y en la
lucha contrala herejia. Lo integran una sucesion de pinturas al fresco que carean
un elocuente sermon pronunciado desde todos los rincones de la iglesia; cada
una de ellas constituye un pasaje fundamental del discurso. Estan localizadas
como sigue; en los casquetes de la gran cupula, donde el pintor plasmo
diversas alegorias de santos dominicos; en los pilares que la sostienen, sobre
los que representd de cuerpo entero, a modo de santos-estatuas en hornacinas
simuladas, a otros tantos venerables de la orden facilmente identificables
por llevar cada uno su nombre al pie y sus correspondientes atributos. En la
boveda del presbiterio, una alegoria de la batalla de Lepanto, culminacion
victoriosa de la guerra santa contra el turco. Finalmente, en ambos extremos
del crucero, la catolica monarquia personificada en San Fernando, el rey que
hiciera a Sevilla cristiana: en el lado del Evangelio, la entrada triunfal del
monarca en la ciudad tras la conquista, acompafiado de la reina, la corte y
altas jerarquias eclesiasticas -una solemne procesion presidida por la Virgen
de los Reyes en brillante carroza de plata- en el lado de la Epistola, el llamado
Suplicio de Diego Duro, y también un Auto de fe medieval, completa la coleccion.

En esta ultima, la que nos ocupa, el autor con exuberancia decorativa y
a la manera italiana, utilizando magistralmente el recurso de la perspectiva,
crea la ilusion de un gran escenario tridimensional donde se representa un
auto sacramental. Como telén de fondo adecuado pinta un espectacular
e imaginario auto general de fe en una plaza publica inexistente, pero que

4 Historia de san Pablo de Sevilla, de Francisco Ramirez de Soldrzano (Archivo Provincia
Bética) Sevilla El titulo completo de la obra: “Historia del santo y real convento de san Pablo de
Sevilla de la Orden del glorioso Patriarca Santo Domingo de la Provincia de Andalucia dedicada a la
muy noble y muy leal ciudad .de Sevilla”. Escrita por el padre Presentado fray Francisco Ramirez de
Solorzano, hijo del dicho convento, calificador del Santo Oficio en el Tribunal de la ciudad de Llerena.
La obra estd dedicada “A la muy noble y leal ciudad de Sevilla dedico a v. S* este Libro que trata
del Real Convento de S. Pablo y de los hijos insignes que ha tenido para honrarlo con la rescripcion
magnifica de su excelso nombre, y para que conociendo V S* las deudas que a este convento debe por
sus heroicos servicios se le demuestre agradecida y venere las santas cenizas de los héroes que yacen
en su capitulo, guarde Dios y prospere a V S* como los religiosos de este convento capellanes suyos,
pedimos a su majestad divina” En la pagina primera se encuentra la rubrica: Fr. Francisco Ramirez de
Soloérzano.

5  Libro segundo de Ramirez de Solérzano, (21 capitulos) trata de algunos hijos insignes en
dignidades y letras: obispos, provinciales, priores, regentes, predicadores, calificadores del Santo
Oficio.

96



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 91-112 . ISSN 1130-5029

evoca de alguna manera, por la composicion de volimenes, la Plaza de San
Francisco.

La impresionante masa arquitectonica, raro pastiche clasico-gotica-
mudéjar, que impone su aplastante presencia en el mural, representaria a la
Audiencia, y, al fondo, la torre de la izquierda, de indudable influencia italiana,
a la Giralda. En el cielo, nubes oscuras presagian tormenta. Atravesando la
escena, de lado alado, pasalatriste comitiva del condenado y sus acompaifiantes
en direccion al patibulo. La integran dos grupos bien diferenciados: En el de
la izquierda, el reo en primer plano.

Vestido con sambenito y coroza y sentado sobre un asno, representa la
herejia. Le asisten en estos ultimos momentos tres frailes dominicos empefiados
en la salvacioén de su alma, entre oraciones y prédicas. Son: en el centro,
Santo Domingo de Guzman, que lleva en su mano derecha un libro abierto: las
cartas de San Pablo o el evangelio de San Mateo-, de donde parece extraer las
palabras que podrian producir la milagrosa conversion; a la izquierda, el que
pudiera ser un beato o santo dominico con el rosario de los quince misterios
entre las manos; a la derecha, fray Pablo de Santa Maria, un hermano lego,
hijo de este convento, conocido por su bondad, modestia y espiritu de entrega
hacia los mas menesterosos, cruza sus manos detras del escapulario negro. El
hombre que conduce del ronzal al animal se ha detenido, y, como espectador,
observa la escena.

En el de la derecha, San Fernando, patrén de Sevilla y fundador del
convento. Convertido en el brazo temporal ejecutor de la sentencia, lleva la
espada al cinto, un haz de lena entre las manos y, justiciero, clava su mirada
en el reo. Le acompaifia una escolta militar, cuyos uniformes rememoran, en
parte, los de las legiones romanas, al frente de la cual una alta graduacion-
(San Hermenegildo? apoya su diestra en un baston de mando.

Por detrds, un inmenso gentio, comparsa de soldados y curiosos; el
pueblo que, acompainando al reo hasta el final, asiente con su presencia. Y
en ultimo término a la izquierda, todavia muy lejano, el quemadero de San
Diego, situado en el Prado de las Albercas, tal y como lo describen las fuentes.

Dos alegorias flanquean el mural en el interior de sendas hornacinas que
abren uno de sus laterales sostenidos por poderosas columnas salomoénicas,
al escenario principal. Ellas encierran la clave del mensaje que se pretende
transmitir. La de la izquierda, una hermosa y diligente joven semidesnuda,
mitad diosa, mitad arcangel, ilumina con la antorcha, que lleva en su
mano izquierda, un libro sagrado abierto por la Crucifixion que muestra
en su derecha. Con el mismo pie aplasta a un hombre, un hereje; otro, un
pagano, tocado con turbante y con un libro abierto entre las manos, se aparta
atemorizado de su lado y esta a punto de unir su destino al del condenado. Es

97



Los Dominicos y la Inquisiciéon en Sevilla durante la Modernidad - Antonio Larios Ramos

la Verdad triunfante que ilumina el Evangelio, bella, desnuda y sin artificios,
en contraposiciéon con la mentira oculta en el libro prohibido, fuente de
herejia y causa de perdicion; la luz de la palabra de Dios, de la Revelacion.
Todo ello expresado en medio de gran movimiento.

En la de la derecha, contrariamente, predomina el reposo. Se nos muestra
una matrona con ropaje biblico y la vision de beatitud reflejada en su rostro.
Apoya su pie sobre una piedra o peana cuadrada, y con la mano izquierda
eleva un haz de finas varillas de mimbre (se utilizaba en la ceremonia de
reconciliacion de los reos). Sujeta en su derecha unos pliegos doblados de
lo que pudiera ser una sentencia y sobre ella la rama de olivo, simbolo de la
Alianza entre Dios y el hombre.

Mientras, dos pecadores contritos se humillan en su presencia
reconociendo sus propios errores. Con todo ello, se ha querido representar
c6émo la Penitencia, si bien impone el merecido castigo por la falta cometida,
reconcilia con Dios misericordioso a los que se arrepienten.

Ambas imagenes estan respaldadas por el escudo de los dominicos,
que se impone a partir del siglo XVI. En el centro la cruz, rematados sus
extremos con la flor de lis, recordando el noble linaje del fundador, y en
la bisectriz de cada uno de los angulos rectos formados por esta cruz, una
estrella que recuerda el suefio de Juana de Haza, su madre. Milagrosamente,
con una estrella en la frente, para prefigurar, como después pudo verse, que
seria la luz de los pueblos, iluminando a aquellos que yacian en las tinieblas
y sombras de la muerte. Aparece coronado para patentizar que la Iglesia es
de patronato regio.

En definitiva, en este fresco se han querido mostrar los medios de que
dispone la sociedad para preservarse de la herejia, destacando el espiritu de
la orden dominicana con su fundador al frente. También se exalta el celo
religioso del rey San Fernando, dotado de los atributos necesarios para
aplicar la justicia y ejecutar el castigo. Es el quehacer comun que llevan
a cabo codo a codo, de forma complementaria, el Trono representado por
san Fernando y el Altar representado por: la Orden dominicana. Con su
fundador al frente.

En el fresco se representa al rey San Fernando que lleva un haz de
lefia y a un grupo de reos que son conducidos al suplicio; los jueces que
presiden el Auto son frailes dominicos. Todo el conjunto da a entender, que
ya en tiempo de San Fernando habia Inquisidores dominicos en los reinos
de Castilla y que estos fueron los que relajaron al brazo secular a aquellos
herejes, que el catolico Rey hizo reducir a cenizas. Evidentemente en el
siglo XVII-XVIII cuando la comunidad de san Pablo, tan grave y tan docta,
hace este encargo tendria sus buenas razones, maxime al ponerlo a la vista

98



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 91-112 . ISSN 1130-5029

de todos en el sitio mas publico que es la iglesia conventual. El mural fue
parcialmente destruido en 1813, atn estaban los frailes en el convento.

Desconocemos las razones por las que se tomoé tal determinacion
entonces. Actualmente en el mural restaurado (1982) faltan los frailes
inquisidores, solo aparecen tres dominicos que acompaifian al reo: santo
Domingo, un beato y fray Pablo de Santa Maria, el hermano portero.

Que en san Pablo estuvo el primer tribunal de la inquisicion moderna siendo
prior y reformador del convento fray Alonso de Ojeda, era tradicion conventual
segun José de Herrera en su Catdlogo de Priores del convento de san Pablo (hacia
1740) lo que justifica el encargo que la comunidad habria hecho al pintor Lucas
Valdés®. En la pintura vemos al rey san Fernando llevando un haz de lefia detras de
los reos que son conducidos al suplicio y a los jueces que se representan presidiendo
el auto vestidos con el habito dominicano dando a entender que ya en los tiempos
del rey santo habia inquisidores de la Orden en los reinos de Castilla, y que estos
fueron los que relajaron al brazo secular a aquellos herejes, que el catdlico rey hizo
reducir a cenizas. Obviamente en los siglos XVII y XVIII cuando la comunidad de
san Pablo, tan grave y tan docta, hizo este encargo al pintor tenia fundadas razones
para exponer a la vista de todos, en la iglesia conventual, este servicio a la iglesia.
Ramirez de Solorzano ya sostenia que “la mayor y mas 1til obra de este convento
para Sevilla y los reinos de Espafia fue el procurar la fundacion del Santo Oficio de la
Inquisicion en la majestad y forma que tiene. Y esto fue obra de este real convento y
de sus hijos” para remediar, en opinidén de Solérzano, “el lamentable estado en que se
hallaban estos Reinos cuando comenzaban a reinar los Reyes Catdlicos. En Sevilla,
los frailes de San Pablo después de haber roto la observancia regular no pensaban ni
buscaban ya sus cosas sino las de Jesucristo. Se dedicaron mas que otros a vindicar
su honor e impedir sus injurias. Alonso de Ojeda, prior del convento, los excedia a
todos en valor, en intrepidez y celo ardiente aplicando toda la fuerza de su elocuencia
a declamar siempre y en todas partes contra la supersticion judia™’.

4. FRAY ALONSO DE OJEDA, PRIMER INQUISIDOR GENERALS.

Alonso de Ojeda, varén de fervoroso celo y de gran espiritu fue el
reformador del convento de san Pablo. Era natural de Carmona, hijo de
padres honrados, de sangre generosa, limpia y antigua. Fue dos veces prior

6 José de Herrera, Catdlogo de priores del convento de san Pablo de Sevilla, ms. Archivo
dominicos de Andalucia, Sevilla).

7 Historia del real convento de san Pablo, 66v

8 Sobre Alonso de Ojeda son muy abundantes las noticas en los autores de la época, tanto de
la Orden, como de Sevilla, en especial las relativas a su funciones de prior, reformador del convento y
primer inquisidor del tribunal de Sevilla.

99



Los Dominicos y la Inquisiciéon en Sevilla durante la Modernidad - Antonio Larios Ramos

de esta casa entre 1465-1479. Dado que durante los siglos XIII al XV no
hubo inquisidores en el reino de Castilla, o al menos no hay constancia, ni
memorias escritas que los hubiera, Andrés Bernaldez, el cura de Los Palacios,
oyente que fue de los sermones de Ojeda, nos dejo noticia de los mismos en su
Cronica:

“Habia en Sevilla un santo, e catdlico hombre fraile de santo Domingo en el convento
de san Pablo llamado fray Alonso, que siempre predicaba, e pugnaba en Sevilla
contra esta herejia. Este era el principal asunto que trataba el venerable Maestro en
sus Sermones, y los tenia continuos en la Iglesia Catedral, en su Convento, y en las
plazas. Como siempre eran sus invectivas contra judaizantes, y estos no solo eran
muchos en nimero, sino muy distinguidos en dignidad, en riquezas, y en poderse
granjear con su predicacion muchos y muy grandes enemigos, que pensaron, y
trataron de librarse en el modo que pudiesen de este acusador de sus delitos, y
pregonero de sus infamias. No faltaron amigos del prior, que le manifestaron los
intentos de sus enemigos, le certificaron el riesgo de su vida, y le aconsejaron,
que moderase algin tanto la fogosidad de su celo. Les agradecio el apostdlico
varon sus buenas intenciones y el deseo que mostraban de la conservacion de su
vida; pero les protestd, que no admitia su consejo, ni desistiria de perseguir a los
judios con palabras y con obras; y en cuanto a la muerte que le maquinaban dijo:
‘Dicha grande sera para mi que me quiten la vida los que se la quitaron a mi Sefior
Jesucristo. Ejecuten lo que intentan, que de esa suerte haran un buen martir de un
mal Fraile; sentencia digna de un discipulo del Redentor, y de un hijo verdadero
de santo Domingo. El primero que pronuncio tan animosa proposicion fue santo
Domingo” (Bernaldez: 1962, 90).

En san Pablo sitia Soldrzano el primer tribunal de la inquisicion moderna
siendo prior y reformador del convento fray Alonso de Ojeda. Afios mas tarde una
gran pintura al fresco en el lado de la epistola recoge esta tradicion conventual. “En el
interior de la iglesia, escribe José de Herrera en su Catdalogo de Priores del convento
de san Pablo (hacia 1740), en el testero del lado de la Epistola, se conserva un mural
de principios del XVIII, representando un Auto de fe de Lucas Valdés, en el que se ve
al rey san Fernando llevando un haz de lefia detras de los reos que son conducidos al
suplicio y a los jueces que se representan presidiendo el auto vestidos con el habito
dominicano dando a entender que ya en los tiempos del rey santo habia a inquisidores
de la orden en los reinos de Castilla, y que estos fueron los que relajaron al brazo
secular a aquellos herejes, que el catolico rey hizo reducir a cenizas. Obviamente en
los siglos XVII y XVIII cuando la comunidad de san Pablo, tan grave y tan docta,
hizo este encargo al pintor tenia fundadas razones para exponer a la vista de todos, en
la iglesia conventual, esta tarea conventual. En el mural, restaurado en 1982, faltan
los frailes inquisidores. Solo aparecen tres que acompaian al reo: santo Domingo, un
beato y fray Pablo de santa Maria, el hermano portero del convento muy querido en

100



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 91-112 . ISSN 1130-5029

Sevilla. El mural al que nos referimos representa un Aufo de fe o el suplicio del reo
Diego Lopez Duro. Para Ramirez de Solorzano:

“la mayor y mas util obra de este convento para Sevilla y los reinos de Espaiia fue
el procurar la fundacion del Santo Oficio de la Inquisicion en la majestad y forma
que tiene. Y esto fue obra de este real convento y de sus hijos” que después de haber
abrazado la observancia regular no pensaban ni buscaban ya sus cosas sino las de
Jesucristo. Se dedicaron mas que otros a vindicar su honor e impedir sus injurias.
Y Alonso de Ojeda, prior del convento, los excedia a todos en valor, en intrepidez
y celo ardiente aplicando toda la fuerza de su elocuencia a declamar siempre y en

todas partes contra la supersticion judia™.

Veamos ahora, siguiendo el relato de Soldrzano, algunos hechos
relativos a la actuacion de los frailes de san Pablo en relacion con la
inquisicion:

4.1. La Junta de Sevilla de 1478

A finales de 1477 los Reyes Catolicos llegan a Sevilla. Viene con ellos
por la primera vez a su iglesia el arzobispo-cardenal Gonzalez de Mendoza.
Fray Alonso de Ojeda, consciente de que, “‘el brazo eclesiastico solo no basta
para remedio de tan graves males y desnudo del favor temporal es de poco
fruto entre los cristianos, recabd de los Reyes la ayuda que necesitaba”. Sin
perder tiempo Ojeda interesa los reyes y les da noticias de las hondas raices
que en la ciudad habia echado la mala semilla del judaismo implorando el
poder del brazo secular para arrancar del campo del Sefior esta cizana. Los
reyes, impresionados, ordenan al cardenal Mendoza retina una Junta para
deliberar sobre el remedio que deberia aplicarse a la contagiosa enfermedad
del judaismo. En ella participaron: el ‘mismo cardenal, el provisor de
Cadiz, don Pedro Fernandez de Solis, Tomas de Torquemada, Alonso de
Ojeda, Diego de Merlo, Jeronimo de Adorno, Pedro Martinez, el secretario
del Rey y otros tedlogos y canonistas. La resolucion que se tomo fue que
no se recetasen medicinas fuertes, mientras no se viese que las suaves no
causaban buen efecto. Se formo un Catecismo para los que hubiesen pecado
de ignorancia y se hicieron unas Ordenaciones que disponian el modo de
reconciliarlos e imponer las penitencias sin que se llegase al recurso de las
prisiones ni de invocar el auxilio del brazo secular.

9  Ramirez de Solorzano, Ms fol 13a
10 Ibidem, 14r

101



Los Dominicos y la Inquisiciéon en Sevilla durante la Modernidad - Antonio Larios Ramos

Aconsejado por la misma Junta el arzobispo nombrd para su ejecucion al prior
de San Pablo y a otro fraile de nombre Fray Vicente (identificado como Vicente de
Cordoba, a la sazon Vicario General de la Observancia en Cordoba).

Con estas facultades que el Arzobispo dio a fray Alonso de Ojeda y a
Fray Vicente comenzaron los frailes de San Pablo, donde habia hombres
muy doctos y celosos, no solo a clamar y ladrar contra los lobos, sino a
procurar descubrir por el olor y por el rastro quiénes eran los lobos, que se
encubrian con piel ajena, y donde tenian las camadas, y las cuevas donde
se emboscaban los judaizantes. En los ultimos dias de la Cuaresma de
1478 tuvo lugar un descubrimiento interesante.

4.2. Los amores de un caballero de nombre Guzman'!

“Tenia uno de aquestos judios una hija de singular donaire, y de rara hermosura. Era
celebrada del pueblo y servida de los nobles, y entre todos era el mas favorecido
de la nobilisima familia de los Guzmanes. Con deseo de hablarla entr6 la noche del
jueves santo encubierto en su casa en compaiia de un criado suyo, y estando en cierta
parte oculto en la casa vieron que todos los de ellay otros de fuera hacian ceremonias
judaicas y muchas abominables blasfemias, e injurias a Cristo nuestro Sefior. De un
afecto siniestro de este caballero se ocasion6 tan grande bien espiritual y temporal
como establecer la inquisicion en la majestad que tiene y por aqui conoceremos las
maravillas de Dios que sabe dar principio a sus misericordias en casos errados y de
torpes males sacar bienes grandes. Atemoriz6 el horrendo y temeroso espectaculo
al caballero y estimulado de la generosa sangre guzmana prefiri6 el honor divino al
amor humano. Estaba tan escandalizado de lo que habia visto, que no pudo sosegar
un momento, hasta dar de ello noticia al prior de san Pablo fray Alonso de Ojeda.
Contole por la mafiana el monstruoso caso y lo firmo de nombre. Luego sin dilacion
parti6 el celoso prior a Cordoba donde los Reyes Catdlicos estaban y les informd de
los abominables sacrilegios que en Sevilla pasaban, pidiendo el oportuno remedio.
Trato6 con tanto fervor y celo su negocio, o por mejor decir, el de Dios, que le guiaba
y ayudaba, que le guiaba y ayudaba, que negocié cuanto quiso muy a gusto™?,

11 Ibidem, 21a
12 Ibidem, 21a

102



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 91-112 . ISSN 1130-5029

4.3. Intervencién de fray Alonso de Ojeda.

Paso6 el nuevo inquisidor muchos y muy graves trabajos en la prosecucion
de su oficio, porque ningin paso dejaba de tomar los interesados que eran
muchos y muy ricos para destruirle. Mas el celo de la honra de Dios y el
deseo de servir a su nacion y patria podian con él tanto que ni temia peligros,
ni rehusaba trabajos. Perseguido y favorecido era el mismo, y con la misma
entereza y virtud de animo trataba los negocios de la fe catolica y de su oficio.
Predico en la iglesia mayor de Sevilla intrépidamente contra los errores
muchos dias, y cuando le avisaban que mirase por si que andaban por matarle,
respondia el siervo de Dios, “no se me da nada, quitenrne la vida los que la
quitaron a nuestro Sefior Jesucristo, haran un buen martir, de un mal fraile "

Con los Despachos del rey para que lo auxiliasen las justicias ya en
Sevilla, dispuso en los lugares mas secretos del convento carceles seguras y
fuertes, formo procesos a los impios que en la noche del jueves santo habian
cometido en su sinagoga aquellos sacrilegos males, con el auxilio del Asistente
Diego de Merla los prendio en las carceles del convento.

Para el autor de la Historia esta fuera de duda que fray Alonso de Ojeda
fue en Sevilla el primer Inquisidor, si bien no es en absoluto cierto que los
reos hubieran sido quemados dentro de la cerca conventual, cosa totalmente
inverosimil y repugnante, ya que los jueces eclesidsticos no pueden mezclarse
en causas de sangre ni sentenciar a muerte. Lo mas que pueden hacer con
los impenitentes y los que no son dignos de ser admitidos a reconciliacion y
penitencia es relajarlos a la potestad secular para que ésta los juzgue segun sus
leyes. Hemos reputado siempre por cuento de viejas eso de que los judios o
judaizantes fueron quemados dentro de la cerca del convento.

5. OTRAS CUESTIONES

La actuacion de Alonso plantea, al menos, los siguientes interrogantes: ;quién
instituy6 Inquisidor de Sevilla a Alonso de Ojeda? ;qué afio fue instituido? ;cuando
comenzo su oficio? ;cuanto tiempo estuvo en el encargo? Hasta 1478 los Reyes
Catolicos no vinieron a Andalucia. A principios de 1481 ya estaban en Sevilla los
dos primeros Inquisidores, Miguel Morilla y Juan de San Martin, nombrados por
el Rey en virtud de la facultad que el papa Sixto IV les concedié en Bula de 1 de
Noviembre de 1478. Los Reyes llegaron a Sevilla en febrero de 1478. La Reina
Catdlica, embarazada, paso el invierno y la primavera en Sevilla mientras que el rey
tuvo que ausentarse durante unos meses a Madrid.

13 Ibidem, 19a

103



Los Dominicos y la Inquisiciéon en Sevilla durante la Modernidad - Antonio Larios Ramos

A su vuelta, por el mes de Mayo, fray Alonso lo puso al tanto de todo
lo ocurrido, siendo entonces cuando habria recibido el apoyo del rey y el
nombramiento de primer inquisidor de Sevilla que se lo concede el Vicario
General de la Observancia fray Juan de San Martin. ;,Cuanto, tiempo
mantuvo este encargo? Muy poco. Fray Domingo Valtanas nos da un dato
precioso: “Después que el rey catolico nombro dos Inquisidores can la facultad
que para ella le dio el Papa Sixto 1V, Ojeda ya no era inquisidor, ni aun era vivo™"*
Los inquisidores habian llegado a Sevilla en enero de 1481. Fray Alonso de
Ojeda sélo pudo ser, de hecho, inquisidor antes de esa fecha.

5.1. ¢(Cuando fue nombrado fray Alonso de Ojeda inquisidor? He aqui lo
que afirma Sol6rzano:

“Los despachos que el Rey dio al Mro. Ojeda fueron para que las Justicias de la
Ciudad, le diesen auxilio contra los herejes; pero el nombramiento de Inquisidor ni
lo dio, ni pudo darlo. Tampoco lo dio el Papa; porque no se halla memoria de que
lo hiciese, ni la necesidad que instaba de poner pronto remedio permitia tan largo
recurso. De el Cardenal Arzobispo tenia ya el padre Ojeda facultades en orden a
los Judaizantes, como dejamos dicho; pero eran solamente para reconciliarlos, i
imponerles penitencias saludables, 1 no para proceder como Juez a encarcelarlos,
procesarlos i castigarlos con penas corporales; y asi aquellas facultades no eran
bastantes para poder proceder en estas causas, como Inquisidor, ni llamarse tal con
propiedad. Tampoco en sus didcesis los obispos podian nombrar Inquisidores, ya
que era a la Sede Apostdlica a quien le correspondia. Los Prelados de el Orden de
Predicadores tenian de ella facultad para poder nombrar a sus Religiosos en este cio.
El ejercicio de estas facultades dependia solamente del beneplacito de los Principes,
y luego que estos lo permitian nombraban Inquisidores donde parecia conveniente.
Asi lo hicieron ahora entendiendo, que era gusto de el Rey, i porque este quiso
que el Inquisidor fuera el Mro. Ojeda, a el y a otro instituyeron Inquisidores para
Sevilla”'®. Para Solérzano el nombramiento no admite duda.

(Pero quién lo instituy6 en el oficio? Quien instituyd inquisidor al venerable
Ojeda fue el Vicario General de la Congregacion la Observancia, ya que los Vicarios
de estas Congregaciones tenian en los Frailes y Conventos que a ellas pertenecian la
misma jurisdiccion que en los suyos tenian los Provinciales, gozaban por consiguiente
de los mismo Privilegios, y por tanto podian nombrar también Inquisidores. La
Ciudad de Sevilla era en este tiempo territorio del Vicario General; porque los dos
Conventos que en ella habia (san Pablo y santo Domingo de Portacoeli) entonces
pertenecian a la Congregacidon de la Observancia, y por esto nos parece que seria

14  La afirmacion de Valtanas en Relacion historial, 26a
15 Ibidem, 191r-20a

104



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 91-112 . ISSN 1130-5029

el Vicario de la Congregacion el que instituyd Inquisidor al V. Ojeda: aunque, si
alguno quisiere sostener, que este nombramiento pertenecio darlo al Provincial de
Espafia (el Mro. de la Orden no lo dio) no altercaremos sobre esto, pues no hace a
nuestro asunto dafio, ni beneficio que el P. Ojeda fuese instituido Inquisidor por el
Provincial, o por el Vicario.

5.2. ¢Estuvo, de hecho, la primera carcel de la inquisicién en el convento
de san Pablo?

Si nos fiamos de Solérzano de ello no hay duda.

“Pasado el tiempo de los Edictos, comenzaron los Inquisidores a formar
procesos, i a aprenheder reos de los muchos, que no se quisieron aprovechar
de el tiempo de la misericordia. El Assistente Diego de Merla era el que
prendia a los culpados requerido por los Inquisidores, que entonces ain no
tenian el Alguacil propio de su Tribunal, i el lugar en que los aseguraban era
el Convento de S. Pablo. En el estaban los que habian sido aprehendidos
mientras fue Inquisidor el V. Ojeda, i en el fueron puestos los que ahora se
iban aprehendiendo, que eran muchos en nimero, i entre ellos bastantes de
los principales de la Ciudad™'®.

El establecimiento de las primeras carceles de la Inquisicion dentro de
este Convento lo afirman varios autores, entre ellos el cura de los Palacios,
Bernaldez, quien apostilla: “E comenzaron a prender hombres i mugeres de
los mas culpados, i metianlos en S. Pablo; o prendieron algunos de los mas
ricos Veintiquatro, i Jurados, e “Bachilleres, e Letrados, e hombres de mucho
favor. A estos prendia el Asistente” Bernaldez: 1962, 97). ““y si bien Diego
de Zuniga tuvo dificultad en creerlo, y ya que no lo nego, lo puso en duda por
unas lapidas que habia en el castillo de San Jorge de Triana que afirmaban
que aqui estuvo el tribunal desde el principio. Si prendian a los: Judaizantes,
i los metian en Sn. Pablo, i no para ser frayles, o’ para que se pasearan por
el Convento, dentro de el estarian las carceles: 1 si el Cura de los Palacios
es author desinteresado, testigo de vista, i reputado por hombre de verdad,
parece que debid el erudito Annalista enmendar la lapida por la historia, i no
la historia por la lapida”'’. Hasta aqui la conclusion y el razonamiento al que
llega el autor de la Historia del convento.

16  Ibidem, 26a
17 Ramirez de Soldrzano, 25r.

105



Los Dominicos y la Inquisiciéon en Sevilla durante la Modernidad - Antonio Larios Ramos

6. EL DESCUBRIMIENTO DE HEREJIAS Y EL ALUMBRADISMO

Soloérzano refiere muchas mas noticias para el conocimiento de la inquisicion
sevillana y el papel desempeiiado por los dominicos del convento de san Pablo. En
apretada sintesis sefialamos los siguientes: las denuncias, la calificacion de libros, la
pesquisa de los llamados alumbrados y el rigor que en el convento se aplicaba a los
candidatos al habito en lo relativo a la limpieza de sangre.

6.1. Los casos de Egidio y Constantino'®.

Aunque con los tiempos han faltado inquisidores de la Orden no por eso han
dejado los frailes del convento de San Pablo de servir a la fe, a la inquisicion y a la
ciudad en cuanto han podido.

El afio de 1558 se comenzo a levantar en Castilla y Andalucia tal y tanto fuego
que si la santa inquisicion con su diligencia no lo hubiera apagado, hubiera abrasado a
toda Espafia. Fueron autores de este incendio en Castilla el doctor Agustin de Cazalla,
capellan y predicador del emperador Carlos V residente en su corte y candnigo de
Salamanca, varén muy elocuente y predicador insigne. El maestro Pérez en Palencia
y en Toro el bachiller Herrezuelo y en Pedrosa y Zamora, algunos mas. En Andalucia
primero Egidio, canénigo de la catedral de Sevilla, y luego Constantino, canonigo
también de la misma iglesia, predicadores famosos, oidos con aplauso de los sabios
y con admiracion del vulgo. Lobos crueles con piel de mansas ovejas. Humildes y
modestos en la superficie y en los interior soberbios y lascivos. Siguieron a Lutero
y comenzaron a pervertir el pueblo cristiano predicando libertad de conciencias,
persuadian a los fieles que dejasen la penitencia, la imitacion y cruz de Cristo, con tal
cautela y artificio, que los tenia el engafiado pueblo por varones apostolicos.

Egidio y Constantino sembraron sus errores en Sevilla. Con palios y
disfraces pervertian el pueblo. Sentia Egidio mal de la adoracion de las
imagenes y de la santisima cruz. Predicando en la Iglesia Catedral un dia
dijo que la cruz no habia de ser adorada con adoraciéon de latria, porque
era un madero sin virtud y santidad alguna, y que si a la cruz se debia
alguna adoracioén era de dulia, como a la imagen de un santo. Oy6 el sermon
el padre maestro fray Nicolds de Salas, hijo del convento de San Pablo,
predicador famoso. Denunci6 de ¢l al santo oficio, y con la autoridad y
asistencia del padre maestro fray Domingo de Soto, catedratico de prima
de teologia en la universidad de Salamanca, obligd a Egidio a retractarse en
publico. Confes6 que a la cruz se debe adoracion de latria como a Cristo,
porque se adora como imagen que representa al prototipo, y que las santas

18 Sobre el descubrimiento de las herejias de Egidio y Constantino son muy abundantes las
noticias no solo entre los historiadores dominicos, sino por la mayoria de los contemporaneos dada la
importancia y revuelo que formaron estos dos casos. Cf. Ramirez de Solérzano, 26*-27r

106



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 91-112 . ISSN 1130-5029

imagenes no son como las voces y escritura que solo excitan la ceremonia
y afecto para venerar los santos, sino son figuras que representan los santos
y por el mismo caso dignas de adoracion de dulia.

Quedo mas advertido. El maestro fray Nicolds de Salas y el maestro fray Juan
de Ochoa, regente del colegio de santo Tomas, y el maestro fray Juan de Burgoa, hijo
y regente del convento de san Pablo, hombres doctisimos y celosisimos, andaban
mirando las manos a Egidio y Constantino. Oian sus sermones con atencion y cuidado.
Advirtieron algunas proposiciones luteranas, y dieron cuenta al santo oficio. Fue
preso Constantino y averiguadas sus culpas se hall6 que era abismo de sacrilegios y
maldades. Se averigu6 que era casado con dos mujeres, y que en vida de ambas habia
sido promovido al sacerdocio. Viendo caida su reputacion, y frustrados sus intentos
se dio el mismo la muerte, perdida la esperanza de mejor fortuna. Celebro el santo
oficio un acto solemne de fe en la Plaza de San Francisco domingo a 12 de diciembre
de 1560 en el cual fueron quemados 12 herejes y los huesos de Egidio y Constantino,
y con esto se apag6 el incendio que si duraba mas tiempo abrasara la ciudad.

Estas hazafias gloriosas hacen los frailes de San Pablo, son ventores que sacan
de rastro la caza, y la persiguen hasta dada al fuego, son mastines que miran por el
ganado fiel, y ahuyentan los animales nocivos. En el tiempo que esto se escribe se
ocupan ocho religiosos, fuera de los calificadores, en servir al santo oficio en las
causas de los alumbrados

6.2. Los alumbrados de Extremadura'?

Autores principales de esta secta fueron Fernando Alvarez, Rodriguez
Vazquez, Cristobal Chamizo y otros sacerdotes que siendo carnales y
ambiciosos, se decian alumbrados de Dios, y sembraban abominables
errores en el pueblo. Todas sus reglas y preceptos se ordenaban a libidinosas
torpezas, persuadian a los ignorantes con muestras exteriores de modestia,
que su espiritu lascivo era de Dios que les ilustraba para seguir el camino
del cielo. Pervertian la juventud con facilidad, por ser de suyo mas inclinada
a la lujuria por el calor fervoroso de la sangre. Y asi muchas mujeres mozas
les obedecian con gusto.

El padre maestro fray Alonso de la Fuente, natural de la Villa de la
Fuente del Maestre, hijo del convento de Santo Domingo de Porta Coeli,
hombre muy docto “olié la caza” y como buen ventor la saco del rastro.
Era por extremo celoso de la fe y de la honra de Dios, grande enemigo de
hipocresias y embustes y como tal comenz6 a predicar contra esta secta.
Predicando un dia en La Fuente, dijo a los oyentes que advirtiesen que
Satanas suele transfigurarse en angel de luz, y que los carniceros se suelen

19  Ibidem, 27r-30a

107



Los Dominicos y la Inquisiciéon en Sevilla durante la Modernidad - Antonio Larios Ramos

vestir de ovejas, que tenia noticia de algunos que aunque daban aparentes
muestras de virtud, eran torpes, carnales y hijos del demonio. Dijo que el
espiritu de Dios, como se dice en el capitulo siete de la Sabiduria, es santo,
honesto, limpio, emanacién sincera de la claridad divina, blancura de la luz
eterna, que no admite cosa impura como lo era la libertad licenciosa que
daba aquella gente a sus sectarios con que se abria la puerta a las herejias de
Alemania. Estaba en el auditorio una mujer aunque alumbrada, ciega, que
blasfemando contra la luz revestida de furor diaboélico, bajando el predicador
del pulpito, se levantd y subid a ¢l y en voz alta con osadia increible, dijo
que era mas sana la doctrina y mas inculpable la vida de los que el predicador
habia reprendido, que la del reprensor injusto y se obligaba a la evidencia
y verdad del testimonio que daba, el cual era del Espiritu Santo que con
especialisimo impulso le hizo subir a aquel lugar a testificado. Causo la
temeridad de lamujer grande escandalo en los sencillos, llevaron los ministros
del santo oficio a la carcel de la inquisicion, examinaron la los inquisidores
y descubri6é grande multitud de complices y gravisimas maldades; instaba
el maestro Fray Alonso de la Fuente a los inquisidores pidiendo el remedio
de tantos males, y por su medio pidi6 el tribunal de Llerena favor y ayuda
al rey Felipe Il y al supremo y general consejo para la expedicidén de tantos
negocios y de tanto peso; fue enviado don Francisco de Soto, obispo de
Salamanca, que habia sido inquisidor de Coérdoba, Sevilla, y del consejo
supremo, para que ayudase a los inquisidores de Llerena, con su industria
y experiencia. El obispo y inquisidores con asistencia y ayuda del Padre
maestro fray Alberto de Aguayo, hijo del convento de san Pablo de Cordoba,
y del Padre maestro fray Remigio Tamariz de este convento de San Pablo de
Sevilla que para este efecto envio el consejo supremo y del padre maestro fray
Alonso de la Fuente, descubridor de la secta, inteligentisimo en la materia;
examinaron y castigaron los reos, los autores principales fueron condenados
por algunos anos a galeras, privados de los ejercicios de las ordenes, y de
predicaciones y confesiones, y todos fueron castigados segun sus delitos,
aunque con notable misericordia de aquel tribunal santo. El acto de la fe se
celebro en Llerena el afio de 1579 y predico6 en €l el Padre maestro fray Pedro
Arias, hijo del convento de San Pablo, que era en aquel tiempo provincial”.

6.3. Los alumbrados de Sevilla®

En el de 1622 se descubrieron otros alumbrados en Sevilla y su partido.
Eran estos, como los otros, inmundos y perdidos y en lo exterior modestos
y tenidos del pueblo por grandes siervos de Dios. Convenian en muchas

20  Ademas de las noticias generales que Soldrzano da sobre esta cuestion, cf José de Herrera,
Catalogo de Priores del convento de san Pablo de Sevilla, APB Ms, nimeros 650-670.

108



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 91-112 . ISSN 1130-5029

cosas de su doctrina con los de Extremadura, y afiadian algunos errores
nuevos. Los sacerdotes decian que tenian autoridad de absolver de cualquier
pecado reservado a la Santa Sede Apostolica y a la Inquisicidn, revelaban
las confesiones, comulgaban con muchas formas a sus hijas, diciendo que
la gente que comulga con mas formas es mas perfecta; después de haberlas
comulgado las soplaba y echaban el aliento de sus bocas en las de ellas,
diciendo que recibiesen el amor de Dios. Sentian mal del Sacramento del
matrimonio, y de las religiones, y persuadian a las mujeres casadas que no
obedeciesen a sus maridos y les negasen el débito. Todos estos alumbrados
publicaban favores extraordinarios del cielo, fingian revelaciones
maravillosas, y milagrosos raptos. Convenian en que hay enfermedad de
amor de Dios, y que los enfermos de amor, no tenian necesidad de penitencia
sino de muy buenas comidas, porque el amor de Dios digiere mucha comida.
Esto mismo decian de la oracion mental, sin la cual afirmaban que nadie
puede salvarse, y que por acudir a ella se han de dejar todas las obligaciones,
aan las propias de cualquier estado, decian que con abrazos, besos, y otros
tactos impudicos, se hacia cierta union de Dios y del Espiritu Santo. Todos
eran de la mayor parte deshonestos, y se juntaban a conventiculos lascivos;
y decian que con los actos carnales no pecaban porque ellos no los buscaban,
sino se los daba Dios por medios para su salvacion, eran efecto del espiritu
en la carne.

Entre otros fue prodigioso un hombre embustero y hipdcrita que se
llamaba el hermano Juan de Jesus y Maria, tenia le el pueblo por varén de
grande espiritu y en realidad de verdad era sentina de herejias, y archivo de
maldades. Publicaba que estaba confirmado en gracia tres veces para pecados
mortales primero, para veniales luego, y finalmente para imperfecciones, y
que no tenia necesidad de la intercesion de los santos. Decia que le bautizo la
Santisima Trinidad; y que nuestra Sefiora era el Angel de su guarda. Queria
persuadir a algunas personas que le habia Nuestro Sefior dado potestad de
comunicar su amor y fervor de espiritu abrazando y besando las mujeres
y otros mil monstruosos desatinos. El haberse descubierto secta infernal
se debe a nuestra sagrada religion originalmente. Examiné el arzobispo de
Sevilla don Pedro de Castro al hermano Juan en una Junta de hombres doctos,
hallase entre ellos el padre maestro fray Domingo de Molina del convento
de Regina, varon doctisima y no aprob¢ el espiritu de aquel hipdcrita antes
lo contradijo con celo. Después predicando cierto dia en la iglesia catedral,
toco en el discurso del sermon con erudicidon y espiritu este punto; oyo el
sermon un congregado y movido del buen celo fue a consultar con €l algunas
cosas de su doctrina; oyéndole el maestro, oli6 la caza, y dijole que fuese a
denunciar al Santo oficio, como lo hizo.

Advirtiendo los inquisidores la gravedad del caso, hicieron averiguacion de ¢l
y otros semejantes con grande diligencia. Viendo la virtud de negocios que ocurrian

109



Los Dominicos y la Inquisiciéon en Sevilla durante la Modernidad - Antonio Larios Ramos

pidieron al inquisidor general y a los sefiores del consejo supremo que sefnalasen
algunos religiosos que les ayudasen en este ministerio; ordeno el supremo tribunal que
se sirviesen de nuestra religion, como era costumbre antigua determino el tribunal de
Sevilla por orden del licenciado don Alonso de Hoces, natural de Cordoba, canonigo
de aquella santa iglesia, muy gran caballero y muy celoso inquisidor, que singular
favor de nuestra orden, y muy inteligente en todas materias aprovecharse de los
religiosos del convento de San Pablo porque en él se observa con rigor la limpieza
acrisolada necesaria para servir al santo oficio; pidio al principio cuatro religiosos,
y fueron enviados el padre Fray Juan Moreno, predicador general, el padre fray
Clemente de Toro, el padre fray Diego Tovar y el padre fray Bartolomé de Valverde,
predicadores y lectores; después en varias veces por la multitud de complices y
negocios, pidi6 el tribunal otro seis, y fueron enviados el padre fray Pedro de Tabera,
predicador general, el padre fray Baltasar de Verdenosa, el padre fray Antonino
Bravo, el padre fray Alonso Zambrano, el padre fray Gonzalo Ortiz y el padre fray
Francisco ‘de Torquemada, predicadores y lectores, de estos han perseverado los
ocho y todos han servido y sirven al santo tribunal con increible paciencia y celo;
ha les enviado a dar las gracias el inquisidor general y consejo supremo varias veces
por el trabajo y ha encargado a los prelados su regalo y comodidad procurandolos
honrar como a fidelisimos ministros, hales hecho el tribunal secretarios de las causas
por orden del supremo y como tales reciben testificaciones y ejercen los demas actos
de este oficio fiando con gusto de su celo y cuidado negocio tan importante y grave.

Al principio de estas causas calificaban algunos calificadores de otras
religiones con los de la nuestra pero viendo los inquisidores del buen acierto
de las calificaciones de los del convento de San Pablo, determinaron que
calificasen ellos solos, como lo han hecho calificando mas de tres mil
proposiciones con singular destreza y buenos efectos. Ha les dado el tribunal
comisiones para examinar y ratificar monjas y otros testigos impedidos
en la ciudad y fuera de ella y lo han hecho con grande diligencia y celo.
Para desocuparse de tantos negocios celebro el santo tribunal un acto de
fe domingo a 23 de junio de 1624 en que fueron penitenciados algunos
judaizantes; para celebrado escogi6 el convento de San Pablo, restituyéndole
lo que habia muchos anos era suyo, predicé con mucha erudicién y espiritu
el padre maestro fray Diego de Bordas, prior del convento y calificador del
santo oficio en los tribunales de Murcia y Sevilla, después el dia de San
Andrés, 30 de noviembre del mismo afio de 1624, se celebré un solemne
acto de fe en laplaza de San Francisco. Predico en él eminentemente nuestro
muy reverendo fray Juan de Arriola, provincial de nuestra provincia, como
siempre suele predicar y antes habia predicado algunas veces contra la
infernal doctrina de los alumbrados. Salieron a este acto dos mahometanos,
treinta y siete personas judaizantes, once alumbrados con la estatua del
licenciado Francisco Méndez, clérigo difunto que en vida fue tenido del
pueblo por varén apostodlico. Leyeron frailes del convento de San Pablo

110



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 91-112 . ISSN 1130-5029

las causas de los reos juntamente con los secretarios del secreto del santo
oficio, asombraron a todos los delirios del hermano Juan leidos en voz
clara y inteligible a todos, por un religioso de la orden, y otros embustes
y suciedades torpes de alumbrados. En este Auto se hallaron quince
calificadores dé la Orden. Siete hijos y conventuales del convento de san
Pablo. Todavia se prosiguen estas causas hasta que el santo oficio arranque
de raiz esta mala semilla que el enemigo comtn procuraba sembrar en las
almas, como lo hard mediante el celo de los gravisimos inquisidores del
tribunal de Sevilla®!

7. CONCLUSION

El Manuscrito de Soldérzano ofrece un camulo de datos, unos ciertos
y otros sin fundamento, sobre la fundacion, los origenes y el primer
establecimiento del tribunal de la inquisicién en el convento de los
dominicos de san Pablo de Sevilla. Como hemos indicado ya tanto las
noticias como afirmaciones de Soldrzano tienen un valor desigual.

Especial interés y tratamiento nos merece el magnifico fresco, o
mural, que se encuentra en la antigua iglesia conventual de san Pablo.
La pintura representa un auto de fe en el que el pintor, aconsejado por los
frailes, exhibe una version original —y espectacular- de un acaecimiento tan
significativo para la vida de la ciudad, de la iglesia sevillana y de la funcion
desempenada por los frailes del convento de San Pablo.

En esta linea debemos entender e interpretar igualmente cuanto de
grandilocuente, ampuloso, y en ocasiones fantaseado, adornado o exagerado
escribe Solorzano. En este sentido hay que ser cautos a la hora de interpretar
los elogios hechos a la Inquisicion: “Es la santa inquisicion defensa de las
almas, por su fuerza se conservan los reyes, viven en paz los vasallos, la
religion se sustenta, permanece la verdad de la fe catdlica, con ella anda todo
en buen orden y concierto de los reinos cristianos y en los que ha faltado se
ha perdido todo lo temporal y espiritual con irremediables danos?2.

Mencidén especial merece la figura del primer inquisidor sevillano fray
Alonso de Ojeda: “De este convento de San Pablo salié tan grande bien a
estos reinos. Al Padre Fray Alonso de Ojeda y a su casa original de San Pablo
de Sevilla se debe este beneficio supremo, después de Dios y de aquellos
gloriosisimos reyes. El lo solicitd, y dio principio, invoco el auxilio real y
pontificio. El descubrio el dafio y fue el autor de remedio tan divino por esta
razon es justo que las majestades reales hagan a este real convento beneficios

21 Ibidem 30r
22 Ibidem 30a

111



Los Dominicos y la Inquisiciéon en Sevilla durante la Modernidad - Antonio Larios Ramos

dignos de real magnificencia y que la muy noble ciudad de Sevilla reconozca
a su hijo fray Alonso de Ojeda por autor de su limpieza en la fe cristiana,
y que con consuelo gravisimo le levante imagenes, consagre estatuas y con
aclamaciones publicas le llame padre y libertador de la patria. Murio el afno
de 1495 poco méas o menos lleno de dias y de gloria, y esta sepultado en el
capitulo, y no se conoce su sepulcro siendo digno de soberbios mausoleos”*

8. BIBLIOGRAFIA

Bernaldez, A. (1962). Memorias del reinado de los Reyes Catolicos. Ed. Manuel Gémez
Moreno y Juan de Mata Carriazo. Madrid: CSIC.

Huerga Teruelo, Alvaro (1992). Los dominicos en Andalucia. Sevilla.

Labat Jean-Baptiste (1730). Voyages du P. Labat de [ ’ordre des FF. précheurs en Espagne
et en Italie. Paris: Jean-Baptiste et Charles Delespine. Disponible en: http://gallica.
bnf.fr. [Consulta: 12 de octubre de 2015]

Larios Ramos, Antonio (2005). Los Dominicos y la Inquisicion. Clio & Crimen. Revista
del Centro de Historia del Crimen de Durango, n. 2, p. 81-126.

Miura Andrade, José Maria (1986). Las fundaciones de la Orden de Predicadores en
Andalucia con anterioridad a 1591 (Memoria de licenciatura, Universidad de
Sevilla).

23 Ibidem 31r

112



Dominicos y religiosidad popular en el oriente de

la provincia de Andalucia

Antonio Bueno Espinar (O.P,)

Instituto de Estudios Almerienses






Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 113-138 . ISSN 1130-5029

Dominicos y religiosidad popular en el oriente de la

provincia de Andalucia

The Dominicans Order and popular religiosity in the east of
the province of Andalucia

Antonio Bueno Espinar (O.P.)
Instituto de Estudios Almerienses
antonbub0@msn.com

Fecha de recepcion: 11 de noviembre de 2015
Fecha de aceptacion: 26 de diciembre de 2015

Resumen

Los dominicos, atentos a la expresion cultural de su tiempo, en este lapso que en
concreto hemos analizado, procuraron implantar las Cofradias, tanto del Rosario
como del Dulce Nombre de Jests. Cumplian asi con los mandatos que emanaban
de los Capitulos Generales y concretaron en su entorno inmediato, como proyecto
evangelizador, lo que como Orden habfa sido asumido. En un rdpido repaso hemos
visto algo de lo que mds extensamente realizaron por toda la geografia andaluza,
murciana, manchega, extremefia y canaria. Reseflamos presencias de cofradias
del Rosario y del Dulce Nombre de Jests en el drea geogrifica indicada con los
nombres de los frailes que intervinieron en ella y las circunstancias que rodearon
su fundacion.

Palabras claves: Cofradias; Conventos; Frailes dominicos; Constituciones;
Capitulos Generales; Priores y provisores.

Abstract

The Dominicans, worried about the culture of their times, in the specific moment
that we have analyzed, the tried founding brotherhoods of the Holy Rosary and
the Holy Name of Jesus. In that way, they obey the commands from the General
Chapters, and they made reality in their priories, for evangelize, what the Order
made its own responsibility. In a breeze we have seen more than the friars made
in Andalusia, Murcia, La Mancha, Estremadura and the Canary Islands. We have
noticed the specific places where the brotherhoods of the Holy Rosary and the
Holy Name of Jesus, with the names of the friars that worked in them and the
circumstances about the foundations.

Keywords: Brotherhoods; Priories; Dominican Friars; Constitutions; General
Chapters; Priors and Provisors.

Para citar este articulo: Bueno Espinar, Antonio (O.P.) (2016). Dominicos
y religiosidad popular en el oriente de la provincia de Andalucia. Revista de

Humanidades,n.27,p. 113-138. ISSN 1130-5029 (ISSN-e 2340-8995).

115



Dominicos y religiosidad popular en el oriente de la provincia... - Antonio Bueno Espinar

Sumario: 1. Introduccién. 2. El Rosario de la Virgen y sus cofradias (XVI al
XVIII). 3. Los dominicos y la devocion al Dulce Nombre de Jesus. 4. Conclusiones.
5. Bibliografia.

1. INTRODUCCION

Vamos a abordar en este trabajo, consciente de la concision con que habra
que hacerlo, la intervencion de la Orden de Predicadores en la zona oriental de
la Provincia de Andalucia en el proceso evangelizador a través de la religiosidad
popular. Una realidad que no es extrana a la mision de la Orden, pues de ella nacieron
o le fueron encomendadas algunas de las mas significativas expresiones de dicha
vivencia religiosa popular.

Desarrollaré la relacion con dos devociones, vinculadas a tres siglos, porque
conviene al fin de este trabajo: primero, la devocion del Rosario, desde el siglo XVI
al XVIII; segundo, el Santisimo Nombre de Jesus en el mismo lapso; unidas todas
ellas a nuestro convento de Santa Maria Sopra Minerva, en Roma. Con ellas los
frailes de la Orden han tenido una especial relacion y en muchos casos han dado
origen a su establecimiento en los lugares que albergaban sus conventos o a los que
se dirigian en sus salidas misionales.

Concluiremos resefiando la presencia de las cofradias vinculadas a estas
devociones en la zona geografica que hemos delimitado y en la que existe o existieron
conventos, desde los cudles ejercieron su influencia en la promocidn de las mismas.

2. EL ROSARIO DE LA VIRGEN Y SUS COFRADIAS (XVI AL XVIII)

Hay que diferenciar dos momentos: las actuaciones de los dominicos en este
lapso en el antiguo Reino de Murcia, que pertenece a la Provincia de Andalucia y
que se remonta al siglo XIII en la Capital, al XIV en Chinchilla (Albacete). Lorca 'y
Cartagena al siglo XVI ambas presencias. Por otro lado, el antiguo Reino Nazarita de
Granada, que a partir de las sucesivas capitulaciones de las diferentes poblaciones,
se van estableciendo por mandato de los Reyes Catdlicos, conventos de la Orden,
como es el caso de Santo Domingo el Real de Malaga; Santo Domingo el Real de
Almeria, Santo Domingo el Real de Guadix y luego las presencias de los frailes en
los conventos de Santa Barbara en Baza y Santo Domingo en Huéscar.

Una vez vista la ubicacion de los conventos, podemos darnos cuenta de su
campo de influencia y analizar la existencia de cofradias y hermandades del Rosario,
asi como el grado de profundizacion del mismo en la expresion popular: sélo cofradia,
bajo la jurisdiccion de la Orden; cofradias con aprobacion diocesana; hermandades
que nada tienen que ver con las caracteristicas de las que estan vinculadas a la Orden
de Predicadores; reconocimiento con el titulo de Patrona de la poblacién a la Imagen
del Rosario.

116



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 113-138 . ISSN 1130-5029

Como no se puede hacer un estudio exhaustivo del tema por la cortedad de
espacio, me limitaré a sefialar algunos ejemplos en las dos zonas significativas,
coincidentes con los limites de los dos Reinos que conforman el oriente de la
Provincia de Andalucia. Por tanto, hablaremos en primer lugar de Murcia.

2.1.Cofradias del Rosario en el antiguo Reino de Murcia

Las noticias sobre la religiosidad popular en torno al Rosario de la Virgen tiene
en el antiguo Reino de Murcia una doble caracteristica: primera: la vinculacion a
la Archicofradia del Rosario, con sede y capilla propia en el Convento de Santo
Domingo el Real, cuya fundacion hay que situarla en torno a 1535. Segunda: las
campanas de auroros, que en la madrugada recorrian los caminos de la huerta, con
farol y campana, convocando al rezo del Rosario y cantando unas letrillas con las
roncas voces de los hombres de la huerta. Toda la Vega Alta y Baja del rio Segura
esta dominada por la vivencia popular, que hay que distinguir de las cofradias y
hermandades que se iran estableciendo con el paso de los afios.

En los ambitos de influencia de los conventos de Chinchilla, Lorca y Cartagena,
los rosarios publicos tendran también su significativa presencia, pero no con el
aire de las “campanas de auroros”. Seran organizados por las diferentes cofradias.
Incluso llegara a formarse, como es el caso de Santo Domingo el Real de la capital
huertana, lo que llamaran la cofradia del rosario de la mafiana, diferenciandola de la
Archicofradia del Rosario. De modo que, cuando se celebre la Procesion del Rosario,
se indicara que asisten los once rosarios de la Ciudad y la del Rosario de la mafana,
en clara referencia a la del Rosario de la Aurora del propio Convento.

Senalaré¢ tres ejemplos vinculados a la accion de la Orden de Predicadores en la
difusion de la Cofradias del Rosario:

2.1.1. La actividad de fray Damidn Angel en la primera mitad del siglo XVI

La creciente toma de conciencia por parte de los frailes, a partir de las
ordenaciones hechas por los Capitulos Generales de la Orden, hace que mas alla
de lo estrictamente devocional en la experiencia de cada uno, tome cuerpo dentro
del proyecto evangelizador el uso del Rosario y el establecimiento de sus cofradias,
siendo medios y fin al mismo tiempo en las salidas misionales.

“Desde el ano de 1528, que como se ha dicho comenzaron los libros de las
profesiones, ha habido en esta casa veinte y nueve Priores, y los veinte y siete de
ellos han sido Consultores y Calificadores del Santo Oficio. El primero de ellos
fue el Reverendo Padre Presentado Fray Damian Angel, varén verdaderamente
Apostolico. Fue gran hijo del glorioso Santo Domingo en la penitencia, predicacion
y virtud. Predicaba en todos los lugares de este Reino, caminando a pie, guardando

117



Dominicos y religiosidad popular en el oriente de la provincia... - Antonio Bueno Espinar

con gran puntualidad los ayunos y asperezas de la Orden. Los trabajos eran muchos;
pero ninguno bastaba para que moderase un punto el rigor en que vivia. Fundo por
casi todo este Reino y comarca la Cofradia del Santo Rosario, que hablando en sus
sermones ordinariamente de la predicacion de Cristo crucificado (cuyos misterios
principales estan vinculados en la devocion del Rosario) hizo el fruto que se puede
esperar y se esper6 siempre del predicador que dice y hace y ensefia con las obras,
lo que manifiesta con las palabras.” (Lopez, 1613: 183 v.)

Sirva de colofon a este apartado, como una muestra del quehacer habitual de los
frailes dominicos lo que se dice respecto de la Cofradia del Rosario de Alcantarilla
(Murcia):

“En aquellos tiempos, Alcantarilla no contaba con mas de 200 habitantes, dedicados
a la agricultura. Es en ese tiempo cuando llega a la villa fray Diego Nufiez del
Rosario de la Orden de Predicadores con el propdsito de fundar, bajo el auspicio
y autorizacion del obispado cartagenero que ostentaba Gomez Zapata, la Cofradia
de Maria Santisima del Rosario. La Cofradia se funda el 19 de noviembre de 1581,
y la imagen de la Virgen se coloca en la pequena iglesia de San Sebastian, ya que
las obras de la de San Pedro atin no se habian iniciado. La primera junta directiva
la formaron Diego Espin y Francisco de Ayala, que eran alcaldes originarios de la
Villa y Juan Riquelme (mayordomo) y Luisa de Ayala (camarera). En 1595 y ya
en la nueva iglesia de San Pedro Apdstol, la Cofradia adquiere una capilla en la
misma (la segunda en la nave derecha). En 1692 la Cofradia reforma sus estatutos,
y durante los siglos XVIII y XIX los presidentes de las Cofradias o Hermandades
son los curas parrocos, que delegaban la gestion de las mismas a otras personas.”!

2.1.2. La comusion que se otorga a los predicadores misionales en el siglo XVIII.

La mision no es un proyecto que se inicia por una determinacion personal sino
la consecuencia de la planificacion llevada a cabo por la Comunidad. Los frailes son
enviados y conforme a este mandato, equipados con aquellos instrumentos que le
permitan llevarla a cabo, dejando, en la medida de lo posible, instituciones estables
que ayuden a desarrollar la siembra realizada mediante la predicacion. Ello queda de
manifiesto en el caso de fray Ginés Mateo, miembro de la comunidad conventual de
Santo Domingo el Real. Por el documento que aportamos se prueba lo que se afirma:

“Licencia de el Ilustrisimo Sefior Don Luis Belluga, Obispo de Cartagena.

Fernando Martinez Alvares, escribano de Su Majestad doy fe que en las
licencias que el padre predicador Fray Ginés Mateo de la Orden de Santo Domingo

1 http://www.alcantarilla.es/cultura/hermandad_virgen rosario.aspx?AspxAutoDetectCookieS.
Visto el 28 de mayo de 2015

118



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 113-138 . ISSN 1130-5029

trae para predicar Misiones se contiene una clausula del tenor siguiente: Y asimismo
le damos licencia para que en los lugares, Villas y demas partes de este Obispado
puedan renovar o fundar de nuevo las hermandades de la escuela de Cristo y de el
Santisimo Rosario.

Item se contiene otra del tenor siguiente: Fray Juan Jiménez, presentado en
sagrada Teologia, Prior del Real Convento de Santo Domingo de Murcia usando
de la autoridad que nuestro Reverendisimo General por Bulas Apostdlicas tiene
concedida para fundar las Cofradias de el Rosario en el distrito de su prelacia a los
prelados ordinarios, por tanto doy mi comision en forma con toda la autoridad que
puedo por mi oficio al Muy Reverendo Padre Lector de Teologia Fray Ginés Mateo
morador de dicho nuestro Convento para que pueda revalidar la Cofradia del Rosario
que hallare estar fundadas sin legitima autoridad... de nuevo donde no estuvieren
fundadas y hacer todas las funciones necesarias que reconociere para su estabilidad
y firmeza en fe de lo cual lo firmé y mandé¢ sellar con el sello de dicho Convento en
veinte y tres dias del mes de Abril, de mil setecientos y un afio. Fray Juan Jiménez.
Por mandado de su Paternidad muy Reverenda, Fray Miguel Martinez, notario.

Porque concuerdan estas licencias con sus originales a que me remito y en
fe de ello como notario que soy publico de esta Villa de Bullas, lo signé en ella en
cinco dias del mes de Noviembre de mil setecientos ocho afios. Fernando Martinez
Alvarez. Escribano.””

La mision entronca directamente con el modo sencillo en que el pueblo vive
su experiencia de fe y la expresa. Para ayudarle en ello, Obispo y Prior, conscientes
de las necesidades, facultan con las correspondientes licencias al misionero y este se
presenta en la poblacion, reconociendo las necesidades y procurando los remedios
que le parecen mas oportunos. En este caso en Bullas, la creacion de la Cofradia del
Rosario. Los libros que de ella se conservan dan buena fe del modo de proceder del
misionero haciendo uso de las licencias generales que porta.

Deja la impronta de la Orden y ella perdura hasta nuestros dias, pues la fiesta
del Rosario se sigue celebrando conforme a la disposicion que obtiene fray Serafin
Cavalli: el primer domingo de octubre sera el dia dedicado a la solemne celebracion
del Santisimo Rosario.

2.1.3. Intervencion del Prior de Santo Domingo de Lorca en Caravaca de la Cruz.

No solo corresponde a la iniciativa de los frailes dominicos, o a los obispados,
sino que desde instancias civiles se procura el establecimiento de las Cofradias del
Rosario. Es el caso de la que se erige en Caravaca de la Cruz. El Ayuntamiento de
la Ciudad pasa recado al Prior del convento de los dominicos de Lorca, solicitando

2 Archivo Parroquial de Nuestra Sefiora del Rosario de Bullas, libro cofradia del Rosario.

119



Dominicos y religiosidad popular en el oriente de la provincia... - Antonio Bueno Espinar

se desplacen para establecer canonicamente esta Cofradia. Asi lo recoge esta acta
capitular:

“Y estando en este cabildo se tratd los dias pasados de yntroducir la Cofradia de
Nra. Sra. del Rosario por ser de tanto provecho para las almas y con que se aumenta
el culto dibino y el servicio de nuestra esencia y para este efecto se cometio a
D Rodrigo de Mora, Regidor escribiese a la Ciudad de Lorca al padre Prior de
Santo Domingo hiciese bien de ymbiar a esta Villa las constituciones, prebilegios
e yndulgencias de la dicha cofradia, y su paternidad del dicho padre Prior no
solamente ha ymbiado las dichas constituciones pero el en persona a venido al
dicho efecto y ansi ha sido llamado a este dicho cabildo y estando en el se acordo se
resciba la dicha cofradia y se haga la procesion con la mayor solenidad se pudiere
a esta tarde, despues de Visperas ques dia del evangelista San Lucas y que se
apregone que todos acudan a la dicha procesion y que los vecinos por cuyas calles
han de pasar limpien y aderecen sus fronteras y pertenencias y que la procesion
vaya por la Calle Mayor al Parador y la Calle de Juan de Yeste y a San Sebastian,
y que el Sefior Don Rodrigo de Mora acuda a pagar la costa de las mulas del Padre
Prior y de su compafero y que lo que enello se gastase se libre en los propios del

concejo y ansi se acabo este ayuntamiento y lo firmo”.?

Lacofradiadel Rosario de Lorcatiene unanotable influencia, de hecho lahermosa
capilla del Rosario junto a la iglesia conventual, da buena fe de ello. Puede verse en
los diversos trabajos realizados por Francisco Tudela (Tudela, 2002), miembro de la
Cofradia del Rosario, titular del Paso Blanco cuya sede esta en dicha Capilla y ha
recuperado para su museo de bordados, la antigua iglesia conventual. Del mismo
autor puede verse lo referente a la actuacion de los frailes del convento lorquino.*

2.2. Las cofradias del Rosario en el antiguo Reino de Granada

Tomamos en este momento el tema rosariano como fenomeno de la religiosidad
popular en el antiguo Reino de Granada, dejando a un lado la zona malaguefia de
dicho Reino, por escapar a los limites orientales que nos habiamos fijado. Ya hemos
indicado la existencia de varios conventos y como es natural su area de influencia.
Senialaremos algunos detalles en cada uno de ellos.

Necesariamente tenemos que ocuparnos de la incidencia de la mision
evangelizadora de los dominicos durante este periodo que analizamos y hacerlo en
lo que atafie a la actual provincia de Almeria. Conviene que sea asi porque en ella
confluyen cuatro didcesis: Granada, Guadix, Cartagena y Almeria. En todas ellas
hay convento de la Orden y por tanto, como es natural, la predicacion de los frailes,

3 Archivo Municipal de Caravaca de la Cruz. Libro de Actas. 18 de octubre de 1599
4 Archivo Municipal de Caravaca de la Cruz. Libro de Actas. 18 de octubre de 1599

120



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 113-138 . ISSN 1130-5029

sobre todo en los tiempos de cuaresma se intensificaba, las misiones populares se
incrementan y la influencia para la implantacion de las cofradias del Rosario se hace
notar de modo especial. Solo en la provincia de Almeria existieron 71 cofradias del
Rosario. Siendo 102 los municipios que existian, mas de la mitad de ellos cuentan
con una mas o menos pujante Cofradia.

2.2.1.Cofradias directamente bajo la jurisdiccion de la Orden de Predicadores

Las fuentes para reconocerlas proceden, bien del archivo de la Provincia de
Andalucia, a través del libro donde se asientan las que son asistidas por el Convento de
Santa Cruz la Real de Granada, bien por los archivos parroquiales de las poblaciones
almerienses que se saben las tenian. De algunas de ellas, Gil Albarracin, aporta los
nombres de los frailes que las fundaron o de los priores y conventos que dieron su
patente para que fueran erigidas. Gran parte de ellas, reciben la aprobacion a través
del obispo diocesano o del Provisor de turno.

2.2.2. Fundaciones o revalidaciones de cofradias bajo la jurisdiccion de Santa Cruz la
Real de Granada

Dejamos fuera de este apartado las que corresponden a la provincia de Almeria,
aunque estén sometidas a la supervision del Prior de dicho Convento. Es de suponer
que en cada convento existiria un libro en que se anotaban todas las que pertenecian
a su supervision, dado que aprobaban la admision de hermanos y nombraban los
capellanes seculares que precisaban. A continuacion aportamos las recogidas en el
libro que se guardaba en el convento granadino.’

“Cofradias del Rosario en la provincia de Granada:

- Granada: Archicofradia del Rosario. Su historia esta en preparacion. En 1521
hay una referencia y esta ubicada en la iglesia de Sancti Spiritus, que luego
vendria a ser monasterio de dominicas. Alli hubo cofradia hasta la supresion
del monasterio.

- Santa Cruz la Real, en actas de dicha Cofradia, fray Francisco Maldonado,
Prior, afirma que por comision de fray Serafin Cavalli la fundo, era comisario
y administrador perpetuo de la misma. 1578.

Hay ademas otras cofradias en La Cartuja (1578) y Hospital de San Lazaro, (1791).

- Armilla, por el P. Lector fray Bernabé Ramirez. Prior el Padre Maestro fray
Francisco Zapata capellan Don Manuel Ortiz, admisionde 15 demayo de 1775.

5 Archivo Provincia Bética. Libro de la Cofradia del Rosario.

121



Dominicos y religiosidad popular en el oriente de la provincia... - Antonio Bueno Espinar

- Alhama, fundada de tiempo inmemorial del Sefior Don fray Hernando de
Talavera, capellan don Francisco Higueras. Admision a 24 de 1777.

- Alfacar, fundada afio de 1586 a 9 de diciembre por el P fray Felipe de Moya.
Admisioén en 6 de septiembre de 1775.

- Arbolote, Por el P. Lector fray Bernabé Ramirez afio de 1741.

- Alhendin, fundada por el P. Lector fray Pedro de Acosta, 5 de septiembre de
1762, siendo Prior el P. Presentado fray Florencio de Herrera.

- Alcazor, fundada por fray José de la Pefia, afio de 1745.
- Albufiuelas, solo dato de admisioén de hermanos en 1798.

- Azabo, fundada por el P. Lector fray Jos¢ Dias en 31 de mayo de 1767. Prior
el P. Maestro fray José de Pasamonte.

- Belicena, escapa al tiempo que tratamos.

- Benalua, fundada en 1749 por fray José de la Pefia
- Beneji, anejo de Berja. 1793.

Bérchules. Fundada en 1597.

Colomera. De tiempo inmemorial, revalidada por el P. fray Nicolas Ramirez,
afio de 1727.

Churriana, fundada a 1 de junio de 1767 por el P. fray Florencio de Herrera.

Cozvijar, revalidada por el P. Capellan fray Pedro de Acosta, afio de 1781.

- Cogollos de Granada. Fundada de tiempo inmemorial. Revalidada por el P.
Presentado fray Pedro de Acosta, afio de 1785.

- Cajar, fundada por el Presentado Acosta en 1782.

- Cadiar, fundada en 30 de abril de 1667, por el P. fray Cristobal Guerrero
Mexia. Revalidad en 27 de febrero de 1798.

- Cullar, fundada afio de 1756 por el P. Lector fray Antonio Gémez.

- Dilar, fundada afio de 1770 por el P. Lector fray José Diaz. Prior P. Presentado
Alcantara.

- Santa Fe. Fundada con autoridad del prior de este convento fray Francisco de
Leén en 8 de marzo de 1684 comisionado el P. fray Juan de Oreguera.

- Gete, Por el P. Presentado fray Francisco de Robles en 20 de abril de 1758,
siendo Prior el P. Maestro fray Francisco de Guindos.

- Gabia. Por el P. Presentado fray Diego de la Cueva a 15 de agosto de 1755,
Prior el P. Presentado fray Juan Alarcon.

122



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 113-138 . ISSN 1130-5029

- Gojar, revalidad por el P. Lector fray Pedro de Acosta a 13 de febrero de 1772.
Prior el P. Alcantara.

- Giietor Vega, revalidada por el Presentado fray Pedro de Acosta en 28 de
enero de 1788.

- Giietor de la Vega, fundada en 1641 por el P. Lector fray Antonio de Arenas.
Revalidada en 1788.

- Giievejar. Fundada por el P. Presentado fray Pedro de Acosta en 15 de
septiembre de 1771.

- Jau anejo de Santa fe. Se incorpora a la de esa Parroquia.
- Jayena, fundada por el Presentado fray Pedro de Acosta afio de 1784.
- Jette, por el Presentado fray Francisco de Robles en 18 de abril de 1758.

- Jubiles, Por el P. fray Miguel Martinez en 3 de septiembre de 1731, siendo
Prior el P. Maestro Mirantes.

- Lanjarén, fundada por el P. Lector fray Diego de Mallo en 24 de mayo de
1691.

- Lobres, fundada por el P. fray Nicolas Ramirez afio de 1734.

- Mesina Alfahar, instituida en 1670 siendo prior el Maestro fray Tomas
Espinosa, Notario Apostolico fray Antonio Sedefio.

- Monachil. Fundada en diciembre de 1738 por el Prior fray Antonio Romero.

- Montefrio, fundada por fray Juan de Arrieta del Real Convento de Santa Cruz
en 12 de octubre de 1582. Revalidada por el P. Lecort fray Pedro Molina en
24 de agosto de 1796.

- Monte Santo de Granada (Sacromonte, fundada con facultad del Maestro de
la Orden fray Tomds Turco en 13 de diciembre de 1647.

- La Montillana, revalidada por el P. Lector fray Miguel Guillén en 18 de
septiembre de 1795.

- Motril, fundada antes de 1679. Admision en 17 de abril de 1776 por el P.
Presentado fray Ramoén Cabrera.

- Murtas, fundada afio de 1609 siendo Prior el P. Maestro fray Cristobal
Serrano, revalidada primera vez por el P fray Pedro de Sotomonte, 2% vez por
el P. Lector fray Antonio Gomez Aguilera.

- Narila, en las Alpujarras, fundada en 24 de abril de 1643 por el P. fray Jorge
de Satisteban, siendo Prior el R.P. Maestro fray Alonso Moya. Revalida en 3
de febrero de 1798.

123



Dominicos y religiosidad popular en el oriente de la provincia... - Antonio Bueno Espinar

- Negrite, instituida en el afio de 1670 por el M. R.P. Maestro prior fray
Fernando Espinosa. Notario fray Antonio Sedefo.

- Nigtielas, Revalidada por mi fray Pedro de Acosta en 19 de diciembre de
1773.

- Ogijares, fundada de tiempo inmemorial. Revalidada afio de 1774 por el P.
Presentado fray Pedro de Acosta.

- Orgiba, admision de hermanos en 27 de septiembre de 1783.

- Otura, por el venerable P. Presentado fray Luis Maldonado en 7 de enero de
1748. Prior el P. Maestro fray Narciso de Guindos.

- Padul, escapa al tiempo previsto en este trabajo.

- Pinos Puente. Fundada por el P. Lector fray Vicente del Olmo en 8 de
noviembre de 1761, siendo Prior el M.R.P: Presentado fray Felix de Alcantara.

- Pinos del Rey (Valle de Lecrin) escapa a la fechas que trabajamos.

- Portugos, instituida por fray Tomas Zenzano, Prior. Afio de 1777. Debid ser
revalidada porque aparece en el fol. 66: Portugos, fundada a 30 de noviembre
de 1713 por fray Diego Raspefio.

- Pulianas. Fundada afio de 1614 por fray Tomas de Saavedra.

- Quentar, fundada en 19 de marzo de 1758 por el P. fray Diego Ramirez de
Herrera.

- Salobrefa, fundada por mi fray Pedro de Acosta en 14 de noviembre de 1773.

- Soportujar, fundada por el R, P. fray Pedro de Aguilar en 6 de noviembre de
1611.

- Turén, fundada en 14 de septiembre de 1743 por el P. fray Juan de Molina.

- Trevélez, fundada por el P. Lector de Teologia fray Manuel Martinez afio de
1767.

- Valor, fundada afio de 1704 por el P. fray Domingo de Leon, siendo Prior el
P. Maestro fray Cristobal Cantero.

- Viznar, fundada afio de 1667 por el P. Lector fray Antonio de Arenas, Prior el
P. Maestro fray Juan Alvarez.

- Zubia, fundada por el P. Presentado fray Antonio de Montesinos en 1678,
siendo Prior el P. Maestro fray Juan Escudero.”®

6  AHPDA, libro donde se inscriben las cofradias del Rosario dependientes del Convento de
Santa Cruz la Real. Granada. s. XVIII. Pueden verse los detalles que corresponden a cada una de las
cofradias, por eso omito las paginas en que aparecen, dado que esta como abecedario.

124



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 113-138 . ISSN 1130-5029

Como puede verse, la labor de los frailes en sus salidas misionales por las
poblaciones que pertenecen a la actual provincia de Granada, lleva consigo la
difusion e implantacion de la Cofradia del Rosario. Sea porque no existe o porque ha
decaido y entonces se habla de revalidacion, cosa que ya hemos podido apreciar en
el caso del antiguo Reino de Murcia.

2.2.3. Gofradias del Rosario en la provincia de Almeria

Veremos aqui, como hemos hecho con el caso de la provincia de Granada, las
cofradias existentes. La mayoria de ellas se fundan con autorizacion del obispado y
solo en algunos casos aparece el nombre de un fraile o la referencia a la autorizacion
del prior conventual de Almeria o de Baza. Lo que si podemos decir que queda
en evidencia, es la fuerte repercusion que tiene el Rosario a través de las salidas
cuaresmales de los frailes de Santo Domingo el Real. Veremos primero los pueblos
que tienen Cofradia o Hermandad del Rosario, destacando las que estan sujetas a la
jurisdiccion de la Orden de Predicadores y por lo mismo al seguimiento inmediato
de los priores conventuales de Almeria y Baza.

Los pueblos de la Provincia en los que se encuentran establecidas cofradias y
hermandades del Rosario, o de la Virgen del Rosario, son:

- Abla: Se tiene noticia de su existencia por testamento de Francisca Esteban,
con fecha de 17 de septiembre de 1695.

- Adra: “Revalidada por el Padre Lector fr. Pedro de Acosta de Orden del
Prelado de Almeria a quien pertenece, ano de 1782. Nombramiento de 1°
capellan en Don Francisco Geronimo Segado, cura de dicho lugar y 2° Don
Vicente Aviles, teniente de cura”.’

- Albanchez: “En el citado inventario realizado por mandato de la visita
realizada el 30 de agosto de 1660 por el canonigo Jorge Dorador Salido,
figura tachado el siguiente registro: “Una corona de plata que es de la cofradia
de Nuestra Sefora” (Gil, 1997: 54).

- Alboloduy: Esta cofradia habia sido establecida por orden del prior del
convento de Santo Domingo de Almeria, tenia constituciones aprobadas el 27
de noviembre de 1770, por el Arzobispo de Granada. “Tiene cédula expedida
en Roma en 1 de agosto de dicho afio por el Maestro General de la Orden
de Predicadores concediéndole todas las gracias e indulgencias que esta
Hermandad tiene en dicha Orden y fue establecida por el reverendo Padre
Lector fray Tomas Gavilan, de referida Orden.”®

7 Fol.2 v
8 Ib. p. 60

125



Dominicos y religiosidad popular en el oriente de la provincia... - Antonio Bueno Espinar

- Albox, Alcolea, Alhabia, Alhama de Almeria, Alicun.

- Armunia de Almanzora: “En la villa de Almufa, hoy domingo cinco de
noviembre de mil seiscientos y veinte y tres afios, yo fray Diego Rangel,
predicador del convento de Nuestro Padre Santo Domingo de la ciudad de
Baza, en virtud de la comision que tengo del muy reverendo padre presentado
fray Juan de Soria, prior de dicho convento...’

- Canjayar: “La Cofradia de Nuestra Sefiora del Rosario se erigi6 y empezo
aflo de mil seiscientos cincuenta y seis en el mes de noviembre en el dia ocho:
sigui6 cinco hojas y a la sexta se encuentra unas constituciones hechas por
direccion de un religioso de la Orden de Santo Domingo de el Convento de
Granada con todas las concesiones y privilegios y demads indulgencias que los
Sumos Pontifices han concedido a los que fueren cofrades de Nuestra Sefiora
del Rosario...” (Gil, 1997: 179)!°

- Dalias: “Revalidadapor fray Francisco Sotelo en agosto de 760 Prior P. Maestro
Alcantara. Nombramiento de capellanes Don Bernardo Garcia de Cuenca y
Don Juan Antonio Martinez, curas en 21 de abril de 88. Nombramiento de 1
capellan en Don Bernardo Clavero, teniente de cura y admision de hermanos
en 2 de julio de 1789.Admision de hermanos en 30 de mayo de 92"

- Celin, Chirivel, Cobdar: Se conserva un libro de esta asociacion que abarca
desde su fundacion en 1657...Encabezando el libro conservado se encuentra
muy deteriorada la licencia otorgada el 1 de septiembre de 1657 para fundar
esta asociacion por fray Pablo de Valle, prior del Convento de Santo Domingo
el Real de Almeria en la que hace referencia a la autoridad obtenida para dicho
cometido con Breves apostolicos librados por los Papas Paulo V, Pio V, y
Gregorio XIII (error al citar Gregorio I1X), que emplea en la fundacién de una
cofradia de la Virgen del Rosario en la parroquia de Cébdar. (Gil, 1997: 196)'?

- Cuevas de Almanzora, Enix, Felix, Fines, Fifiana: El inicio de esta hermandad

se remonta al siglo XVI ya que, seglin se ha indicado, en la visita realizada
el 6 de agosto de 1593 por Juan Arroyo Pulgaron hizo referencia a que en
Fifiana habia cuatro cofradias, sin citarlas, cuyas cuentas no se habian tomado
desde hacia 12,13 y casi 20 afios, siendo una de ellas con toda probabilidad
una de las referidas la de la Virgen del Rosario, que tanta implantacion tuvo
en el reino de Granada por el impulso de la Orden de Santo Domingo.!*

126

9  A.P.Armuiia. Libro de la Cofradia de la Virgen del Rosario, p. 1-5v

10 A.CE.GR. leg.F-96,p. 10)

11 Fol. 15

12 (A.P.Cébdar: Libro Cofradia Virgen del Rosario s/f).
13 Ib.p. 233 (A. P. Fifana: L 1 S, f. 56)



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 113-138 . ISSN 1130-5029

- Fondon, Fuente Victoria, Gador, Gérgal: En una adicion realizada el 16 de
julio de 1748 a las constituciones de la Virgen del Carmen de Gérgal se hace
referencia a un decreto de la Cofradia del Rosario librado el 8 de abril de 1624
acerca de la celebracion de la Natividad de la Virgen.'

Huécija, Huércal Overa, Illar, Instincion: ”En esta iglesia se sirve una Cofradia
de Nuestra Sefiora del Rosario, cuya ereccion dio principio el dia tres de
mayo del afio de mil quinientos noventa y seis, habiendo sido fundada (con
Decreto del Sefior Provisor de este Arzobispado de la ciudad de Granada, que
entonces era lo era le Licenciado Antolinez y por ante Notario, cuyo nombre
ignoro por estar la firma rasgada) por el Padre fray Juan Moyano, predicador
General y prior del Convento de Santo Domingo de la ciudad de Almeria
con licencia que su General tenia y habiéndose convenido todos los vecinos,
como consta de la constitucion y aliento de muchos hermanos que en aquel
tiempo se hizo por dicho Padre Prior”.!s

- Layjar:”...Yo fray Luis Diaz Caballero, religioso de nuestro Padre santo
Domingo, Lector en el Real Convento de Santa Cruz de Granada, habiendo
llegado con mision del santisimo Rosario a esta Villa de Laujar y habiendo
hallado fundada en ella la cofradia del Rosario legitimamente de mi Sagrada
Religion y que solo falta en ella para su perseverancia constituciones...”'® “A
22 de noviembre de 1588 se presentaron todos los nombres de los cofrades
suprascriptos en el Convento de Santa Cruz la Real de Granada, ante el muy
reverendo padre fray Cristébal Cantero, Prior del dicho Convento, conforme
a las ordenaciones de la Cofradia de Nuestra Sefiora del Rosario, el cual los
recibid y aprobd, en fe de lo cual lo firmo, afio y dia ut supra. Fray Cristobal
Cantero, Prior”. (Gil, 1997: 317)

- Lijar, Lubrin, Lucainena: “Privilegios e Indulgencias que gozan los cofrades
y hermanos del Santisimo Rosario, concedidas por muchos Sumos Pontifices,
segun las Constituciones sacadas y autorizadas por la Sagrada Religion de
Nuestro Padre Santo Domingo, Convento Real de la ciudad de Almeria, en el
afo de mil seiscientos y diez y nueve ...

- Constitucion 1% Primeramente ordenamos que todas las personas de cualquier
estado y condicion que sean pueden estar en esta Cofradia haciéndose escribir
en el Libro de ella por algun religioso de Santo Domingo o por el Capellan

14 Ib.p. 259; (A. P. Gérgal, L2 CVC, f. 2-10, doc. 73

15 Ib. p- 299 (A.C.ER.GR.: Leg. F-96, p. 10)

16  A. P. Laujar, L 1, Cofradia Virgen del Rosario, f. 48-51v. 24 de septiembre de 1693.
AHN, Consejos, Leg. 1360, D. 11, f. 19v-23v. Convento de Santa Cruz la Real, 13 de julio de 1731.
Constituciones de esta Cofradia. Firma fray Bernabé Ramirez, Capellan del Santisimo Rosario. Ver
Consejos, Leg. 1.360, D.11, f. 5-19v, con fecha de 3 de abril de 1772. Ver: AHPDA, Libro en que se
asientan las cofradias del Rosario” “Fundada de tiempo inmemorial anterior a la Bula consta de una
visita hecha de esta Hermandad agosto de 1656.”

127



Dominicos y religiosidad popular en el oriente de la provincia... - Antonio Bueno Espinar

de dicha Cofradia, sin pagar por la entrada ninguna limosna, asi lo declar¢ el
Papa Leon X.”7

- Lucar, Maria, Nacimiento, Nijar, Ohanes, Olula de Castro, Padules: “Cofradia
de Nuestra Sefiora del Rosario con constituciones aprobadas por el reverendo
padre fray Alonso Zarzosa, prior de el Convento de Santo Domingo de la
Ciudad de Almeria en el afio de mil seiscientos cuarenta y tres...”!3

- Partaloa, Paterna del Rio, Purchena: “El Padre Lector y Predicador Bernardo
Diaz, Prior que soy de este Convento de Santo Domingo y Santa Barbara de
la ciudad de Baza: digo que por la autoridad que tengo en virtud de las Bullas
apostoélicas para poder fundar Cofradias del Santisimo Rosario, sefialar altar
y capilla, para admitir hermanos y cofrades y escribirlos en los libros de
las dichas Cofradias...”” La fecha que sefiala este documento es de 7 de
diciembre de 1680. “El Presentado en Sagrada Teologia fray José Portillo,
Prior de este Convento de Santa Barbara de Baza, Orden de Predicadores...
recibo e incorporo en dicha Cofradia de la dicha ciudad e iglesia Parroquial
de Purchena...”” La fecha corresponde a 9 de octubre de 1732.

- Rioja, Roquetas, Santa Fe, Senés, Seroén, Somontin, Sorbas, Tabernas, Tahal,
Terque: “En esta Iglesia hay una sola Cofradia con el titulo del Santisimo
Sacramento y Nuestra Sefiora del Rosario, en la que estd inclusa la del Patrono
que es Santiago y el titular que es San José, la que fue fundada por fray Juan
de Ortega, religioso dominico, tiene constituciones que se aprobaron el dia
once de noviembre de mil seiscientos y veinte y tres afnos por el Licenciado
D. Salvador de Montoya, Provisor que era del Arzobispado de Granada, como
consta en el libro primero de dicha Cofradia al folio décimo quinto...” (Gil,
1997: 459).

- Turre, Turrillas, Uleila del Campo, Urracal, Vélez Blanco: se remonta a 1589
y a ella estd vinculada la casa de los Fajardo del Marquesado de Los Vélez
(Gil, 1997: 478).

- Vélez Rubio: Debe tener su origen en torno a 1598, como la radicada en
Vélez Blanco, por ser Seforio de los Fajardo. “Otra Hermandad, no menos
digna de mencion por las circunstancias que en su fundacion concurrieron, se
constituyo, 6 mas bien reorganizd, en este pueblo, 4 mediados del siglo X VIII,
con el titulo de Ntra. Sra. del Rosario (Palanqués, 1909: 224)?!, 4 cuyo efecto el

17  A.P.Lucainena, L 2 Cofradia de Nuestra Sefiora del Rosario, f. 4-6; 1619 (traslado del siglo

XVIII).

18 A.C.E.GR.: Leg. F-96, 10
19  A.P: Purchena: Libro 1 de la Cofradia de la Virgen del Rosario.

20
21

Ib. L2 CVR, p. 5.
Ver nota 1: “De fundacion inmemorial, no se halla documento de esta Cofradia anterior al

1620. En los libros que de la misma se conservan consta que existio, otra del mismo nombre, cuyas

128



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 113-138 . ISSN 1130-5029

Concejo y Clero solicitaron el competente permiso del prelado de la diocesis y
del Rdo. P. Gral. de la orden Dominicana Fray Antonio Bremon, quien otorgd
las correspondientes letras en la ciudad de Roma 4 30 de Mayo de 1755.

La ereccion canonica de esta piadosa Cofradia llevose a efecto por el Lector de
Artes y Sagrada Teologia del Convento de Santo Domingo de la ciudad de Lorca,
Fr. Gaspar de Ubeda, en la iglesia de la Tercia, parroquia interina entonces, el 2 de
Octubre de 1757; y en ella se alistaron ¢ inscribieron todo el Concejo y sefiores de
Justicia con lo mas notable de la poblacion; todos los cuales acordaron consagrar
anualmente 4 la excelsa titular—que ya habia sido declarada Patrona principal de la
villa, 4 peticion del vecindario, por Rescripto pontificio de 4 de Septiembre del afio
anterior— un solemne octavario con exposicion del Smo. Sacramento, misa cantada
y sermoén diarios, procesiones y fuegos artificiales, voto que vino cumpliéndose
fielmente por espacio de mas de medio siglo.

2.2.4. La cofradia del Rosario del Convento de Santo Domingo el Real de Almeria

Terminamos con una resena algo mas extensa de la Cofradia del Rosario erigida
en el Convento de Santo Domingo el Real de Almeria.

La cofradia del Rosario, establecida en el convento de los Predicadores de
la ciudad de Almeria, experiment6 en si misma, como ocurre en la actualidad, las
consecuencias de la creciente devocion que en la poblacion cristiana asentada en ella
a partir de la capitulacion de la Ciudad entre los Reyes Catolicos y El Zagal, ultimo
gobernante nazari de ella: la poderosa sombra que cubria la devocion almeriense por
antonomasia, la de la Virgen de la Mar. La Imagen aparecida en las playas de Torre
Garcia, en los albores del siglo X VI, se incrustd de tal manera en la vida y mision de
los frailes dominicos, como promotores de su culto y devocion, que aquella cofradia
que, sin duda alguna, a partir de 1578 se implantaria en el Convento, vino a casi
desaparecer.

Es lo que se desprende de las primeras paginas del libro que se inicia en el
segundo priorato de fray Pablo de Valle, en 1658.

“Que la Cofradia de la Virgen Santisima del Rosario tenga la forma y decencia
que se debe y que en todas sus fiestas y procesiones sea servida con el culto posible y
que hoy se haya todo descaecido. Acordaron los dichos Sefiores que nuevamente se
erija esclavitud del Santo Rosario...””* A la vista de estas expresiones, no cabe dudar

Constituciones datan de 1698, Al edificarse en el siglo XVIII la nueva iglesia parroquial, la pujante
Cofradia hizo el hermoso camarin para la imagen titular, en donde ademas se veneran las de San Pio
V y Santo Domingo de Guzman. En el aio de 1769 se le concedio licencia para traer una imagen de
Ntra. Sra. que la representara en los misterios de dolor, asignandole capilla propia en la misma iglesia
parroquial.”

22 AHPDA, Libro de la Cofradia del Rosario, 1658, p. s/ f

129



Dominicos y religiosidad popular en el oriente de la provincia... - Antonio Bueno Espinar

de la existencia de dicha Cofradia, del altar dedicado a la Virgen del Rosario y de las
festividades que se habian venido celebrando, en conformidad con las Constituciones
de la misma, conservadas en el traslado que de ellas se hace en siglo XVIIl y que a
continuacion incorporamos:

130

“Constituciones de la Hermandad de Nuestra Sefiora del Rosario del Real Convento
de Santo Domingo de Almeria

Privilegios e Indulgencias que gozan los cofrades y hermanos del Santisimo
Rosario, concedidas por muchos Sumos Pontifices, segun constituciones sacadas
y autorizadas por la Sagrada Religion de Nuestro Padre Santo Domingo, Convento
Real de la Ciudad de Almeria, en el aio de mil seiscientos y diez y nueve y son las
siguientes:

Constitucion 1%, Primeramente ordenamos que todas las personas de cualesquier
estado y condicion que sean pueden estar en esta Cofradia haciéndose escribir en
el Libro de ella por algun religioso de Santo Domingo o por el Capellan de dicha
Cofradia, sin pagar por la entrada ninguna limosna, asi lo declar6 el Papa Ledn X.

2* Ordenamos que cada semana que el cofrade rezare un Rosario entero, que son
150 Ave Marias y 15 Padrenuestros, participa de todos los bienes especiales como
son ayunos, oraciones, penitencias y demas buenas obras que por todo el mundo
hicieren los Cofrades de dicha Cofradia, asi lo aprobd N. P. Ledén X en su Bulla
Pastoris, a favor de dicha Cofradia.

3% Item ordenamos que si algun cofrade rece todas las semanas un Rosario entero,
como lo determin6 N.P. Clemente VII en el Breve Extemporalium y Paulo III en
el Breve Rationi y si lo dejare de rezar no peca ni venialmente, pero no ganaré ni
gozara de los bienes y obras pias de dicha Cofradia.

4? Constitucion, Item ordenamos que sialgiin cofrade quiere rezar por el alma de algin
difunto haciéndolo primero sentar en dicha Cofradia ( si antes no estd), la semana
que por ¢l rezare el Rosario entero, participe en el Purgatorio por modus sufragis
de todos los bienes espirituales que gozan los cofrades y saldra del Purgatorio.

5* Constitucion. Ordenamos que en las partes que hubiere Cofradia se hagan cuatro
aniversarios por las animas de los cofrades difuntos; el primero el siguiente de la
Purificacion de Nuestra Sefiora; el segundo después de la Anunciacion; el tercero
después de la Asuncion (sic); el cuarto después de la natividad de Nuestra Sefora
y que cuando un cofrade falleciere cada uno de los demas le recen un Rosario y el
Hermano mayor les avisara para que asi lo hagan.

6* Constitucion. Item ordenamos que dicha Cofradia el primer Domingo de cada
mes se haga una procesion a la hora que pueda acudir mas gentes y han de asistir
todos los cofrades con los Rosarios en las manos, acompafiando devotamente a la
Imagen de Maria Santisima y asimismo ha de haber procesion todos los dias de
fiestas principales de Nuestra Sefiora.



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 113-138 . ISSN 1130-5029

7* Constitucion. Item el Sumo Pontifice Gregorio XIII por su Motu propio que
comienza Mane Apostolus manda que en todas las iglesias donde estuviere fundada
esta Cofradia se haga todos los afios en el primer domingo de octubre una solemne
procesion con nombre y titulo del Rosario, la cual se rece como doble mayor, en
memoria y agradecimiento de la Milagrosa Visita que Dios Nuestro Sefior dio al
Pueblo y manda que esta fiesta y solemne procesion la celebren los Cofrades del
Santisimo Rosario.

8 Constitucion. Item ordenamos que todos los afios se lleve el libro de la Cofradia
donde se escriben los Cofrades por el Mayordomo u otra persona al Convento mas
cercano de la Orden de N.P. Santo Domingo, para que el R, P. Prior lo apruebe
de nuevo cada afio, firmando alli de su nombre, porque los Rosarios Generales
de esta Religion, por autoridad que de la Sede Apostolica tienen, ordenan que en
reconocimiento del bien que por €l les viene, asi lo hagan.

9% Constitucion, Item ordenamos que si en la Villa o lugar donde esta Cofradia se
fundare hubiere algiin Convento y si no lo hubiere y después se fundare de N. P.
Santo Domingo, luego se pase esta Santa Cofradia con todo lo que le pertenece
de retablo, Imagen y las demas alhajas que tuviere, no obstante de cualesquiera
concesion que en contrario haya (sic), asi lo mandé que se hiciese el Pontifice XIII
(sic) en su Breve Dudum.

10* Constitucion. Item ordenamos que se elija un dia mas conveniente en cada
pueblo donde se hara la solemnisima Procesion, llevando en ella a Maria Santisima
del Rosario, en amor y honra de la Imagen y de su Santo Rosario para que, como en
el dia del Corpus Christi es ensalzado y alabado el Hijo, en este dia sea ensalzada
y engrandecida Su Santisima Madre, con las muestras posibles de exterior alegria,
que son indicios de la interior devocion y dicha Solemnisima Procesion la ha de
hacer la Hermandad.”*

3. LOS DOMINICOS Y LA DEVOCION AL DULCE NOMBRE DE
JESUS

Otrodelosmediosusadosporlos frailes predicadores en sumision evangelizadora
es la promocion de la devocion al Dulce Nombre de Jesus. Ciertamente desde los
origenes, la Orden de Predicadores asume como mision evangelizar y ello tiene como
centro el anuncio del Kerygma: Jesus ha muerto y resucitado por nuestra salvacion.
Anunciar el Nombre de Jesus, desde el convencimiento por la fe de que bajo el cielo
y sobre la tierra no hay otro nombre que nos traiga la salud.

“Gregorio, Obispo, Siervo de los siervos de Dios, a su amado hijo, Maestro de la
Orden de Predicadores, salud y bendicion apostolica.

23 A.P. Lucainena: L2 CNSR, ff. 4-6) 1619 (traslado del siglo X VIII)

131



Dominicos y religiosidad popular en el oriente de la provincia... - Antonio Bueno Espinar

Recientemente, en el Concilio de Lyon, juzgamos que habia de establecerse que la
entrada a la iglesia sea humilde y devota, y que la conducta en ella sea tranquila,
grataa Dios, apacible a quienes nos estan mirando, de manera que instruya y edifique
a los circunstantes; conviene que los alli reunidos ensalcen con un gesto especial de
reverencia el nombre que es sobre todo nombre, fuera del cual no se ha dado a los
hombres bajo el cielo otro [nombre] en el que los creyentes puedan salvarse, esto
es, el Nombre de Jesucristo, que ha salvado a su pueblo de sus pecados. Y como
se escribe en general para que en el nombre de Jesus toda rodilla se doble, que
cada uno, cumpliéndolo individualmente en si mismo, de modo especial durante la
celebracion de los sagrados misterios de la Misa, cada vez que se haga memoria de
este glorioso nombre, doble las rodillas de su corazén, mostrandolo al exterior con
la inclinacion de la cabeza.

Por lo tanto, rogamos a tu dileccion y exhortamos atentamente, encomendando
por medio de este escrito apostolico que tu y los hermanos de tu Orden, cuando
prediquéis la palabra de Dios a los pueblos, los conduzcdis con argumentos
convincentes al cumplimiento de lo anteriormente expuesto, de manera que podais
merecer el premio en el dia de la retribucion.

Dado en Lydn, en la duodécima de las Kalendas de octubre (20 de septiembre), el
tercer afio de nuestro pontificado.” (Bullarium, 1729: 524).

3.1 Convento de Santa Cruz la Real. Granada

Se conserva en el templo de Santo Domingo la capilla del Dulce Nombre de
Jests. “La capilla donde esta colocada la imagen del Dulce Nombre de Jesus es de la
hermandad por haberla comprado al convento por la escritura ante Salvador Gomez
de Cardona, escribano del nimero de esta Ciudad, en nueve de Diciembre de mil
setecientos y seis, ponese aqui esta razon para que en todo tiempo conste.”*

Los estatutos se hacen el 20 de Enero de 1625% Fueron presentados ante el
Provisor del Arzobispado de Granada, D. Jeréonimo de Montoya, el 10 de Mayo de
1625 para su aprobacion.?

24 Archivo de la Provincia de Andalucia. Cuaderno de Estatutos de la Cofradia del Santisimo
Nombre de Jests.

25  Ibid. “En la ciudad de Granada. A veinte dias del mes de Enero de mil seiscientos veinte y
cinco aflos estando en el claustro del convento de Santa Cruz la Real de esta ciudad conviene a saber
Miguel Martin, hermano mayor, Pedro de Lara, mayordomo, Andrés Rodriguez de Agiiero, escribano
Pedro de Villalobos, contador, con los demés hermanos y cofrades de la cofradia y hermandad de el
Dulcisimo Nombre de Jesus, vecinos de esta dicha Ciudad, dijeron que para mejor servir a Dios nuestro
Sefior y para gloria y honra suya, quieren hacer y ordenar los capitulos y regla de la dicha hermandad
y cofradia que se ha de servir de aqui en adelante, en el dicho convento poniéndolo por obra todos
unanimes y conformes ordenaron y acordaron los capitulos siguientes en esta forma para mas claridad”

26  Ibid.

132



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 113-138 . ISSN 1130-5029

Tiene la imagen de Jesus adolescente conocida como el “Facundillo”. La
Hermandad sacramental de la Santisima Trinidad y Nombre de Jesis, cofradia
del Sefior de la Humildad, Soledad de Nuestra Sefiora y Dulce Nombre de Jesus,
procesiona esta Imagen el Domingo de Pascua. Estas Cofradias fusionadas ,...?
llevan el titulo del Nombre de Jesus, la antigiiedad de la del Dulce Nombre de Jesus
queda puesta de relieve por sus Estatutos. Probablemente su fundacion sea anterior a
la aprobacion de los mismos.

La Imagen esta colocada en un retablo en el que se encuentra un 6leo de Jesus
Nazareno. En las paredes de la mencionada capilla hay escenas pintadas sobre
la infancia de Jesus. En el archivo de la Provincia de Andalucia se conservan los
Estatutos de la antigua cofradia del Dulce Nombre de Jesus con fecha de 1625 y
un cuaderno con las bulas relativas al Dulce Nombre de Jesus y el modo de rezar el
Rosario del Dulce Nombre de Jests con la letania propia. Contiene ademas una bula
de Pio VII del ano 1797, y la ndmina de los inscritos en ella en 1835, ademas de otros
datos de interés para conocer la vida de esta Cofradia (Bueno, 2010: 145-204).

3.2 Convento de Ntra. Sra. del Rosario. Alcala la Real (Jaén)

Bajo el titulo de Nuestra Sefiora del Rosario se funda en Alcala la Real este
convento de Predicadores en el afio 1590. Por esas fechas andaba el Maestro de la
Orden por Cérdoba camino de Sevilla. El Concejo alcalaino estd enterado y envia
una comision para lograr la fundacion del Monasterio de la Encarnacion de monjas
de la Orden de Santo Domingo. Por lo visto se vinieron bien provistos: no solo
Monjas, también los frailes.?’” El capitulo provincial celebrado en Cérdoba en 1591
acepta la fundacion (Huerga, 1992: 319).

El 24 de febrero de 1597, Fray Sebastian de Cervantes, vicario del convento
de Nuestra Sefora del Rosario, se presenta ante el licenciado Bernabé Serrano,
beneficiado de la Iglesia mayor de Santa Maria y gobernador de la Abadia, para
solicitar licencia para fundar una cofradia del Nombre de Dios, aduciendo el
privilegio que la Orden tenia para semejante institucion. Present6 varios documentos
y unas constituciones de dicha Cofradia: “Breve y constitucion de las cosas tocantes
a la Cofradia del Nombre de Dios, que por otro nombre se llama de los juramentos,
muy necesarias para sus cofrades y para la reformacion de los hombres blasfemos y
juradores” (Real, 1996: s/p.).

3.3 Convento de San Andrés. Ubeda (Jaén)

La fundacioén del convento de San Andrés fue laboriosa. Desde el 18 de Enero
de 1510, donde se menciona la intencion de entregar a la Orden la iglesia de San

27  Archivo del Monasterio de la Encarnacion. Alcala la Real (Jaén) Documentos manuscritos
de la fundacion.

133



Dominicos y religiosidad popular en el oriente de la provincia... - Antonio Bueno Espinar

Andrés, pasando por la aceptacion mediante escritura de aceptacion firmada por Fr.
Cristobal de Guzman en 2 de Mayo de 1517 en Jerez de la Frontera, la efectiva
entrega de iglesia y espacios conventuales en 12 de Junio de 1529, culminando con
la aceptacion en el Capitulo General de Roma (1532) (Huerga, 1992: 289).

El Maestro de la Orden, Fr. Serafin Cavalli Brisiensi, se encuentra en Ubeda
en el afo 1578 y con fecha de 3 de Marzo confirma la ereccion de la Cofradia del
Santisimo Nombre de Jesus. En el Capitulo General de Barcelona (1574) que él
habia presidido se ha pedido que se instituya la Cofradia del Santisimo Nombre de
Dios para combatir los juramentos y blasfemias” (Bueno, 2010: 145-204).

3.4 Convento de Santo Domingo el Real. Murcia

La fundacion del Convento de Santo Domingo el Real en la recién conquistada
ciudad de Murcia se suele establecer en el afio 1265. Convento de frontera y para el
dialogo cultural. En ¢l sobresalia su studium linguarum para facilitar el encuentro
cultural y religioso con el judaismo y el islam (Huerga, 1992: 321 ss).

De la Cofradia del Santisimo Nombre de Jesus pocos datos han salido a la luz.
Sera tema a desarrollar a corto plazo. Fue organizada por el propio corregidor de
Murcia y de ella formaban parte muchos miembros del Concejo, como regidores,
jurados y el mayordomo, orientando su actividad hacia la ayuda econémica a los
presos, para lo que elegian mensualmente unos diputados (Montojo, 2001: 11-55).
La fecha de su fundacion se remonta a 1578.

3.5 Convento de Santo Domingo. Lorca (Murcia)

Muy azarosa fue la fundacion del convento dominicano en la ciudad del sol pero
la constancia y los contactos de alto nivel allanaron el camino. El 22 de Diciembre de
1548 la Ciudad daba poder a Alonso del Loaysa para obtuviera el permiso real y de
la Sede Apostolica para superar la oposicion de los mercedarios por la proximidad
de las dos casas religiosas. El 9 de Julio de 1552 Carlos V manda al Corregidor que
escuche las demandas del apoderado de los dominicos (Huerga, 1992: 326).

Hay constancia de la existencia de la Cofradia del Santisimo Nombre de Jesus
ya en 1606 y de ella era mayordomo el capitin Gomez Garcia de Guevara. Muri6
en Agosto de ese afio. La Comunidad ha vendido la antigua capilla de la Tercera
Orden al escribano Melchor de Caicedo el 19 de Marzo de 1605 que hace las obras
concertadas en ella. Era prior del convento fr. Gaspar del Castillo. En dicha Capilla
colocada bajo la advocacion de San José, Caicedo coloca una imagen del Nifio Jests
que ha llevado de Murcia.

Con la muerte de Garcia de Guevaray la buena disposicion de Caicedo, el prior
y los frailes junto con los cofrades y hermanos de ella le nombraron mayordomo

134



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 113-138 . ISSN 1130-5029

y en presencia del escribano le hicieron entrega de todos los enseres de la cofradia
del Santisimo Nombre de Jesus. “Una imagen del Nifo Jestis de hechura antigua
y una vestidura dorada y algunas insignias de la Pasion y dos cetros. La imagen
estaba en la capilla del lado del Evangelio que ahora es de Juan Ruiz Jiménez,
regidor” (Tudela, 2004: 113). La Cofradia no tenia capilla propia. La imagen pasa
a domicilio particular, era procesionada todos los meses. A la muerte de la viuda
de Caicedo el patronazgo de esta capilla fenece y pasa al Convento. Debio ser en
ese momento que cambid de advocacion. Dicha capilla estaba “instituida como del
Dulce Nombre de Jesus, con la efigie del Nifio, Nuestra Sefiora y San José y es
la tercera a la derecha como se entra por la puerta principal de la iglesia, y que se
halla adornada con retablo dorado y demdas ornamentos precisos” (Tudela, 2004:
108).

3.6 Convento de San Isidoro. Cartagena (Murcia)

La fundacion de este Convento hay que fijarla en torno a la fecha de su
aceptacion por el capitulo Provincial de Jerez (1587) y su elevacion a priorato el
10 de Mayo de 1609 (Tudela, 2004: 327). Al parecer ya existia en el convento de
San Isidoro de la Ciudad departamental la cofradia del Santisimo Nombre de Jesus
en el afo 1605. No es de extraiar, pues en ese mismo afio, en Valladolid se celebro
Capitulo General y ya hemos indicado como la negligencia en la promocion de las
devociones del Rosario y Nombre de Jesus seria penalizada.

La primitiva capilla de la Cofradia de Jestis Nazareno se compro6 en 1641 en lo
que antes era la iglesia del antiguo convento dominico de San Isidoro. Su ubicacioén
exacta nos la ofrece el documento de escritura de venta: “ una capilla, que esta en
la iglesia del dicho convento primera como entramos por la puerta principal a mano
derecha, que esta frontero de la capilla de Santo Domingo Soriano y pared en medio
de la Capilla de la Cofradia de Ntra. Sefiora del Rosario...” (Montojo y Maestre,
1999: 14 ss).

Vicente Montojo inserta en su obra sobre dicha Cofradia una foto de la carta
de pago entregada por el Convento (1645) y firmada por Fr. Diego Eugenio. He
podido detallar que en el margen de dicho documento, en la parte superior aparece:
“la Cofradia del nombre de Jests contra el convento de San Isidoro” (Montojo
y Maestre, 1999: 14 ss). Pudiera ser la prueba fehaciente de que el origen de la
Cofradia actual de Jesus Nazareno esta vinculado a la existencia de la del “Nombre
de Jesus”, que es lo que estd sefialado en el margen del documento de 1645. Y si
ademas indica Montojo: “En 1605 decidié el Ayuntamiento sacar en procesion su
imagen de Nuestro Sefor Jesus, junto con la de la Virgen del Rosel... por lo que
Francisco Bermudez Solis, hermano mayor de la Cofradia del Nombre de Jesus,
capitan y regidor del Concejo, recibié 175 reales por 35 libras de cera que habia
gastado en dicha procesion” (Montojo y Maestre, 1999: 25).

135



Dominicos y religiosidad popular en el oriente de la provincia... - Antonio Bueno Espinar

La Capilla primitiva fue ampliada y como se contempla actualmente con su
retablo barroco fue inaugurada en 1732.

4. CONCLUSION

La necesidad obliga a concluir, con el convencimiento de haber dejado muchos
flecos sueltos. Hemos dado una vision general de la vinculacion de los frailes
dominicos con la expresion popular de la fe cristiana, mediante dos cofradias que
tuvieron y tienen un profundo arraigo en la piedad popular en nuestros dias.

No son devociones desvinculadas del nucleo fundamental de la Predicacion del
Evangelio, pues el Rosario de la Virgen es excelente sintesis de ¢l y la devocion al
Dulce Nombre de Jesus, la 16gica consecuencia de un descubrimiento y una vivencia:
solo en Jesucristo como unico mediador entre Dios y la Humanidad, se encuentra el
sentido y fin ultimo de la vida humana. Naturalmente, como los caminos que Dios
usa para llevar a cabo su plan de Salvacion no se pueden limitar, es forzoso reconocer,
por ser fieles a la Verdad, que en cada ser humano esta El actuando, porque nos es
mas intimo que nuestra misma intimidad, conforme afirma San Agustin.

El oriente de la antigua Provincia de Andalucia recibid los beneficios de la
predicaciéon de los frailes de la Orden y en ella dejaron su huella a través de las
cofradias de ambas devociones que hemos someramente resefiado. Por lo que no
podemos dejar de reconocer la oportuna sintonia entre los frailes y la experiencia de
la fe vivida por el pueblo en esta parte de la Peninsula.

5. BIBLIOGRAFIA

Bueno Espinar, Antonio (21010). La Cofradia del Santisimo Nombre de Jesus en la
Orden de Predicadores. Archivo Dominicano, n.° XXXI, p. 145-204

Bullarium Ordinis FF. Praedicatorum... (1729). F. Thomae Ripoll... ; editum... F.
Antonino Bremond... ; tomus primus. Romae: ex typographia Hieronymi Mainardi.

Gil Albarracin, Antonio (1997). Cofradias y Hermandades en la Almeria moderna,
Almeria; Barcelona: G.B.G.

Huerga, Alvaro (1992). Los dominicos en Andalucia. Sevilla: A. Huerga.

Lopez, Juan (O.P.). (1613). Tercera parte de la historia de Santo Domingo y su Orden.
Valladolid: por Francisco Fernandez de Cordoua y a su costa.

Montojo Montojo, Vicente. En el origen de la Cofradia de Nuestro Padre Jesus: el
convento agustino de Murcia. Mvrgetana, n. 105, p. 11-55.

Montojo Montojo, Vicente y Maestre de San Juan Pelegrin, Federico (1999). La Cofradia
de nuestro Padre Jesus Nazareno (Marrajos) de Cartagena en los siglos XVII y
XVIII. Murcia: Real e Ilustre Cofradia de N. P. Jestis Nazareno.

136



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 113-138 . ISSN 1130-5029

Palanqués y Ayen, Fernando (1909). Historia de la Villa de Vélez Rubio Vélez Rubio
(Almeria): [s.n.] (Imp. (imp. & cargo de J. Garcia Ayén).

Real Cofradia del Dulce Nombre de Jests y Santa Caridad (1996). Estatutos. Alcala la
Real.

Tudela Tudela, Francisco (2002). Los dominicos en Lorca: Cofradia de Nuestra Seriora
del Rosario. Lorca: Ayuntamiento de Lorca.

137






Cofradias y devociones populares en el convento
de Santa Cruz la Real de Granada

Miguel Luis Lopez-Guadalupe Munoz
Universidad de Granada






Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 139-138 . ISSN 1130-5029

Cofradias y devociones populares en el convento de Santa
Cruz la Real de Granada

Confraternities and popular devotions in the convent of

Santa Cruz la Real of Granada

Miguel Luis Lopez-Guadalupe Muiioz
Universidad de Granada
mllopez@ugr.es

Fecha de recepcion: 18/10/2015
Fecha de aceptacion: 2/12/2015

Resumen

Aunque menos conocida que para otras 6rdenes, como la franciscana, la presencia
de cofradias y devociones arraigadas en la piedad granadina fue un bastion esencial
en la vida del convento dominico de Santa Cruz la Real de Granada durante la época
moderna. En realidad, la escasez de documentacién impide ponderar su magnitud.
Con al menos una decena de cofradias o congregaciones, goz6 de la firme apuesta
confraternal de las 6rdenes mendicantes. En Santa Cruz la Real, ademas de la
prestigiosa Orden Tercera, hubo otras asociaciones de seglares en torno a la Virgen
Maria, la Pasién de Cristo y diversos santos, entre los que descollaron los propios
de la orden. Las noticias fragmentarias conservadas rayan a menudo en milagreria
y candida credulidad, pero manifiestan el vigor de las devociones y de los resortes
hébilmente utilizados por los frailes predicadores para extender el carisma propio
de la orden dominica.

Palabras clave: Dominicos; Granada; Cofradias; Devociones; Orden Tercera

Abstract

Though less known that for other orders, as Franciscan one, the presence of
confraternities and devotions established in the religiosity of Granada was an
essential base in the life of the Dominican convent of Santa Cruz la Real during
the modern age. Indeed the shortage of documentation prevents from weighting its
magnitude. With at least ten confraternities or congregations, this convent bet for
the popular piety as the other begging orders. Besides the prestigious Third Order,
there were in Santa Cruz la Real other associations for laymen concerning the
Virgin Mary, the Passion of Christ and diverse saints, some of them Dominicans.
The fragmentary news often borders a candid credulity, but they demonstrate the
vitality of the devotions promoted by the Dominican order.

Keywords: Dominicans; Granada; Confraternities; Devotions; Third Order

141



Cofradias y devociones populares en el convento... - Miguel Luis Lopez-Guadalupe Mutioz

Para citar este articulo: Lépez-Guadalupe Muiioz, Miguel Luis (2016). Cofradias
y devociones populares en el convento de Santa Cruz la Real de Granada. Revista
de Humanidades,n. 27, p. 139-161. ISSN 1130-5029 (ISSN-e 2340-8995).

SUMARIO: 1. Introduccién. 2. Las devociones marianas: Esperanza y Rosario. 3.
La préctica penitencial: Semana Santa y Via Sacra. 4. Carisma dominicano: Orden
Tercera y otras asociaciones tardias. 5. Conclusiones. 6. Bibliografia.

1. INTRODUCCION

En Santa Cruz la Real de Granada afloraron en la época moderna hasta
diez hermandades y cofradias, de las que sin embargo se tienen escasas noticias.
Expondremos algunos de esos interesantes, y a veces imaginativos, testimonios
para ofrecer con ellos una aproximacion panordmica que, mas alld de arquetipos
generales y topicos locales, esperan una futura dedicacion investigadora. Mas
conocidos, sin duda, se reduciran al minimo las alusiones a los valores artisticos de
este emblematico convento granadino, a las turbulentas oscilaciones de la centuria
decimononica y a la intensidad devocional de la época presente.

El convento de Santa Cruz la Real fue de las primeras fundaciones en Granada
y bajo la égida de los Reyes Catolicos —cuyos retratos orantes, del taller de Alonso
de Mena, miran hacia el altar mayor (Huerga, 1996: 29)-; cont6 con la aquiescencia
del prior de Segovia (convento a la sazon de Santa Cruz, de donde tomo su nombre el
granadino) e inquisidor general, fray Tomas de Torquemada, y data del 5 de abril de
1492. Veinticuatro frailes llegados del convento de San Pablo de Cordoba conforman
su primera comunidad (Garcia, 2005: 12). Aunque con reservas, en julio de 1497
pudo estar terminado su primitivo convento, como se deduce de un breve papal,
del que nos interesa mas el objeto cierto de las gracias espirituales concedidas: dar
gracias a Dios por la conquista de la ciudad (Larios, 2009: 84). Siempre ha tenido
este cenobio esa vinculacion con las figuras de Isabel y de Fernando, resaltando la
idea de cruzada. El mismo titulo de la Santa Cruz —la cornisa del altar mayor ostenta
la inscripcion Non autem gloriari oportet in cruce Domini nostri lesu Christi'- hace
mencion a ello y, por supuesto, la conservacion de un vestigio, una raiz de arbol
en forma de cruz hallada en 1512 al excavar los cimientos del nuevo edificio, que
vino asi de forma providencial a confirmar el titulo del convento, como bien lo
expresa el P. Paramo: “Tal suceso consolid6 la reputacion de esta Casa Real y fijo
la denominacién, escogida por los reyes, de Santa Cruz. La Casa crecid en poco
tiempo” (Larios, 2009: 449). Trasladada a Roma hace dos siglos, esta “reliquia” se
habia venerado en Granada en un estuche de oro que se exponia a la adoracion de los
fieles el dia de la Invencion de la Santa Cruz, 3 de mayo (Larios, 2009: 151). El P.

1 “La glorificacion verdaderamente la alcanzaremos en la Cruz de Nuestro Sefior Jesucristo”
(Garcia, 2005: 46).

142



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 139-138 . ISSN 1130-5029

Lachica resaltaba su incorruptibilidad (Lachica, 1765: 2). Proverbiales se muestran
en la historia local los recursos concedidos a este convento, ya en la extension de su
solar —parte de él daria lugar a todo un barrio, el de la Virgen-, proveniente de la casa
real nazari, ya en la dotacién de rentas reales y aportaciones nobiliarias (Lachica,
1765: 1-2). Claro esta, “a cambio de los bienes recibidos los frailes del convento
deben de rezar por las almas de los reyes y porque Dios guarde sus coronas y estados”
(Espinar, 1979: 77). Las fundaciones dominicanas por iniciativa regia cundieron en
el reino de Granada entre 1492 y 1495: Granada, Malaga, Almeria, Ronda y Guadix
(Huerga, 1992: 59)

2. LAS DEVOCIONES MARIANAS: ESPERANZA Y ROSARIO

La devocion a la Virgen Maria calé profundamente en el convento dominicano
desde sus origenes. Dos imagenes marianas, de muy diversa indole, aparecen
asociadas a las preferencias devocionales de los dominicos en época altomoderna:
Nuestra Sefora de la Esperanza y Nuestra Sefiora del Rosario, dos devociones muy
caras a los religiosos, como consta en la biografia de fray Juan de Li¢bana (fallecido
en 1587 con fama de santidad), de quien se menciona frente a una vida disipada en su
juventud una existencia mortificada en el convento: “Siempre hablaba de Dios o con
Dios, y cada dia, arrodillado ante la Beatisima Virgen de la Esperanza, recitaba todo el
salterio. Era devotisimo de esta imagen, a la que veneraba todo el afio con abundantes
adornos. Era igual su amor por la imagen del Sacratisimo Rosario, y después de la
procesion de cualquier mes daba generosamente a los fieles devotos salterios de la
Virgen, que eran considerados por todos como reliquias de gran valor” (Larios, 2009:
544-545). Y aln afiadia una nueva muestra de su devocion al pedir ser sepultado a la
entrada de la iglesia, para ser pisado por todos, ante la capilla de la Esperanza (primera
desde los pies en el lado del Evangelio).

La de la Esperanza se decia imagen de gran antigiiedad, venerada especialmente
por la Orden Tercera de Santo Domingo. Su tradicion de imagen aparecida le otorgaba
un marchamo especial. En uno de los cuadros de la galeria de retratos de Santa Cruz la
Real, con un fraile que mira a un rompimiento de cielo donde aparece la Virgen, se lee
la siguiente leyenda:

“El Venerable Hermano frai Diego Lopez Torivio se hallaba cautivo en Granada
antes de la Conquista. Un Moro Rico le ocupaba en guardar Cabras en Sierra
Nevada y fue el primero que oyd Musicas Celestiales en el Sitio donde €l con dos
Caballeros Christianos descubrieron la milagrosa Ymagen de Nuestra Sefiora de
la Esperanza que se colocd después en este convento, donde dicho Pastor tomo el
Abito de Lego y se empled toda su vida en promover el culto a la referida Ymagen.
Y obtuvo de la Reyna Catolica D® Ysabel la dotacion de una Lampara Continua”
(Larios, 2009: 81).

143



Cofradias y devociones populares en el convento... - Miguel Luis Lopez-Guadalupe Mutioz

Como ocurre con estas tradiciones legendarias, el relato se perfila durante siglos
y los detalles se concretan en fecha muy tardia, como consta en la inscripcion de la
peana rocosa de esta interesante figura de alabastro del primer Renacimiento (Gila,
2014: 200):

“Hizose este trono a devocion de los Sres. D. Manuel y D. Nicolas del Paso Comis,
de su distinguido cuerpo del torcido de Sedas, de cuyo cuerpo es patrona. Ao
1818. La milagrosa Imagen de Nuestra Sra. de la Esperanza aparecida en la Sierra
Nevada a Ruiz Lépez de Guzman, Tesorero de los Reyes Catolicos, librandole de
un mortal peligro por una inaccesible Luz que iluminava el sitio donde estaba la
Sefiora. Ao de 1492” (Larios, 2009: 459).

La historia del pastor, en cierto modo, se ennoblecia, implicando a un
judeoconverso cercano a los Reyes Catdlicos, tesorero que formaba parte de su
séquito y acabd asentado en Granada, que perdido en la fragosidad de la sierra
encuentra el camino seguro por revelacion de la Virgen, pero es que ademas se
pretendia que la imagen, cosa también bastante comun, fuera de aquéllas que habian
sido escondidas durante la dominacion musulmana para evitar su vilipendio y
destruccion; es decir, la tradicion de las imagenes “restauradoras” de la fe cristiana
en las tierras recién conquistadas, testigos fehacientes de la firmeza mozarabe. Esta
motivacion se confirma con la segunda parte de su historia. Entronizada en la misma
casa del tesorero por deseo expreso de los reyes, propicia conversiones, encuentra
su lugar natural en el cenobio dominico y, alin mas, se convierte en protectora de
endemoniados. No se podia pedir mas para el fulgurante ascenso devocional de esta
imagen de apenas 40 cm. de altura:

“En la casa de este hombre —el tesorero regio- habia una sirvienta rebelde de raza
agarena, a la cual en nada aprovechaban los consejos de que se convirtiera a la fe de
Cristo. Y sucedid que al cambiarla del altar en el que estaba la sagrada Imagen y al
querer la sirvienta retirar a la Virgen de €I, aunque lo intentaba con todas sus fuerzas,
siempre se mantuvo inmovil. Entonces, las criadas de la Sefiora le demuestran el
engafio de su secta con eficaces palabras y la convencieron del notorio milagro
y de que moveria la Imagen si, postrada a los pies de la Virgen, prometia recibir
del Cielo el Bautismo, lo cual asi acontecio. Cuando apenas declar6 que debia
abrazar la ley de Cristo, de inmediato la Imagen se volvio ligera y la sirvienta
la levant6 ante la alegria de todos. A ésta le dijo la Virgen con voz perceptible:
Esperanza, cumple lo prometido. Por este portento, la Imagen adquiri6 el nombre
de Esperanza, y a partir de entonces se honra con este glorioso nombre entre las
milagrosas Imagenes de esta Ciudad. Por éste y por otros prodigios, para su mayor
y obligado culto, las devotisimas sefioras Maria de Avalos y Bernardina de Silva,
herederas de esta celestial prenda, la donaron a este Real Convento, donde por
veneracion publica realizoé innumerables maravillas, que se atestiguan en diversos
exvotos de su Capilla, y especialmente con respecto a los posesos, que son liberados
con la sola invocacion de esta Virgen” (Larios, 2009: 463).

144



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 139-138 . ISSN 1130-5029

La capilla fue labra por esas hijas de Ruy Lopez de Toledo (mejor que Guzman,
apellido de su esposa) en 1558, que destinaron de paso a su enterramiento (Gila, 2014:
199). Recibi6 tempranamente las stplicas de los granadinos, no saliendo en procesion
de rogativa, sino recibiendo la visita de otras y la celebracion de determinados cultos,
como ocurrié en 1588 con motivo del envio de la Armada contra Inglaterra -’con
grandisima devocion sacaron los frailes de santo Domingo a la milagrosa imajen de
nuestra sefiora de la Esperanca ¢ita en su combento a recebir la procecion general”
(Henriquez de Jorquera, 1987: 523). Se conocen rogativas hechas a la imagen de la
Esperanza en el afio 1618 para que se detuvieran las inundaciones que sufiia la ciudad
y especialmente los campos de cultivo (Lopez-Guadalupe, 2004a: 49).

La segunda imagen mariana en la que nos centraremos es la titular de la
Archicofradia del Rosario. En 1642 ante la guerra de Catalufia ya figuraban las dos
imagenes juntas en una “procesion general desde la Santa Yglesia hasta el conbento
real de Santa Cruz, para que gocasen de ella las dos milagrosas iméjenes del Rosario
y de la Esperanga, las dos columnas deste grandioso tenplo” (Henriquez de Jorquera,
1987: 912). Notese el sutil concepto unitario de Maria, sumando en un mismo acto las
dos imagenes marianas. Hasta dieciséis procesiones protagonizaba en un solo afio la
Virgen del Rosario, contando las mensuales de caracter claustral, pero también algunas
de rogativa (Rivero & Corral, 2011: 20).

Destacada entre las devociones de Granada, la del Rosario se remonta a la
misma época de los Reyes Catodlicos y gozd siempre del fervor popular. Es tradicion
que Fernando e Isabel fueron sus primeros cofrades, figurando también el “santo
alfaqui” fray Hernando de Talavera (Crespo, 1970: 27). La costumbre cifra su origen
en 1492 y la historia relata la reforma de sus constituciones en 1705, siendo prior
fray Antonio Sedefio (Isla, 1990: 10). Segtn el P. Paramo: “arrebata los corazones
de todos, es el refugio de la ciudad entera y los granadinos siempre vuelven su
mirada hacia Ella, invocada como madre de la Misericordia” (Larios, 2009: 452).
Su consumo de cera era disparatado, cifrando los sobrantes en centenares de libras
algunos afios (Rivero & Corral, 2011: 70).

La imagen reunia en si misma todas las caracteristicas para asegurar el auge
de su devocion: el marchamo regio, la presencia nobiliaria -el sefior de Gor regalo
una imagen en 1552, que no puede ser la actual-, su relevancia historica -ligada a
la victoria de Lepanto y la figura insigne del granadino don Alvaro de Bazan, muy
vinculado a la orden dominicana hasta el punto de fundar el convento de monjas de
Sancti Spiritu en su casa natal (Huerga, 1992: 385)-, su fama de milagrosa -tanto en
casos particulares como invocada ante necesidades colectivas- y el teson continuado
de su hermandad. La suntuosidad del arte hizo el resto, como “su vestido perpetuo,
todo de plata de grande obra bordado con muchas piedras de valor y estima”
(Henriquez de Jorquera: 232), donacién en 1628 de las terciarias dominicas Maria
Jeronima y Catalina de Aragon, obra enriquecida en el siglo XVIII con brocamanton
y rostrillo (Szmolka, 1993: 14), asi como la ejecucion de andas procesionales con
templete cupulado de plata en 1675 (Larios, 2009: 459).

145



Cofradias y devociones populares en el convento... - Miguel Luis Lopez-Guadalupe Mutioz

Y, para colmo, su retablo y camarin, exaltacion mariana tanto como de la
batalla de Lepanto, la joya barroca hasta la extenuacion de esta iglesia, costeada con
unos 400.000 reales —con el exotismo de sus espejos y su estética apropiada para
ser contemplada de noche (Taylor 1961: 267)-. Al camarin se ajusta literalmente
el siguiente salmo —dira el cronista-: “la Reina se irguié a tu diestra envuelta por
doquier en su vestido recamado de oro de todo tipo. [Nada hay mas hermoso, nada
mas maravilloso! El templo se adorna con los trofeos de los enfermos y sus muestras
de agradecimiento, fieles a los que esta Imagen favorece” (Larios, 2009: 451-452).
Durante treinta afios (1726-1756) se ejecutd este grandioso retablo, participando
Blas Antonio Moreno junto a otros autores. Ademas para la construccion del camarin
se rebaso el perimetro del templo, logrando, tras ardua negociacion, la cesion de un
espacio, situado al otro lado de la calle lateral, por el prestigioso Arte del Torcido de
la Seda (Rivero & Corral, 2011: 52), cuyos agremiados eran, como se ha indicado,
muy devotos de la Virgen de la Esperanza. Esto ocurria en 1744 y mucho tuvo que
ver en ello el veinticuatro de Granada y mecenas de la hermandad, D. Pedro Pascasio
de Baiios; aunque luego no se cumplio, su primer deseo era el de enterrarse en la
cripta del camarin y con el hdbito dominico (Goémez, 2005: 144).

Tras la célebre batalla, “la mas memorable y alta ocasion que vieron los
pasados siglos, ni esperan ver los venideros”, se invoca a la Virgen de Rosario en
todos los combates navales. Los frailes predicadores, por supuesto, lo hicieron con
fruicion. Del convento de Granada, fray Bernardo de Ocampo, que habia profesado
poco después de Lepanto, en 1754, atribuia la derrota de dos bergantines de piratas
escoceses frente a una flota espafiola en la que ¢l viajaba a la intervencion de la Virgen
del Rosario, de modo que “un hermoso Nifio portando un rosario se mostro a la vista
de todos y fue quien los salvd, no siendo otro que el propio Jess” (Larios, 2009: 74).
La conmemoracion de la batalla naval empero parece diluirse y solo se reforzaria un
siglo mas tarde con otro revulsivo en la devocion granadina de la Virgen de Rosario.
Obtuvo en 1688 el privilegio del toque de la torre de la Vela y las salvas de artilleria
de la Alhambra en el dia de su festividad (Lopez-Guadalupe, 2004a: 54), corriendo
la hermandad, eso si, con el gasto de polvora: por “ser la fiesta en memoria de la feliz
Victoria de la Batalla Naval, que tan justamente merece ser aplaudida y celebrada
con las mayores demostraciones” (Rivero & Corral, 2011: 21). Su festividad propia
deriva de aquel hecho de armas: se llamo6 de la Virgen de las Victorias, debiéndose a
Gregorio XIII en 1573 la dedicacion a la Virgen del Rosario® (Rivero & Corral, 2011:
72). El revulsivo mencionado fue su intervencion taumatirgica en tiempos de peste.

La coyuntura de la peste de 1679 catapultd definitivamente a esta imagen del
Rosario. Fueron muchas, muchisimas las imagenes invocadas, y algunas de ellas
contaron con el reconocimiento popular y oficial de su eficacia en la desaparicion

2 Clemente XI extendio esta fiesta a toda la Iglesia de Occidente en 1716 y Benedicto XIII la
insertd en el Breviario Romano, fijandose su celebracion el 7 de octubre por el papa San Pio X (Rivero
& Corral, 2011: 72).

146



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 139-138 . ISSN 1130-5029

de mal. En el caso de la Virgen del Rosario por partida doble, primero el sudor que
presagiaba el contagio y después el brillo en su frente que anunciaba la mejoria:

a) El sudory el llanto se observaron en el rostro de la imagen el domingo de Resurreccion
de 1670, detectada por dos terciarias dominicas —Ana de San Pedro Martir y Juana
de Santo Domingo- junto con el prior del convento (Rivero & Corral, 2011: 74-75).
Lo mas curioso de este caso, como muchos otros de esta indole, es la atribucion de
cualidades humanas a la imagen:

“...encontraron cambiado el rostro de la Virgen, que siempre se muestra alegre. La
notaron abatida y llena de tristeza. Se acercaron mas, y con mayor estupor vieron
unas gotas que se derramaban por las mejillas. Acuden todos los hermanos del
Convento y en poco tiempo toda la Ciudad se emociono y, llena de lagrimas, acudio
a contemplar el portento, y los ciudadanos de Granada, inclinados a los pies de la
Virgen, llenaban el aire sobremanera con sus sollozos” (Larios, 2009: 452).

El suceso perdurd por espacio de 32 horas. El presagio era funesto y general.
Procedié el provisor eclesidstico enviado por el prelado con la prueba del algodon,
pues con un corporal se cercioraron de la sequedad del interior de la imagen,
afectando las lagrimas —saladas- s6lo a lo exterior del rostro, con un sudor
observable en el ojo derecho y la nariz. A poco comenzaron los brotes contagiosos
que alcanzaron su cima nueve afios mas tarde, porque evidentemente el prodigio
“fue precursor de muchas desgracias para Granada y toda Andalucia, pues desde
ese afio el Cielo golped esta tierra con una plaga de langostas, una fuerte hambruna
afligi6 a sus habitantes, y, finalmente, son abatidos por el despiadadisimo latigo de
una epidemia” (Larios, 2009: 453).

b) Mas relevante fue el prodigio acaecido en 1679, tras la celebracion de una
procesion de rogativas (concretamente el dia 26 de junio), en que mostr6 sefiales
sobrenaturales esperanzadoras, como la curacion de una ciega (Catalina Mufioz) o la
caida de una nifia desde una balconada sin consecuencia alguna, entre otras. Se trata
de la aparicion de una estrella luminosa en la frente de la imagen de Ntra. Sra. del
Rosario. Era “feliz suceso y anuncio de futura salvacion”. No es éste el momento de
analizar a fondo este curioso suceso, que duro sesenta dias, es decir casi hasta el final
de una peste que se dio por erradicada oficialmente, pasada la preceptiva cuarentena,
el 6 de octubre durante la novena del Rosario (Rivero y Corral, 2011: 79), aunque
algiin detenimiento requiere para calibrar los mecanismos de la piedad popular. A
veinte maestros del arte de la escultura y la pintura se les solicitd opinion. De ellos,
dieciséis declararon tener la luz una causa sobrenatural, algunos sin el examen mas
minimo (Luis Francisco Sanchez, Juan Pedro Maroto, Juan Puche o Sebastian Pérez)
o0 unicamente con la observacion desde distintos puntos del templo (Juan Carrillo
de Albornoz, Dionisio Manuel de Vargas, Manuel de Rueda), otros con argumentos
relativos a los materiales y técnicas de barnizado utilizadas (Manuel Antonio de Soria,

147



Cofradias y devociones populares en el convento... - Miguel Luis Lopez-Guadalupe Mutioz

Juan Recio de Tuesta, Diego de Ojeda, Antonio de Salazar, Lucas Gonzalez, Miguel
Jeronimo de Cieza, Juan de Cieza, José de Cieza), o con referencias bibliograficas o
de tratadistas (Juan de Sevilla), aunque la mayoria reconocié que la luz desaparecia
al cerrarse las puertas del templo o al trasladar la imagen de lugar (Sanchez-Montes,
2004: 45). Otros dos, mas cautos, no se atrevieron a opinar sobre la naturaleza de la
causa (Juan de Ulloa y Esteban de Rueda), pero tampoco descartaron que se tratase
de un milagro. Finalmente, dos se inclinaron por una causa natural; fueron Pedro
Atanasio (Bocanegra) y José de Santiago, aunque admitieron, como si hiciera falta
hacerlo, que Dios podia servirse de causas naturales para realizar prodigios. El Gltimo
mencionado, el mas minucioso, se preocupo de hacer diversas pruebas:

“...uz densa que se beia frontero a lo lexos i no a lo cerca ni por los lados, y para
conocer si esta luz era natural o sobrenatural hizo zerrar la puerta de la iglesia y se
obscureci6 la luz y no se bido. Y no contento con esta prueva, hizo levantar las andas
cosa de una terzia por la parte de atras y (h)abiendo dicha imagen inclinado la cabeza
con el movimiento, se le subio la luz encima de la frente. Y asi como se bolbid a
poner como estaba, se le quedo la luz en el mismo sitio, de que inferia era zierto es
luz natural, causada de la luz de la puerta principal que ocasionaba la claridad del
portico 1 estar el rostro de la imagen frontero a donde le valia la dicha luz por ser
encarnazionella de pulimento. Y que la causa (de) ser de color de plata es que la luz
del rostro batia en el guardapolvo de plata de las andas, donde el reflexo de plata,
por estar frontero de dicho rostro, volbia (a) reflexar en él. Y que el dia que se hizo
la procesion del primer domingo del mes por la tarde, asistié con una vela y bido que
mudando de transito donde no habia la luz, no se b(e)ia tal luz entre dicho entrezejo ni
en otra ninguna parte del rostro™.

El expediente del “milagro” —en Granada siempre se consideré como tal y asi
lo aprob¢ el arzobispo Rios y Guzman el dia 12 de octubre- fue enviado a la corte,
pero alli no prospero ni para bien ni para mal (Sanchez-Montes, 1992: 177), mientras
en Granada el Ayuntamiento le ofrecia voto perpetuo y se obligaba a asistir y costear
una de las funciones de su novenario (Rivero & Corral, 2011: 80). De esta forma, su
benéfica intervencion reforzaba la primigenia fama de esta imagen, ligada a gestas
navales. Nada extrafia en una época de acusado confesionalismo que un dominico
predicara asi la poderosa fuerza de Maria: “Ni el Reyno tiene mas armas que el Rosario,
ni Maria pelea con mas espadas en ofensa de sus enemigos, de los de la Iglesia y de los
del Reyno” (Lopez-Guadalupe, 2009: 605).

En definitiva, los milagros aumentaban la celebridad de la imagen y las visitas
de los fieles, lo que redundaba positivamente en la comunidad religiosa y en su propia
hermandad. Una y otra, alternativamente, se hacian presentes en una manifiesta
campana de propaganda, con la infinidad de estampas grabadas que se conocen desde
el siglo XVIII, obras de los mas insignes grabadores asentados en la ciudad, como

3 Archivo Eclesiastico de la Curia de Granada (AECG), leg. 108F, pza. 3.

148



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 139-138 . ISSN 1130-5029

Luengo, Ribera, Jurado, Lariz o Torres (Izquierdo, 1993), entre otros muchos autores
que sin duda imprimieron por encargo estas estampas que, a la vez que difundian
la devocion, agradecian su proteccion, ensalzaban a la hermandad y esparcian sus
gracias espirituales (Larios, 2004: 523). Estrechas fueron sus relaciones, al mediar el
Setecientos, con otras devociones sefieras de Granada, como la Virgen de las Angustias
o San Cecilio; por ejemplo, una reliquia del patron de Granada fue acompafiada por los
hermanos del Rosario para impetrar la lluvia en 1750 (Lopez-Guadalupe, 2004b: 382).

El culto rosariano tuvo un bastion en la cofradia del Rosario, pero no se agota en
ella por la capacidad de influencia y seguramente también la necesaria supervision de
los padres predicadores. Es bien conocida la tradicion por la que -aunque ya antes se
rezaban series encadenas de avemarias- la Virgen se aparecio a Sto. Domingo de Guzman
en 1208, apenas fundada la orden, entregandole el rosario con el encargo de su difusion.
El beato Alano de Rupe (1428-1475) acabo dandole forma definitiva, con sus quince
misterios, fundando ademas las cofradias del rosario (Trens, 1947: 308). Cont6 con
indulgencias papales, como la de Sixto IV en 1479 (Larios, 2009: 106) y muchos otros
papas después de ¢l. En cierto modo en la Granada de finales del Seiscientos, aunque
solo fuera simbolico, se establecia un vinculo filial de estas cofradias balbucientes con
la antigua del Rosario, que por entonces comenzaria a llamarse archicofradia (Rivero
& Corral, 2011: 19). La dependencia se haria mas evidente en época contemporanea:
como ejemplo, la Asociacion del Rosario Perpetuo establecida en Granada en 1876
acabaria incorporada a la archicofradia casi sesenta afios después (Padial, 2004: 77).

Es dificil, por la ausencia de reglas y otros documentos, establecer con precision
qué cofradias marianas se dedicaban al rezo callejero del rosario en el siglo XVIII
y mucho menos determinar qué influencia recibieron de los dominicos. Si hemos
de creer los informes enviados por los arzobispos de Granada a la Sede Romana,
esta mision quedaba reservada en cada parroquia a su cofradia mariana especifica,
de inspiracion dominica*. Las hubo incluso de mujeres, segun el arzobispo Barroeta
(1762): “de mujeres devotas que publica y procesionalmente en horas cémodas y
compaifiia de sacerdotes de buena vida y reputacion, canten por las calles el Santo
Rosario y alabanzas de Maria Santisima, asi en esta ciudad como en otros varios
pueblos del arzobispado” 3. Se conoce con seguridad esta practica en diversas
cofradias, ya sea en parroquias (Congregacion del Rosario en S. Andrés, Concordia
de Ntra. Sra. de la Salud en S. Cecilio, Hermandad de Ntra. Sra. de la Granada y S.
Antonio (infantil) en S. Gil, Hermandad de Ntra. Sra. de la Pureza en S. Ildefonso,
Congregacion de Maria Stma. de los Favores en S. Juan de los Reyes, Concordia de
Ntra. Sra. de la Encarnacion en Sta. Maria de la Alhambra o Hermandad de Ntra.
Sra. del Pilar (femenina) en Santiago; ademas de la Esclavitud de Ntra. Sra. de las

4 En Sevilla, por ejemplo, su fundacion se intensifico tras las misiones del dominico Ulloa
hacia 1690; hasta esa época se mantuvo como una devocion casi exclusivamente dominica (Romero,
1990a: 60 ss.).

5 Archivio Segreto Vaticano, Sacr. Cong. Concilii, Relationes, Granaten., leg. 370.

149



Cofradias y devociones populares en el convento... - Miguel Luis Lopez-Guadalupe Mutioz

Angustias, que lo rezaba en el interior del templo) o en conventos (Cofradia de
Maria Stma. del Rosario en el convento del Carmen, Hermandad de Ntra. Sra. del
Triunfo, Hermandad de Ntra. Sra. de la Consolacion en el convento de la Merced o
Hermandad de Ntra. Sra. de la Aurora)®. Pero, en mayor o menor medida, practicaron
el rezo del rosario todas las cofradias marianas, ya sea dentro o fuera del templo. A
veces los rezos podian acortarse, considerandose en todo caso como vehiculos para
popularizar, mas si cabe, las oraciones marianas: la salve (Hermandad de Ntra. Sra.
del Triunfo)” o el avemaria (Hermandad del Ave Maria en el mismo convento de
Santa Cruz).

Fue, sin duda alguna, algo muy extendido por la ciudad. En 1642 decreto el
arzobispo Carrillo de Alderete unas indulgencias para quienes rezasen el rosario y
aflos mas tarde, en 1655, Felipe IV promulgo6 una real resolucion “para extender la
devocion del Rosario de Ntra. Seflora y que se rezase cada dia en las iglesias™®. Mas
curiosa resulta aun la ligazén del rosario con la doctrina cristiana, es decir su uso
pedagbgico, manifiesto en el mencionado decreto arzobispal:

“(h)abiendo entendido la piedad y deboc¢ion con que muchas personas desta dicha
ciudad concurren y se juntan en las iglesias, ansi de parroquias como de conbentos
della, a rezar el Rosario de nuestra sefiora la Virjen Maria y a otras obras de piedad,
debogion y ensefianza de la do(c)trina cristiana; y deseando, quanto fuere de nuestra
parte, alentar y avivar obra tan santa y de tanta autoridad y aprobechamiento espiritual,
por el tenor de las presentes congedemos quarenta dias de induljencia a qualquiera
persona que concurriere a las dichas iglesias a rezar el dicho Rosario de nuestra sefiora
o aprender o ensefiar la do(c)trina cristiana, por cada un dia de los que ansi lo hicieren.
Y ansi mesmo, congedemos la dicha induljencia a qualquiera persona, que sus platicas
y amonestagiones espirituales fuere(n) causa de que otros acudan a este tan santo y
loable exergigio™.

Ciertamente indulgencias papales gozaba en abundancia el rezo del rosario:
Leén X, Clemente VII, Julio III..., Inocencio XI las confirmé en 1679 y muchas

6  Romero Mensaque distingue en el ambito sevillano: cofradias del rosario dependientes de
la orden dominica, congregaciones rosarianas sin aprobacion eclesiastica expresa, hermandades con
advocacion de Ntra. Sra. del Rosario y cofradias rosarianas con otras advocaciones (Romero, 1990a:
61-62).

7  Establecia el rezo de la salve ante el Monumento del Triunfo los dias de la Concepcion,
Purificacion, Encarnacion, Asuncion, Natividad, Ntra. Sra. de la Merced y Ntra. Sra. del Rosario. El
primer dia citado la celebracion era mas solemne: “esté adornado aquel sitio con toda la decencia
posible y que si el tiempo lo permite se diga a lo menos una misa por los religiosos de este convento”
(Martinez, 1990: 434).

8  Novisima Recopilacion de las Leyes de Espafia..., lib. L. tit. I, ley XXI. También hubo
medidas restrictivas de sus practicas en el siglo XVIIL. Los decretos de 27 de julio de 1781 y 4 de
septiembre de 1788 limitaron los rosarios callejeros en Madrid, “para atajar el abuso de sacar rosarios
de noche los muchachos y evitar los perjuicios e inconvenientes que podian resultar de su tolerancia”.

9  Fechado en 17 de noviembre de 1642 (AECG, leg. 16F(A), pza. 23).

150



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 139-138 . ISSN 1130-5029

otras posteriores (Lopez-Guadalupe, 2001: 389). La finalidad del culto publico se
potencid con una mas firme estructura organizativa; sirva Unicamente de muestra
el Rosario de Nuestra Senora del Triunfo desde 1698, como se declara en los
prolegomenos de su Regla: “se reconoze ser ésta su ultima determinacion y su mas
gloriosa utilidad: acompariar a esta Divina Sefiora con la devocion y elogios de
su Santo Rosario, cantandolo asi en su capilla como por las calles de esta dicha
ciudad”'’. El estandarte era en éste, como en los demas casos, el eje de la procesion.
Debian acompanarlo al menos doce hermanos. El rosario salia todas las noches de
miércoles a la hora de la oracion (“para que su buelta no sea gravosa ni moleste a
la clausura”). También lo hacia los dias festivos por la tarde y las visperas de las
festividades marianas por la noche. Las inclemencias del tiempo no impedirian el
rezo del rosario: “si en los dias y noches referidos por razén de aguas o lodos no
pudiere o no combenga que salga de casa el estandarte, en tal caso se manda sea
obligacion indispensable de esta Cofradia rezar el rosario en la capilla en presencia
de la Santisima Imagen”!!. El rezo publico del rosario era entonces el motivo ultimo
y distintivo de estas cofradias y de las llamadas “concordias” del santo rosario;
ambas modalidades pueden considerarse como un trasunto popular de las Misiones
(Romero, 2004: 348).

3. LA PRACTICA PENITENCIAL: SEMANA SANTA Y VIA SACRA

El campo penitencial no fue ajeno al cenobio dominicano de Granada. La
oracion de sangre, acompaiiada de flagelacion constituye uno de los modos de orar de
Santo Domingo (Larios, 2009: 117). Conviene recordar que en Santa Cruz residio la
Cofradia del Santo Crucifijo, Sangre de Cristo y Animas Benditas. Parece ser la quinta
hermandad penitencial fundada en la ciudad; lo fue antes de 1581, fecha de aprobacion
de sus reglas (Padial, 2013), pero se adelant6 a otras mas antiguas —salvo la Vera Cruz-
en la agregacion a archicofradias romanas, en su caso concreto y al poco de fundarse a
la Confraternidad de Cristo de San Marcelo; con estos actos se pretendia, sin lograrlo,
eludir la autoridad del ordinario y sobre todo ganar abundantes indulgencias en una
clara estrategia de prestigio. En su estacion penitencial figuraba el santo fundador, Santo
Domingo, como era habitual en la Semana Santa de finales del Quinientos, ademas de
la cruz con sudario —equivalente a la cruz de guia en las procesiones de hoy; la cruz era
el titulo del convento-, la imagen del Crucificado y la de Nuestra Sefiora de los Dolores.
Salia el Jueves Santo por la noche.

10  Biblioteca de la Universidad de Granada (BUG), Caja, B-13.

11 Cap. 10 de su Regla de 1698 (BUG, Caja, B-13). Tales procesiones debieron organizarse
en principio -segun Romero Mensaque- en forma de cuadrillas espontaneas, luego se enriquecieron en
personas (coro y musicos) y enseres (simpecado y faroles), siendo los mas frecuentes los que salian “a
prima noche” y acababan con la llamada “misa del alba”. Discurrian con parsimonia durante mas de
dos horas y en algin rosario sevillano, segin testimonio de 1690, se contaron mas de jmil quinientas
personas! (Romero, 1990b: 18-19).

151



Cofradias y devociones populares en el convento... - Miguel Luis Lopez-Guadalupe Mutioz

En 1597 la Semana Santa granadina sufri6 una dura prueba. Tras una serie
de cruzadas denuncias y los esfuerzos de la autoridad eclesidstica por depurar las
muestras de la piedad popular, las cofradias penitenciales fueron procesadas en la
Curia Eclesiastica. La defensa a ultranza de la dignidad de la mitra y de los valores
postridentinos, ejemplificada en la persona del prelado don Pedro de Castro, hizo el
resto.

El analisis de las denuncias tuvo lugar en visperas de Semana Santa, el 17
de marzo de ese afio, tomandose declaracion durante tres dias a los hermanos
mayores, mayordomos y cofrades en general sobre los abusos observados; unas
cofradias cargaron las tintas contra otras y al final la mayoria se vieron perjudicadas.
Como consecuencia, todas las cofradias de penitencia y sangre debieron presentar
sus reglas ante el ordinario, mientras se pedia un dictamen al fiscal eclesiastico, el
licenciado Mateo de Basgutia. A falta de una semana para el Miércoles Santo -dia
en que empezaban a salir las cofradias granadinas- el provisor emitid el decreto
que suspendia las procesiones de todas las cofradias salvo las tres mas antiguas. No
estaban éstas exentas de abusos, pero la jerarquia diocesana no se atrevia a dejar
a la ciudad sin procesiones, tal era el arraigo social y el favor de que gozaban, de
modo que aplicando el principio de antigiiedad y la necesidad de dejar algunas en los
dias algidos (noche del Jueves Santo, manana del Viernes y tarde de ese dia), solo
subsistieron las cofradias de la Vera Cruz, las Angustias y la Soledad bajo ciertas
condiciones: “Y que en las dichas cofradias no se dé colacion ni vino so pena de
excomunion. Y mando que ninguna de las demas cofradias de aqui en adelante no
hagan ni saquen procesiones con disciplinantes y penitentes de cruces, so pena de
excomunion, y no saquen cuadrillas a disciplinarse”?.

La de Santa Cruz la Real se veia postergada tan solo por antigiiedad. No estaba
dispuesta a aceptar una solucion drastica y general para problemas particulares y
puntuales:

“por muy leves causas y lesivos inconvenientes, que facilmente por otras vias
se pudieran remediar, quiere quitar tantas obras buenas como se hacen en estas
procesiones de disciplina, asi de culto divino y honra de las santas imagenes y
memoria y representacion de la Sagrada Pasion de Nuestro Redentor, en los pasos,
insignias y en aquella efusion de sangre, como en la penitencia y obras penales con
que los fieles que alli se azotan satisfacen por sus culpas. Y no es justo presumir que
en tanta muchedumbre no haya algunos o muchos que lo hagan por amor de Dios”.

Mientras otras apelaron antes, ésta directamente presentd un recurso de fuerza
ante la Real Chancilleria, lo que muestra su capacidad de influencia, pues “fue tan
grande el favor que tubieron, que con ser vacaziones y estar cerradas ya las Salas de

12 “Esplendor de la Semana Santa granadina y de sus cofradias en el siglo XVI”, conferencia
inédita de Rafael Ortega y Sagrista (1972).

152



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 139-138 . ISSN 1130-5029

la Chanzilleria, las hicieron abrir lunes de semana santa” (Antolinez, 1996: 289 v.). El
Lunes Santo el regio tribunal vino a darle la razén al Santo Crucifijo y también a Jesus
Nazareno. Pero el provisor hizo oidos sordos a este auto y el mismo Jueves Santo, ante
el desafio que se avecinaba, fulmind excomunion a los infractores de las directrices
diocesanas. No habia tiempo para reaccionar y se avinieron las sancionadas a no salir
“por evitar otros escandalos”. Contaba el arzobispo en este lance con la disposicion
favorable del corregidor: “Saviendo -el arzobispo- que las dos cofadrias querian salir y
que las demas reduzidas estavan a la mira para hazer lo mismo, avis6 al corregidor y le
pidi6 no lo consintiesse y hiziesse guardar lo que tenia determinado, pues era el orden
que €l tenia de Su Magestad. Cumplidlo el corregidor y dexaron de salir los cofrades
temerosos del dario corporal que se les podria seguir” (Antolinez, 1996: 290).

No todo terminé ahi. La Hermandad del Santo Crucifijo y Animas comenzé una
nueva tramitacion en el mes de junio de ese mismo afo, presentando testigos y la bula
de Gregorio XIII que poseia'®. Obtuvo, por letras apostolicas, la designacion de un juez
ad hoc, que fue el licenciado don Antonio Sarmiento de Mendoza, arcediano de Ubeda.
Pero la firmeza del provisor granadino fue demorando el proceso y las pretensiones
de la cofradia debieron desvanecerse'®. Los datos posteriores son dispersos, aunque
incluyen algunos pleitos por rentas y limosnas, al menos hasta finales del siglo XVIII.
Por otra parte, elegia sus cargos el dia tres de mayo y gozaba de altar privilegiado de
animas (Padial, 2013).

Otra expresion penitencial en la Granada barroca fueron las hermandades de via
sacra, aquéllas que en determinados dias del afo, especialmente en Cuaresma, recorrian
la via dolorosa haciendo meditacion y mortificacion. Para ello se necesitaban itinerarios
ascendentes, rememorando la topografia hierosolimitana, que partiendo del casco
urbano se elevara hasta lugares agrestes. No faltaban paisajes asi en una ciudad como
Granada, que llego6 a contar al menos con seis itinerarios de ese tipo. Rivalizando con
la via sacra del Sacromonte, la mas famosa de la ciudad, donde realizaban el ejercicio
del via crucis los seglares de la Tercera Orden franciscana, destaco también la via sacra
del cerro de los Martires, que atraia a cofradias del centro y del Realejo, como la del
Cristo de los Trabajos del Sagrario —con voto de realizarla a raiz de la ya mencionada
epidemia de peste de 1679-, la del Cristo de la Expiracion de la parroquia de S. Gil, la
del Cristo de la Esperanza de L.a Magdalena y la del Cristo de las Penas, del convento
de Santa Cruz la Real.

13 Declaraban, entre otras cosas, el producirse “en esta ciudad escandalo e murmuracion por
haber suprimido la procesion y quitado la devocion que tanta gente tiene con la dicha cofradia, por
haber en ella muchos cofrades, gentes muy honradas y todo el convento de Santa Cruz son cofrades
suyos y nunca han llevado cofrades alquilados” (ibidem, fol. 45). Debi6 ser duro para la comunidad
dominica ver suprimida la cofradia penitencial de su convento, cuando se habian mantenido la de los
conventos franciscano y carmelita.

14 Lo mas probable es que terminase con una condena definitiva para la cofradia; pues el
hecho es que ya no procesiond mas, como hicieron las demas cofradias en el siglo XVII, lo que hace
preguntarse al cronista: “oy no sé¢ porqué no sale” (Henriquez, 1987: 232).

153



Cofradias y devociones populares en el convento... - Miguel Luis Lopez-Guadalupe Mutioz

No eran ajenos a esta practica los dominicos, que regentaban en Cordoba una
via sacra emblematica: la del convento de Escalaceli, aquél que irradio la reforma
observante de la orden en el siglo XV de la mano de fray Alvaro de Cordoba. Alli erigi6
el primer via crucis de Europa, tras su peregrinacion a los Santos Lugares. Su “cueva”
evocaba Getsemani y la via captivitatis, y las tres cruces, el Calvario o via calvarii,
a lo que se afiadian la ermita de la Magdalena y la Cruz de mayo. Aun no se habian
fijado las catorce estaciones que popularizara al mediar el Setecientos el franciscano
fray Leonardo de Porto Maurizio (Huerga, 1981: 155). Un via crucis “esencial” en un
cenobio que en si mismo es “una escala que sube al cielo para empaparse de Dios y
bajar al mundo para predicar sus maravillas y partir su palabra” (Huerga, 1981: 143).

La Cofradia del Stmo. Cristo de las Penas poseia ya a comienzos del siglo XVIII
una via sacra portatil -pequenos cuadros con cada escena-, que costo 250 reales y que
solia tener colocada en el claustro del convento de Santa Cruz". La direccion pastoral
dominicana se retrajo en este caso, porque los cofrades rechazaban cualquier injerencia.
Asi mostraban sus desavenencias con la comunidad dominica los cofrades del Stmo.
Cristo de las Penas en 1716:

“De muchos afios a esta parte esta dicha hermandad perdida, sin haver hermanos que
la quieran asistir, a causa de que en los cabildos que se a ofrezido zelebrar no a asistido
relixioso de dicho convento a presidirlos, como es costumbre en todas las hermanda-
des que se sirben en conventos desta ciudad, para el fin de evitar aquellas discordias
que suelen orixinarse, ni tanpoco lo a dado dicho convento para la asistenzia a las
prozesiones de Via Sacra que deven zelebrarse, con cuyo motivo an ydo faltando los
hermanos. Y llegado el caso de que, no abiendo relixioso que les exzite y mueba, no se
ayan hecho las devidas prozesiones y porque nuestro animo es que dicha Hermandad
tenga subsistenzia y aumento, y para este fin tenemos tratado hazer transito a la
Yglesia Parrochial de Sr. San Jil desta dicha ciudad, donde por sus ministros se nos a
ofrezido asistirnos en todo lo nezessario™®.

Tuvo también algunas discordias con el convento dominico en relacion con la
propiedad de las imagenes y sus propios ejercicios piadosos. En todo caso, el traslado
a la iglesia de San Gil, donde ya existia otra hermandad de via sacra, no se llego a
efectuar por auto del provisor de 15 de enero del afio siguiente. Debi6 acabar en la
parroquia de San Matias (Lopez-Guadalupe, 2004a: 48).

El movil primitivo que perseguian las hermandades de via sacra, como ocurrid
también en las penitenciales, no era otro que la imitacion de Jesus y la obtencion de
las abundantes gracias espirituales sefialadas. Pero igual que ocurrié con las peniten-
ciales, las practicas de las hermandades de via sacra se fueron recargando de elemen-
tos, convirtiéndose algunas en verdaderos desfiles procesionales. Segun la tradicion

15 AECG, leg. 24F, pza. 14.
16 AECG, leg. 24F, pza. 14; peticion presentada con fecha de 6 de julio de 1716.

154



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 139-138 . ISSN 1130-5029

medieval, el ejercicio del via crucis, via sacra o via calvarii tuvo su origen en la misma
Virgen Maria, “bolviendo (despues de (h)aver dexado a su amantisimo Hijo en el
sagrado Sepulcro), traspasada de dolor, por los mismos pasos que aquel inocentisimo
Cordero dio con la pesada Cruz a cuestas en beneficio del linage humano, y por redimir
al hombre, hasta el Monte Calvario, donde entregd voluntariamente vida y alma a su
Eterno Padre por nuestro remedio”"’. La eficacia espiritual de este ejercicio estaba
muy extendida y en tltima instancia consistia en la creencia de que “qualquiera, por
muchos y graves pecados que aya cometido, podra tener esperanca de perdon dellos”,
ofreciendo al Sefior la imitacion de su Pasion'®.

4. CARISMA DOMINICANO: ORDEN TERCERA'Y OTRAS
ASOCIACIONES TARDIAS

Como todas las ordenes, y mas las mendicantes, crearon y modelaron
congregaciones a su propia imagen y semejanza. Remontaba la Orden Tercera sus
sencillos origenes al siglo XIII, pero ya en plena edad moderna se le conocia con el
barroco nombre de Orden Tercera de la Milicia de Cristo y Penitencia del Patriarca
Santo Domingo de Guzman. Ya se ha mencionado que, como titular particular en este
convento, le rendia culto a la Virgen de la Esperanza y, en general, al fundador de
la Orden Dominicana, que destacaba en Granada en un suntuoso altar en el crucero
(lado de la Epistola), donde le acompafian dos garantes de la ortodoxia: S. Vicente
Ferrer y S. Pedro Martir. Pero evidentemente los otros santos y santas de la orden no
escapaban a la devocion de los terceros; en este sentido Santa Rosa de Lima consta
en uno de sus grabados dieciochescos.

En las ordenes terceras, la practica sacramental era fundamental y periodica,
por obligacion de la regla: confesion y comunion en las fiestas de la Natividad de
Jesus, Resurreccion, Pascua de Espiritu Santo, Asuncion y Natividad de Maria. Junto
a ellas deben consignarse los rezos diarios, que en el caso de la Orden Tercera de Sto.
Domingo, mas exigente en esto que la Orden Tercera Franciscana, eran los siguien-
tes!?:

17  Via sacra, su origen y disposicion y lo que se deve meditar en ella..., de Lorenzo van der
Hammen y Ledn (1656), hoj. 1v.

18 Ibidem, hoj. 2.

19  Cap. VI de su Regla (Manual del cherubico Orden Tercero... (1738), p. 97). Los clérigos
no estaban obligados a los rezos, al ser el rezo canonico una obligacién de su ministerio. También
se rezaba el padrenuestro para bendecir la mesa y en accion de gracias (o en su lugar el Miserere o
el salmo Laudate Dominum omnes gentes). Los terceros con ocupaciones laborales agruparian las
horas, rezando por la mafiana los Maitines y cuatro horas y por la tarde las Visperas y Completas. Se
recomendaba, como acto de sacrificio rezar los Maitines a media noche.

155



Cofradias y devociones populares en el convento... - Miguel Luis Lopez-Guadalupe Mutioz

Hora canédnica Credos Padrenuestros Avemarias
Maitines 1 28 28
Prima 1 7 7
Tercia - 7 7
Sexta - 7 7
Nona - 7 7
Visperas - 14 14
Completas 1 7 7
Total oraciones diarias 3 77 77

El rezo de cada una de las horas podia acompanarse con devotas meditaciones
sobre la Pasion de Cristo, en este orden: Oracion en el Huerto, Azotes, Coronacion de
Espinas, Cristo cargado con la Cruz, Crucifixion, Muerte y Sepultura, una especie de
“itinerario” paralelo a la via sacra, ésta cifrada en la mimesis, aquél en la meditacion
e interiorizacion. También se observaba el ayuno diario en Adviento y Cuaresma
(afiadiendo el lunes y martes de Carnestolendas) y en todos los viernes del afio. El
consumo de carne s6lo se permitia los martes, jueves y domingos (también en ciertos
lunes y miércoles festivos). Ademas severa era la prohibicion de diversiones, que
afectaba a paseos, danzas, bailes, convites, toros, comedias y aun viajes. No podian
portar armas, salvo excepciones®.

La Inquisicion granadina tuvo también sus logicas relaciones con los dominicos
de Santa Cruz. En el convento residia la Hermandad de San Pedro Martir, conocida
como de los “crucesignatos”. Databa de 1617 y agrupaba a los ministros del Santo
Oficio. Y es que algunos autos menores se celebraban alli y, por supuesto, la fiesta
de su patron. En definitiva, “sus frailes tenian una constante y cercana comunicacion
con los apostdlicos Inquisidores asignados en la Ciudad y Reino Granadino” (Larios,
2009: 471).

Casi nada mas que el nombre se conserva de otras dos cofradias, consagradas
respectivamente a San Vicente Ferrer y a Santo Tomas de Aquino, aunque
evidentemente rendian culto a santos de la orden y sin duda solemnizaban sus
respectivas funciones, al gozar cada uno de ellos de una suntuosa capilla en el lado
de la Epistola (tercera y cuarta desde los pies), siendo la imagen del segundo obra
de Diego de Mora (Garcia, 2005: 28). Para venerar a Santo Tomas la orden impulsé
a nivel general una Milicia Angélica en el siglo XVIIIL. Lo curioso es que algunas
de estas imagenes también fueron accediendo al circulo de las sefialadas por su

20  “La espada o espadin -se afiade al cap. XIV en la Regla de la Orden Tercera de Sto.
Domingo-, segun el uso de la tierra, pertenece a la decencia, y asi no es prohibida a los Terceros que
traen el Escapulario oculto..., que si es necesario para defensa de la Fe, pueden, como Milicia de Jesu
Christo, usar de todas armas” (ibidem, p. 111).

156



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 139-138 . ISSN 1130-5029

taumaturgico beneficio: “Son de igual aclamacion otras maravillosas imagenes de
Santos de esta Iglesia, y especialmente las de San Vicente Ferrer, amparo de toda
la Ciudad, la de San Pedro Martir y la de San Pio V, que muy recientemente se ha
revelado insigne por sus milagros” (Larios, 2009: 464). De hecho, se contaban en su
altar mas de mil exvotos (Huerga, 1996: 31).

La misma Orden Tercera rendia un culto mas especial a Santo Domingo, cuya
veneracion hicieron muy popular en los conventos dominicos durante los siglos
XVI y XVII las cofradias de Santo Domingo, como la establecida en Escalaceli
(Meersseman 1977: 11, 621).

En fecha tardia hay noticia de una hermandad en honor de San José que se incluia
en marzo en uno de los ejercicios eucaristicos mas frecuentados en la ciudad?': no era
la Ginica de las establecidas en Sano Domingo en participar en el rotatorio ejercicio
adorador de las XL. Horas. También lo hicieron las hermandades del Rosario en
octubre y la del Dulce Nombre de Jesus al terminar septiembre, como una forma de
realzar la preparacion de sus respectivas festividades. Ambas eran prototipicas de la
Orden de Predicadores.

En concreto las del Dulce Nombre conocieron un gran impulso después de
Trento —aunque esta devocion databa en la orden de tiempos de Gregorio X y el
concilio de Lyon (1274)- y se dirigian a desterrar las blasfemias y vanos juramentos
de la vida cotidiana; veneraban imagenes del Nifio Jests. En Espafia la primera se
constata en Burgos en 1430 con el nombre de Sociedad del Santo Nombre de Dios.
Pio IV les otorgo el titulo de archicofradias, poniéndolas bajo su proteccion, en 1564
y el capitulo general de la orden las impuls6 desde 1571, contando con bulas de San
Pio V y de Gregorio XIII. Les siguieron otras, asi como la fijacion de su festividad
el domingo intermedio entre la Circuncision y la Epifania o el dia 2 enero, por
Inocencio XIII en 1721 (Ortega, 2013).

Tenian, por tanto, como mision, la reforma de las costumbres, un arma
ideologica bajo la apariencia de una asociacion popular, porque ciertamente lo
fueron y a menudo ligadas a la practica penitencial en Semana Santa (vinculacién
con las cofradias de Jesus Nazareno). La hermandad del Dulce Nombre de Jesus es
una muestra de devocion hacia la figura del Nifio Jests —entre otras tempranas como
la del Nifio Perdido o el Nifio Jestis de Praga (Montojo, 2008: 61)-. En el convento
dominico de Granada se vener6 durante mucho tiempo en la segunda capilla del
lado de la Epistola (desde los pies del templo), a donde ha vuelto recientemente
esta bella obra de Ruiz del Peral (Garcia, 2005: 30). Estaba junto a la ultima capilla
que atn en 1671 parece que ocupaba la hermandad del Rosario antes de pasar al
crucero (Huerga, 1996: 38). Las noticias sobre esta hermandad granadina del Dulce
Nombre son ciertamente parcas, aunque se conoce el encargo de un frontal de altar
en 1707, senal de que ya existia por entonces. Un repunte de su devocion lo marcan

21  AECG, leg. 139F, pza. 25.

157



Cofradias y devociones populares en el convento... - Miguel Luis Lopez-Guadalupe Mutioz

los inicios del siglo XIX, fechandose varias estampas grabadas de esta entrafiable
imagen entre 1802 y 1821; un nuevo renacer se observard a finales del Ochocientos
(Lopez-Guadalupe, 2004a: 49).

5. CONCLUSIONES

Hay que concluir, por tanto, que se atisba una apuesta decidida de la Orden
de Predicadores en Granada por las formulas propias de la piedad popular. Fueron
arraigando cofradias y hermandades desde el mismo momento de la fundacién del
convento y algunas adquirieron una notable vitalidad, proyectdndose en el entorno
diocesano en forma de archicofradias que amparaban otras cofradias filiales. Muchas
de ellas tuvieron una dilatada historia a lo largo de los siglos y es bastante comun
remontar sus origenes, con mayor o menor fundamento, a los tiempos heroicos de
los Reyes Catolicos y restitucion de la Iglesia granatense. En este proceso primo
sin duda el carisma propio de la orden, lo que supone una firme implicacién de los
frailes en estas hermandades, desde luego ostentando la direccion espiritual pero
también afilidndose individual o colectivamente a ellas. La opcion por la piedad
popular era una estrategia pastoral para el adoctrinamiento de los fieles, también
un modo de fortalecer la imagen y la presencia de la orden en la sociedad y a la
vez una forma de atraer ficles y allegar fondos. Difundir el culto a las devociones y
santos propios, desde la orden tercera y diversas hermandades, era una tarea logica
de su actuacion, pero supieron amalgamarla con la aceptacion de otras cofradias mas
populares, que recondujeron hacia sus propios intereses y, en caso de no lograrlo,
las despidieron de su sede. Mucho mayor fue la presencia cofrade en los conventos
de sus hermanos franciscanos, pero ésta era mas espontanea ¢ incluso autébnoma,
mientras que se atisba en los dominicos un denodado esfuerzo por someter todas las
practicas confraternales a sus postulados, reforzando esa estrategia pastoral senalada.
Y en ella entraba, conscientes de su imponente potencial psicologico, la difusion de
prodigios y milagros tan caros al pueblo, estrategia de maravillosa milagreria de
hondas raices medievales que resultoé bien explotada, dentro de un orden y a veces
sin €l, en la época de la Contrarreforma. Si las cofradias eran una forma destacada de
encuadramiento de los fieles, los frailes dominicos fueron plenamente conscientes
de ello: programaron y actuaron. De esa manera, estimularon la devocion a los
santos (entre ellos San José), a la Virgen Maria (Rosario, Esperanza) y a Cristo
en su pasion (Crucifijo, Penas), de profundo arraigo social. No desdefiaron, sino
al contrario fomentaron, las manifestaciones cristianas mas populares, como las
procesiones marianas y los rosarios callejeros, las estaciones de penitencia y sangre
y el ejercicio publico del via crucis. A la vez que ofrecian al pueblo expresiones de su
agrado, fomentaban el conocimiento y rezo diario de las oraciones, los rudimentos
de la doctrina cristiana e incluso la reforma de las costumbres, como lo muestra el
teson por desterrar las blasfemias. Era, en suma, una religiosidad bien disefiada y

158



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 139-138 . ISSN 1130-5029

controlada, cuyas manifestaciones pueden etiquetarse incluso en muchos casos de
misiones populares.

6. BIBLIOGRAFIA

Antolinez de Burgos, Justino (1996). Historia eclesidastica de Granada. Granada:
Universidad de Granada.

Crespo, Manuel (1970). La Virgen de Lepanto. Granada: Impr. Marquez.

Espinar Moreno, Manuel (1979). Convento de Santo Domingo (Monasterio de Santa
Cruz la Real, 1492-1512). Cuadernos de Estudios Medievales, n. IV-V, p. 73-87.

Garcia Ortega, Francisco E. (2005). Santo Domingo de Granada. Granada: Clave
Granada.

Gila Medina, Lazaro, comisario (2014). “Aquende et allende”. Obras singulares
de la Navidad en la Granada Moderna (Siglos XV-XVII). Granada: Diputacion
Provincial.

Gomez Roman, Ana Maria (2005). Moral, aristocracia, filantropia y promocién en
la figura de Pedro Pascasio de Bafios. Cuadernos de Arte de la Universidad de
Granada, n. 36, p. 139-149.

Henriquez de Jorquera, Francisco (1987). Anales de Granada. Granada: Universidad de
Granada (facsimil de la edicion de 1934, con estudio introductorio e indices).

Huerga, Alvaro (1981). Escalaceli. Madrid: Universidad Pontificia de Salamanca/
Fundacion Universitaria Espaifiola.

Huerga, Alvaro (1992). Los dominicos en Andalucia. Sevilla: Impr. Taravilla.

Huerga, Alvaro (1996). Santa Cruz la Real: 500 afios de historia. Granada: Universidad
de Granada.

Isla Mingorance (1990). Camarin y retablo de Ntra. Sra. del Rosario. Granada: T.G.
Arte Juberias.

Izquierdo, Francisco (1993). La estampa devota granadina. Siglos XVI al XI1X. Granada:
Museo Casa de los Tiros.

Lachica Benavides, Fr. Antonio de (1765). Gazetilla curiosa o semanero granadino
noticioso y util para el bien comun. Granada: Impr. Stma. Trinidad, papel LII (1 de
abril de 1765).

Larios y Larios, Juan Miguel (2004). La Virgen del Rosario y el grabado granadino. En:
Congreso Internacional del Rosario. Sevilla: Ayuntamiento de Sevilla: CajaSur, p.
519-532.

Larios y Larios, Juan Miguel (2009). Santa Cruz la Real segun la cronica de Fr. Francisco
Pdramo. Granada: Comares.

159



Cofradias y devociones populares en el convento... - Miguel Luis Lopez-Guadalupe Mutioz

Lopez-Guadalupe Mufioz, Miguel Luis (2001). Expansion y control de las cofradias en
la Espafia de Carlos V. En: Castellano, Juan Luis y Sanchez-Montes, Francisco
(coords.). Carlos V. Europeismo y universalidad. Madrid: Sociedad Estatal para la
Conmemoracion de los Centenarios de Felipe Il y Carlos V, v. V, p. 377-416.

Lopez-Guadalupe Muioz, Miguel Luis (2004a). La Hermandad de Nuestra Sefiora del
Rosario y otros antecedentes penitenciales en la época moderna. En: Rosario. 75
anios de devocion. Granada: Hermandad de Jests de las Tres Caidas y Nuestra
Sefiora del Rosario en sus Misterios Dolorosos, p. 47-72.

Loépez-Guadalupe Muiioz, Miguel Luis (2004b). Expansion de las cofradias del Rosario
en la diocesis de Granada en la época moderna. En: Congreso Internacional del
Rosario. Sevilla: Ayuntamiento de Sevilla: CajaSur, p. 379-389.

Lopez-Guadalupe Mufioz, Miguel Luis (2009). Devociones marineras en la Costa del
Reino de Granada. En: Garcia Hurtado, Manuel-Reyes, Gonzalez Lopo, Domingo
L. y Martinez Rodriguez, Enrique (eds.). El mar en los siglos modernos. Santiago
de Compostela: Xunta de Galicia, p. 593-608.

Martinez Ruiz, Emilia (1990). Fundacion y constituciones de la Hermandad del Santo
Rosario de Nuestra Sefiora del Triunfo de Granada en 1698. Chronica Nova, n. 18,
p. 415-445.

Meersseman, Guilles Gerard (1977). Ordo fraternitatis. Confraternite e pieta dei laici
nel Medioevo. Roma: Italia Sacra, 3 v.

Montojo Montojo, Vicente (2008). Culto y practica social: la cofradia del Nombre de Jests
de Murcia. Murgetana, n. 119, p. 55-69.

Ortega, Juan Diego (2013). El dulce nombre de Jesus. Disponible en: http://sicutoves.
blogspot.com.es/2013/01/el-dulce-nombre-de-jesus.html [Consulta 17 abril 2015]

Padial Bailoén, Antonio (2004). La Cofradia de Penitencia de Nuestra Sefiora del Rosario
de Granada. En: Rosario. 75 afios de devocion. Granada: Hermandad de Jesus de las
Tres Caidas y Nuestra Sefiora del Rosario en sus Misterios Dolorosos, p. 73-149.

Padial Bailon, Antonio (2013): Venerable Hermandad del Santo Cristo crucificado con
el titulo de la Sangre, Santa Cruz, Nuestra Sefiora de la Encarnacion y Benditas
Animas del Purgatorio. Disponible en: http:/apaibailon.blogspot.com.es/2013/02/
venerable-hermandad-del-santo-cristo.html [Consulta 19 junio 2015]

Rivero Rodriguez, Antonio y Corral Labella, Alejandro (2011). Nuestra Seriora del
Rosario. Historia, Arte y Devocion. Granada: Muy Antigua, Pontificia, Real e Ilustre
Archicofradia de Nuestra Sefiora del Rosario Coronada.

Romero Mensaque, Carlos José (1990a). Religiosidad popular y hermandades en la Sevilla
del siglo XVIII. Revista de Humanidades,n 1, p. 57-71.

Romero Mensaque, Carlos José (1990b). Estudio historico de las hermandades de gloria
de Nuestra Sefiora del Rosario de la ciudad de Sevilla y descripcion artistica de su
patrimonio. Sevilla: Caja San Fernando.

160



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 139-138 . ISSN 1130-5029

Romero Mensaque, Carlos José (2004). Los rosarios publicos y sus hermandades en Sevilla.
Un proceso historico. En: Congreso Internacional del Rosario. Sevilla: Ayuntamiento
de Sevilla/CajaSur, p. 347-361.

Sanchez-Montes Gonzalez, Francisco (1992). El milagro de la Virgen de la Estrella: un
apunte sobre la devocion granadina en el siglo XVIL. En: Gremios, hermandades y
cofradias. San Fernando, Fundacion Municipal de Cultura, v. I, p. 171-177.

Sanchez-Montes Gonzalez, Francisco (2004). Santo Domingo, un eje de la historia de
Granada. En: Rosario. 75 afios de devocion. Granada: Hermandad de Jests de las
Tres Caidas y Nuestra Sefiora del Rosario en sus Misterios Dolorosos, p. 31-46.

Szmolka Clares, José (1993). Nuestra Sefiora del Rosario en Santa Cruz la Real. Algunos
datos para su historia (1492-1961). Golgota, n. 5, p. 9-16.

Taylor, René (1961). El retablo y camarin de la Virgen del Rosario. Goya, n. 40, p. 258-267.
Trens, Manuel (1947). Iconografia de la Virgen en el arte espariol. Madrid: BAC, 1947.

161






La predicacion dominicana del Rosario. El Rosario

de la aurora de Zafra en el siglo XVIII

Carlos Jos¢ Romero Mensaque
UNED. Centro Asociado de Sevilla






Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 163-192 . ISSN 1130-5029

La predicacion dominicana del Rosario. El Rosario de la

aurora de Zafra en el siglo XVIII

Dominican preaching of the rosary: The dawn rosary of

Zafra in 18 th Century

Carlos José Romero Mensaque
UNED. Centro Asociado de Sevilla

cromero@sevilla.uned.es

Fecha de recepcion: 18 de noviembre de 2015
Fecha de aceptacion: 3 de diciembre de 2015

Resumen

El Rosario, signo de identidad misional de la Orden de Predicadores, desborda los
cauces conventuales ya desde el siglo X VI al universalizarse el rezo y devocion.
Los dominicos predican el Rosario en sendas misiones y fundan numerosas
hermandades adscritas a la Orden en parroquias e iglesias diocesanas, pero ya en
el siglo XVII el rezo avemariano rebasa incluso los espacios sagrados para ser
predicado en las calles. El proceso culmina en el siglo XVIII con un protagonismo
del pueblo en la predicacién del rosario, asumiendo en gran parte la responsabilidad
de la mision que comenzaran los dominicos. En el extremo de la Provincia Bética,
Zafra se convierte en escenario de esta Mision Popular con el Rosario de la Aurora
y su hermandad, una corporacion claramente misional y asistencial, que no duda
en dar mayoria de edad a la mujer en su gobierno.

Palabras claves: Rosario; Cofradia; Rosario de la Aurora; Orden de Predicadores;
Zafra

Abstract

The rosary is an important sign of missionary identity for the Dominican Order,
whose use has not been limited to the convent since the 16th century when preach
and devotion became universal. Dominic monks preach the rosary in all their
missions and found several brotherhoods affiliated with the Order in parishes and
diocesans churches, but in the 17th century the Hail Mary can be found outside
sacred places, it is preached even in the streets. This process end up in the 18th
century when common people take a bigger responsibility and continue with the
mission started by Dominic monks. Zafra, situated at the limit of the Baetica
Province, becomes the stage of this Popular Mission thanks to the dawn rosary
and its brotherhood, which clearly was a corporation dedicated to the mission and
the assistant of people in need. This brotherhood does not hesitate before giving
majority of age to the women in their government, even though they faced a strong
social exclusion.

Keywords: Rosary; Confraternity; Dawn Rosary; Order of Preachers; Zafra

165



La predicaciéon dominicana del Rosario. El Rosario... - Carlos José Romero Mensaque

Para citar este articulo: Romero Mensaque, Carlos José (2016). La predicacién
dominicana del Rosario. El Rosario de la aurora de Zafra en el siglo XVIII. Revista
de Humanidades,n. 27, p. 163-192. ISSN 1130-5029 (ISSN-e 2340-8995).

SUMARIO: 1. Introduccién: el Rosario como rezo misional y devocién popular
de los dominicos. 2. El rosario publico o callejero: el Rosario de la Aurora. 3.
La devocién del Rosario en Zafra. 4. La hermandad del Rosario de la Aurora de
nuestra seflora de los Remedios. 5. Bibliografia.

1. INTRODUCCION: EL ROSARIO COMO REZO MISIONAL Y
DEVOCION POPULAR DE LOS DOMINICOS

En la Orden de Predicadores el Rosario es, sobre todo a partir de finales
del siglo XV, un signo de identidad incuestionable. No se trata de una devocion
propiamente dicha, pues no nace primordialmente del sentimiento, sino que es, ante
todo, la expresion marioldgica de un carisma nacida en la meditacion contemplativa
y destinada prioritariamente a la mision y predicacion.

El rezo avemariano, que se propaga en Europa occidental en la Alta Edad
Media, adquiere singular arraigo en los monasterios benedictinos y cartujos, donde
se va configurando un modo de oracidn repetitivo de padrenuestros y avemarias,
pero al mismo tiempo contemplativo de los misterios fundamentales de Cristo y de la
Virgen Maria y con el afiadido importantisimo de la clausula, es decir, una reflexion
breve tras cada avemaria. De esta manera, el Rosario o, mejor, Psalterio de Maria,
aparece claramente ya en el siglo XV como una oracién mental y vocal que traspasa
los muros monasticos y va calando en el clero regular y secular y la feligresia laica.

En esta situacion aparece el dominico Fray Alano de la Roca, de la provincia
observante de Holanda, gran devoto de la Virgen, visionario y carismatico
predicador. ' Existia ya en la orden una tradicion de rezo avemariano en frailes y
laicos pertenecientes a las cofradias marianas, pero Alano encuentra en el Psalterio
cartujo la clave para la conformacion de una oracion paradigmatica de la Observancia
que asumen progresivamente algunos frailes de su entorno y que predica entre los
laicos fundando una cofradia en Douai (1470) , precedente de lo que sera en 1475 la
primera Cofradia del Rosario en Colonia, y a la que el Provincial otorga los mismos
beneficios espirituales de los frailes.

La Cofradia constituye la estructura misional del Rosario en la Orden. No se
trata de una confraternidad mariana local como las anteriores, sino universal, de
libre y gratuito acceso con la ineludible obligacion de rezar semanalmente el rosario
completo. Sélo el rezo personal de cada uno de los cofrades constituye la Cofradia.

1 Fray Alano de la Roca (Alain de la Roche, Alano de Rupe) nacio en torno a 1425 en Bretafia
e ingres6 en la Orden de Predicadores a los 22 afios. Muri6 el 7 de septiembre de 1475 en Zwolle,
precisamente la vispera del dia en que se constituyera la primera Cofradia del Rosario en Colonia, por
Fray Jacobo Sprenger.

166



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 163-192 . ISSN 1130-5029

Es, por tanto, una congregacion espiritual en la que, a modo de la comunion de los
santos, cada cofrade, vivo o difunto (pues también ellos pueden ser inscritos), al
ofrecer puntualmente el rosario a Cristo y su Madre Maria, participa en el tesoro de
gracias e indulgencias concedidos por la Orden y desde muy pronto por los papas.
Asi pues, mas que obligacion, el rezo es un compromiso gozoso. Por esa razon, al
igual que todos los preceptos dominicanos, no esté sujeta a culpa o pecado.

Como indica el propio Alano, inscribirse en la Cofradia, es como hacerlo en
el “Libro de la Vida” y alcanzar la salvacion que, por Maria, otorga Cristo, a sus
fieles. En este sentido, el Rosario es considerado casi como un sacramento, sensible
y a la vez espiritual, muy accesible en todo caso, lo que hizo que, por la predicacion
dominica, obtuviese desde el primer momento una extraordinaria acogida entre el
pueblo.

La Cofradia alcanza pronto una gran expansion por toda Europa a partir de
los conventos observantes de la Orden. Esta etapa, que denomino “kerigmatica”,
hace que el rosario se convierta en una oracion muy popular, personal y misionera.
Cada vez mas, se convierte en recurso ordinario en las Misiones y no solo de los
dominicos, sino de otras muchas 6rdenes. Y es precisamente esta circunstancia la
que va a dar paso a la segunda gran etapa del Rosario, la denominada “universal”.

Hay un acontecimiento clave, la victoria de la Armada cristiana en el golfo de
Lepanto (1571) que otorga al rosario su definitiva universalizacion en la cristiandad
europea, pues es el propio papa Pio V quien atribuye a un milagro de la Virgen la
Victoria cristiana. Para este pontifice, dominico, la Virgen de la Victoria es la del
Rosario, aunque sera propiamente su sucesor Gregorio XIII quien en 1573 instituya
la Fiesta del Rosario el primer domingo de octubre, fecha de la batalla, para todo el
orbe catolico.

Lepanto coincide, y no por casualidad, con un proceso de normalizacion del
rezo que concluye formalmente el ya citado Pio V con su bula “Consueverunt,
donde define su estructura formal practicamente definitiva y sus caracteristicas
mas importantes y, al mismo, tiempo otorga a la Orden de Predicadores su efectiva
direccion y la responsabilidad de su difusion a través de las cofradias, que solo

podran ser erigidas por el Maestro general.

Es asimismo la ¢poca del Concilio de Trento (1545-1563), donde hay un
replanteamiento muy importante de la pastoral que incluye no sélo la necesaria
instruccion del pueblo mediante el catecismo dominical, sino también el cuidado y
control de la religiosidad y su asociacionismo laico, fomentandose las devociones
y también las cofradias. En esta linea, el Rosario va a constituirse en un medio
privilegiado como rezo habitual vespertino en las iglesias y las misiones. De y en
estas se erigen las cofradias dominicas en las parroquias mayores de las diocesis a

2 Acta Sanctae Sedis, vol. I, partes 1y 2, pp. 75-82.

167



La predicaciéon dominicana del Rosario. El Rosario... - Carlos José Romero Mensaque

través de frailes propagadores designados por el Maestro general y solicitados por
los distintos obispos.

Estas misiones van a hacer ostensible una necesaria evolucion del rezo: de
personal a comunitario. La comunidad invisible de la cofradia se hace visible y
patente. Se fomenta el rezo como elemento importante de la mision. Las iglesias se
llenan por las tardes de fieles que acuden a rezar dirigidos por un eclesiastico.

En esta etapa brilla con luz propia en Europa otro carismatico fraile dominico: el
florentino Timoteo Ricci (1579-1643), que se constituye en prototipo del misionero
dominico promotor del Rosario. Dotado de un indudable carisma, este maestro en
Teologia es el auténtico renovador del Rosario y sus cofradias en Napoles, Roma,
Siena o Bolonia. Napoles y el convento de San Doménico Maggiore va a ser el centro
de sus primeras campafias misionales en el ambito de los conventos de la Observancia.
Nuevamente, pues, el Rosario se vincula a la reforma dominicana.”(4cta Sancta
Sedis..., 1891: 1309-1310; Centi, 1999 y 2007: 75-101 y Romero: 2015: 263-273).

El florentino otorga al rezo comunitario del rosario o “rosario a coros” una
forma mas asequible al pueblo y erige una cofradia a la que pronto se inscriben
cientos de personas. Pero la gran novedad de Ricci, la expone claramente un impreso
muy cercano a la fecha de los acontecimientos:

[...] “nell’anno 1617 si die principio in questa real citta (Napoli) a rinovarsi nel
petto de fedeli la divotione della Vergine Sacratissima del Rosario per mezo de gli
eloquenti e fervorosi sermoni del padre maestro F. Timoteo Ricci, famosissimo
predicatore, di santa memoria [...] : onde talmente insignorissi de'cuori de
nostri cittadini, che non solamente indusse a recitare il Rosario in questa Chiesa
alternatamente al modo chi i religiosi in coro cantano i salmi, qualsivoglia forte di
persone, huomini e donne, grandi e fanciulli, vecchi e giovani, nobile e popolari,
che pareva rinnovellato il tempo del B. Alano, ma ancora lo seguivano, cantandolo
per le publiche piazze con molta frequenza, e divotione [...] cosi nella citta di
Napoli come ne gli altri luoghi del regno, anzi per tutta I'Italia e forse ancora per
tutta I'Europa.” (Caracciolo, 1644: 13).

Otro fraile dominico, Calisto di Missanello describe, unos afios después de las
misiones de Ricci, 1624, cual era el esquema que se habia consolidado en Napoles:
cada dia de fiesta, después del almuerzo, comenzaba la Mision por las calles con
la participacion de la compafiia o cofradia del Rosario, saliendo del convento los
cofrades divididos en dos coros, acompafiados por los frailes, portando un estandarte
y cantando el rosario alternativamente (Missanello, 1646).

Estas misiones de Ricci suponen un precedente clarisimo, casi una plena
realidad, de lo que constituira la tercera gran etapa del Rosario a la que denomino
la de la popularizacion, es decir, la de la plena asuncion por los fieles de un rezo
que hasta el momento habia sido dirigida o tutelada por la Orden de Predicadores

168



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 163-192 . ISSN 1130-5029

y, en general, por el clero. Que el Rosario no sélo sea un rezo personal y ahora
comunitario, sino que ademas salga de las iglesias para ser predicado en las calles y
plazas, es decir, en ambito no sagrado, supone que su dimensioén misional ha llegado
a su culmen. Se trata en realidad de sacralizar el espacio urbano.

Este esquemamisional rosariano de la Orden, lo traslada Ricci a otras poblaciones
italianas, teniendo especial resonancia en Roma, con ocasion del Afio Santo de 1625
en que se organiz6 una magna procesion en Santa Maria sopra Minerva con mas
de 50.000 personas divididas en 15 escuadras y cantando el Rosario para visitar las
cuatro grandes basilicas (Brandi, 1625: 44-45).

Muy claramente aparecen también los rosarios publicos en las colonias
espafiolas en América al menos desde la mitad del siglo XVII.

Parece evidente, con los precedentes italianos y americanos, que el uso era bien
conocido en la Orden por los frailes profesos y los que debian formarse como tales
en el Convento de San Pablo de Sevilla, amén de que en la cotidiana convivencia,
compartieran sus experiencias en las tierras italianas y de mision.

En este contexto aparece en Sevilla en 1687 la figura de Fray Pedro de Santa
Maria de Ulloa, conocido como “el apostol del Rosario” con una amplisima
trayectoria misional en Hispanoamérica y que ciertamente habria de conocer e
incluso fomentar estas practicas rosarianas, aunque no nos conste documentalmente
que lo hiciera expresamente en Sevilla, si bien no es descartable (Ulloa, 1765, Pardo,
1950 y Larios, 2004: 77-92).

2. EL ROSARIO PUBLICO O CALLEJERO: EL ROSARIO DE LA
AURORA

El primer Rosario publico denominado y reconocido como tal y con esa formal
denominacion en Sevilla, sin insignia alguna, fue el de los feligreses de la parroquia
de San Bartolomé y en torno a la imagen de Nuestra Sefiora de la Alegria. La salida-
el 17 de junio de 1690 por la tarde- coincidio-sin duda, no por casualidad- con la
temprana muerte y los solemnes funerales por el padre Ulloa en San Pablo. En esta
parroquia habia predicado el dominico con gran éxito la Cuaresma anterior y, al
igual que en su convento, cre6 una dinamica misional de rezar el Rosario todos los
dias a la aurora, mediodia y prima noche que se mantuvo tras su muerte y genero
una nueva cotidianidad con los Rosarios publicos.> Al mismo tiempo, en el propio
convento de San Pablo, donde vivia y predicaba Ulloa, se estableci6 el primer cortejo
de madrugada promovido por la Orden Tercera de Santo Domingo, cuya fundacion

3 Son varias fuentes coetaneas las que confirman la primacia de la parroquia de San Bartolomé
y el vigor y entusiasmo de feligreses y cofrades en tono al rezo y a su comun devocion a la Virgen de
la Alegria, que era la imagen de referencia de este primer cortejo, asi como la espontaneidad de unos
cortejos en los que no figuraba insignia alguna salvo faroles o hachas encendidas.

169



La predicaciéon dominicana del Rosario. El Rosario... - Carlos José Romero Mensaque

habia sido promovida por el dominico. No es descartable que esta iniciativa del
rosario callejero fuera inducida por el propio Ulloa, que también promovi6 el rezo
publico de los colegiales del Seminario de San Telmo.*

Fue el comienzo de toda una explosion rosariana que se multiplicoé por las
diversas parroquias, iglesias, conventos, hermandades de Sevilla, su provincia y
practicamente todos los rincones de Espafa.

Sobre la amplia y compleja tipologia de los rosarios, remito a mi articulo
publicado en esta misma revista. S6lo indicaré algunos datos sobre los denominados
de madrugada u aurora, por ser el contenido primordial de este articulo (Romero,
2012: 87-115).

El Rosario publico, mas que un instrumento misional, pasa a convertirse
en Mision, una mision permanente y cotidiana (el Rosario sale todos los dias),
ciertamente supervisados por la jerarquia que autoriza normalmente sus salidas
o aprueba sus constituciones, si se convierte en hermandad. En este sentido, los
cofrades son “misioneros” de la Virgen, protagonistas en la iniciativa.

La mayoria de los rosarios se constituian en hermandades aprobadas por el
ordinario diocesano. No eran propiamente cofradias del Rosario dominicanas,
aunque participaban en su instituto esencial. Esto no es ¢bice para que los propios
frailes también creasen bajo su jurisdiccion congregaciones dedicada a la salida de
los rosarios y distintas de la Cofradia.

Nacido al mismo tiempo que el resto de las modalidades del Rosario publico, el
Rosario de la Aurora va a gozar de una identidad propia y de una enorme popularidad
entre las gentes mas humildes de nuestros pueblos y ciudades. Los primeros rosarios
solian salir a diario a prima noche (tras el toque de oraciones). El de aurora o
madrugada comienza a popularizarse ya en el siglo XVIII y su uso estaba reservado
normalmente para los domingos y festivos.

Esta procesion de la Aurora tenia una gran particularidad respecto a la de Prima
Nochey es que, tras la recogida en su sede, los cofrades asistian a la misa denominada
“de alba”. Esto indica ya un signo de estabilidad en la congregacion organizadora
en cuanto a concurso de devotos y cofrades y, por ende, a ingresos econémicos
que permitiera sufragar los gastos procesionales y estipendio del capellan de misas.
También supone un medio de comunioén con la religiosidad oficial al favorecer la
participacion de los cofrades en la maxima expresion de la liturgia que es la eucaristia.
Pero atin hay mas. Estas misas de alba, que ahora fomentan estos Rosarios, suponia,
facilitar el cumplimiento eucaristico a los trabajadores del campo que comenzaban

4 Archivo de la parroquia de la Magdalena de Sevilla, Protocolo de la Hazienda de cassas,
tributos y demas possesiones que al presente tiene y tuviese en adelante el Venerable Orden Tersero
de la Milisia de Jessu-Christo nro bien, y Penitensia de nuestro gran padre y glorioso patriarca Sto.
Domingo de Guzman..., fol. 1-2.

170



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 163-192 . ISSN 1130-5029

Convento de la Encarnacion o del Rosario

171



La predicaciéon dominicana del Rosario. El Rosario... - Carlos José Romero Mensaque

muy pronto su jornada laboral... y también a los pobres y marginados de la sociedad,
que a veces no se atrevian por su indumentaria a participar en los cultos de iglesia.

Tuvo desde el principio un cierto caracter marginal respecto de la religiosidad
oficial, pues por cuestiones horarias no podia salir de las parroquias y habia de hacerlo
de oratorios o ermitas, algunas edificadas expresamente para este motivo. Esta
circunstancia marcaba una cierta dualidad entre ambas sedes y ambas religiosidades
y no poca competencia, lo que molestaba sobremanera al clero por cuanto estas
congregaciones del Rosario recogian importantes limosnas en detrimento de las
parroquias, donde normalmente estaban erigidas las cofradias dominicas o los
cortejos vespertinos y nocturnos.

Muy vinculado a este rosario son las coplas. Normalmente el cortejo salia
alrededor de las cinco de la mafiana. Por esta razon se hacia necesario despertar
a los cofrades y feligresia en general, funcion que desempefiaban los avisadores o
despertadores, normalmente dos, que, unas dos horas antes, recorrian por sectores
las calles del vecindario, portando una campanilla y entonando alguna copla breve, a
modo de saeta, siendo ademas acompaifiados de un coro de instrumentos y voces, los
mismos que luego acudian al rosario. En 1697 aparecen ya en Sevilla las primeras
coplas de siete versos documentadas (Coplas divinas, 1697).

El cortejo también fue evolucionando, pero las insignias basicas eran la cruz
procesional, el estandarte o simpecado de la corporacion y los faroles de mano o asta
que portaban los devotos y alumbraban las calles y al coro o coros de cantores que
entonaban los padrenuestros y avemarias.

3. LA DEVOCION DEL ROSARIO EN ZAFRA

La corporacion que vamos a estudiar constituye el paradigma mas popular de
la devocion del Rosario en Zafra en esta tercera etapa que ya hemos comentado. De
las dos anteriores no conocemos muchos datos, salvo la existencia, al parecer, de un
eremitorio dominicano desde 1395 (Vivas, 1901: 199-200), aunque, segun Huerga, no
puede hablarse propiamente de un convento de la Orden hasta 1530 en que el capitulo
general aceptael ofrecimientodelos condes de Feriade fundaréste conladenominacion
de Nuestra Sefiora de la Encarnacion. No hay datos ciertos de cuando concluyo su
edificacion, pues todavia en 1544 se encontraba en obras (Huerga, 1992: 331-332).

Imprescindible para referirse a la devocion del Rosario en Zafra es la figura
del canonigo regular de San Agustin Melchor de Molina, fundador de la capilla del
Rosario en el lado del evangelio de la iglesia del convento dominicano, donde se
haya su lauda sepulcral. Conocemos que redactd por tres veces su testamento entre
1572 y 1579 y en ¢l se refiere a un Cristo Crucificado que, pocos afios después,
era objeto de gran devocion y ya a comienzos del XVII se le denomina Cristo del
Rosario (Croche, s/f: s/p).

172



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 163-192 . ISSN 1130-5029

Cristo del Rosario. Convento de la Encarnacion

173



La predicaciéon dominicana del Rosario. El Rosario... - Carlos José Romero Mensaque

Sobre la imagen de este Cristo, que sigue gozando de gran predicamento en
Zafra y alrededores se ha especulado mucho respecto a su advocacion, antigiiedad
y autoria. Las ultimas investigaciones parecen indicar que la denominacion de
“Rosario” viene dada por el propio convento que ya probablemente desde la época
de este procer era conocido asi popularmente (Rubio, 2010: 61-78). Hay que hacer
notar la influencia del acontecimiento de Lepanto (1571) y la enorme difusion que la
Orden de Predicadores otorg6 al rezo y devocion, favoreciendo igualmente el culto
a la Virgen con esta advocacion y la fundacion de cofradias. Esto hubo de ocurrir
en Zafra, aunque la falta de documentacion, nos impide aseverarlo. Por tanto, quiza
ya en vida de Molina, la capilla por él fundada fuera objeto de un gran transito
devocional hasta el punto de nombrar al convento como del Rosario. Que el Cristo
que alli se veneraba, traido al parecer por el candnigo, se nombrase ya en el siglo
XVII como del Rosario, indica la referencia a la capilla.

En el Informe local sobre hermandades dirigido al conde de Aranda y fechado
en 1770 se hace constar la gran devocion al Rosario que existia en Zafra por hombres
y mujeres y como su centro neuralgico era el convento dominico, desde donde todas
las noches salian cortejos del rosario de hombres, mientras que las mujeres lo hacian
en las tardes de los dias festivos (Mira, 2002: 209).

La referencia rosariana dominicana por excelencia era la Cofradia del Rosario
de este convento. En el Informe mencionado se indica que estaba compuesta de 40
hermanos (seguramente hermanos de numero), de los cuales, por turno, alternan
cuatro mayordomos que, a sus expensas, costean las funciones de la Cofradia: fiesta
de la Purificacion o Candelaria y, sobre todo, la Fiesta del Rosario o de la Batalla
Naval el primer domingo de octubre, con misa matutina y procesion solemne con la
imagen titular por la tarde recorriendo las calles de la villa junto a la comunidad de
frailes y el acompafiamiento musical del coro de la colegial (Mira, 2002: 204).

Respecto al fenomeno de los rosarios publicos, conocemos que, aparte de los
que salian del convento dominicano y de la cofradia a estudio, existia la hermandad
del Santisimo Rosario de Nuestra Sefiora y San José, con sede en la capilla de este
santo. Su instituto primordial era la salida diaria del Rosario a prima noche y la
asistencia y entierro a los hermanos difuntos. Celebraba igualmente funciones el dia
del Dulce Nombre de Maria (Mira, 2002: 206-207).

En la misma capilla residia la hermandad del Rosario de los nifios con la
advocacion de Nuestra Sefiora de la Concepcion, compuesta mayoritariamente
por muchos hermanos menores de edad, que elegian entre ellos dos mayordomos,
ocho vocales, un alférez y un tesorero. Junto a ellos habia hermanos adultos con un
capellan y un tesorero para el gobierno. Su instituto primordial era el Rosario publico
por las calles en horario vespertino. Celebraban igualmente funcion matutina a la
Inmaculada Concepcién y en la tarde salia el Rosario con la Virgen en andas (Mira,
2002: 208).

174



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 163-192 . ISSN 1130-5029

Observamos, pues, varios tipos de hermandades y congregaciones del Rosario:
la Cofradia del Rosario, dependiente de la Orden, las congregaciones espontaneas
de hombres y mujeres que sacaban sus cortejos del convento dominico, seguramente
bajo la direccion de los frailes y, por Gltimo, las hermandades de la Aurora y de
San José, con estatutos aprobados por el Ordinario diocesano y, por ultimo, la
congregacion del Rosario de Niflos, sin estatutos como tal, pero sin duda autorizada
por el clero local.

4. LA HERMANDAD DEL ROSARIO DE LA AURORA DE NUESTRA
SENORA DE LOS REMEDIOS

La cofradia que nos ocupa es una entidad diocesana, cuyos estatutos han
sido aprobados por el obispo de Badajoz. No es, pues, una cofradia dominicana
juridicamente, aunque por su instituto rosariano hay que incluirla en la amplia
pastoral de la Orden en uno de los extremos de su provincia bética.

4.1 La fundacién de la hermandad

En la fecha fundacional, 1730, en Zafra ya existia probablemente desde fines
del XVII la practica de lo rosarios callejeros en iglesias y capillas. Asi ocurria en
el pequefio tabernaculo sobre el muro de la Puerta de Sevilla donde recibia culto la
imagen de Nuestra Sefiora de los Remedios:

“Acostumbraban de afios antes juntarse en la misma capilla en el principio de la
noche, sin falta alguna, a rezar la ssma corona de Nuestra Inmaculada Reina de los
Angeles algunos pocos devotos suios y los mas asistentes Juan Delmerin, Marcos
Salvador, Manuel Delgado, Lucas Rodriguez Barragan, Fco Neira (hermitafio de la
capilla) y Thomas Josep Delgado’

Como ya conocemos, la procesion vespertina era la mas usual en los comienzos
del fenomeno, reservandose la de madrugada o aurora a los dias festivos. Todo
parece indicar que en Zafra no se implantd esta segunda procesion hasta la época
fundacional de esta hermandad que nos ocupa. Era, sin duda, una hora incomoda,
sobre todo en invierno, pero se constata una serie determinacion en los cofrades que
se deciden a implantarla como ya ocurria en otras localidades vecinas. Es posible,
incluso, alguna influencia determinada por algiin misionero que predicara en la
ciudad. Lo cierto es que:

“fervorizados estos seis en tal alto ministerio propusieron entre si establecer un
Rosario de Aurora, conociendo ser de maior culto y elogio de la Emperatriz de los

5 Archivo Municipal de Zafra, Libro de la Cofradia de la Aurora, Veridica Notizia..., s/f.

175



La predicaciéon dominicana del Rosario. El Rosario... - Carlos José Romero Mensaque

Cielos, bien de sus afectos siervos y exemplo de los fieles incomodarse madrugando
en todas estaciones de tiempos por alabar y alagar a tan excelsa Sefiora y conmover
a sus hijos a que viendo tan tiernas vozes aun desde el descanso de sus lechos
la bendigessen y alabasen como sucede santamente emulandolos de exerzizio tan
plausible™®

No fueron faciles los comienzos. Eran pocos los fundadores. Carecian de
recursos econdmicos y de patrocinios. Solo les movia la devocion y el hecho cierto
de que realmente iban a realizar una obra santa no solo en honor de la Virgen, sino
también del vecindario. De alguna manera podriamos decir que se trata de una
auténtica “mision laica” con un caracter netamente penitencial y asistencial, como
tendremos ocasion de comprobar.

En el prologo del libro, que estamos siguiendo, se describe con gran claridad
estas primeras dificultades y resistencias que tuvieron, que son achacadas al maligno:

[...] para lograr tan anhelado fin propusieron varios medios, pero sin embargo
de muchos esfuerzos y dificultades que les ocurriesen, y la mayor su pobreza
que les impedia al parezer el éxito de sus ..., siendo prezisas muchas costosas
antezedencias, (fuerzas todas del comiin enemigo para defraudar de cultos a tan alta
Reina y privar de méritos a los fieles esclavos suios) pudiendo mas el divino auxilio
y la proteczion de la nunca bastante alabada Maria Santissima de los Remedios,
llegaron a juntar el nimero que pareci6 bastante de sujetos para emprender una obra
de tantas buenas consequenzias; con cuio aliento extendieron sus constituciones,
y aun antes de impetrar la prezisa aprobacion eclesidstica ordinaria las mismas
diabolicas astuzias se les dificutd, mas superandolas estos pocos pobres, unidos
en sta conflanza de conseguir lo que iba tan religiosamente ordenado, fueron
adelante en su bien deliberado proposito, sin acobardarlos los montes escabrosos
que se les presentaban porque quando las intenziones...se encaminan al servicio
de la Magestad...al obsequio de su Virgen Madre, Nuestra Sefiora y al bien de sus
devotos, ningunas sugestiones prevalecen [...]

A pesar de ello, en 14 de mayo de 1730 se celebra en la capilla el cabildo
fundacional de la Hermandad al que acuden 29 cofrades que concretan el instituto
y forman las primeras constituciones, en las que, antes de su tenor, se expresa la
voluntad cierta de comenzar el nuevo instituto:

[...] €Y deliberando el modo de lograr tan sanctos fines hemos discurrido que
respecto de que se cantan publicamente por las calles en todas las noches temprano
en esta villa el rosario y letania de esta Inmaculada Sefiora, con que a tal ora
puede omitirse otro, y que no lo ai a la del alba como se practica en muchas
ciudades y otros pueblos de esta y otras provinzias con grande edificacion de los

6  Ibidem.
7 Ibidem.

176



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 163-192 . ISSN 1130-5029

fieles christianos inzitdndolos a elogiar y a pedir aun desde sus propio lecho a
la Emperatriz de los zielos, serda mui de su agrado y de maior mérito de los que
assistieren por la incomodidad de la hora, detemplanza de los tiempos y pribazion
del natural descanso, fundar y establecer una hermandad y cofradia con el titulo del
sancto Rosario de la Aurora y cantarlo en la estacion della piiblicamente por calles
y plazas.”™®

4.2 Las primeras constituciones®

Las reglas constan de 40 capitulos, donde se concreta exhaustivamente el
instituto primordial, es decir, la salida del rosario publico, los cultos, obligaciones de
los hermanos, el gobierno, la labor asistencial y sufragios...

4.2.1. Instituto primordial: el Rosario

El fin principal de la hermandad es el canto a coros del tercio del rosario y
sus letanias por calles y plazas todos los dias a la hora de la aurora (salvo el jueves,
viernes y sabado santo, que se rezard de manera pausada a esa misma hora). Un
rosario de la aurora diario es una gran exigencia que requiere constancia y el apoyo
del vecindario. Lo usual era realizarlo los festivos, pero esta hermandad asume la
cotidianidad como parte fundamental de su instituto.

”[...]y para que los cofrades concurran de mas de la diligencia que los despertadores
an de hazer, se les llamard media hora antes con la campana de esta torrezilla
(exetuando de este toque el viernes y sdbado santo) y de aqui a de salir y a de volver
la comunidad con toda modestia, gravedad y orden llevando delante por estandarte
mas digno de estimacion la insignia de la santa cruz, con una banda de seda que en
el color se ajuste al tiempo, quatro faroles en varas que la alumbren y otros los que
parezieren bastantes en las manos distribuidos por el cuerpo. Y al dar el principio y
al concluir a la vuelta an de estar de rodillas todos y en el altar encendidas dos velas
de zera. Pero si por la aspereza del tiempo, maiormente en ymbierno, pareziere no
salir de esta capilla, se cantaran dispensablemente en ella el tercio del rosario y
letania ardiendo las dos velas solamente” (cap. 2)

En los primeros domingos de mes, tras el rosario, se celebraba en la capilla
misa rezada de alba por el capellan (cap. 34)

8 Ibidem.

9 Archivo Municipal de Zafra, Libro de las Cofradia de la Aurora, Constituziones de la
Cofradia del Sancto Rosario de la Aurora, zita en la capilla de Nuestra Sefiora de los Remedios, Puerta
de Sevilla de la villa de Zafra. Afio de 1730, s/f.

177



La predicaciéon dominicana del Rosario. El Rosario... - Carlos José Romero Mensaque

Junto al rezo y canto callejero a la aurora, la Hermandad mantiene la tradicion
antigua del rezo a coros del rosario y letania al principio de la noche en la capilla. Su
asistencia sera voluntaria para los cofrades, aunque se anima a asistir. Ha de hacerse
a diario y se nombraran cofrades para cada semana por los mayordomos. Los electos
seran avisados por los despertadores (cap. 3)

4.2.2. Culto litiirgico

La Fiesta principal a la Titular, Nuestra Sefiora de los Remedios, tendra lugar
el 21 de noviembre con vispera, misa cantada y sermén. En la tarde de este dia, en
lugar del rosario de la aurora, se cantaran por las calles las letanias (capitulo 23).
Asimismo, como queda dicho, se celebrara misa de alba los primeros domingos
de mes en sufragio por los cofrades difuntos y también por las intenciones de la
hermandad.

4.2.3. Los cofrades

Al igual que en otras cofradias del rosario, se establece un nimero limitado
de hermanos varones activos, 165, cifra definida por los padrenuestros y avemarias
del rosario. Estos hermanos se denominan “no jubilados” por cuanto se establece
que se es hermano activo en tanto en cuanto esté en facultad de salir de madrugada
a rezar publicamente el rosario, que es la principal obligacion como miembro de
la hermandad (cap. 4) Aquellos que se encuentren imposibilitados por la edad, se
les declara “jubilados”, aunque seguiran perteneciendo a la hermandad a todos los
efectos. En el capitulo 22 se establece concretamente que un hermano podra jubilarse
con una antigiiedad minima de 20 afios o antes si hay achaques.

De entre los hermanos se establece la categoria de “cofrades fundadores™, que
gozan de una serie de privilegios como la preeminencia absoluta para ocupar los
principales cargos directivos y la asistencia perpetua a las juntas de gobierno, y
también para sus esposas, que, al enviudar, pasaran a ser cofrades de pleno derecho
(cap. 5y 6).

Cada hermano debia abonar una limosna de entrada y una “pecha” o contribucion
anual, amén de diversas penas si incumplia sus obligaciones fundamentales que eran
la asistencia al rosario y a los hermanos enfermos y difuntos.

Inscribirse como cofrade era una responsabilidad y un compromiso, amén de
que era fundamental para el sostenimiento econémico para la corporacion. Por eso
se dictamina que el que quisiera causar baja ha de abonar 30 reales. Si es por causa
justa, se le amoneste por tres veces y, si persiste, se excluya después de una votacion.

No queda muy claro el papel de la mujer en la cofradia, salvo el ya comentado
de las viudas de los fundadores, aunque se supone que pudiesen pertenecer a la

178



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 163-192 . ISSN 1130-5029

hermandad, pero no de manera oficial. Estas viudas, ademas tenian derecho a
enterramiento y sufragios, aunque no podian asistir a la procesion del rosario, aunque
si al rezo vespertino en la capilla.

4.2.4. El gobierno

La junta de gobierno estd compuesta por los siguientes oficiales: dos
mayordomos, cuatro diputados, dos alcaldes, un alférez, un capellan-secretario,
un tesorero, un cobrador, dos despertadores y dos pedidores, aunque el gobierno
efectivo recae en los mayordomos, diputados, alcaldes, capellan y tesorero, siendo los
restantes cargos auxiliares. Junto a ellos participardn perpetuamente en el gobierno
los hermanos fundadores (cap. 11)

Estos oficiales son elegidos por los hermanos, cada afio, en junta general.

La mayordomia constituia la cabeza gubernativa. Curiosamente las
constituciones no especifican sus competencias, pero, por las actas, se conoce que
los mayordomos gozaban de gran autoridad discrecional y eran los principales
responsables del instituto de la hermandad y de su economia.

Los alcaldes tenian una funcién de gobierno en la procesion del rosario,
portando las varas de mando. A este cargo accedian los mayordomos al finalizar su
mandato (cap. 12)

El alférez era mas bien un cargo representativo, pues era el encargado de portar
el estandarte en el rosario y en todos los actos oficiales de la hermandad (cap. 12).

Muy importante era el capellan, sacerdote encargado de la direccion espiritual de
la corporacion, con dos principales obligaciones: la asistencia y direccion del rosario
diario, portando una campanilla para hacer las sefiales oportunas y otra propiamente
de mediacién en caso de pleitos entre hermanos. En un principio, se establece que
desempefie también las labores de secretario, sin duda, por su formacion intelectual,
pero pronto hubo de abandonarla (cap. 13).

El tesorero era un cargo dependiente de los mayordomos encargado de la
recepcion de todo tipo de caudales procedentes de cuotas de entrada, limosnas,
pechas, etc... y asimismo de la custodia las insignias de la cofradia (cap. 14).

Respecto a los cargos auxiliares, el cobrador era designado mensualmente entre
los hermanos para recabar las denominadas “pechas”, penas y limosnas y entregarlas
al tesorero (cap. 15).

Cargo fundamental para el instituto del Rosario eran los dos Despertadores o
Avisadores, cuyas funciones eran similares al mufiidor en otras corporaciones, pero
que primordialmente eran los encargados de avisar a los cofrades para el Rosario de
la aurora, anotar los que faltan y preparar la comitiva. En el capitulo 16 se indica que
el aviso debe hacerse con anticipacion sobrada a la salida del rosario

179



La predicaciéon dominicana del Rosario. El Rosario... - Carlos José Romero Mensaque

“[...] golpeando las puertas de las casas de sus moradas y tocando las campanillas
que para ello han de tenerse, citar a los hermanos para la asistencia en las casas
del que estuviere en peligro de muerte y para rezar el rosario a las puertas de ellas
estando difunto, y asistir a su entierro: llevar distribuir y volver a la arca las hachas
y velas de zera en los entierros y demas funciones en que an de servir, citar y
convocar para las juntas de la cofradia y hazer lo demds que por ella y por los
maiordomos se les ordenare...”

Al ser dos, se repartian las calles de la villa para realizar los avisos con mas
celeridad. En un principio, los avisadores eran los propios cofrades, a quienes se
les eximia de las pechas, pero muy pronto debi6 de recurrirse a personas ajenas a la
hermandad, a quienes se pagaba una modesta contribucion.

4.2.5. Asistencia a los cofrades enfermos y difuntos. Entierros y sufragios.

Junto al Rosario, el instituto asistencial era muy importante hasta el punto de
que puede considerarsela una corporacion de entierro y sufragios. Ambos institutos
estaban profundamente ligados: el Rosario constituia mucho mas que un rezo o una
devocion. Era una manera de entender la vida y la muerte, la cotidianidad de cada dia
y la eternidad. El Rosario era un medio privilegiado para las gentes de la feligresia
por el que Dios y su Madre Maria se hacian presente en su mismo habitat. La calle
era un lugar donde de alguna manera la Trascendencia se hacia presente, vecina.
Era un medio privilegiado por el que se alcanzaba la eternidad. Por ello, el Rosario,
como se vera, se hace presente en la enfermedad, antesala de la muerte, y en esta
misma con el acompafiamiento al entierro y los sufragios.

La Hermandad se compromete escrupulosamente en estas constituciones para
que los cofrades se sientan integralmente atendidos especialmente en su muerte,
aplicando sus escasos recursos en el entierro y sufragios, incluso en momentos de
escasez economica.

a) Enfermedad grave: se establece en el capitulo 25 que la hermandad acompafara
con hachas el viatico cuando acuda a casa de un hermano, y el 26 afiade que, en ese
caso, se disponga que pase la procesion del Rosario por la calle en que vive hasta
que muera o salga de peligro y se cante un diez del rosario y, mientras, el capellan
suba para consolar y exhortar al enfermo. En el siguiente, se estipula que, durante
los dias de la enfermedad, acudan dos cofrades, nombrados por el capellan, a su
domicilio durante dos horas para acompaiarle fisica y espiritualmente.

b) Fallecimiento: cuando muere un cofrade, la hermandad debe acudir con el Rosario,
tras el toque de oraciones, a la puerta de su casa y rezar alli coros un tercio del
rosario con letania y responso (cap. 28).

180



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 163-192 . ISSN 1130-5029

Al entierro asistiran todos los cofrades varones, activos y jubilados, yendo en
comitiva, precedidos de la cruz con banda negra y seis hachas, desde la capilla hasta
la casa del difunto donde, ante el cadaver, se rece un responso. Posteriormente se ira
a la iglesia, rezando un tercio del rosario, donde sera enterrado en una ceremonia en
la que todos los cofrades portaran velas encendidas. Este acompafiamiento se hard
extensivo a los padres de los cofrades, esposa e hijos que estén a su cuidado (caps.
29y 31).

La hermandad aportaba a los herederos o albaceas del cofrade difunto 40 reales
como ayuda de costa de entierro, descontando las misas de sufragio.

Respecto a los sufragios se establecen para cada hermano difunto seis misas
rezadas y, durante un afio tras el fallecimiento, se rezara a diario por todos los
asistentes al rosario la oracion “Dios te salve, hija de Dios Padre”, un padrenuestro,
avemaria y gloria (caps. 30 y 33).

Estas constituciones son aprobadas por el Provisor de la diocesis de Badajoz en
3 de junio de 1730.

4.3. La hermandad durante el siglo XVIII

4.3.1. El Rosario de la Aurora

El principal instituto de la Hermandad es el Rosario de la Aurora. Para eso se
fundo y todo el afan de los cofrades se centra en la salida diaria del cortejo y que éste
cuente con nutrida asistencia no ya de los hermanos, sino también de los vecinos,
para lo cual hay una preocupacion constante por el mejoramiento también de las
insignias.

En un primer momento, la hermandad salia con insignias prestadas y con
corta comitiva. Hay una preocupacion desde el primer momento por potenciar la
asistencia. Por esa razon, ya en el mismo afio fundacional, se acuerda ampliar el
numero de cofrades de 165 a 250 y que el capellan dejara las funciones de secretaria
porque la direccion del rosario ya le suponia un crecido trabajo.'

A fin de potenciar el cortejo, se procura contar con un digno acompaiamiento
musical, recurriéndose en ocasiones a la capilla musical de la colegial. Por otro,
se solicita y obtiene del obispo de Badajoz Amador Merino Malaguilla 40 dias de
indulgencias a los cofrades que asistieren a diario al rosario."

10 Archivo municipal de Zafra, Libro de la Cofradia del Rosario de la Aurora, acta capitular
17-12-1730.
11 Ibidem, acta capitular 26-2-1731.

181



La predicaciéon dominicana del Rosario. El Rosario... - Carlos José Romero Mensaque

Para el sostenimiento del Rosario eran imprescindibles las limosnas de la
feligresia. Dada la hora en que salia la comitiva, era complicada la demanda, por
lo que se debian efectuar de dia, concretamente los miércoles y domingos. A fin
de recaudar fondos se establecian “cobradores de misterios y salves”, es decir, la
hermandad solicitaba un pequefio estipendio para encomendar cada misterio del
Rosario y las salves que se cantaban a las intenciones de los feligreses que pagaban.

No obstante todas estas iniciativas, se percibe muy pronto en las actas una
grave crisis de asistencia de los cofrades al rosario, con continuas amonestaciones y
requerimientos. La cuestion se enquista y la junta se ve en la necesidad de expulsar
a varios hermanos de la corporacion, a lo que se niegan y recurren incluso al obispo.
Hay un indudable mal de fondo, con enfrentamientos entre cofrades. Finalmente,
ante la intervencion del prelado, se suspenden las expulsiones y se acuerda notificar
y advertir de nuevo a los hermanos no asistentes.

Se observa ya muy pronto que las expectativas de los fundadores, tal como se
expresan en las constituciones, tropiezan con una realidad muy mediocre respecto
a la devocion de cofrades y vecinos. El ideal de que fuesen los propios cofrades
quienes mantuviesen por propia iniciativa y compromiso personal el Rosario, se va
diluyendo. Otro ejemplo muy claro son los avisadores o despertadores. Ya en 1733
la hermandad ha de contratar a dos para el Rosario porque los hermanos no quieren
hacerse cargo de este “molesto” servicio'?

En la década posterior, aparece un inventario general que nos indica cudles eran
las insignias y enseres del cortejo rosariano: un estandarte de damasco blanco, con
fleco de seda blanca y encarnada, con sus cordones, una cruz de palo que sirve para
el estandarte, ocho faroles con sus varas, cuatro grandes y cuatro medianos, mas dos
sin varas grandes, una cruz de madera, tres campanillas de metal, las dos en poder
de los celadores y la otra en la capilla, que sirve para el rosario, una banda encarnada
y otra de tafetan morado para la cuaresma, ambas para poner en la cruz del rosario."

Como se observa, son insignias modestas que nos indican un unico cortejo, sin
diferenciacion entre los rosarios de diario y los de gala, es decir, las procesiones que
salian los festivos o en acontecimientos significativos.

No obstante, en el inventario posterior de 1757, se observan algunas novedades
de interés: un estandarte nuevo, de terciopelo azul bordado, con dos remates de plata
y sus cordones y borlas de plata y seda, una cruz de plata para este estandarte, una
campana de plata donada por el mayordomo Francisco Roncal y doce faroles chicos
y grandes y uno de mano'*

12 Ibidem, acta capitular 4-3-1733.

13 Ibidem, acta capitular 2-1-1742.

14 Ibidem, “Inventario de las alajas de Ntra Sra de los Remedios y de la Aurora que se le
entregan a Fernando Orellana, luego que se posesiond en la capilla dhas imagenes por el hermitafio.
20-12-1757.

182



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 163-192 . ISSN 1130-5029

La década de los cuarenta y los cincuenta se hace muy dificil para la vida de la
hermandad y, por ende, para el Rosario. Solo el desprendimiento y buena voluntad
de los mayordomos y oficiales mantenia el instituto.

No se constata una clara revitalizacion del Rosario hasta la década de los 60 en
que se acuerda celebrar una Novena de calle en ocasion de la festividad de la titular,
Nuestra Sefiora de los Remedios, “para mayor culto y obsequio de la Virgen Nra Sra
y encender los &nimos a mayor devocion de los devotos del Ssmo Rosario”. Esta
novena se verificaria por la tarde con el Rosario, es decir, se trataria de un rosario
de prima noche, para lo cual debieron pedir autorizacion al obispo Manuel Pérez
Minayo, que concedio su autorizacion.

Esta Novena va a revitalizar el Rosario no s6lo ya como devocion propiamente
dicha, sino también como medio privilegiado de asistencia post mortem, como ya
se indicara en otro apartado. No obstante, en la década de los 80 se constata una
decadencia de esta Novena, achacandose al tiempo frio y lluvioso de noviembre, por
lo que se acuerda trasladarla al mes de junio.

Probablemente en esta €época se instaura ya la misa de alba todos los domingos,
ampliando lo contenido en las reglas. Esto suponia una novedad importante para la
revitalizacion de la cofradia, permitiendo a cofrades y feligreses, sobre todo los mas
humildes que iban al campo, cumplir con el precepto dominical (Mira, 2002: 205).

No conocemos bien como era el acompanamiento musical del Rosario. Ya se
ha comentado que en un principio se requeria a la coral de la Colegial, pero pronto
se formo un coro propio, del que conocemos al cantor principal, Gregorio Castafieda
en ocasion de que en 1759 se encontraba, tras 20 afios de ejercicio ininterrumpido,
con ciertos achaques, por lo que la hermandad optd por buscarle un ayudante, Félix
de Amaya, a fin de que le instruyere en el modo de cantar. Era un cargo remunerado
y con el aliciente de contar con asistencia de entierro y sufragio por parte de la
hermandad. '*También conocemos que en el coro habia un violinista que tocaba el
violon y probablemente un bajon.!”

4.3.2. La asistencia post mortem: el problema de los entierros

El segundo gran instituto de la Hermandad, como queda dicho, es la asistencia
post mortem y, mas especificamente los enterramientos. La corporacion nace con
el objetivo de crear un ambicioso programa asistencial en la feligresia a través del
Rosario. Constituia una necesidad para el hombre barroco asegurarse el entierro y
los sufragios y esta hermandad, como la mayoria de estas corporaciones, cumplia
sus expectativas. A tal fin se establecen unas cuotas o pechas que garanticen esta

15  Ibidem, acta capitular 1-9-1761.
16  Ibidem, acta capitular 30-3-1759.
17  Ibidem, acta capitular 3-12-1792.

183



La predicaciéon dominicana del Rosario. El Rosario... - Carlos José Romero Mensaque

asistencia. Amén de lo estipulado en las constituciones, la asistencia solia incluir un
acompafiamiento musical y la presencia de algunos frailes de San Francisco.

El problema se suscita muy pronto cuando un nimero importante de hermanos
no cumple sus compromisos econdmicos y la hermandad se encuentra en la dificil
tesitura de no poder cumplir con su asistencia y han de adoptarse medidas de
urgencia que muchas veces pasa porque los mayordomos se hagan cargo de los
costos de su peculio personal a fin de no dejar a ningiin hermano sin enterrar. Pero
era una medida provisional. Se hace necesaria una depuracion del cuerpo social
y abundan los requerimientos y también las expulsiones, aunque se observa un
discernimiento en funcion de las causas objetivas por las que un hermano o hermana
no paga, estableciéndose una lista de “hermanos transigidos” al que se le permite
continuar porque su situacion econémica es muy precaria.18

A lo largo de toda esta centuria, las actas reflejan esta precariedad cronica,
aunque la asistencia nunca deja de realizarse. En 1756 se comenta por los oficiales
que la hermandad estaba “muy atrasada” y que dificilmente puede cumplir salvo
por el desembolso personal de los mayordomos, estableciéndose que, llegado el
caso que debieran veinte hermanos, el que muriera con deudas no sera enterrado
por la hermandad."

No obstante esto, la hermandad también atiende, previo pago, las solicitudes
de acompafiamiento y entierro de algunos feligreses. Esto era importante porque
otorgaba un indudable prestigio y afianzaba la referencia devocional de la cofradia.

Al final de la centuria se plantea un nuevo problema ante el encarecimiento,
primero y falta de existencias después, de los habitos para amortajar a los difuntos.
Normalmente se acudia para este menester al convento de San Francisco, pero
primero la precaria situacion econoémica del cenobio hizo subir el precio a los frailes
y posteriormente ya dejan de suministrarlos, habiendo de recurrir al convento de
San Onofre de La Lapa por un montante de 40 reales por cada habito y 42 por la
asistencia de la comunidad.?!

4.3.2. El gobierno y la economia de la hermandad: los mayordomos y la lucha por la
supervivencia

Los mayordomos, especialmente el primero, constituyen el cargo de mayor
responsabilidad en la hermandad. Ain mas: son la referencia fundamental de la
misma. Aunque ciertamente el gobierno es colegiado, los mayordomos tienen una
prerrogativa diriamos que carismatica que es asumida por el resto de oficiales.

18 Ibidem. Vid., por ejemplo, acta capitular 20-11-1743
19  Ibidem, acta capitular 20-7-1756.
20  Ibidem, acta capitular 28-9-1766.
21  Ibidem, acta capitular 24-2-1790.

184



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 163-192 . ISSN 1130-5029

< SWWV i Gk o e

-t _d

Puerta de Sevilla y capilla de los Remedios y Aurora. Detalle de un dleo del siglo XIX.

185



La predicaciéon dominicana del Rosario. El Rosario... - Carlos José Romero Mensaque

De ahi que su eleccion sea un asunto muy serio, buscandose una persona de cierta
relevancia, devocion, popularidad y también recursos econdmicos porque, aunque no
se estableciera normativamente, era consciente que, en determinadas circunstancias,
debia adelantar dinero de su peculio. Quizas por ello, apenas hay reelecciones y
los mayordomos suelen estar un afio en el cargo de manera continuada. La gran
excepcion es el presbitero Cristobal Martinez de Arce (1761-1782), candnigo de la
Colegial, persona de indudable carisma y entregado a la hermandad. Tan es asi que
desde 1774 se le declara mayordomo perpetuo (en el acta se indica que Arce habia
hecho voto a la Virgen en este sentido) y desde entonces, salvo algunas excepciones,
solo se elige al segundo mayordomo.?> Como veremos en el Gltimo epigrafe, aunque
no tenian ni voz ni voto en las juntas, algunas mujeres desempenaron el cargo de
mayordomos.

Desempeiar el cargo en la hermandad de la Aurora era, ante todo, un ejercicio de
arraigada devocidn y actitud de servicio en una corporacion humilde, casi marginal,
que sobrevive con las escasas cuotas de sus cofrades y las limosnas del vecindario y,
que a pesar de ello, se embarca en un instituto de devocion y asistencia funeraria que
requiere un continuo y permanente aporte dinerario, fruto de un compromiso entre
cofrades y feligresia que, por distintos factores, se encuentra en permanente crisis.

Se registra una continuidad de las juntas, es decir, de las reuniones de gobierno
a lo largo de toda la centuria, con una media de tres anuales, incluida la general de
elecciones, en las que, durante los primeros afios tuvieron gran protagonismo los
hermanos fundadores.

La vida econdémica de la hermandad durante toda la centuria es, como queda
dicho, de supervivencia. A pesar de las buenas intenciones, sistemdticamente se
constata que hay un nimero importante de hermanos que no satisfacen las pechas
0 cuotas anuales necesarias para el mantenimiento institucional y, sobre todo, de la
asistencia funeraria, que no acuden a diario al Rosario, con lo que eso conlleva de
merma de limosnas entre el vecindario, que ademas no satisface y, por ultimo, que
no se comprometen a desempenar los cargos auxiliares de despertadores, cobradores
0 cantores y musicos, lo que hace necesario contratar a un personal extrafio a la
hermandad por unos pequeiios emolumentos que la hermandad no se podia permitir.

Ante esta situacion, los mayordomos y oficiales afrontan la situacién con una
mayor dedicacion de tiempo y aporte del peculio propio y el recurso a demandas
extraordinarias, las ya nombradas limosnas de misterios y salves, la celebracion de
diversos eventos como funciones taurinas®, rifas, etc... Junto a cllo, se constata
un ejercicio continuo de austeridad, tratando de ajustar los ingresos al nimero de

22 Ibidem, acta capitular 30-11-1774.

23 Ibidem, acta capitular de 13-9-1760. Se celebraron dos funciones de toros. Con lo recaudado,
la hermandad logro pagar diversas deudas y obtuvo un sobrante de 1773 reales, que dedic6 a reparar la
béveda de la capilla.

186



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 163-192 . ISSN 1130-5029

hermanos efectivos, requiriendo pagos o tramitando expulsiones, cuestion nada facil
y generadora de conflictos que hacian intervenir incluso a la autoridad eclesiastica
cuando el capellan no podia templar animos o acercar posturas.

Gracias a los recursos indicados, la hermandad consigue hacerse con un
patrimonio digno en lo que respecta al cortejo del rosario, una serie de reformas y
ampliaciones de la capilla de los Remedios, la hechura de una imagen de la Virgen
de la Aurora y un importante ajuar para ésta y la patrona, la Virgen de los Remedios,
a la que a partir de la década de los 60 se le organiza una Novena.

4.3.3. El culto a la virgen y otros actos y eventos. La advocacion de la Aurora se impone a
los Remedios

Lapatronade la Hermandad era la Virgen de los Remedios. En su pequefia capilla
y al amparo de su devocion, se erige una congregacion del Rosario, posteriormente
hermandad, que se asocia a esta advocacion de tanta raigambre en Zafra. El Rosario
de la Aurora constituia un culto externo y dinamico a la Virgen de los Remedios y
el cortejo en si era expresion devota junto a la imagen. Esta, a su vez, era objeto de
solemne funcion el 21 de noviembre.

Muy pronto se constata que, al mismo tiempo que el Rosario, era necesario
ofrecer un mejor culto a la imagen, por lo que la hermandad busca recursos para
ampliar la capilla a fin de que pueda contener a los cofrades que en las madrugadas se
dan cita alli para iniciar el cortejo o rezar los misterios si hiciese mal tiempo. Para ello,
solicitan al obispo de Badajoz les permita realizar unas demandas extraordinarias.?
Ya constatamos como en 1760 se realizan nuevas obras en la boveda de la capilla.

En las década de los 50 y 60 hay una importante revitalizacion cultual en la
corporacion. No hay datos muy concretos en las actas, pero se percibe un interés
indudable por realzar el culto a la imagen de la Virgen patrona, a la que se la va a
dotar de un ajuar muy digno, tal como refleja el inventario de 1757.

No obstante, el mayor culto iconico va a ser dirigido a una talla que se entroniza
en la capilla con la advocacion de Nuestra Sefiora de la Aurora, que se constata ya
en el citado inventario y que indudablemente ejerce una poderosa competencia a
la Virgen de los Remedios. De hecho, su ajuar es mucho mas rico y completo. Las
actas no hacen mencion expresa al culto a esta nueva talla, pero es previsible pensar
que fuera procesionada al igual que la de los Remedios, quiza en un cortejo de gala
del Rosario. De hecho, en el inventario figura un nuevo Simpecado bordado en oro.

Estas son las principales piezas del ajuar de ambas imagenes: tres rostrillos,
uno de la Aurora y dos de los Remedios, un Niflo pequeio de Nuestra Sefora de
la Aurora, un vestido de damasco negro, con 72 estrellas de plata de martillo, para

24  Ibidem, acta capitular de 27-2-1732.

187



La predicaciéon dominicana del Rosario. El Rosario... - Carlos José Romero Mensaque

la Cuaresma de la Aurora., manto de dicho vestido, también de damasco, con 129
estrellas de plata, dos jarras de 1o mismo y todo el guarnecido de punta de plata fina,
un vestido de tela de plata y oro a martillo de la Aurora, cuatro caidas de tafetan doble
negro, para las andas, una basquifia y manto de damasco negro con punta de oro, con
72 estrellas de plata de martillo una y otro, varios vestidos para las dos imagenes:
de tela blanca y naranjada, de persiana azul, de medio tapiz de color de porcelana,
de polonesa encarnada, de raso morado, de tist blanco, de verdegay de damasco, de
churrus azul y blanco, etc, una corona de plata guarnecida de piedras de colores de
Nuestra Sefiora de Aurora y otra imperial también de plata y varios rosarios®

Todo parece indicar que los cofrades han decidido plasmar en una imagen
distinta a la de su patrona la devocion al Rosario de la Aurora. El cortejo ha dado
origen a la advocacion, algo por lo demas muy comun en este tipo de hermandades
rosarianas. Lo cierto es que se relega a la Virgen de los Remedios, aunque se sigue
celebrando su festividad y una Novena de calle con el Rosario.

Junto a los cultos de la hermandad propiamente dichos, encontramos
referencias a la participacion de la hermandad en importantes eventos religiosos de
la villa anuales como la Procesion de la Batalla Naval organizada por la cofradia del
convento dominico de la Encarnacion y Mina®* y la Funcion del Santo Entierro en
la Colegial .’

4.3.4. Los cofrades: el clero implicado en la religiosidad popular y el papel de las mujeres
como mayordomas

Aunque parece que entre los primeros fundadores no figuraba ningun
eclesiastico, lo cierto es que el presbiterio de Zafra tiene un importante protagonismo
en la vida y el gobierno de la hermandad. Muchos fueron mayordomos. No obstante,
esto no significa de ningun modo un dirigismo clerical ni la intencién de reconducir
el impulso devocional hacia una religiosidad mas ortodoxa u oficial, por ejemplo,
uniéndola a la pastoral de la colegial. Al contrario: los mayordomos eclesidsticos
se implican en el instituto rosariano y asistencial y en las formas cofrades. Incluso
hay algunos pleitos con el clero de la colegial, en los que se sitiian claramente con
la hermandad.

No obstante, el cargo de referencia clerical era el de Capellan. Como ya
conocemos por las constituciones, era un empleo no facil por la enormidad de tareas
que debia desempefiar en el Rosario y en la asistencia en enfermedades y muertes y

25  Ibidem, Inventario de las alajas de Ntra Sra de los Remedios y de la Aurora que se le
entregan a Fernando Orellana, luego que se posesiond en la capilla dhas imagenes por el hermitafo.
20-12-1757.

26  Ibidem, acta capitular de 11-10-1748

27  Ibidem, acta capitular de 25-3-1786.

188



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 163-192 . ISSN 1130-5029

Portada de las constituciones de la Cofradia

189



La predicaciéon dominicana del Rosario. El Rosario... - Carlos José Romero Mensaque

porque actuaba también como mediador en caso de conflictos de los hermanos. Dos
capellanes ocupan toda la vida de la hermandad en esta centuria: Juan Vazquez Gago
(1730- 1753) y Juan Muiioz Cibantos (1753-1792), aunque ya este ultimo precisaba
a veces un auxiliar también presbitero.

Respecto a las mujeres, aunque las constituciones apenas las mencionan, lo
cierto es que estaban integradas como cofrades en la hermandad a efectos practicos,
participando en todos sus actos y cultos, salvo en el cortejo del rosario de la aurora.

Lo realmente novedoso es que las mujeres de la hermandad llegan a ser electas
mayordomas en varias ocasiones, incluso hay dos: Teresa Zamora y Ana Marin que
ostentan la primera mayordomia y en el afio 1805 son mujeres las dos mayordomas
electas.”® Como mayordomos segundos figuran Gaspara Daza (1787-1788), Catalina
de Salas (1797-1798), Ana Marin (1804-1805), Maria Josefa Romero Miralles
(1806-1807) y Narcisa Contreras (1807-1808).Sin embargo, aunque asi consta en las
actas, a nivel oficial los que constan como titulares son sus maridos, que firman por
ellas a modo de tutela legal.

Esto constituye todo un hito, porque la mujer no podia acceder a cargos
oficiales. Es evidente que la propia dindmica de la corporacion estaba por encima de
discriminaciones sociales y eclesiasticas. El clero de la cofradia no solo lo toleraba,
sino que compartieron mayordomia con ellas.

* Mi agradecimiento a D. José Maria Moreno, director del Archivo Municipal
de Zafra.

5. BIBLIOGRAFIA

Acta Sanctae Sedis necnon Magistrorum et Capitulorum Generalium Sacri Ordinis
Praedicatorum pro Societate SS. Rosarri (1891): 1309-1310. Lyon.

Brandi, Ambrosio (1625). Triunfo della gloriosa Vergine del santissimo Rosario,
celebrato in Roma la prima domenica dell anno santo 1625. Roma.

Centi, Tito S (1999). Il Venerabile Padre Timoteo Ricci, OP, primo istitutore del Rosario
perpetuo (1579-1643). Bologna: Associazione del Rosario Perpetuo.

Centi, Tito S (2007). Gli lllustrissimi del convento di San Domenico de Fiesole. Firenze:
Nerbini, p. 75- 101.

Coplas divinas y espirituales, en alaban¢a de Maria Santissima Nuestra Seiiora,
dirigidas a fervorizar la devocion de el Sanctissimo Rosario, explicando los quinze
misterios, en quinze flores, como vera el curioso lector (1697). Sevilla: Martin de
Hermosilla.

28  Ibidem, acta capitular 29-8-1805

190



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 163-192 . ISSN 1130-5029

Croche de Acufia, Francisco (s/a). Un “venerable” zafrense, el padre Melchor de Molina,
promotor de la devocion al Cristo del Rosario. Zafra.

Huerga, Alvaro (1992). Los Dominicos en Andalucia. Sevilla: Provincia Bética.

Larios Ramos (2004). Pedro de Santa Maria Ulloa, apostol del Rosario. Paz Castafio,
Herminio y Romero Mensaque (coords). Congreso Internacional del Rosario.
Actas. Sevilla: Ayuntamiento de Sevilla, p. 77-92.

Mira Caballos (2002). Hermandades y cofradias en Badajoz y su partido a finales de la
Edad Moderna. Badajoz: Junta de Extremadura.

Missanello, Calisto (1646) Regola e constitutioni, esserciti espirituali e ceremonie da
osservarsi dalle congregationi Compagnie del Rosario. Napoli: F. Savio.

Pardo Villar, Aureliano (1950). Escritores misticos gallegos: el venerable Fray Pedro de
Santa Maria de Ulloa. Cuadernos de Estudios Gallegos, n.15.

Romero Mensaque, Carlos (2015). Los grandes apostoles de la devocion del Rosario en
la Europa Moderna. Scripta de Maria, n. XII, p. 249-290.

Romero Mensaque, Carlos (2012). El fenomeno de los rosarios publicos en Espafia
durante la época moderna. Revista de Humanidades, n. 19, p. 87- 115.

Rubio Masa, Juan Carlos (2010). La imagen del Cristo del Rosario y el Cronista Oficial
de Zafra don Antonio Salazar. El problema de las fuentes historicas. Cuadernos de
Cafra. Estudios sobre la historia de Zafra y el estado de Zafra, n. VIII, p. 61-78.

Ulloa, Pedro de Santa Maria (1765). Arco iris de paz, Barcelona: en la Imprenta de Maria
Angela Marti viuda.

Vivas Tabero, Manuel (1901). Glorias de Zafra. Madrid: Madrid: Est. Tipografico
“Sucesores de Rivadeneyra”.

191






Nuevas noticias sobre la ruina y reconstruccion
de la iglesia del Real Convento de San Pablo de
Sevilla, segiin un manuscrito inédito de 1692-1708

José Roda Pena
Universidad de Sevilla






Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 193-232 . ISSN 1130-5029

Nuevas noticias sobre la ruina y reconstruccion de la
iglesia del Real Convento de San Pablo de Sevilla, segan un
manuscrito inédito de 1692-1708

New information about the ruin and reconstruction of
the church of the Royal Convent of San Pablo in Seville,
according to an unpublished manuscript of 1692-1708

José Roda Pefia
Universidad de Sevilla
roda@us.es

Recibido: 25 de noviembre de 2015
Aceptado: 21 de diciembre de 2015

Resumen

Estudio de las circunstancias en que se produjo la ruina de la antigua iglesia del
convento dominico de San Pablo el Real de Sevilla en 1691, y de los comienzos
de su inmediata reconstruccién en clave barroca por el arquitecto Leonardo de
Figueroa (1654-1730), en base a las noticias inéditas aportadas por un manuscrito
anénimo contemporaneo (1692-1708), conservado en el legado Montoto de la
Biblioteca Universitaria de Sevilla, que también nos ilustra sobre ciertos aspectos
devocionales y artisticos referidos a este desaparecido templo hispalense de la
Orden de Predicadores.

Palabras clave: Sevilla; Dominicos; San Pablo; Manuscrito; Barroco; Leonardo
de Figueroa

Abstract

Study of the circumstances in which there was the ruin of the old church of the
dominican convent of San Pablo el Real of Sevilla in 1691, and of the beginnings
of its immediate reconstruction in baroque language by the architect Leonardo
de Figueroa (1654-1730), based on the unpublished news contributed by an
anonymous contemporary manuscript (1692-1708), preserved in the Montoto
legacy of the University Library in Seville, which also illustrates us about certain
devotional and artistic aspects related to this disappeared sevillian temple of the
Order of Preachers.

Keywords: Seville; Dominicans; San Pablo; Manuscript; Baroque; Leonardo de
Figueroa.

195



Nuevas noticias sobre la ruina y reconstruccion de la iglesia. . José Roda Penia

Para citar este articulo: Roda Peiia, José (2016). Nuevas noticias sobre la ruina
y reconstruccion de la iglesia del Real Convento de San Pablo de Sevilla, segtin
un manuscrito inédito de 1692-1708. Revista de Humanidades, n. 27, p. 193-232,
ISSN 1130-5029 (ISSN-e 2340-8995).

SUMARIO: 1. Introduccion. 2. Notas sobre la iglesia medieval del convento de
San Pablo el Real de Sevilla. 3. Reparos en la iglesia de San Pablo y la ruina
de 1691. 4. La reconstruccion barroca de la iglesia conventual de San Pablo. 5.
Bibliografia. 6. Apéndice documental.

1. INTRODUCCION

En el legado Montoto de la Biblioteca Universitaria de Sevilla' se conserva
un manuscrito de seis hojas en papel verjurado con este encabezamiento: Fabrica
del Templo del/ Real Convento de S". Pablo de esta Ciudad de/ Sevilla® (Fig. 1).
Habiéndose digitalizado recientemente, su caracter inédito y el interés de su
contenido para la historia de la construccion de tan emblematico edificio del barroco
sevillano, me han llevado a estudiarlo y a transcribirlo de manera integra en el
apéndice documental que figura al final de este trabajo. Se trata, evidentemente, de
un cuadernillo que ha sido extraido de un volumen de mayor envergadura, pues el
texto se inicia en el folio 365 recto, segun se registra en su esquina superior derecha,
y se prolonga hasta el 369 vuelto, advirtiéndose que la numeracion de la hoja 367 se
halla duplicada. Quizas, ese libro del que hablamos, hoy en paradero desconocido,
pueda corresponderse con uno que Justino Matute y Gaviria (1764-1830) alcanz6 a
contemplar en el archivo del convento de San Pablo, y que segin ¢1 habia sido escrito
a comienzos del siglo XVIII, conteniendo “memorias historicas” pertenecientes al
citado cenobio de la Orden de Predicadores (Matute y Gaviria, 1888: 283).

Aunque desconocemos la autoria del manuscrito, el tono general en que se
encuentra redactado, el conocimiento de primera mano que demuestra de los
acontecimientos que describe y el hecho de deslizarse alguna férmula del tipo
“Nuestro gran Patriarcha, y Padre Santo Domingo de Guzman” (f. 368v)?, invitan a
considerar que se tratara de alguno de los frailes dominicos del propio convento de
San Pablo. Lo que si podemos asegurar es que fue escrito por una misma mano, en su
mayor parte (ff. 365r-369r) “por los ultimos meses del aiio de 1692, acompaiiandose

1 Dicho legado, integrado por una parte de la biblioteca y archivo de la familia Montoto,
ingres6 en noviembre de 1983 en la Biblioteca Universitaria de Sevilla por donacion de Luis Alfonso
Montoto Pacheco. La descripcion general y valoracion de este heterogéneo fondo, constituido por un
total de 5.722 entradas —de las que 4.850 corresponden a libros, folletos, revistas y recortes de prensa,
y las 872 restantes a manuscritos—, ha sido abordada por Marta Palenque (2013).

2 Biblioteca Universitaria de Sevilla (BUS). Sign: A Mont. Ms. C26/1 (13b). Su acceso en red:
http://fondosdigitales.us.es/fondos/libros/5520/2/fabrica-del-templo-del-real-convento-de-san-pablo-
en-esta-ciudad-de-sevilla-manuscrito/

3 Enadelante, acompafiaremos las citas textuales extraidas del manuscrito de su correspondiente
foliacion.

196



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 193-232 . ISSN 1130-5029

— — —

‘ﬁéf&c&dd Tompl

fﬂiﬂmdwwé 2 Cinds a.b
Scnillas

639{ Bl Comenrs K PRSG L d & Olliihsi B
!A‘:ﬁnd’d’;{dm% 9 del/zmn.r mjm/amjmrﬁ,
f,gf:lju# i AR /&;‘g paine :'w co% mﬂﬁ(u”rm;ﬂr(‘h fde
’inM j/a’g n:&a;n agﬂ Jit, 18 pwd% awjm”
t‘.-‘f v’r&{; .’H-Ay@, da e :‘:mm ) .&enﬂé’ﬁ! 7:«%“0’
"’f“"""" dﬁé‘;{fﬁ;‘{ﬂﬂ e Senifla,
rﬁtb : m:hf Ji‘;sm:-{e 7 n(utll*} 2-‘&
i e 14 ,,:,,.,4 A sl é'

pn’ aces mk SE m rmm
@kﬁ‘& e & 7 F f‘:‘“ ‘5 -a:au(oad;”,ﬁ

Chualisee ¢ Gféwoﬂﬂnh Lo n m» nwwa"' A (e s presRd
(f;mv-fw fuc drr.ur P ;:‘ﬁb’»m .J; o e s enle fobodas
éé‘fuca# Jin Jn/)ﬁffmya - rma/xf: namai a“‘ﬁ*‘
manes, Foncer " hooin ; ypovei slniloce Comailenss,
72 uasfr/'m a-; ,&Wm P fgi‘{ anrn zum-
-e’rr{m EniA mmuﬁw an mué/gm tilag Penian ., /
SE 7EEb e Py mssiAas Sen l-dm: we a)'ﬂ& Jf”d?k‘dﬂr
Pb&frhmn 4:11/ %;{ f r.rm 221 s gped GE; HaAYE, etﬁuv
_ G{:I b nsouns-lodor Meros Jafimﬁr. 5 i fsfawd:%
j”m: {"f! dgd; c{.uaé évi s 4 ru‘% ené:jm cafesn
ton /& riina [m v@(a e %n%) 2L £ »ifto yecons.
r:é / mt; A A entty qHe th belw
En m:mum ﬁunyﬂa/ a frbriear £ ”" ?BJ
G?mcmh pree en ::w: a:m‘r Aol Mf/ﬁ“’ ;m
s e Pian W.{f@,&. .&' i @mﬁieﬁ
ma m m'yuf m»‘m& mcfu#/ﬁ”?y‘ ?w ezt i
m/ -é/ ﬁm Tods sovecdle 43l My y 12 AL e o
m mp;;ym ;:au(ﬂ Px j&{?a‘d: é&'b’
}# v ﬂe{m u lsmw ante qw an d;ﬁé;&}d&ﬂﬂ

ﬁ.f

Fig. 1. BUS. Sign: A Mont. Ms. C26/1 (13b). Fabrica del Templo del Real Convento de Sn. Pablo de
esta Ciudad de Sevilla, f. 365r.

197



Nuevas noticias sobre la ruina y reconstruccion de la iglesia. . José Roda Penia

de dos breves adiciones que se agregaron a mediados de 1707 (f. 369r) y el 2 de
mayo de 1708 (f. 369r-v) (Fig. 2).

Comienza el relato por recordarnos lo que todas las fuentes, manuscritas e
impresas, venian sefialando a proposito de la antigiiedad del convento de San Pablo,
adjudicandose su fundacion a fines de 1248 o comienzos de 1249 al santo rey
Fernando 111, asi como la donacion en 1255, por parte de su hijo Alfonso X el Sabio,
del sitio en que venian morando los frailes de Santo Domingo, cerca de la Puerta
de Triana, en la collacion de Santa Maria Magdalena, “de que tienen un Privilegio
que refieren los Autores de las Historias de Sevilla” (f. 365r); prueba de esto tltimo,
es que su tenor literal ya fue reproducido por Alonso Morgado en 1587 (Morgado,
1587: 132v).

Este convento de San Pablo el Real de Sevilla, que fue el segundo de la Orden
de Predicadores en erigirse en tierras andaluzas —tras el de San Pablo de Cordoba,
fundado en 1236—, pronto habria de convertirse, como lo reconocen todos los
historiadores, en el principal de la Provincia de Andalucia por su volumen fisico,
significacion histérica —con su determinante papel en la instauracion del Santo Oficio
de la Inquisicion en 1478 y como primera sede de su tribunal (Gonzélez de Caldas
Méndez, 1991: 63; Larios Ramos, 2005: 100-108)—, nutrida comunidad religiosa
y prestigio intelectual de sus miembros, categoria docente como centro académico
y proyeccion evangelizadora en América y Filipinas, con el conocido hito de la
consagracion en su iglesia de fray Bartolomé de las Casas como obispo de Chiapas
en 1544 (Huerga, 1992: 245-246). Respecto a su magnificencia arquitectonica, baste
evocar la profunda impresion que su visita, alla por 1705, causé en el dominico
francés Jean-Baptiste Labat (1663-1738), quien afirmd que més que convento, parecia
convenirle mejor la consideracion de ciudad, y que su iglesia era mas grande que la
de San Eustaquio de Paris (Labat, 1730: t. I, 365). “Los dias oscuros y tristes de San
Pablo de Sevilla”, como escribe Alvaro Huerga, llegaron con el siglo XIX, cuando
“el convento fue invadido una y otra vez, saqueado a mansalva, momentaneamente
recuperado y, en fin, suprimido y desamortizado” (Huerga, 1992: 247), acogiendo su
templo la parroquialidad de Santa Maria Magdalena en 1848 —y asi contintia hasta
hoy, al tiempo que la capilla de Nuestra Sefiora de la Antigua y Siete Dolores, situada
otrora en el compas, sirve desde 1939 de sede candnica de la Cofradia de Montserrat—,
y viendo destruidos los tltimos vestigios de sus dependencias conventuales en pleno
siglo XX.

2. NOTAS SOBRE LA IGLESIA MEDIEVAL DEL CONVENTO DE
SAN PABLO EL REAL DE SEVILLA

Los cronistas de la ciudad de Sevilla y del propio convento dominico de San
Pablo, incluido el anénimo autor de nuestro manuscrito, aseguran que su primitiva
iglesia se quemo en tiempos del rey Pedro I de Castilla, siendo reconstruida sobre

198



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 193-232 . ISSN 1130-5029

‘-.hé ik i b
—? b Aa'; W Laita o dods {/%&1}03
- p.-fnm P (M »,c Jr Bt s w&uﬁzw-ww
;?ima:t; {:-&5-« o ﬁ’m & & Rinera, %J’m
;, 2( e il o fmnhﬁ. i o mmaw&j,{,m“,u
c&?“

g ‘ﬂ:fma;km ,:?.w;;mv
mn

e ﬂ' m»p” ,5 fﬁ'w"c"
m *”"’ é' ""“?"’f‘iy/d“% ?m?wt .é iyt peri ek
e o s Ll Senitiman o' G by g e
w’ 2o ﬁ— AT .:m-‘.: o ol Gments , o s W&’&
Ma Je dger ettt ﬁ/@.a; & ix dh o oIk u:-M}n)__
3 . 5 3
@g&; nm?m', T B0 L1CIT S i (:rv oW ,.:t_,g,,
Mﬁ/m Ded ,{,.,ﬁ 2 Ma-o &1es,
f?é! Mt&.ﬁ.m Jl' eap, é;!!x”' ,g'f’m gf ‘r,nmi

v, #ﬁ"f‘ e/ ’{‘3*’ ‘('l*‘i*"v }’:Vr?ﬁ:}afn e :,Jr; .1.;'9,:,; e
i & Gg{ﬂu\ afuﬁﬂdaj Yodad a hE

md‘& fm w‘?a‘mig AR
MJ» i 810 1 o puen i o rrmw ,yu-umr n ek dat
mﬁ dein Gudnd gpd’a PLRpr fel B entae ened, ¢b
mi%! Z‘H ﬁ( wiu §re M euadh‘ /ﬂ '@?ﬂ'}ﬂ , o Mﬁw
saken Lav agriis »f.-wd'ym al B, hufm  dint :lﬁr ru.«fa,d !rs

y;fmng I oL T g‘g,‘, ,,._Q. #mn Tenes aﬂ ob B M.go

i CE i n-n‘r I,‘I g £ ;m :MG!{¢ sinfrng f u"! flz-m;..
i j- (Jrei 4 wbreden wmm aing "gE Dnmdlay T Gy datsned
;mm ‘?ﬁ JM éﬂ P (Iwﬂ’ﬁd M?ﬂ‘s e S niels

&

J‘u

Fig. 2. Fabrica del Templo del Real Convento de Sn. Pablo de esta Ciudad de Sevilla, f. 369r.

199



Nuevas noticias sobre la ruina y reconstruccion de la iglesia. . José Roda Penia

aquel mismo solar gracias, en buena medida, a la munificencia de este monarca. Pero
ademas, tanto fray Francisco Ramirez de Solérzano en su Historia del Santo, y Real
Convento de S. Pablo de Sevilla de la orden del glorioso patriarcha Santo Domingo
de la provingia del Andalugia que terminé de redactar en 1625 (Fig. 3), como Diego
Ortiz de Zuniga en sus Anales eclesiasticos y seculares de la Muy Noble y Muy
Leal ciudad de Sevilla publicados en 1677°, nos hablan de un segundo quebranto
del templo, sin especificar su fecha®. Quizas los dos se estuvieran refiriendo a las
devastadoras consecuencias del tremendo seismo que se dejo sentir en Sevilla
durante la mafiana del Viernes Santo 5 de abril de 1504, acompanado de vientos
y tormentas “que arrancaban los arboles, y arrebataban como débiles fragmentos
grandes pedazos de edificios”, y con un temblor de tierra de tal estremecimiento “que
parecio6 no podia quedar edificio enhiesto, porque a todos se miraba dar tales vayvenes,
que a cada uno se rezelaba total ruina”, de manera que cayeron torres y miradores de
iglesias y palacios, se desplomaron multitud de casas, se abrieron numerosas grietas
en el “fortisimo” inmueble catedralicio, se hundi6 la techumbre del templo conventual
de San Francisco y “en el de San Pablo la mayor parte” de la misma (Ortiz de Zuiiga,
1796: t. 111, 192-193).

Por consiguiente, y respecto a la iglesia del convento de San Pablo, los mayores
destrozos se cernieron sobre sus cubiertas, ayudando en la reconstruccion —en palabras
de Ramirez de Solérzano— “los maiores cavalleros de Sevilla dando con pechos
francos y mano generosa lo negessario para edificio tan sumptuoso. Sefialaronse
en esta obra los Roelas, Sandovales, Ortizes, Ctiligas, Guzmanes, Tellos, Riberas,
Marmolejos, Santillanes, Medinas, Segarras, Casaus y otros nobles cavalleros” (f.
35r). En gratificacion de su liberal piedad, sustanciada en las copiosas limosnas que
entregaron, “‘se pusieron las armas de sus principales linajes en partes de su techumbre,
en que aun algunas se divisan” (Ortiz de Zufiga, 1796: t. V, 8). Asi lo corrobora el
redactor del manuscrito que analizamos, cuando asegura que “Y en las tabicas que
avia de una biga a otra en el enmaderado de la Iglesia en todas sus tres naves estaban
pintadas las armas de los Cavalleros de Sevilla, que se percebian mui bien desde el
suelo, y oy se an visto en las que caieron con la ruina (que abajo se referird) y yo las
e visto y reconocido; lo qual da a entender que pintaron alli sus armas en memoria

4 Este manuscrito, cuyo encabezamiento completo reza asi: Historia del Santo, y Real Convento
de S. Pablo de Sevilla de la orden del glorioso patriarcha Santo Domingo de la provingia del Andalugia
dedicada a la muy noble y muy leal ¢iudad de Sevilla. Escribiola el padre presentado fr. Francisco
Ramirez de Solér¢ano hijo del dicho convento, calificador del sancto officio en el tribunal de la ¢iudad
de Llerena, se conserva inédito en el Archivo Historico de la Provincia Dominicana de Andalucia, con
sede en el convento de Santo Tomas de Sevilla, con la siguiente signatura: FR, AHPDA, 9/12. Acceso
en red: http://archivoweb.carm.es/archivoGeneral/arg.muestra_detalle?idses=0&pref 1id=3791239. En
el texto lo citaremos con la foliacién que corresponda.

5  Estos Anales iran citados en adelante por su edicion de 1795-1796.

6 Ramirez de Solorzano refiere que la iglesia “que labr6 el Rei don Pedro se quemoé por
descuido, o no se acabo perfectamente (que uno y otro se platica)” (f. 35r), mientras que Ortiz de Zufiiga
se limita a sefialar que “otra ruina se sabe haber padecido este templo” (t. V, p. 8).

200



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 193-232 . ISSN 1130-5029

Fig. 3. Portada de la Historia del Santo, y Real Convento de S. Pablo de Sevilla, escrita por fray
Francisco Ramirez de Solérzano. FR, AHPDA, 9/12.




Nuevas noticias sobre la ruina y reconstruccion de la iglesia. . José Roda Penia

de aver ayudado a fabricar la Iglesia, o el Convento las puso en agradecimiento del
beneficio” (f. 365r). Afiade que junto a esos escudos nobiliarios podia distinguirse
también el de la Orden de Predicadores, esto es, la cruz flordelisada sobre campo de
plata (blanco) y sable (negro) —en alusion a los dos colores que conforman el habito
dominicano—, pero plasmada esta tltima con la particularidad de “que era la mitad
de la Cruz al lado derecho toda blanca, y la del lado isquierdo toda negra, con mui
poca buelta en lo floreado dellas, y yo las vide en dichas tabicas antes que cayese la
Iglesia, y después las e visto en el suelo donde las e reconocido; y por curiosidad e
ydo a ver otro exemplar de un libro impreso el afio de 1489 donde estan las armas
de la orden de Santo Domingo, y es su forma mui diferente, con que esto también
califica la antigiiedad y se reconoce se pintaban assi en aquel tiempo mas de ciento y
treinta afios antes que se imprimiese este libro” (f. 365r-v).

Este altimo comentario nos hace ver que €l creia, con evidente error, que las
armaduras con que se cubrian las tres naves de la iglesia de San Pablo antes de la
ruina de 1691 se remontaban a la época de Pedro I, desconociendo que en realidad
se habian ensamblado tras el terremoto de 1504. En realidad, nuestro autor siempre
defiende “que la reedificacion desta Iglesia se hizo por los Cavalleros sevillanos en
tiempo del Rey D. Pedro”, sin apuntar nunca hacia una posterior reconstruccion,
total o parcial, que no fuera la de finales del siglo X VII. Detalla las huellas materiales
y los vestigios devocionales procedentes de aquel reinado que persistian en el templo
de San Pablo, otorgando particular preponderancia a la imagen gotica de Nuestra
Sefiora de las Fiebres, por la que ya habia sentido una gran devocion el infante
Felipe de Castilla (1292-1327), concediendo muchas dadivas a su convento en 1324,
y a la que se habia encomendado Pedro I (1334-1369) para recuperarse de la grave
enfermedad que le aquejaba en agosto de 1350, sanando milagrosamente. En accion
de gracias, segun indica Ortiz de Zuniga —a quien el autor del manuscrito invoca
expresamente como autoridad a la que sigue en este punto (f. 366r)—, el monarca
ofrecio a esta efigie mariana “un bulto suyo de plata, que deshecho después por el
Convento, puso en su lugar otro de talla, que atn se ve al pie de la imagen, cuya
capilla y patronato es de los Caballeros Medinas de la Magdalena, dotada en el afio
de 1490 por Dofia Maria Cegarra, viuda de Fernando de Medina Nuncibay, Alcayde
del castillo de Lebrixa y del de Triana, y madre de Francisco de Medina Nuncibay,
Alcayde de Melilla” (Ortiz de Zuiiga, 1795:t. 11, 66 y 126 y t. V, 8).

La descripcion que nos brinda el manuscrito de esta escultura exenta de Pedro
I —en piedra o en madera, si nos atenemos al apelativo de “talla” que le aplicaba el
analista, y posiblemente policromada—, es del mayor interés, pues hasta ahora ni
ésta ni el anterior bulto argénteo se habian incorporado al repertorio iconografico
—conservado o no— del citado monarca castellano (Comez Ramos, 2006: 61-80;
2007), tratandose de “una figura de un Rey con sus ropas antiguas, como las usaban
los Reyes Godos, con su corona en la cabeza, hincado de rodillas, que su hechura
y forma de Architectura denota mucha antigliedad”, aunque ciertamente no se
determina en qué momento concreto sustituyo al precedente bulto de plata, personal

202



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 193-232 . ISSN 1130-5029

exvoto del monarca en gratitud a la imagen de la Virgen que le habia librado “de
unas fiebres que tubo estando en Sevilla que le pusieron en gran peligro de la vida,
de donde parece devid de tomar el nombre’, siendo assi (que como aseguran algunos
Religiosos antiguos de aquel convento, que oy viven, y lo oieron a los otros mas
ancianos) se llamaba Nuestra Sefiora de las Animas, y lo da a entender la costumbre
de aquella comunidad, de cantarse en aquel altar todos los lunes la Missa de las
Animas” (f. 365v). El caso es que ni la escultura genuflexa del rey ni la de la Virgen
de las Fiebres sobrevivieron al desplome del templo en 1691, sabiéndose que la
segunda, que estaba ejecutada en barro cocido, quedo destrozada, de manera que en
la nueva iglesia “se puso una del mismo tamario en el propio lugar con el titulo de
nuestra Sefiora de la Consolacién” (Ortiz de Zuaniga, 1796: t. V, 13-14)%. Esta tltima
parece corresponderse con la excelente escultura renacentista de talla completa de la
Virgen con el Nifio que se viene atribuyendo certeramente a Juan Bautista Vazquez
“el Viejo” (c. 1565), siendo rebautizada con la afieja advocacion de las Fiebres ya
iniciado el siglo XX (Fig. 4).

Si al creciente fervor de Pedro I por la imagen de Nuestra Sefiora de las Fiebres
le unimos el hecho de que su confesor, el dominico fray Pedro Ortiz, se convirtio en
prior del convento hispalense de San Pablo, nada tiene de extrafo el que este tltimo,
junto a su hermano Diego —que era mayordomo del rey y marcador de la Casa de
la Moneda—, le suplicaran, a fines de 1353, que amparase aquella casa, tan pobre de
medios temporales, cuando su templo quedé muy malparado a consecuencia de un
“incendio mal reprimido”. El resultado es que lo favoreceria con “largas limosnas”
que hicieron posible, segun vimos, su reconstruccion (Ortiz de Zuiiiga, 1795: t. 11,
135-136). Ambos hermanos, Pedro y Diego Ortiz, fueron enterrados en medio del
crucero de esta iglesia de San Pablo el Real, contando su sepultura con una losa
de marmol negro, “y uno de dos bultos que tiene de baxo relieve, casi deshecho
del continuo hollar, manifiesta el habito de Santo Domingo... Veense en la orla
ochos Escudos de bronce, con las Armas de Ortiz, Luzero, y rosas embebidos en
la piedra” (Ortiz de Zudiga, 1670: 15), pudiéndose leer esta inscripcion: “ESTA
SEPOLTURA ES DE FRAY PEDRO ORTIZ, CONFESSOR QUE FUE DE EL
REY DON PEDRO, Y DE DIEGO ORTIZ MARCADOR, SU HERMANO, QUE
LA MANDO FAZER EN EL ANO DE LA SEGUNDA MORTANDAD, QUE FUE
EN VERANO, ERA DE 1401 ANOS”, que se corresponde con el de 1363 (Ortiz de
Zuniga, 1796: t. V, 7)°. Agreguemos, en fin, que en el testamento que el rey Pedro |

7 Nosrecuerda Ortiz de Zufiiga que “Este fue el afio que llamé Espaiia de la primera mortandad
en aquellos tiempos, por la mucha gente que acabd, primero la peste, luego ardientes fiebres, de no
menor malignidad, en ellas con maravillas acredité de nuevo la advocacion aquel sagrado simulacro de
la Virgen Maria” (Ortiz de Zuiiiga, 1795: t. 11, 126).

8 La cita corresponde a una de las correcciones y adiciones que a finales del siglo XVIII
introdujo Antonio Maria Espinosa y Carcel en la nueva edicion de los Anales de Ortiz de Ziniga.

9 Justino Matute no cree que el letrero de dicha piedra sepulcral —que no se conservo en el
pavimento de la nueva iglesia barroca— se pusiera en la era de 1401 (afio 1363), “porque lo repugna

203



Nuevas noticias sobre la ruina y reconstruccion de la iglesia. . José Roda Pefia

Fig. 4. Juan Bautista Vazquez “el Viejo” (atribucion). Virgen de las Fiebres. Hacia 1565. Parroquia de
Santa Maria Magdalena, Sevilla.




Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 193-232 . ISSN 1130-5029

otorg6 en Sevilla el 18 de noviembre de 1362, dejo “para la obra del Monasterio de
los Frailes predicadores de Sant Pablo de Sevilla quinientas doblas” aunque, como
indicara el profesor Angulo, “la palabra obra se puede interpretar como fabrica o
como obra en ejecucion” (Angulo Ifiguez, 1932: 13).

El autor del manuscrito que es objeto de nuestra atencion se percata de la
persistencia de una serie de vestigios arquitectonicos en la iglesia de San Pablo,
que daban cuenta de la vetusta antigiiedad de su construccion medieval. Asi, en el
muro del lado de la epistola, esto es, el que daba al compas del convento, atisba
cerca de la portada por la que se accedia al templo, una “sefial de puerta, que devia
comunicarse con algun portico, cuya pequefiez denota ser este género de fabrica
el que se usaba en aquellos tiempos inmediatos a la restauracion de la Ciudad”,
habiéndose cegado “por ocasion de nuebas obras hechas en la Iglesia” (f. 366r). Lo
cierto es que en ese muro del que habla, en los extremos del tramo correspondiente
a la actual capilla sacramental —a uno y otro lado del retablo ceramico del Cristo del
Calvario—, aparecen encastrados dos arcos de ladrillo ligeramente apuntados, que
debieron corresponderse con sendas puertas, tapiadas después. También podemos
identificar “las pequenas ventanas que hazia esta parte se miran en la misma pared,
que era lo que entonces se usaba” con las dos parejas que se sitlian a eje sobre los
citados arcos, conservandose integras las dispuestas a mayor altura, y cuya fisonomia
mudéjar la pregonan sus respectivos arcos latericios de herradura encuadrados por
alfices, que vienen a enmarcar sus estrechos y alargados vanos, ya sellados (Fig. 5).
Especialmente interesante me parece su testimonio respecto a que en el muro del lado
del evangelio del templo, es decir, el que comunicaba con el claustro conventual, se
habian dispuesto confesionarios en los arcosolios ojivales —’que hazian punta, como
se labraba en lo antiguo”, donde anteriormente se habian cobijado altares, y que
aquel paramento se veia adornado de “pintura al fresco, o temple en la pared, que
era la que entonces se usaba, y todo ello denota muchissima antigiiedad” (f. 366r).

Todo ello contrastaba abiertamente con otros elementos y espacios de la iglesia
que atinadamente considera procedentes de reformas posteriores; por ejemplo, la
“Venera, o medio circulo donde estaba el Retablo de la capilla mayor, se conoce
claramente que es labrado después, porque toda esta obra es independiente de la
capilla mayor” (f. 366r-v). Y efectivamente era asi, pues aun manteniéndose el
abside poligonal de la cabecera —como también se hizo después de la reedificacion

el lenguaje de ella misma. Me parece que se pondria doscientos afios después, cuando florecio en este
convento el P. Mtro. Fr. Vicente Ortiz, Prior de él muchas veces y Provincial de esta Provincia dos
veces por lo menos” (Matute y Gaviria, 1888: 284). Esta misma noticia se la habia transmitido Matute
a Antonio Maria Espinosa y Cércel, que se le anticip6 al publicarla en las correcciones a los Anales
de Ortiz de Zufiiga (1796: t. V, 13). En cualquier caso, debe adelantarse la cronologia adjudicada por
ambos a fray Vicente Ortiz, quien fue por primera vez prior de San Pablo en 1510, “fue este padre
de linage muy noble, de los ortices y guzmanes de Sevilla fundadores del maiorazgo de Palomares,
cuio sepulchro esta en el crugero de la yglesia del convento junto a la reja de la capilla mayor”, como
testimonia Ramirez de Solérzano en su manuscrito (f. 59r).

205



Nuevas noticias sobre la ruina y reconstruccion de la iglesia. . José Roda Pefia

Y

Fig. 5. Exterior de la capilla de la Virgen del Rosario (actual sacramental) de la iglesia del

extinguido convento de San Pablo de Sevilla, con vestigios arquitecténicos mudéjares.

barroca—, sabemos que tras la muerte en Sevilla del III conde de Urefia don Pedro
Girén y Velasco el 25 de abril de 1531, “fue enterrado en la capilla mayor del Convento
de San Pablo, que labro y dotd Dofia Mencia de Guzman su muger. .. y por esto se ven
las armas de Velasco con las de Giron y Guzman en la capilla mayor de San Pablo”
(Ortiz de Zuniga, 1796: t. 111, 364)°. Se complementa esta informacion con la que nos
proporciona Ramirez de Soldérzano en su manuscrito: “imitando a sus Reyes algunos
sefores y cavalleros desta ciudad y reinos an dado limosnas y hecho buenas obras
al convento de S. Pablo. Los primeros que se offrecen a la memoria como cada dia
a los ojos sus sepulchros son los illustrissimos sefiores don Pedro Girdén y dona
Mengia de Guzman, condes de Urena... fueron él y la condesa dofia Mencia muy

10 Enun momento posterior de sus Anales (1796: t. V, 8), Ortiz de Ziniga introdujo una errata
en la fecha de la muerte de don Pedro Girdn, situandola en 1521, desliz que recogi6 después Angulo
(1932: 14), equivocandose ademas al datar en ese afio la construccion de la capilla mayor de la iglesia
de San Pablo.

206



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 193-232 . ISSN 1130-5029

afficionados al convento de S. Pablo, reedificaron la yglesia mayor' del templo,
tomaronla para su entierro y dotaron en 200 ducados de renta cada afio, higieron
retablo y reja en la capilla'?, y para su ornato y servigio dieron a la sacristia muchos
ternos, y ornamentos, y muchas piecas ricas de oro y plata con obligagion de giertas
capellanias. Estan enterrados en la boveda de su capilla” (ff. 32v-33r)".

Sendos documentos permiten afirmar que esa obra en el presbiterio se simultane6
con dos actuaciones edilicias de canteria, promovidas y sufragadas por la comunidad
dominica de San Pablo, referidas al nuevo crucero de la iglesia y al campanario que
se alzo sobre la capilla mayor “que agora se haze”, las cuales se contrataron con
el arquitecto Martin de Gainza el 30 de septiembre de 1542 y el 27 de febrero de
1543, respectivamente (Hernandez Diaz, 1933: 6)'“. El airoso perfil de aquella torre,
despuntando sobre la capilla mayor y las tres naves del templo de San Pablo, aparece
reflejado en numerosas vistas panoramicas de la ciudad que se grabaron o pintaron
durante la segunda mitad del siglo XVI y la siguiente centuria, siendo dos de los
ejemplos mas tempranos y valiosos la estampa abierta segtin disefio de Joris Hoefnagel
(c. 1565), que apareci6 impresa en el tomo I del Civitates Orbis Terrarum de Georg
Braun y Frans Hogenberg, publicado en 1572 (Fig. 6); y el dibujo a pluma de Anton van
den Wyngaerde, fechable en 1567, que se conserva en el Victoria and Albert Museum
de Londres (Cabra Loredo, 1988: 60-63, 76-78).

La escueta pero bastante precisa descripcion que nuestro manuscrito ofrece de
la iglesia de San Pablo, antes de su hundimiento en 1691, confirma algunas sospechas
y solventa algunas dudas suscitadas en la historiografia artistica sobre su verdadera
configuracion estructural. Desde luego, tal como figura representado en las ya aludidas
vistas corograficas de Sevilla, y lo afirmara Angulo en contra de la opinion de Torres

11 Capilla mayor, quiere decir en realidad.

12 El profesor Hernandez Diaz se confundi6 al fechar la muerte del III conde de Urefia en
1591, extrayendo en consecuencia la errénea conclusion de que el retablo mayor de la iglesia de San
Pablo que concertaron en 1577 Juan Bautista Vazquez “el Viejo” y Miguel Adan habia sido patrocinado
por tales patronos (Hernandez Diaz, 1980: 211).

13 Mas adelante, Ramirez de Solorzano anade que durante el priorato del padre maestro fray
Roque de Villafranca (1615-1618), “puso la capilla mayor en la bellega y magestad que tiene, obro la
Reja y comengd a traer materiales para labrar sacristia, si bien no prosigui6 esta obra porque la impidié
un provingial por fines que yo no supe” (ff. 81v-82r).

14 Elpriory frailes del convento de San Pablo se concertaron con Martin de Gainza para labrar
“el cruzero de la iglesia junto a la capilla mayor... ¢ de lo fazer de buena obra de canteria del puerto
de santa maria del altura de la capilla mayor”, antes de fin de marzo de 1543 y por un precio de 400
ducados. De seguro que Gainza cumpliria escrupulosamente su compromiso, pues el 27 de febrero de
este ultimo afio volvia a convenirse con esta comunidad dominica para “fazer en el dicho monasterio
encima de la capilla mayor que agora se haze un campanario de piedra de canteria de las canteras de
santiago. .. el qual daré acabado para pascua florida. .. deste afio en que se ponga una campana grande. ..
¢ para pascua de espiritu santo... deste dicho afilo me obligo de lo dar todo acabado... dandome 40.000
maravedis”.

207



Nuevas noticias sobre la ruina y reconstruccion de la iglesia. . José Roda Pefia

e % M -— i -
Fig. 6. Joris Hoefnagel. Vista de Sevilla (detalle). Dibujo de hacia 1565, impreso en 1572
en el tomo I del Civitates Orbis Terrarum de Georg Braun y Frans Hogenberg.

Balbas®, “el cuerpo de la Iglesia estaba repartido en tres naves, la de en medio espaciosa
y capaz, y las dos de los lados correspondientes de menor anchura, con mui poca luz por
la cortedad de las ventanas, y todas cubiertas de madera de pino de segura, bien altas y

15 Angulo tenia claro que “el cuerpo del templo medieval era de tres naves”, mientras que
Torres Balbas estimaba que era iglesia de nave unica (Angulo fﬁiguez, 1932,16; Torres Balbas, 1952:
223).

208



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 193-232 . ISSN 1130-5029

desahogadas, cuia labor y enmaderado dezia con el de algunas Iglesias Parrochiales
de esta Ciudad, que es tradicion en Sevilla, que dicho Rey D. Pedro labré de nuebo, o
reedifico, en penitencia que le dieron para absolberlo de unas censuras que le notisio
un Legado del Papa, a quien el dicho Rey, siguiendo su natural intrépido, traté mal,
lo qual corrobora la redificacion deste templo de San Pablo en su tiempo, siendo la
labor deste igual a la de las otras Parrochias, y la que en su tiempo se usaba” (f. 366v).

Mayor trascendencia tiene la aseveracion de que el templo contaba con un
crucero “con quatro capillas, dos a un lado, y dos a otro [de la capilla mayor], y
la de Nuestra Sefiora de las Fiebres, que hazia testero a un lado, y otra que al otro
le correspondia del Gloriosissimo Patriarcha Santo Domingo, era labrado todo de
canteria, mui alto, y espacioso, y todo con bastante claridad” (f. 366v). Esta referencia
acaba con las especulaciones acerca de como estaba conformada la cabecera del
viejo edificio medieval, cuya disposicion, segiin puede comprobarse, se respeto en la
posterior iglesia barroca, a cuyo amplio crucero se abren el prolongado presbiterio
escoltado por dos capillas a cada lado; bien es cierto que donde ahora hay parejas
de altares con retablos, en los extremos del transepto, entonces habia sendas capillas
dedicadas respectivamente a la Virgen de las Fiebres y al patriarca Santo Domingo
de Guzman'. Angulo, que ya consideraba verosimil la existencia de esa “planta de
la cabecera con sus cinco capillas abiertas al crucero” en el primitivo templo de San
Pablo o en el reconstruido en tiempos de Pedro I, observa que tiene sus antecedentes
en las iglesias de los monasterios cistercienses espafioles de Santa Maria de la Huerta
(Soria), Santa Maria de las Huelgas (Burgos), Santes Creus (Tarragona) o Santa
Maria de la Oliva (Navarra), de la segunda mitad del siglo XII, o el de Santa Maria
de Matallana (Valladolid), ya en el XIII (Angulo [iiiguez, 1932: 14-15).

A los pies de la iglesia de San Pablo de Sevilla, siguiendo la resefia que nos
brinda nuestro manuscrito, se localizaba el coro bajo, con “su bobeda de canteria,
reedificado a lo moderno, hermoseado con adornos de altar, pinturas, y azulejos, y
reja, que le hazian mui vistoso, y sobre ¢l caia el alto con su silleria a lo moderno
de caoba y ciprez mui pulida y bien labrada” (f. 266v). Por nuestra parte, siguiendo
a Ramirez de Solérzano, podemos afiadir que fue en el trienio del segundo priorato
de fray Juan Montero, iniciado en 1612, cuando se “labr6 y hermose¢ el choro baxo
como vemos” (f. 81r).

3. REPAROS EN LA IGLESIA DE SAN PABLO Y LA RUINA DE 1691

Alas siete de lamafiana del 9 de octubre de 1680, dia de San Dionisio Areopagita,
se experiment6 con fuerza en Sevilla el terremoto que habia tenido su epicentro en

16 En el manuscrito de Ramirez de Soldérzano se anota que “Pedro Ortiz de Sandoval, muy
noble y calificado cavallero, fue bienhechor deste convento y mui devoto de nuestro padre S. Domingo,
tomo su capilla el afio de 1509 para su entierro, y la dot6 en ¢ierto tributo perpetuo” (f. 34v).

209



Nuevas noticias sobre la ruina y reconstruccion de la iglesia. . José Roda Penia

Malaga, y aunque en la ciudad del Guadalquivir no hubo que lamentar la pérdida de
ninguna vida humana, si se pasaron momentos de gran angustia, “creyendo cada uno
de sus habitadores que iba a quedar sumergido debaxo de las ruinas de sus propias
habitaciones” (Ortiz de Zuiiga, 1796: t. V, 350)". El autor de nuestro manuscrito
asegura que a consecuencia de dicho temblor quedaron “mui maltratados todos sus
edificios, y aquellos que descollaban mas, participaron mas del dafio que ocasiono el
terremoto”, como sucedio con la iglesia del convento dominico de San Pablo el Real
que, dada la antigiiedad de su fabrica, “experiment6 mas de sus efectos”, necesitando
“de reparo considerable”. Nos sigue contando que varios maestros —cuyos nombres
silencia— inspeccionaron el templo, declarando la necesidad de acometer dicha
reparacion, “particularmente en la capilla maior, donde se vido que la principal
pared della estaba fuera del plomo, o perpendiculo que debia tener, y mui cargada la
bobeda con el peso de la piedra, y de los adornos y remates que la coronaban; y que
la continuacion de las aguas avia recalado las piedras”. Para solucionar este grave
problema de indole estructural que estaba afectando a la estabilidad del presbiterio,
se cincho exteriormente mediante “dos arcos o arbotantes en medio de la capilla
mayor por la parte de afuera uno a un lado, y otro al otro para que sujetasen la pared,

y la sostubiesen con que pareci6 quedaba el dafio remediado” (f. 367r).

Pero ni aun asi pudo evitarse que se esparcieran “malas vozes de que la capilla
mayor amenazaba ruina”, ordenando el cabildo municipal que fuera visitada por el
maestro mayor de la ciudad, cargo que por entonces desempenaba Acisclo Burguefio
(Cruz Isidoro, 1997: 249-260), quien sentencio que las causantes del peligro “eran
unas piedras que se avian desmentido con el peso de la bobeda, y con averse recalado
con lo continuo de las aguas”. En vista de tal informe, se determiné con buen criterio
aligerar la carga de dicha cubierta absidial, eliminando los remates que tanto la
hermoseaban por el exterior y cubriéndola interiormente con otra boveda de ladrillo,
al tiempo que se resanaban y fortificaban las piedras dafiadas, tejandose la techumbre
de la capilla mayor “para resguardo de las aguas” (f. 367r) (Fig. 7). En el interin
en que se acometieron tales obras, en las que “se gastd algin tiempo, y bastante
dinero”, el altar mayor se traslado al coro bajo, “arrimandole la reja”, de forma que el
oficio divino se rezaba en su interior o en el coro alto, en funcion de la climatologia,
permaneciendo la iglesia abierta al culto, “sin que se reconociese estrechez en ella,
por ser tan capaz” (f. 367v).

Tras la capilla mayor, pudo comprobarse que “todo el resto de la Iglesia
necesitaba de reparo”. Se examind el estado del enmaderado, hallandose “que mucha
de las vigas estaban podridas, y gastadas por las entradas”, por lo que dispuesta la
comunidad dominica a remediarlo con la mayor prontitud, uno de sus frailes salio
“a comprar los pinos de segura ajustando que estubiesen en Cordoba para el mes de

17 Los anales de 1672 a 1700 fueron redactados por Antonio Maria Espinosa y Carzel e insertos
en el tomo V de esta edicion, como “Continuacion de los Anales Eclesiasticos y Seculares de la Muy
Noble y Muy Leal Ciudad de Sevilla” escritos por Ortiz de Zuiiiga.

210



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 193-232 . ISSN 1130-5029

Fig. 7. Vista lateral de la capilla mayor de la iglesia de San Pablo, hoy parroquia de Santa Maria
Magdalena, Sevilla.

211



Nuevas noticias sobre la ruina y reconstruccion de la iglesia. . José Roda Penia

Abril siguiente —entendemos que del afio 1681—, de donde se avian de conducir a
Sevilla” (f. 367r).

Se discurrié como se podia hacer la obra “de forma que la Iglesia quedase
labrada a lo moderno”, llegandose a la conclusion de que las bovedas de las tres
naves debian fabricarse de ladrillo, enluciéndolas de yeso, y que los nuevos arcos
fuesen “redondos” o de medio punto, labrandolos “mas vajos, y dejando los Arcos
antiguos en la forma que estaban, aprobechandose de los pilares”. Asimismo, se
considera el abrir ventanas mas amplias en el lienzo de pared del lado de la epistola —
el correspondiente al compas— para que el templo ganase en luminosidad, optandose
por dejar como estaba el crucero, mientras que el coro alto y bajo si se ampliaria
en longitud, igualandose asi las luces de sus arcos con los del resto de la iglesia, al
tiempo que resultaria un espacio coral mas desahogado y capaz (f. 367v)'.

Pero llegado el tiempo de emprender esta gran reforma en el templo, ;qué
lugar del convento se podria habilitar de modo transitorio como iglesia? Las tres
capillas del compas, pertenecientes a las cofradias de Nuestra Sefiora de la Antigua
y Siete Dolores, Dulce Nombre de Jesus y Nuestra Sefiora de Montserrat, resultaban
pequefias e inapropiadas para que los religiosos tuvieran que salir constantemente
de clausura para rezar las horas candnicas del dia y los maitines de media noche.
Se decidio que el sitio idoneo seria una amplia sala', “una gran pieza baxa —al
decir de Ortiz de Zuniga—, en que estan las puertas del Refectorio, Libreria, y otras
oficinas” (Ortiz de Zuniga, 1796: t. V, 11). El espacio de la misma se limit6 cerca de
la escalera, “por el recogimiento del convento”, permitiéndose el acceso de los fieles
por una entrada que se abrid en la pared que comunicaba con la calle del Dormitorio
de San Pablo, actual Bailén. Su interior quedé adornado con diversos altares, los
que parecieron suficientes para que los religiosos pudieran celebrar la santa misa, al
tiempo que el coro se acomodo en el sitio que habia entre la escalera y la libreria,
“obligando la necesidad a tolerar todas estas incomodidades” (f. 367v). El traslado
del Santisimo Sacramento a este recinto tuvo lugar el 21 de julio de 1691, vispera
de la festividad de Santa Maria Magdalena, “especial Patrona, y faborecedora del
sagrado orden de Predicadores”. Nuestro particular cronista nos dira que este fue un
dia “de mucha ternura y lagrimas, assi de los Religiosos, como de los seglares que se
hallaron presentes a la translacion, diziendo todos: Quién volbera a ver el Santisimo
Sacramento, y a la Santisima Virgen del Rosario en su Casa, y templo?” (f. 367t bis).

18  El arquitecto Francisco Pinto relata que “en las vigas que forman el forjado del coro,
encontramos durante su restauracion un grafiti que fija la fecha de las obras, para esta parte del edificio,
en 1690” (Pinto Puerto, 2005: 873).

19  Fray Francisco Ramirez de Soldrzano, en su manuscrito, declara que durante el priorato
de fray Juan de Céspedes y Figueroa (1591-1594), gobern6é admirablemente “y puso la sala en la
perfecgion que tiene” (f. 79v).

212



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 193-232 . ISSN 1130-5029

En el transcurso de las obras de la iglesia pudo constatarse como sus pilares
eran exteriormente de canteria®, y para barroquizar su aspecto, “se fueron cortando
unos adornos, sacandolos a pico en la misma piedra”. Al mismo tiempo, se comenzo
a construir un primer arco de medio punto “de pilar a pilar... vajandose lo que
pareci6é conveniente para formar la bobeda de ladrillo, dejando capacidad para el
emmaderado y el arco antiguo de punta, como se a dicho”'. Ese arco logro6 terminarse,
pero cuando iba a iniciarse la ereccion del segundo, el dia 1 de diciembre de 1691, se
produjo un suceso inesperado: al caer el sol, a las oraciones del Ave Maria, habiendo
“dado de mano los Maestros y peones”, que tras terminar su jornada laboral acababan
de salir de la iglesia, “se vino abajo el pilar contiguo al cruzero, sin que peligrase
persona ninguna, siendo assi que si un instante antes cayera ubiera sucedido una gran
fatalidad en aquella pobre gente travajadora, y en bastante numero de religiosos del
convento, y seglares, que viendo la obra estubieron hasta las oraciones en la Iglesia,
y también en otra buena parte de religiosos y seglares, que estaban sobre la bobeda
que cayo con este primero pilar, porque avian subido a ver el Rio, que estaba fuera de
su madre con las grandes y continuas aguas destos dias”. El estruendo que se escuch6
a consecuencia del desplome fue tremendo, atemorizando no solo a los frailes, sino
a la vecindad completa, “y todos los que avian salido de la Iglesia, y vajado de las
vobedas del cruzero dieron gracias a Dios de avelos librado de semejante riesgo, de
cuia fatalidad no escaparan si ubiera sucedido la ruina instantes antes”. Aln no se
habrian recuperado de semejante sobresalto, cuando después de las ocho de la noche
se cay6 un segundo pilar, volviendo a causar mayor pavor, y siendo ya las once de la
noche se derrumbo6 el tercero, “con toda la madera, y techos de la nave de en medio,
y la que correspondia al compaz” (f. 367 r-v bis).

Dio la casualidad de que al dia siguiente, 2 de diciembre y primer domingo
de adviento, tenia que predicar en la catedral un religioso de la Orden de Santo
Domingo, habiéndose designado para tal menester al padre maestro fray Alonso de
Luna. El sermon habia de versar, conforme al tiempo liturgico, sobre las sefiales que
precederian al Juicio Final, una de las cuales serian los terremotos; aprovechando
tal coyuntura, refirié en su salutacion la fatal desgracia que la noche antes se habia
cebado con la iglesia de su convento, “que oyeron con gran lastima los Prebendados
de la Cathedral, y todo el pueblo, cuio dafio se aprecid en gran suma de ducados” (f.
367v bis).

Otras fuentes manuscritas ¢ impresas vienen a complementar esta cronica de
la ruina sufrida por la iglesia del convento sevillano de San Pablo el Real. Asi, en

20  Se comenta en el manuscrito que en dichos pilares y en las paredes de la iglesia se veian las
sefiales de unas antiguas cruces patadas de color rojo —de formato similar, indica, a las utilizadas en sus
habitos por los trinitarios calzados—, indicio de la consagracion del templo por parte de algiin obispo (f.
367r bis).

21  Ese primer arco que comenzo a construirse “fue el que estaba enfrente de la puerta hasta el
correspondiente en la nave que estaba al lado del compaz hazia el cruzero, frente del qual se abri una
ventana para que entrase la luz” (f. 367r bis).

213



Nuevas noticias sobre la ruina y reconstruccion de la iglesia. . José Roda Penia

la Memoria y catdlogo de los Prelados que ley6 Justino Matute en su archivo, se
recuerda que el suceso acontecio siendo prior del cenobio el padre maestro fray Juan
de los Angeles. Fue entonces, segin ya sabemos, cuando se decidié abovedar sus
naves “al modo y forma nueva con que en estos tiempos se fabrican los templos”;
pero el caso es que los nuevos arcos de medio punto que comenzaron a labrarse
“empujaron los pilares en que estribaban los arcos antiguos, y cuyo corazén era
de cascote, tierra y poca cal, que admir6 a los alarifes hubiesen sustentado todo el
edificio de la iglesia cerca de trescientos afios sin haberse abierto, ni rendido: en fin,
rindiéronse ahora con el empujo de los nuevos arcos, y vino abaxo todo el edificio
antiguo, que atorment6 ¢ hizo temblar los edificios y casas del barrio” (Ortiz de
Zuiiga, 1796: t. V, 427-428; Matute y Gaviria, 1888: 285)%. De otro lado, en las
adiciones que Cean Bermudez hiciera a las Noticias de los Arquitectos y Arquitectura
de Espaiia desde su restauracion de Eugenio Llaguno, que se publicaron en 1829,
nos comenta que como a finales del siglo XVII ya no agradaban en Sevilla las
techumbres artesonadas, se tratd de poner en la iglesia “bovedas de ladrillo con
arcos de piedra, y no pudiendo sufrir los antiguos machones tanto peso y empuje,
se vinieron a tierra el primer domingo de adviento de 1691, a poco después de
haber anochecido” (Llaguno y Amirola, 1829: t. IV, 85). Coinciden, pues, todas las
opiniones en sefalar la debilidad interna de los pilares de la iglesia como la causa
fundamental de su ruina, al ser incapaces de soportar los empujes y sobrecarga de los
nuevos arcos y bovedas que pretendian transformar la apariencia interna del vetusto
templo dominico.

El maestro que estaba al frente de las obras de San Pablo cuando se produjo
su desplome era Leonardo de Figueroa (1654-1730), segiin lo refiere su propio
hijo Matias José (1698-1767) en el informe que emitié en 1748 para “remediar las
quiebras de la boveda del coro de la iglesia de la Casa Profesa de la Compaiia de
Jests” de Sevilla, obrante en el archivo municipal hispalense (Sancho Corbacho,
1952: 55). Resulta evidente que la confianza que la comunidad dominica de San
Pablo tenia depositada en él no merm¢ tras el desgraciado suceso, puesto que sin
solucion de continuidad volvid a encomendarle la reedificacion del templo, como
enseguida veremos.

4. LA RECONSTRUCCION BARROCA DE LA IGLESIA
CONVENTUAL DE SAN PABLO

“La tierra que desta ruina quedd, la piedra, madera, y ladrillos, fue qual se puede
considerar de semejante estrago”. Asi inicia nuestro manuscrito la pormenorizada
relacion de lo acontecido en las jornadas inmediatas a la ruina de la iglesia de San

22 Elextracto referido a la ruina de San Pablo se lo suministrd Justino Matute a Antonio Maria
Espinosa y Carzel, que se adelanté en su publicacion, al incluirlo en la Continuacion de los Anales de
Ortiz de Zudiga.

214



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 193-232 . ISSN 1130-5029

Pablo. Como primera providencia habia que desescombrarlo todo. Los frailes que
componian la comunidad, comenzando por el prior y terminando con el mas moderno
de los novicios, se distribuyeron en dos grupos, y provistos de gran cantidad de
espuertas, iban pasandoselas unos a otros a medida que las iban llenando de desechos
y cascotes, al tiempo que iban rezando a coros el santo rosario (f. 367v bis). Al
contemplar con cudnto ahinco se dedicaban los dominicos a un trabajo tan esforzado,
acudieron los vecinos, ademas de muchos caballeros y eclesiasticos, “y quitdndose
las capas se intrometian con los religiosos, y ayudaban no solo a sacar la tierra, sino a
cabarla con picos, y azadas, y a cargar las pefias, que para sacarlas ayudaban a llebar
unas parigiielas que para esto se dispusieron, y los nifios del Seminario de San Telmo
estubieron un dia entero, y todos resando el Santisimo Rosario de Nuestra Sefiora
a choros, con que no avia hombre que accidentalmente pasase por el convento, de
todos los estados, que no quisiese tener parte en la buena obra, y ayudar a los otros a
cantarle a Maria Santisima Nuestra Sefiora la oracion del Ave Maria, que es tan de su
agrado; y ubo algunos que dejando los coches en que iban a pasearse, se introducian
con los demas, y sacaban la tierra y material, acomodandolo uno y otro en el compaz
para las mesclas y labor del templo”. Se nos dice que hubo dia en que llegaron a
juntarse hasta quinientas personas para trabajar, y todavia pudieran haber sido mas si
no se hubiese impedido ayudar a las mujeres que querian echar mano de las canastas
de tierra, “lo qual no se permitio por la decencia”. Tan admirable esfuerzo colectivo,

" L L | ] ; R *

Fig. 8. Exterior de la iglesia del exconvento de San Pablo el Real, desde el lado de la epistola.

215



Nuevas noticias sobre la ruina y reconstruccion de la iglesia. . José Roda Penia

completamente altruista, dio el resultado apetecido, pues en tan solo cinco dias y
medio se pudo desembarazar de escombros la iglesia, sacando todo lo que la ruina
ocasiond, “lo qual no avia de executarse en ocho meses, trabajando veinte hombres
todos los dias, y en que se ahorrdé mas de quinientos ducados” (f. 368r).

Se admitié que lo que habia quedado en pie del templo “estaba atormentado
con la ruina, y que nada podia serbir”, por lo que terminé de derribarse el resto
de la iglesia, salvo “las dos paredes de los lados, y la que haze frente a la capilla
mayor, y la venera, o medio punto, donde estaba el retablo, haziendo planta nueba,
sujetandose al distrito solo de las quatro paredes” (f. 368r). También es notorio que
se conservaron, alineadas y adosadas a los pies del lado de la epistola, la capilla
doble de la Hermandad del Dulce Nombre de Jesus y la colindante de Santo Tomas
de Aquino —que se donaria a la mencionada cofradia en 1694—, con sus tres bovedas
mudéjares decoradas con lacerias apeando sobre trompas (Davila-Armero del Arenal,
2010: 13-32, 43-47)%. Los arquitectos que intervinieron entre 1991 y 1992 en la
restauracion de esta iglesia del extinguido convento de San Pablo, actual parroquia
de Santa Maria Magdalena, pudieron cerciorarse de que la obra barroca “parte de
unos muros existentes cuyas cotas varian, desde la altura de las capillas laterales,
hasta el arranque de los nervios de las bovedas goticas del abside, segiin hemos
podido constatar en los restos de sillares y molduraciones que ain se conservan de la
antigua fabrica” (Fig. 8) (Jiménez y Pinto, 1993: 190).

Antes de comenzar propiamente con la reedificacion del templo, diferentes
“Maestros, y Alarifes” vieron y aprobaron la planta que se habia de ejecutar, que
en varias ocasiones se califica de “nueba” (Fig. 9)*. Como actuacion preliminar se
inspeccionaron los cimientos del edificio para reconocer su estado y calidad, “los
quales se hallaron sumamente buenos, y hechos conforme a el arte”, hasta el punto
de que los “Maestros” consultados llegaron a declarar que “no los avia iguales a
ellos en toda la Ciudad”, de manera que solo seria menester “trabarlos unos con
otros, algunos que no lo estaban”, para que ganaran en fortaleza y seguridad. Segtin
certificaron los “Artifices”, el hecho de contar con esta cimentacion previa supondria
para el proceso reconstructivo un notorio ahorro en tiempo y dinero, calculado este
ultimo en mas de 30.000 ducados. Se iniciaron los trabajos trayendo desde las
canteras los jaspes colorados y negros que “se fueron luego labrando conforme al
disefio”, para revestir los zocalos de los pilares y las basas de las pilastras corintias a
ellos adosadas, “una de las cosas que tiene la planta nueba del templo”, como recalca
el autor del manuscrito (f. 368v).

23 Enorigen eran tres capillas independientes, de planta cuadrada, que se abrian a la nave de la
epistola del templo. A partir de 1694 conformaron un espacio tinico, como sede canoénica de la Cofradia
del Dulce Nombre de Jesus, fusionada en 1851 con la penitencial de la Quinta Angustia.

24 Asi, por ejemplo, y siguiendo a Cean Bermudez, los pilares que dividian la antigua iglesia
en tres naves, en la nueva planta se arrimaron a los muros laterales, “dando a la [nave] del medio mayor
anchura que la que antes tenia, y angostando las de los lados” (Llaguno y Amirola, 1829: t. IV, 86).

216



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 193-232 . ISSN 1130-5029

(KA

m |
3__] L A Ay

Fig. 9. Planta del nuevo templo de San Pablo, actual parroquia de Santa Maria Magdalena de Sevilla
[tomada de Jiménez, Alfonso y Pinto, Francisco (1993). Restauracion de la iglesia de la Magdalena
de Sevilla. En: Actes III Simposi sobre Restauracio Monumental. Barcelona: Diputaci6 Provincial de
Barcelona, Servei de Patrimoni Arquitecténic Local, p. 190].

La ceremonia de colocacién de la primera piedra se celebro el jueves 24 de julio
de 1692, vispera de la solemnidad de Santiago Apdstol. En el altar del Nacimiento,
“que esta junto a la puerta que sale de la Iglesia al claustro”, se oficié una solemne
misa cantada del Rosario de Nuestra Sefiora por parte del provincial de los dominicos
andaluces, fray Gaspar de la Mota, acabada la cual él mismo puso aquella simbolica
“primera piedra de la fabrica en la basa de la columna, que a de servir para formar
el cruzero, en el lado que corresponde al claustro”. Resulta ciertamente conmovedor
leer las palabras que en este punto, casi a modo de oracidn, intercala nuestro cronista
con la emocion de haber sido testigo presencial de tan jubiloso acontecimiento:
“Dios quiera que como emos Vvisto este dia, veamos el de poner la ultima piedra en €l,
a honor y Reverencia de su Divina Magestad, y de la Santisima Virgen del Rosario, y
de Nuestro gran Patriarcha, y Padre Santo Domingo de Guzman” (f. 368v).

Desde la perspectiva de estar escribiendo estos folios, segiin vimos, “por los
ultimos meses del afio de 1692” (f. 365r), él mismo nos participa que la obra se iba

217



Nuevas noticias sobre la ruina y reconstruccion de la iglesia. . José Roda Penia

prosiguiendo sin dejar de trabajar en ella ningtin dia, ayudando a sufragar su elevado
coste las limosnas que entregaban los sevillanos a titulo particular y aquellas otras
que los religiosos del convento, sin exceptuar a ninguno, iban pidiendo de puerta en
puerta (f. 369r).

Se interrumpe aqui la narraciéon para recuperarla a comedios del afio 1707,
informandonos nuestro relator que desde finales de 1692 hasta ese momento habia
proseguido la fabrica de la iglesia, “con mas o menos calor, conforme los medios
que se aplicaban para ella” (f. 369r). Las fechas que ostenta exteriormente el propio
edificio avalan la progresion de las obras, hasta alcanzar la altura de las cubiertas:
la de 1694 campea en el fronton superior de la portada que se abre en el lado de la
epistola del crucero; la de 1696 aparece en las buhardillas del tejado de la cabecera
y del mencionado brazo del crucero (Fig. 10), y la de 1697 sobre el roseton que
ilumina el coro alto, en la fachada de los pies.

La comunidad dominica de San Pablo habia confiado la reconstruccion de su
iglesia, desde el punto de vista de la direccion y gestion de sus recursos economicos,
a “Fr. Joan de la Barrera, religioso lego, hijo del mismo convento, quien con su
industria, y disposicion la labr6é con los primores y adornos que en ella se ven,
afirmando todos los artifices, y personas de quien se podia tomar parezer, que era uno
de los insignes y pulidos templos de Espafia” (f. 369r). La Memoria y catdlogo de los
Prelados del convento amplia el perfil de fray Juan de la Barrera, “Procurador de este
real convento, hombre celoso y de actividad, al mismo tiempo de ingenio, sagacidad,
y de una urbana entereza. Este, por el tiempo de diez y siete afios dirigié esta obra
con la mayor eficacia y exactitud de cuentas en el gasto y recibo de las limosnas que
la piedad de los fieles ofrecian voluntariamente para ella en las agencias que con su
industria practico, y en los recursos que el mismo convento le ministré consignando
algunos de sus bienes para emplear sus frutos en ella” (Matute, 1888: 286-287).

El autor del manuscrito nos revela que por “estar los caudales de los sevillanos
tan atenuados, y ser ninguno el ingreso de las limosnas”, se tomo la dolorosa
decision de “cerrar” la obra de la iglesia de San Pablo, “como se executd después de
mediado el dicho afio de 1707 (f. 369r). Esta ltima precision cronoldgica entra en
contradiccion con la afirmacion de Justino Matute, quien sefialaba el de 1705 como
el afio en “que se mando suspender la obra” (Matute, 1886: 145; 1888: 287); no
obstante, pienso que la fecha de paralizacion especificada por nuestro manuscrito es
la correcta. Desde luego, lo que si puede asegurarse es que “en este afio de 1704 no
esta acabado el templo”, como lo afirma taxativamente el canénigo Ambrosio de la
Cuesta y Saavedra (1653-1707) en su copia y afiadidos de las Religiosas estaciones
que frecuenta la religiosidad sevillana que escribiera el abad Alonso Sénchez
Gordillo (Sanchez Gordillo, 1982: 250). También me parece muy significativo, a la
hora de evidenciar la continuidad de las obras en este lapso temporal, recordar que
el 16 de noviembre de 1705 el procurador mayor del convento de San Pablo, fray
Francisco de Perea, contraté con el maestro cantero Francisco de Ganzarain, vecino

218



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 193-232 . ISSN 1130-5029

T / an\l\\

A

T : w & L <
K ! A
4

b d

7 .\b‘:..

Fig. 10. Buhardilla del tejado correspondiente al lado de la epistola del crucero parroquial,

fechada en 1696.

219



Nuevas noticias sobre la ruina y reconstruccion de la iglesia. . José Roda Penia

de Sevilla en la collacion de Santa Maria la Mayor, la obligacion de entregar un
total de setenta y seis piezas de piedra martelilla, de diferentes medidas y tamafios,
extraidas “de la cantera que llaman de los Asensios de Jerez de la Frontera”, a razéon
de diecisiete reales de vellon la vara lineal, con obligacion de descargarlas en el
muelle de la ciudad para fin de febrero de 1706 (Herrera Garcia, 1988: 13-14, 24;
1990: 68-69, 171).

Termina por relatarnos el manuscrito que no ces6 de llover intensamente en
Sevilla entre las navidades de 1707 y finales de marzo de 1708, provocando que
el Guadalquivir se desbordara en varias ocasiones. Aunque el reparo que se habia
hecho a las puertas de la ciudad impedia que el rio entrara en su interior, el hecho
de estar cerrados los husillos por donde salian las aguas llovedizas a su cauce, hizo
que quedaran retenidas en las calles y que colmataran el terreno y los cimientos
de las edificaciones, ocasionando que los sumideros y pozos subiesen tan alto, que
terminaron por inundar los sétanos y cuartos bajos de casi todas las viviendas,
“saliendo de los suelos de ellas, y de los de las calles mui copiosos manantiales de
agua, sin poder salir fuera de las casas ni aver forma para su desagiie” (f. 369r-v).
No se libro de esta calamidad el convento de San Pablo, pues las aguas llegaron
hasta sus mismas puertas, “impidiendo el salir a la calle, si no era con mucho
trabajo, y penalidad”. Dentro del cenobio se arriaron la huerta y las piezas mas bajas,
inundandose también el refectorio y la cocina, que se encontraban inmediatos a la
sala que, como sabemos, venia sirviendo de iglesia transitoria desde el 21 de julio
de 1691. Pues bien, por la parte del claustro amenazaba el agua con entrar en dicho
espacio sacralizado, por lo que el prior y los religiosos determinaron trasladar el
Santisimo Sacramento “a la Iglesia que estaban labrando” el sabado 18 de febrero
de 1708%, Para celebrar las misas se valieron de las capillas de Nuestra Sefiora del
Rosario y del Dulce Nombre de Jesus, acomodando el altar mayor lo mejor que
pudieron “en el mismo sitio que estd dedicado para ello en acabandose la Iglesia,
usando de toda ella, aunque sin solarla sino en la propria forma que ella estaba”,
acomodando algunos altares en las capillas y lugares del crucero que juzgaron mas
a proposito, y sirviéndose del coro alto para cantar las horas candnicas y los divinos
oficios, “y assi esta oy dos de Mayo deste ano de 1708 (f. 369v), frase con la que
concluye el manuscrito estudiado.

Los frailes del convento San Pablo se vieron forzados, por las aludidas
circunstancias, a estrenar su iglesia en 1708, aun sin estar completamente terminada

25  Asinarra este suceso Justino Matute en sus Anales: “Mas superior a todas fue la del 17 de
Febrero [de 1708], en que llovio tanto con viento fuerte del Sur, que salio el rio de sus margenes y anegd
en pocas horas todas las vegas y arrabales. La inundacion en lo interior de la ciudad fue asombrosa, y
muchas casas amenazaban ruina, aumentando el temor la tragedia de calle Harinas. La huerta y toda la
parte baja del convento de San Pablo se llenaron de agua; y los altares, que por causa de la reedificacion
de la iglesia estaban en el salon, hubieron de trasladarse a ella, ain no estando rematada” (Matute y
Gaviria, 1887: 64-65).

220



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 193-232 . ISSN 1130-5029

de labrar en ese preciso momento, careciendo, por ejemplo, de soleria26. Justino
Matute, en 1888, fue el primero en rescatar y traer a la letra impresa el nombre de
Leonardo de Figueroa de entre “los mejores oficiales de arquitectura de esta ciudad”,
de quienes se sirvi6 fray Juan de la Barrera para encomendarles la reconstruccion del
templo (Matute y Gaviria, 1888: 287). Cedn Bermudez, en 1829, ya habia vinculado
el apellido Figueroa con esta empresa edilicia, pero adjudicandosela a un inexistente
Miguel de Figueroa27 “que traz6 y construyo la iglesia del convento de S. Pablo de
la orden de Predicadores”, al tiempo que la celosa e infatigable superintendencia del
referido fray Juan lograba que solo se consumiera en la misma “la corta cantidad de un
millon ciento cuarenta mil sesenta y cuatro reales vellon, que parece increible en una
obra de tanta magnitud, si no lo afirmasen las cuentas, que existen en el archivo del
convento28” (Llaguno y Amirola, 1829: t. IV, 84-86). Habria que esperar hasta 1952
para que Antonio Sancho Corbacho, sacando a colacion los testimonios aportados
por Matias de Figueroa y Justino Matute, deshiciera este equivoco onomastico y
sospechase con razon que Leonardo fuera “el autor de toda la importante reforma
barroca del cenobio dominicano”, cuya iglesia considera “uno de los mas bellos
templos barrocos de la capital andaluza” (Fig. 11) (Sancho Corbacho, 1952: 54-63).
Mas adelante llegarian nuevas pruebas documentales de la intervencion de Leonardo
de Figueroa en otros &mbitos de este mismo conjunto conventual, como sucedié con
la construccion de la capilla de Nuestra Sefiora de la Antigua y Siete Dolores, ubicada
en el compas (Mendioroz Lacambra, 1988: 115-121; Herrera Garcia, 1990: 60y 170),
y de la sala capitular de la Venerable Orden Tercera de Santo Domingo de Guzman,
contigua a la capilla de la que sus hermanos disfrutaban en la iglesia (Herrera Garcia,
1990: 62). Por nuestra parte, afiadimos el breve apunte contable, inédito hasta el
presente, por el que se pagaron quince reales “A Leonardo de Figueroa, maestro
albaiiil, por la bisita que hizo de las bobedas de la Capilla [del Rosario]”, refiriéndose
a las criptas de enterramiento de la que hoy es capilla sacramental29.

Como apuntara Rivas Carmona en su licida monografia sobre Leonardo de
Figueroa, con la iglesia del convento hispalense de San Pablo el Real “se inaugura
una nueva etapa en la arquitectura del maestro, en la que éste se muestra en plenitud

26 La consagracion del templo llegaria algunos afios después, el 22 de octubre de 1724, por
parte del arzobispo Luis de Salcedo y Azcona, “en cuyo altar depositd las reliquias de los santos
martires Benigno y Honesto y de las santas Fausta e Inocencia, concediendo a todos los fieles, que asi
en dicho dia, como en los que en adelante se celebre el aniversario, visitaren esta iglesia, cuarenta dias
de indulgencia en la forma acostumbrada” (Matute y Gaviria, 1887: t. I, 176-177).

27  Laerrdonea atribucion a Miguel de Figueroa la recogio Otto Schubert, 1924: 231.

28  Justino Matute aumenta dicha cifra a “126.913 ducados [1.396.043 reales] y 10 reales,
inclusos mas de 6.000 ducados que valian los efectos pertenecientes a la dicha obra, de los cuales
73.515 ducados, 3 reales y 29 maravedises pertenecian al convento, y de sus bienes se emplearon a
ella. Todo lo cual consta de los libros de asiento que en esta razon se formaron, y estan en el Archivo”
(Matute y Gaviria, 1888: 287).

29  Archivo de la Parroquia de Santa Maria Magdalena de Sevilla. Libro de Cuentas de la
Hermandad del Rosario de San Pablo, 1659-1708, s.f.

221



Nuevas noticias sobre la ruina y reconstruccion de la iglesia. . José Roda Penia

s ! b DANIELSALVADOR
¢ et FOTOGRAFIA

Fig. 11. Interior de la parroquia de Santa Maria Magdalena de Sevilla, antigua iglesia de San Pablo,
desde el coro alto. Foto: Daniel Salvador-Almeida.

y como un gran innovador, capaz de renovar el panorama artistico de Sevilla” (Rivas
Carmona, 1994: 64). Y es que, en efecto, el templo de San Pablo, actual parroquia
de Santa Maria Magdalena, seria el definitivo trampolin que permitié a Leonardo
de Figueroa —tras sus experiencias iniciales en los hospitales de la Santa Caridad (c.
1679-1685) y de los Venerables Sacerdotes (1686-1687), y su estancia en Carmona
durante tres afios (1687-1690) proyectando y dirigiendo las obras de las casas de
morada de don Fernando de Rueda y Mendoza— convertirse “en el mas reputado y
solicitado maestro de la ciudad” (Higuera Meléndez, 2013: 278).

5. BIBLIOGRAFIA

Angulo Idiguez, Diego (1932). Arquitectura mudéjar sevillana de los siglos XIII, XIV y
XV. Sevilla: Universidad de Sevilla.

Cabra Loredo, Maria Dolores (1988). Iconografia de Sevilla 1400-1650. Madrid: El
Viso.

Comez Ramos, Rafael (2006). Iconologia de Pedro I de Castilla. Historia. Instituciones.
Documentos, n. 33, p. 61-80.

222



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 193-232 . ISSN 1130-5029

Comez Ramos, Rafael (2007). La imagen de poder en Pedro I de Castilla. E-Spania:
Revue interdisciplinaire d’études hispaniques médiévales et modernes, n. 3.
Disponible en: http://e-spania.revues.org/158 [Consulta: 31 agosto 2015].

Cruz Isidoro, Fernando (1997). Arquitectura sevillana del siglo XVII. Maestros Mayores
de la Catedral y del Concejo Hispalense. Sevilla: Universidad de Sevilla.

Davila-Armero del Arenal, Alvaro (2010). La capilla del Dulce Nombre de Jesiis en la
iglesia parroquial de Santa Maria Magdalena de Sevilla. Arquitectura y evolucion
de un espacio singular. Sevilla: Hermandad de la Quinta Angustia.

Gonzalez de Caldas Méndez, Maria Victoria (1991). El Santo Oficio en Sevilla. Melanges
de la Casa de Veldzquez, n. 27-2, p. 59-114.

Hernandez Diaz, José (1933). Arte y artistas del Renacimiento en Sevilla [Documentos
para la Historia del Arte en Andalucia. Vol. VL]. Sevilla: Laboratorio de Arte,
Universidad de Sevilla.

Hernandez Diaz, José (1980). La Parroquia sevillana de Santa Maria Magdalena. Templo
del extinguido Convento de Dominicos de San Pablo. Boletin de Bellas Artes, n.
VIII, p. 203-236.

Herrera Garcia, Francisco Javier (1988). Lorenzo Ferndndez de Iglesias, un maestro
cantero montafiés en Andalucia Occidental. Atrio, n. 0, p. 1-28.

Herrera Garcia, Francisco Javier (1990). Noticias de Arquitectura (1700-1720). Sevilla:
Ediciones Guadalquivir.

Higuera Meléndez, Jos¢é Manuel (2013). Leonardo de Figueroa. Inicios y actividad
pericial. Una obra y un testamento inéditos. Anuario de Historia de la Iglesia
Andaluza, n. 6, p. 261-287.

Huerga, Alvaro (1992). Los dominicos en Andalucia. Sevilla: [Convento de Santo Tomas
de Aquino].

Jiménez, Alfonso y Pinto, Francisco (1993). Restauracion de la iglesia de la Magdalena
de Sevilla. En: Actes IIl Simposi sobre Restauracio Monumental. Barcelona:
Diputacié Provincial de Barcelona, Servei de Patrimoni Arquitectonic Local, p.
189-196.

Labat, Jean-Baptiste (1730). Voyages du P. Labat, de [’ordre des freres Précheurs, en
Espagne et en Italie. T. 1. Paris: Jean-Baptiste et Charles Delespine.

Larios Ramos, Antonio (2005). Los Dominicos y la Inquisicion. Clio & Crimen, n. 5, p.
81-126.

Llaguno y Amirola, Eugenio (1829). Noticias de los Arquitectos y Arquitectura de
Espaiia desde su restauracion. T. IV. Madrid: Imprenta Real.

Matute y Gaviria, Justino (1886). Noticias relativas a la Historia de Sevilla que no
constan en sus Anales. Sevilla: Imprenta de E. Rasco.

Matute y Gaviria, Justino (1887). Anales Eclesidasticos y Seculares de la Muy Noble y
Muy Leal Ciudad de Sevilla. T. 1. Sevilla: Imprenta de E. Rasco.

223



Nuevas noticias sobre la ruina y reconstruccion de la iglesia. . José Roda Penia

Matute y Gaviria, Justino (1888). Noticias curiosas. Archivo Hispalense, n. 4, p. 279-
287.

Mendioéroz Lacambra, Ana Maria (1988). La capilla de Nuestra Sefiora de la Antigua y
Siete Dolores, actual de Monserrat, del exconvento de San Pablo. Aproximaciones
sobre su cronologia, autoria y primeros protectores. Atrio, n. 0, p. 115-121.

Morgado, Alonso (1587). Historia de Sevilla, en la qual se contienen sus antigiiedades,
grandezas, y cosas memorables, en ella acontecidas, desde su fundacion hasta
nuestros tiempos. Sevilla: Imprenta de Andrea Pescioni y Juan de Leon.

Ortiz de Zudiga, Diego (1670). Discurso genealdgico de los Ortizes de Sevilla. Cédiz:
Pedro Ortiz.

Ortiz de Zuiiga, Diego (1795-1796). Anales eclesiasticos y seculares de la Muy Noble
y Muy Leal Ciudad de Sevilla, metrépoli de la Andalucia, que contienen sus mas
principales memorias desde el aiio de 1246, en que emprendio conquistarla del
poder de los Moros el gloriosisimo Rey S. Fernando Il de Castilla y Leon, hasta el
de 1671, en que la Catolica Iglesia le concedio el culto y titulo de Bienaventurado.
V Tomos. Madrid: Imprenta Real.

Palenque, Marta (2013). Luis y Santiago Montoto. En: Pefialver Gémez, Eduardo
(coord.). Fondos y procedencias: Bibliotecas en la Biblioteca de la Universidad de
Sevilla: exposicion virtual 2013. Sevilla: Universidad de Sevilla, Secretariado de
Publicaciones, p. 377-387.

Pinto Puerto, Francisco (2005). El cimborrio de madera del antiguo convento de San
Pablo de Sevilla. En: Actas del Cuarto Congreso Nacional de Historia de la
Construccion. Vol. 2. Madrid: Instituto Juan de Herrera, SEHC, COAC, CAATC,
p. 863-873.

Rivas Carmona, Jesus (1994). Leonardo de Figueroa: una nueva vision de un viejo
maestro. Sevilla: Diputacion Provincial de Sevilla.

Sanchez Gordillo, Alonso (1982). Religiosas estaciones que frecuenta la religiosidad
sevillana. Sevilla: Consejo General de Hermandades y Cofradias de la ciudad de
Sevilla.

Sancho Corbacho, Antonio (1952). Arquitectura barroca sevillana del siglo XVIII.
Madrid: Consejo Superior de Investigaciones Cientificas.

Schubert, Otto (1924). Historia del Barroco en Esparia. Madrid: Saturnino Calleja.

Torres Balbas, Leopoldo (1952). Arquitectura gotica [ Ars Hispaniae. Vol. VII]. Madrid:
Editorial Plus-Ultra.

224



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 193-232 . ISSN 1130-5029

6. APENDICE DOCUMENTAL

Fabrica del Templo del Real Convento de San Pablo en esta ciudad de Sevilla
[Manuscrito]

Biblioteca Universitaria de Sevilla. A Mont. Ms. C26/1 (13b)
(f. 365r1)

Fabrica del Templo del Real Convento de San Pablo en esta ciudad de
Sevilla

Es el Real Convento de San Pablo del Orden de Predicadores de esta Ciudad de
Sevilla, uno de los mas antiguos que ay en ella, cuia fundacion tubo principio con su
restauracion por el Santo Rey D. Fernando, y la donacién de su sitio por el Rey D.
Alonso el Sabio su hijo, de que tienen un Privilegio que refieren los Autores de las
Historias de Sevilla.

El Antiguo y primitibo templo, es tradicion, que siempre estubo en este sitio
donde oy estd, como también lo es, que por accidente se quem¢ (algunos dizen que
en tiempo del Rey D. Pedro de Castilla, o cerca del) y que los Ricos hombres, y
cavalleros sevillanos lo ayudaron a reedificar con copiosas limosnas, que dieron para
su fabrica. Lo cierto es que en la bobeda de la puerta principal del templo se vian
las armas de los Guzmanes, Ponces de Ledn, y otros ilustres Cavalleros; y quando
esto se escribe (que es por los ultimos meses del afio de 1692) atin se conserban en
la misma forma y antigiiedad que ellas tenian, que se reconoce ser mucha. Y en las
tabicas que avia de una biga a otra en el enmaderado de la Iglesia en todas sus tres
naves estaban pintadas las armas de los Cavalleros de Sevilla, que se percebian mui
bien desde el suelo, y oy se an visto en las que caieron con la ruina (que abajo se
referird) y yo las e visto y reconocido; lo qual da a entender que pintaron alli sus
armas en memoria de aver ayudado a fabricar la Iglesia, o el Convento las puso en
agradecimiento del beneficio, y entre ellas se vian las de la Orden de Santo Domingo
en la forma con que usaban pintarlas en aquel tiempo, que era la mitad de la Cruz
al lado derecho toda blanca, y la del lado isquierdo toda negra, con mui poca buelta
en lo floreado dellas, y yo las vide en dichas tabicas antes que cayese la Iglesia, y
después/ (f. 365v) las e visto en el suelo donde las e reconocido; y por curiosidad e
ydo a ver otro exemplar de un libro impreso el ano de 1489 donde estan las armas
de la orden de Santo Domingo, y es su forma mui diferente, con que esto también
califica la antigliedad y se reconoce se pintaban assi en aquel tiempo mas de ciento y
treinta afos antes que se imprimiese este libro.

La Capilla de la Santisima Imagen de Nuestra Sefiora de las Fiebres era de los
Cavalleros Medinas de Nuncibay, que siendo mui calificados, eran mui poderosos en
tiempo del Rey Don Pedro, lo qual atestigan las armas de los Medinas, que oy se ven

225



Nuevas noticias sobre la ruina y reconstruccion de la iglesia. . José Roda Penia

en ella, y en la reja de la Capilla, y su pintura, y forma del escudo denota su grande
antigiiedad, y la sucession en dicha Capilla se a continuado en sus descendientes
hasta nuestros dias.

Las otras Capillas, y entierros, eran de Ilustres familias que en aquel tiempo
vivian en Sevilla, que su memoria, y sucession a consumido el transcurso de los
afnos. Todo lo qual comprueba la antigiiedad, y que la reedificacion desta Iglesia se
hizo por los Cavalleros sevillanos en tiempo del Rey D. Pedro.

Al pie desta santa Imagen de Nuestra Sefiora de las Fiebres, se vio hasta nuestros
tiempos, una figura de un Rey con sus ropas antiguas, como las usaban los Reyes
Godos, con su corona en la cabeza, hincado de rodillas, que su hechura y forma de
Architectura denota mucha antigiiedad, la qual es tradicion en aquel Real Convento
sustituyo en lugar de una de plata que el dicho Rey D. Pedro mandd poner por
presentalla y ofrenda por un milagro que esta santa Imagen hizo con él, librandole de
unas fiebres que tubo estando en Sevilla que le pusieron en gran peligro de la vida,
de donde parece devio de tomar el nombre, siendo assi (que como aseguran algunos
Religiosos antiguos de aquel convento, que oy viven, y lo oieron a los otros mas
ancianos) se llamaba Nuestra Sefiora de las Animas, y lo da a entender la costumbre
de aquella comunidad, de cantarse en aquel altar todos los lunes la Missa de las
Animas.

Con este milagro crecié mucho la devocion a este Real Convento/ (f. 366r)
que toca D. Diego Ortiz de Zuiiiga Cavallero del Orden de Santiago y Veintiquatro
de Sevilla en los Anales desta Ciudad, en la era 1388, Afio 1350 en el niimero 4. Y
en la era 1391, Ao 1353, nimero 3 refiere que el Rey en Sevilla era Reparador de
los templos de San Francisco, y de San Pablo, y que a éste la accidental ruina del
incendio, mal reprimido, dejé6 muy mal parado, de quien era Prior Fr. Pedro Ortiz
su confesor, el qual y Diego Ortiz su hermano, Jurado de la Parrochia mayor, en el
barrio de la mar, y Mayordomo del Rey, le suplicaron amparase aquella casa, pobre
de medios temporales, cuias noticias adquirio D. Diego Ortiz de Zuidiiga de las que
refiere el Maestro Medina en sus memorias. Todo lo qual comprueba el que este
incendio sucedid en tiempo del Rey D. Pedro, lo qual motibo6 la reedificacion deste
templo.

Con la ocasion del accidente que avajo se referira, se a descubierto, que el
templo ademas de su primitiba planta tubo otra; porque las sefiales de puertas y
ventanas dizen su antigiiedad, y diferencian su forma, pues en la parte de la pared
de la Iglesia, que corresponde al compaz, se ve una sefial de puerta, que devia de
comunicarse con algun portico, cuya pequefiez denota ser este género de fabrica el
que se usaba en aquellos tiempos inmediatos a la restauracion de la Ciudad, que se
cerrd por ocasion de nuebas obras hechas en la Iglesia; y esta sefial de puerta, no
esta mui distante de la que oy sirve para entrar en ella; lo qual parece acredita esta
conjetura, como también las pequefias ventanas que hazia esta parte se miran en la
misma pared, que era lo que entonces se usaba; y las que le corresponden en la otra

226



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 193-232 . ISSN 1130-5029

pared por donde se entra al claustro, son mayores, y parece fabricadas en tiempos
mas cercanos a los nuestros: y la Venera, o medio circulo donde estaba el Retablo
de la capilla mayor, se conoce claramente que es labrado después, porque toda esta
obra es independiente/ (f. 366v) de la capilla mayor. En esta pared correspondiente al
claustro, donde se dispusieron los confisionarios, se a reconocido que antiguamente
servian de altares con sus Arcos que hazian punta, como se labraba en lo antiguo, y la
pintura al fresco, o temple en la pared, que era la que entonces se usaba, y todo ello
denota muchissima antigiiedad.

La Capilla mayor, y cruzero, con quatro capillas, dos a un lado, y dos a otro,
y la de Nuestra Sefiora de las Fiebres, que hazia testero a un lado, y otra que al otro
le correspondia del Gloriosissimo Patriarcha Santo Domingo, era labrado todo de
canteria, mui alto, y espacioso, y todo con bastante claridad.

El cuerpo de la Iglesia estaba repartido en tres naves, la de en medio espaciosa
y capaz, y las dos de los lados correspondientes de menor anchura, con mui poca
luz por la cortedad de las ventanas, y todas tres cubiertas de madera de pino de
segura, bien altas y desahogadas, cuia labor y enmaderado dezia con el de algunas
Iglesias Parrochiales de esta Ciudad, que es tradicion en Sevilla, que dicho Rey D.
Pedro labr6 de nuebo, o reedificd, en penitencia que le dieron para absolberlo de
unas censuras que le notisié un Legado del Papa, a quien el dicho Rey, siguiendo
su natural intrépido, tratdé mal, lo qual corrobora la redificacion deste templo de San
Pablo en su tiempo, siendo la labor deste igual a la de las otras Parrochias, y la que
en su tiempo se usaba.

El coro vajo era su bobeda de canteria, reedificado a lo moderno, hermoseado
con adornos de altar, pinturas, y azulejos, y reja, que le hazian mui vistoso, y sobre ¢l
caia el alto con su silleria a lo moderno de caoba y ciprez mui pulida y bien labrada.

El temblor de tierra que ubo en Sevilla el dia de San Dionisio Areopagita 9
de Octubre del afo de 1680 dejo/ (f. 367r) mui maltratados todos sus edificios, y
aquellos que descollaban mas, participaron mas del dafo que ocasiond el terremoto;
y como este era tan antiguo experiment6 mas de sus efectos, desde cuio tiempo se
fue reconociendo, que necesitaba de reparo considerable. Hicose visita del edificio, y
declararon los Maestros la precision de hazerlos, particularmente en la capilla maior,
donde se vido que la principal pared della estaba fuera del plomo, o perpendiculo
que debia tener, y mui cargada la boébeda con el peso de la piedra, y de los adornos
y remates que la coronaban; y que la continuacion de las aguas avia recalado las
piedras: y para repararla se hicieron dos Arcos o arbotantes en medio de la capilla
mayor por la parte de afuera uno a un lado, y otro al otro para que sujetasen la pared,
y la sostubiesen con que parecié quedaba el dafio remediado.

Después se esparcieron malas vozes de que la capilla mayor amenazaba ruina,
y vista de orden de la Ciudad por el Maestro mayor della, se dio a entender, que
eran unas piedras que se avian desmentido con el peso de la bobeda, y con averse

227



Nuevas noticias sobre la ruina y reconstruccion de la iglesia. . José Roda Penia

recalado con lo continuo de las aguas; por lo qual determiné el convento se aligerase
del peso, quitandole los remates, que la hermoseaban mucho por la parte exterior, y
por la interior se cubri6 la bobeda con otra de ladrillo, y resanando y fortificando las
piedras desmentidas, quedo dispuesto se tejase para resguardo de las aguas.

Aviéndose ya perficionado lo que tocaba a la capilla mayor, en que se gasto
algiin tiempo, y bastante dinero, viendo que todo el resto de la Iglesia necesitaba
de reparo, aviéndose reconocido el enmaderado, y hallado que mucha de las vigas
estaban podridas, y gastadas por las entradas, se dispuso el remediarlo, y fue un
Religioso a comprar los pinos de segura ajustando que estubiesen en Cordoba para
el mes de Abril siguiente, de donde se avian de conducir a Sevilla./ (f. 367v)

Después de aver discurrido como se podia hazer la obra, de forma que la
Iglesia quedase labrada a lo moderno, se acordo que las bobedas de todas tres nabes
se fabricasen de ladrillo enluciéndolas de yeso, y que los Arcos fuesen redondos
labrandolos mas vajos, y dejando los Arcos antiguos en la forma que estaban,
aprobechandose de los pilares, y ab[r]iendo ventanas nuebas en el liengo de la pared
que corresponde al compaz para que la Iglesia tubiese bastante luz, dejando como
estaba el cruzero, y alargando el coro alto y vajo, de que resultaba que todos los
Arcos quedasen iguales en sus claros, y mas desahogado y capaz el choro, que lo
necesitaba.

En el interim, que se disponia la obra y reparo de la capilla mayor, se paso el
altar mayor al sitio del choro vajo, arrimandole a la reja, de forma que los oficios
divinos se dezian en el choro alto, o vajo, conforme el tiempo, y se usaba de la Iglesia
sin que se reconociese estrechez en ella, por ser tan capaz.

Llego el tiempo de aver de proseguir el reparo en el resto de la Iglesia, y en todo
el Convento no se halld parte mas a proposito que la sala: porque las tres capillas
de Nuestra Sefiora de la Antigua, el Nombre de Jesus, y la de Nuestra Sefiora de
Monserrate, que estan en el compaz, son cortas, y aviendo de salir los Religiosos
para dezir las horas de dia, y los Maitines a media noche, fuera de la clausura,
casi impracticable, con que en dicha sala atajandola cerca de la escalera, por el
recogimiento del convento, y abriendo puerta a una pared que se comunica a la
calle del dormitorio, se dispuso la Iglesia adornandola de los altares, que parecieron
suficientes para que los religiosos celebrasen el santo sacrificio de la Missa; y el
Choro se acomodo en aquel sitio que ay, desde la escalera a la libreria, obligando la
necesidad a tolerar todas estas incommodidades.

Dispuesto, asi, todo lo que parecié conveniente el dia 21 de Julio de 1691
aflos, Vispera de Santa Maria Magdalena, especial Patrona, y faborecedora del
sagrado orden de Predicadores,/ (f. 367r bis) se paso el Santisimo Sacramento de
la Iglesia principal a esta que se dispuso en el interim, de forma que las Visperas
desta Gloriosissima Santa las cant6 el Convento en la nueba Iglesia. Este dia fue
de mucha ternura y lagrimas, assi de los Religiosos, como de los seglares que se

228



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 193-232 . ISSN 1130-5029

hallaron presentes a la translacion, diziendo todos: Quién volbera a ver el Santisimo
Sacramento, y a la Santisima Virgen del Rosario en su Casa, y templo?

Prosiguiose el reparo del antiguo, y proprio del Convento (en cuios pilares y
paredes se vian unas sefiales de unas cruzes coloradas, del modo que las usan en
sus abitos y capas los religiosos trinitarios calzados, indicio que dicho templo fue
consagrado por alglin obispo) y para darle hermosura a los pilares, que se vio ser de
canteria, se fueron cortando unos adornos, sacandolos a pico en la misma piedra,
y se empezo6 a hazer un Arco de pilar a pilar, que fue el que estaba enfrente de la
puerta hasta el correspondiente en la nave que estaba al lado del compaz hazia el
cruzero, frente del qual se abrid una ventana para que entrase la luz, vajandose lo
que pareci6 conveniente para formar la bobeda de ladrillo, dejando capacidad para
el emmaderado y el arco antiguo de punta, como se a dicho; y estando acabado para
proseguir con otro, el sabado primero dia de Diziembre de 1691, antes del primero
Domingo de Adviento, aviendo dado de mano los Maestros y Peones, a las oraciones
del Ave Maria, acabando de salir todos de la Iglesia se vino abajo el pilar contiguo al
cruzero, sin que peligrase persona ninguna, siendo assi que si un instante antes cayera
ubiera sucedido una gran fatalidad en aquella pobre gente travajadora, y en bastante
numero de religiosos del convento, y seglares, que viendo la obra estubieron hasta
las oraciones en la Iglesia, y también en otra buena parte de religiosos y seglares,
que estaban sobre la bobeda que cay6 con este primero pilar, porque avian/ (f. 367v
bis) subido a ver el Rio, que estaba fuera de su madre con las grandes y continuas
aguas destos dias. El ruido y estruendo fue grandissimo, atemorizando el convento,
y vezindad con el gran golpe, y todos los que avian salido de la Iglesia, y vajado de
las vobedas del cruzero dieron gracias a Dios de avelos librado de semejante riesgo,
de cuia fatalidad no escaparan si ubiera sucedido la ruina instantes antes. Después a
las ocho de la noche, se cayo6 el segundo pilar volbiendo a causar mayor estruendo,
y mayor pabor, y a las onze de la noche cayo el tercero, con toda la madera, y techos
de la nave de en medio, y la que correspondia al compaz.

El dia siguiente dos de Diziembre, primero Domingo de Adviento, siguiéndose
a predicar en la Santa Iglesia Metropolitana por tabla la Orden de Santo Domingo, y
estando sefalado por el Convento para este sermén el Muy Reverendo Padre Maestro
Fr. Alonso de Luna, con la ocasion de las sefales que an de preceder al dia del Juicio,
y que una dellas an de ser terremotos, y temblor de tierra, refirid en la salutacion la
fatal desgracia que la noche antes avia sucedido en la Iglesia de su Real Convento de
San Pablo, que oyeron con gran lastima los Prebendados de la Cathedral, y todo el
pueblo, cuio dafio se aprecid en gran suma de ducados.

La tierra que desta ruina quedo, la piedra, madera, y ladrillos, fue qual se puede
considerar de semejante estrago; y luego se tratd de sacar, y el modo de disponerlo
fue assi. Sali¢ la comunidad de aquel santo Convento, y puestos en dos coros sin
reserbarse deste travajo, desde el Prior, hasta el mas moderno novicio, y con mucha
cantidad de espuertas que se previnieron, llenandolas unos, y otros recibiéndolas y

229



Nuevas noticias sobre la ruina y reconstruccion de la iglesia. . José Roda Penia

dandolas al que estaba immediato, iban sacando la tierra, ladrillos, piedras y madera,
resando el Santisimo Rosario de Nuestra Sefiora a choros. Luego que vieron los
seglares, que/ (f. 368r) los Religiosos se dedicaban a aquel travajo, acudieron los
vezinos, muchos cavalleros, y ecclesiasticos, y quitandose las capas se intrometian
con los religiosos, y ayudaban no solo a sacar la tierra, sino a cabarla con picos, y
azadas, y a cargar las pefas, que para sacarlas ayudaban a llebar unas parigiielas
que para esto se dispusieron, y los nifios del Seminario de San Telmo estubieron
un dia entero, y todos resando el Santisimo Rosario de Nuestra Sefiora a choros,
con que no avia hombre que accidentalmente pasase por el convento, de todos los
estados, que no quisiese tener parte en la buena obra, y ayudar a los otros a cantarle
a Maria Santisima Nuestra Sefiora la oracion del Ave Maria, que es tan de su agrado;
y ubo algunos que dejando los coches en que iban a pasearse, se introducian con los
demas, y sacaban la tierra y material, acomodandolo uno y otro en el compaz para
las mesclas y labor del templo, y assi ubo dia que se juntaron quinientas personas
a travajar; y hasta las mugeres querian ayudar, echando mano de las espuertas de
tierra, lo qual no se permitio por la decencia; con lo qual en cinco dias y medio se
dispuso escombrar y limpiar la Iglesia, sacando todo lo que la ruina ocasiond, lo qual
no avia de executarse en ocho meses, trabajando veinte hombres todos los dias, y en
que se ahorr6é mas de quinientos ducados.

Reconociose, que lo que avia quedado en pie estaba atormentado con la ruina,
y que nada podia serbir, con que se derrib6 toda la Iglesia, cruzero, y capilla mayor,
sin que quedase en pie, mas que las dos paredes de los lados, y la que haze frente a la
capilla mayor, y la venera, o medio punto, donde estaba el retablo, haziendo planta
nueba, sujetandose al distrito solo de las quatro paredes.

Para aver de empezar la reedificacion del templo, ademas de aver visto la planta
que se avia de executar, y aprobadola diferentes Maestros, y Alarifes, era necessario,
ver los cimientos y reconocer su calidad, los quales se hallaron summamente buenos,/
(f. 368v) y hechos conforme a el arte, y tales que los Maestros declararon, no los avia
iguales a ellos en toda la Ciudad, solo fue menester trabarlos unos con otros, algunos
que no lo estaban, y en esto se gasto algin tiempo, y materiales, con que quedan de
gran fortaleza, y seguridad. El dia que se manifestaron dichos cimientos, fue mui
celebrado de todo aquel convento, pues certificaron los Artifices, que grangeaba en
lo que avian visto, mas de 30.000 ducados de aorro en la costa, y mucho tiempo que
se avia de dilatar la fabrica, y que sobre ellos labraban con seguridad por el enjugo
que tenian.

Una de las cosas que tiene la planta nueba del Templo, es que las basas de las
columnas sean de jaspes colorados, y negros; estos se trajeron de las canteras, y se
fueron luego labrando conforme al disefio; y en Juebes 24 de Julio deste afio de 1692,
Vispera del Glorioso Apostol Santiago Patron de Espafia, se juntd la comunidad, y
en el Altar del Nacimiento de Nuestro Sefior Jesuchristo, que esta junto a la puerta
que sale de la Iglesia al claustro, se cantd una Misa del Santisimo Rosario de Nuestra

230



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 193-232 . ISSN 1130-5029

Sefiora con gran solemnidad, que dixo el Muy Reverendo Padre Maestro Fr. Gaspar
de la Mota, Prior Provincial desta Provincia de Andaluzia, hijo del Real Convento
de San Pablo desta Ciudad de Sevilla, y acabada puso su Paternidad muy Reverenda
la primera piedra de la fabrica en la basa de la columna, que a de servir para formar
el cruzero, en el lado que corresponde al claustro, con la solemnidad y ceremonias
que dispone Nuestra Santa Madre Iglesia en su Ritual, con gran jubilo, y lagrimas de
terneza de su Mui Reverenda y de toda la comunidad de aquel Religiosissimo y grave
convento. Dios quiera que como emos visto este dia, veamos el de poner la ultima
piedra en ¢€l, a honor y Reverengia de su Divina Magestad, y de la Santisima Virgen
del Rosario, y de Nuestro gran Patriarcha, y Padre Santo Domingo de Guzman./ (f.
369r)

Vase prosiguiendo la obra sin dejar de trabajar dia ninguno, y ayuda mucho para
ella la devocion de los sevillanos con sus limosnas, assi particulares, como las que
piden los Religiosos por las puertas todos los dias, sin que deste travajo y dilixencia
se exeptliie ninguno, desde el Provincial, y Prior, hasta el mas moderno sacerdote, y
ayuda en parte al gran gasto y suma de dinero que a de costar la obra, de la qual se
yré refiriendo, lo que en ella sucediere.

skoskokskok

Prosigui6 la fabrica de la Iglesia hasta mediado el afio de 1707, con mas o
menos calor, conforme los medios que se aplicaban para ella; siendo el que cuidaba
de la obra Fr. Joan de la Barrera, religioso lego, hijo del mismo convento, quien con
su industria, y disposicion la labro con los primores y adornos que en ella se ven,
afirmando todos los artifices, y personas de quien se podia tomar parezer, que era
uno de los insignes y pulidos templos de Espafia; pero el estar los caudales de los
sevillanos tan atenuados, y ser ninguno el ingreso de las limosnas, obligd al convento
a mandar cerrarla como se executd después de mediado el dicho afio de 1707.

kokokskok

De las continuas aguas, que no cesaron desde los dias de Pasqua de Navidad del
afio de 1707, hasta fin de Marzo de 1708, ubo en esta Ciudad de Sevilla diferentes
Avenidas, saliendo de su Madre el Rio Guadalquivir muchas vezes, pues apenas
se aplacaba el impetu y raudal de una, quando empezaba otra nueba inundacion: y
aunque el reparo y prevencion de las puertas de la ciudad no dio lugar a que el Rio
entrase en ella, el no cesar las llubias, estando cerrados los huzillos, por donde salen
las aguas llobedizas al Rio, detenidas estas en las calles, y el terreno y cimientos de
las casas, tan llenos de agua, que no podian consumir la que caia del cielo, ocasiond
que los sumideros y pozos subiesen tan altos que inundaron los sdtanos y quartos
vajos de casi todas las de la ciudad, saliendo de los suelos/ (f. 369v) de ellas, y de
los de las calles mui copiosos manantiales de agua, sin poder salir fuera de las casas
ni aver forma para su desagiic. Cogi6 esta calamidad al Convento de San Pablo,
porque la vezindad de la Puerta de Triana, y la de la calle de Cantarranas (que ambos

231



Nuevas noticias sobre la ruina y reconstruccion de la iglesia. . José Roda Penia

sitios estaban inundados), hizo que las aguas detenidas del huzillo llegasen hasta las
puertas del Convento, impidiendo el salir a la calle, si no era con mucho trabajo, y
penalidad; y por la parte interior del Convento aviéndose llenado de agua la huerta,
y los sitios y quartos mas vajos del, se inundo el Refectorio, y cosina, que uno y
otro estd immediatos a la sala que servia de Iglesia, ame[na]zando por la parte del
claustro a entrar el agua en la sala, y hallarse el Convento sin tener Iglesia donde
celebrar los Divinos Oficios.

Viéndose el Prior, y Religiosos en este confli[c]to, determinaron pasar el
Santisimo Sacramento a la Iglesia que estaban labrando, y assi lo ejecutaron sabado
18 de Febrero deste afio de 1708, valiéndose para celebrar las Misas de las Capillas de
Nuestra Sefiora del Rosario, y de la de la Cofradia del Nombre de Jestis, acomodando
el altar mayor lo mejor que pudieron, en el mismo sitio que esta dedicado para ello en
acabandose la Iglesia, usando de toda ella, aunque sin solarla sino en la propria forma
que ella estaba, acomodando algunos altares en las capillas, y sitios del cruzero, que
jusgaron mas a proposito, sirviéndose del choro alto para cantar las horas candnicas
y Divinos Oficios, y assi esta oy dos de Mayo deste afio de 1708.

232



La Virgen del Rosario del convento de Santa Cruz
la Real en la Granada barroca

Juan Jests Lopez-Guadalupe Mufioz
Universidad de Granada






Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 233-269 . ISSN 1130-5029

La Virgen del Rosario del convento de Santa Cruz la Real en

la Granada barroca

The Virgen del Rosario of Santa Cruz la Real convent in

Granada baroque

Juan Jesus Lépez-Guadalupe Muifioz
Universidad de Granada

lopezgu@ugr.es

Fecha de recepeion: 2 de octubre de 2015
Fecha de aceptacion: 28 de diciembre de 2015

Resumen

A pesar de la escasez de fuentes documentales, se ensaya una reconstruccion de
la historia devocional de la Virgen del Rosario de Granada que la convierte en
un ejemplo eminente de la religiosidad popular barroca. En ella interaccionan
los intereses pastorales de la orden dominica con la renovacién de la imagen de
la monarquia hispdnica. En este proceso el auge de la devocién a la Virgen del
Rosario la proyecta hasta el crucero de la iglesia y sirve de estimulo a la conclusién
de las obras del templo.

Palabras clave: Religiosidad popular; Iconografia real; Virgen del Rosario;
Escultura; Arte religioso; Granada; Convento de Santa Cruz la Real

Abstract

Despite the scarcity of documentary sources, a reconstruction of the devotional
history of the Virgen del Rosario of Granada make it an outstanding example of
Baroque popular religiosity. In this case the pastoral interest of the Dominican order
and the renovation of the image of the Spanish monarchy are related. In this process
the growth of devotion to the Virgen del Rosario projected her to the transept of the
Church and gives encouragement to the completion of its construction.

Keywords: Popular Religiosity; Royal iconography; Virgen del Rosario; Sculpture;
Religious art; Granada; Santa Cruz la Real convent.

Para citar este articulo: Lopez-Guadalupe Muiioz, Juan Jests (2016). La Virgen

del Rosario del convento de Santa Cruz la Real en la Granada barroca. Revista de
Humanidades,n. 27, p.233-269, ISSN 1130-5029 (ISSN-e 2340-8995).

235



La Virgen del Rosario del convento de Santa Cruz...- Juan Jesus Lopez-Guadalupe Mufoz

SUMARIO: 1. Primer desarrollo de una devocion barroca. 2. La virgen del
Rosario en la definicion de la capilla mayor y crucero. 3. La estampa grabada como
propaganda visual. 4. Conclusiones. 5. Bibliograffa.

La historia devocional de la venerada imagen de la Virgen del Rosario del
convento dominico de Santa Cruz la Real de Granada, copatrona de la ciudad, se
encuentra aun en gran medida por escribir. Aspectos puntuales de su historia como la
milagrosa aparicion de una estrella en la frente de suimagen en 1679 (Sanchez-Montes
Gonzélez, 1991) o la mas reciente coronacion canonica de 1961 (Rivera Rodriguez
y Corral Labella: 2011) han sido objeto de atencion de historiadores y eruditos,
junto al poderoso atractivo del monumental enmarque de la imagen en un fastuoso
conjunto barroco de retablo y camarin que ha sido analizado tanto por René Taylor
(Taylor, 1961: 258-267) como por Encarnacion Isla (Isla Mingorances, 1990: 17-61).

La dispersiéon documental, fundamentalmente del archivo de la propia
hermandad, pero también del convento, han impedido hasta ahora entretejer los hilos
sueltos de una historia que forma parte capital de la evolucion sociorreligiosa de la
Granada de la Edad Moderna. De hecho, algunos aspectos cruciales del conocimiento
de este capitulo se basan en los datos publicados por el P. José Alonso (Alonso, 1917)
y el P. Manuel Crespo Carracedo (Crespo, 1970) sobre documentos hoy en paradero
desconocido. No obstante, una paciente recuperacion y relectura de datos permite
esbozar las lineas generales de esta historia para intentar comprobar que se tratd de
una devocion caracteristicamente barroca en la que confluyeron los intereses propios
de la religiosidad popular, los de la actividad pastoral e implantacion ciudadana de
la Orden de Predicadores y los de propaganda de la misma Corona, que se encuentra
en el origen tanto del Convento como de la Archicofradia.

1. PRIMER DESARROLLO DE UNA DEVOCION BARROCA

Aunque el origen de la devocion rosariana en Granada y de su archicofradia se
remonta al mismo momento de la conquista castellana de la ciudad y todas las fuentes
clasicas sefialan como promotor de la misma al primer arzobispo de Granada, fray
Hernando de Talavera, y como primeros integrantes de la hermandad a los Reyes
Catolicos y al propio prelado (Crespo, 1970: 27), lo cierto es que la existencia de
una imagen que aglutinara la devocion popular y sirviera de referencia material a la
extension devocional es bastante posterior. Por tanto, los origenes de la hermandad
no se centran en una imagen devocional sino que la incorporacion posterior de ésta
sirvio de acicate a la extension de la devocion rosariana en Granada.

Segun los datos manejados por el P. Crespo sobre documentos hoy extraviados,
en 1552 se produce la donacion de la primitiva imagen por parte de la Duquesa de
Gor, hecho erroneo por cuanto este titulo se cre6 en 1803. Sin embargo, si que tenia
asiento la casa solariega de los Sefiores de Gor en las inmediaciones de Santa Cruz
la Real, en la actual plaza de los Girones, lo que hace plausible la vinculacion a esta

236



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 233-269 . ISSN 1130-5029

casa nobiliaria y su donacién a mediados del Quinientos'. En este momento, en los
comedios de este siglo, es cuando comienzan a florecer las imagenes devocionales
en una conflictiva Granada, aun esencialmente morisca. El Realejo, barrio
profundamente castellanizado como antigua juderia que fue, sede de una fundacion
conventual de grandes proporciones y bajo los auspicios de la Corona como Santa
Cruz la Real, resultaba el espacio adecuado para la aparicion del que con el tiempo
seria uno de los grandes fendmenos devocionales de la ciudad. Curiosamente, en
fechas cercanas debi6 realizarse la imagen de Nuestra Sefiora de las Angustias, el
otro gran polo devocional de la urbe, ambas patronas de Granada y en competencia
creciente en el siglo XVIII (Lopez-Guadalupe Muiioz, M. L. y Lopez-Guadalupe
Muiioz, J. J., 1996: 202-204).

La cronologia haria factible su presencia en la batalla de Lepanto (7 de octubre
de 1571). Sin embargo, este hecho tan notable no encuentra referencia documental
alguna hasta mediados del siglo XVIII y ni atin entonces parece referirse a una
presencia de la imagen granadina en la famosa batalla naval. Sorprende que un
acontecimiento de tanta relevancia no tuviera un reflejo inmediato en la literatura
de elogio de la ciudad donde ni en las obras de Francisco Bermudez de Pedraza
(Antigiiedad y excelencias de la ciudad de Granada, 1608 e Historia eclesiastica
de Granada, 1639) ni en Francisco Henriquez de Jorquera (Anales de Granada,
manuscrito de hacia 1646) se hace la mas minima alusion a esta circunstancia’.

En una calcografia de Juan Ruiz Luengo (fig. 1), abierta en 17513, una leyenda
acompana a la representacion de la Virgen del Rosario explicando: “A quien se debe
la feliz Bictoria contra los turcos, por la Yntersezion (sic) de S.S. Pio V' y Armada
gobernada por el xelo y Valor de el S. D. Juan de Austria”. Es la primera referencia
escrita en la que se relaciona el famoso hecho de armas con una representacion de
la Virgen del Rosario granadina pero realmente no vincula a ambas sino que refiere
el hecho de haberse atribuido la victoria de la flota cristiana a la intercesion de la
Virgen, victoria anunciada por el propio pontifice antes de haber llegado la noticia
a Roma. No obstante, el hecho de atribuirse a la Virgen del Rosario la milagrosa
intercesion fue enfatizado en el caso granadino como prueban abundantes estampas

1 Probablemente la referencia al titulo del Ducado de Gor provenga de una donacion posterior,
que se data a mediados del siglo XIX, de un vestido nupcial de la Duquesa que se transformé en manto
para la Virgen del Rosario con adornos de rosarios de pequeias perlas y motivos alusivos a la batalla de
Lepanto bordados (Rodriguez Rivera y Corral Labella: 2011, p. 67).

2 Por otra parte, las dimensiones de la actual imagen (162 cm de altura), excesivas en
comparacion con las imagenes que acompafiaban a las embarcaciones espaiiolas de la época como
la Galeona de Cadiz (60 cm), lo hacen improbable, aunque si estd documentada la vinculacion de
don Alvaro de Bazan a los dominicos, por cuanto fue benefactor y tuvo capilla de enterramiento en el
desaparecido convento de dominicas de Sancti Spiritus de Granada (Lopez Torrijos, 2006: 371-383).

3 Calcografia de 261 x 172 mm conservada en el Museo Casa de los Tiros de Granada (n° inv.
7834).

237



La Virgen del Rosario del convento de Santa Cruz...- Juan Jesus Lopez-Guadalupe Mufoz

1. Juan Ruiz Luengo. Virgen del Rosario, 1751. Calcografia. Granada, Museo Casa de los Tiros.

sobre las que después volveremos y la iconografia del camarin, cuya fase decisiva de
ejecucion transcurre en el tercer cuarto del siglo X VIII.

Una lectura interesada y posterior de estas referencias fragua la creencia en la
presencia en Lepanto de la Virgen granadina. La participacion en el famoso hecho

238



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 233-269 . ISSN 1130-5029

de armas de dos personajes con vinculacion granadina apuntalaria la legendaria
afirmacion: don Juan de Austria, hermanastro del rey Felipe 11 y que fue encargado
en tierras granadinas de sofocar la rebelion de las Alpujarras en 1568 lo que conllevo
una estancia en Granada durante la cual curiosamente se hizo hermano de la Cofradia
de Nuestra Sefiora de las Angustias, y don Alvaro de Bazan, I marqués de Santa
Cruz, granadino de nacimiento. Sin embargo, debe insistirse en que ésta es una
interpretacion posterior pues aun en 1764 las Gazetillas del trinitario padre Lachica
no hacen referencia alguna a Lepanto pero si a los célebres hechos milagrosos de la
aparicion de lagrimas y de una estrella en la imagen de la Virgen (Lachica Benavides,
1764: XXVII, 2-3).

Por tanto, cabe considerar la primera creaciéon de una imagen devocional de la
Virgen del Rosario en el seno del convento dominico granadino a mediados del siglo
XVI. No parece que ni la extension devocional ni el desarrollo de la hermandad que la
sirve la significaran por entonces con la importancia que alcanzaria posteriormente.
Probablemente el esfuerzo constructivo en el que se encontraba enfrascado el
convento constituiria el objetivo prioritario de la comunidad dominica. De hecho, la
transicion entre los siglos XVIy XVII conoce la construccion del magno claustro de
Santa Cruz la Real (1590-1624), que se acelera en los inicios de esta ultima centuria
con la peticion a la Corona de madera para esta obra en 1606 y de nuevo en 1623,
como documenté Gomez-Moreno Calera (Goémez-Moreno Calera, 1990: 218). Uno
de los pocos rastros documentales del siglo XVI corresponde a una memoria de
misas instituida “en la capilla del Rosario” en 1564%, lo que no permite asegurar
la existencia de la imagen aunque cabe suponerla. En cambio, si existia con toda
seguridad en 1576 cuando se celebra procesion de rogativa con la misma (Lopez-
Guadalupe Muiioz, M. L., 2004: 381).

Sin embargo, desde inicios del Seiscientos se documenta un creciente auge
devocional a la Virgen del Rosario que induce a considerarla una devocion barroca.
El primer grabado granadino que muestra la iconografia de la Virgen del Rosario es
obra del burilista antuerpiense -aunque asentado en Granada- Francisco Heylan y
data de 1617 (fig. 2). Se trata atin de una representacion de caracter genérico. En una
orla rosariana y sobre fondo de rayos, la Virgen y el Niflo, muy préximos a modelos
escultéricos coetaneos, ofrecen sendos rosarios en vehemente afirmacion de los
beneficios espirituales que la piadosa practica comporta. Aunque quizas coincidente
con la estética real de la imagen granadina, esta estampa no permite diferenciarla atin
de otra representacion de la misma advocacion. De hecho, la leyenda del grabado

4 Archivo Historico Nacional (A.H.N.), Clero Secular-Regular, Libro 3670 (“Hijuela 1%
Memorias, capellanias y colecturias de este Convento de Santa Cruz la Real. 1822”), fol. 58. Se trata
de una memoria de misas instituida por dofia Leonor de Guevara, parte en la parroquia de Santa Ana 'y
parte en la capilla del Rosario del convento de Santa Cruz la Real.

239



La Virgen del Rosario del convento de Santa Cruz...- Juan Jesus Lopez-Guadalupe Mufoz

2. Francisco Heylan. Virgen del Rosario, 1617. Calcografia. Granada,
Biblioteca Universitaria del Hospital Real.

solo reza “Esperanca Nuestra” y “Ecce Ancilla Domini” sin hacer alusion a su
advocacion’.

5 Sobre el origen granadino de la estampa no hay duda pero ni siquiera el impreso en el que
se inserta ofrece relacion alguna con la imagen rosariana de Santa Cruz la Real ya que se trata de un
pleito con el encabezamiento Por los duefios de heredades y hacas calmas del termino de la Ciudad

240



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 233-269 . ISSN 1130-5029

3. Anénimo. Virgen del Rosario, ;primera mitad del siglo XVII? Vestido de plata
de 1628. Coronas de 1961. Granada, iglesia de Santo Domingo.

La conclusion del claustro citado en 1624, coincidente con la visita a Granada
de Felipe 1V, patrono del convento, parece reactivar la devocion y rememorar el
prestigioso origen de la fundacion en la que se encuentra. Un poco antes, en 1622,
la comunidad dominica se obligaba a pagar a la Cofradia del Rosario mil cien reales
anuales de acuerdo con la manda testamentaria de don José de San Roman, otro

de Antequera en el pleito con los dueiios de las Huertas antiguas y modernas (...) que se encuentra
en la Biblioteca Universitaria del Hospital Real de Granada (B.U.H.R.), signatura A-31-157. Es una
calcografia de 94 x 62 mm (cf. Gomez-Moreno, 1900: 16; Moreno Garrido, 1976: 122, 200 y fig. 68).

241



La Virgen del Rosario del convento de Santa Cruz...- Juan Jesus Lopez-Guadalupe Mufoz

indicio del creciente auge devocional a la Virgen del Rosario®. Poco después de
la visita regia, la imagen adquiriria su aspecto prototipico en cuanto a atuendo e
iconografia (fig. 3), cuando en 1628 las terceras dominicas dofia Maria, dofia
Jerénima y dofia Catalina de la Torre le ofrendaron “un vestido de plata de martillo
(...), adornado de varios realces dorados, piedras y esmaltes y guarnecido de perlas
(...)”, segun reza en una lapida ubicada a la entrada del camarin, donde ademas se da
cuenta de distintos prodigios de la imagen y del desarrollo de las obras del mismo.

El argénteo vestido proporciona el salto cualitativo necesario, en cuanto a
diferenciacion de la imagen, previo a su efervescencia devocional. Claramente venia
a evocar la moda cortesana que la reciente visita real habia puesto en la retina de
los granadinos. El vestido de la Virgen del Rosario puede identificarse con la saya
castellana entera caracteristica desde tiempos de Felipe Il y que aun regia en época
de Felipe III y comienzos del reinado de su hijo, compuesta por un corpifio ajustado
a la cintura con borde inferior en pico y el verdugado troncoconico, de limpios y
geométricos perfiles, a veces llamado traje de aceitera. Las mangas abiertas y
anchas, caidas casi hasta el suelo, dejan asomar las manguillas, igualmente de plata
y completadas con encaje de tela natural. La hombrera marca la articulacion entre el
torso y el brazo. Es la moda presente en el retrato cortesano de Alonso Sanchez Coello
y continuado en Bartolomé Gonzalez, Juan Pantoja de la Cruz (fig. 4) o Rodrigo de
Villandrando. Siguiendo los modelos que nos muestran estos retratos pictéricos, el
de la Virgen granadina perfila los bordes del vestido creando una cenefa decorativa
en la botonadura delantera del corpifio y la falda o en los bordes de las mangas. Por
el resto se distribuyen simétricamente cabujones engastados en estrellas y anagramas
de la Virgen y de Cristo. Se completa con toca recogida por delante y caida hasta
la cintura por detras, cefiido rostrillo -también de orfebreria- a base de rayos, con
una estrella a la altura de la frente, recuerdo de uno de los milagros atribuidos a la
sagrada imagen, media luna a los pies, cetro y rosario en la derecha, el Nifio en la

6  A.H.N., Clero Secular-Regular, Libro 3670, fol. 96. La obligacion se escriturd
el 1 de septiembre de 1622 y por ella los dominicos entregaban anualmente a la Cofradia
esta renta, procedente del sobrante de los bienes y rentas que dejo y legd al Convento por su
testamento D. José de San Roman, vecino de Madrid. Sin embargo, en 15 de enero de 1736
acordaron cofradia y convento el siguiente reparto:

- Estipendio a la comunidad por la asistencia a las procesiones de los primeros domingos

y otras en que sale la Sta. Imagen y la asistencia a las misas...275 rs.

- Estipendio a la musica de la catedral en los domingos primeros de cada mes (menos el
de octubre) a razén de 60 rs. en cada uno...660 ts.

- Para el consumo de treinta velas que han de arder los sabados en la Letania, ha de dar
la Comunidad a los Mayordomos cada afio...150 rs.

- Al sacristan por repartir y recoger dhas treinta velas...15 rs.

Finalmente, de la suma de 1100 reales anuales quedaban a la Cofradia segun este acuerdo apenas
150, deducidos los gastos musica, predicador y sacristan.

242



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 233-269 . ISSN 1130-5029

4. Juan Pantoja de la Cruz. Ana de Austria, 1604. Viena, Kunsthistorisches Museum.

izquierda y corona de imperios’. En la vista posterior, la severidad geométrica de la
falda se amortigua mediante el trabajo ondulado de los pliegues que atafie también a
la caida de la toca, adornada con una cenefa de estilizados vegetales cincelados que
alberga en el centro el anagrama mariano y el de Cristo en los laterales (fig. 5).

7  Laactual fue realizada en 1961 por Miguel Moreno con motivo de la Coronacion Candnica
de la imagen.

243



La Virgen del Rosario del convento de Santa Cruz...- Juan Jesus Lopez-Guadalupe Mufoz

/ l/ - o \\47" W,
5. Anénimo. Vestido de plata de la Virgen del Rosario. Detalle, 1628
Santo Domingo.

i &
. Granada, iglesia de

No puede dejar de relacionarse la hechura de este singular atuendo, con el cual la
imagen se revestia de un marcado aspecto cortesano, con la reciente visita a Granada
de Felipe IV. Tan excepcional acontecimiento para la ciudad, aun por estudiar en
profundidad, reavivo la algo aletargada memoria de las fundaciones de la Corona en
ella, en concreto las de caracter conventual, que orgullosamente ostentaban al final
de su nombre el mote “la Real”. No parece casualidad que las obras del claustro
de Santa Cruz la Real, relanzadas en el reinado de Felipe III a principios del siglo
XVII, se remataran justamente en el propio 1624. No podemos determinar si el regio
personaje visitd el convento dominico pero indudablemente la visita reactivo todo lo
que con la Corona se relacionaba.

De este modo, el vestido de plata venia a subrayar un aspecto cortesano cuya
principal finalidad, por entonces, se centréo en el recuerdo de la fundacion del
convento por los Reyes Catolicos pero que andando el tiempo vendria a relacionar
la imagen granadina con el citado hecho de armas, la batalla naval en el Golfo
de Lepanto, en la que probablemente nunca estuvo. De las escuetas noticias que
nos han llegado parece deducirse que en algin momento se produjo un cambio
que sustituy6 la imagen primitiva, vinculada a la donacion de los Alvarez de
Bohorquez, por la actual, lo que tanto Gallego Burin (Gallego Burin, 1989: 175)
como Encarnacion Isla (Isla Mingorance, 1990: 61-62) consideraron que se produjo
ya en el siglo XVIII, quizas con motivo de la construccion del nuevo retablo y su
anejo camarin. No parece logico realizar una nueva imagen a la medida del vestido
ya confeccionado, lo que obligaria a efectuar ajustes en el mismo, sino mas bien cabe

244



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 233-269 . ISSN 1130-5029

pensar que la nueva imagen se hizo antes de la ejecucion del vestido de plata, quizas
en fecha proxima al legado testamentario recibido por la hermandad, probablemente
porque la imagen primitiva fuera de pequefio tamaiio (habitual en tantas imagenes
marianas del Quinientos). En todo caso, la creciente pujanza de su devocion haria
recomendable una imagen mas aparente, esto es, de mayores proporciones, que bien
puede ser la actual®. De hecho, en los inventarios de la hermandad de principios
del siglo XVII se refiere la existencia de dos imagenes’, lo que podria explicarse
por la realizacion de una imagen nueva por entonces con el proposito aludido. Se
confirmaria posteriormente cuando en 1859 la Duquesa de Gor reclama la imagen
donada por sus antecesores, en desuso desde hacia siglos, que por entonces ocupaba
la sala capitular de la Archicofradia y que fue “devuelta” a la noble bienhechora,
quien correspondi6 a la gentileza de la corporacion con la donacion ya referida de su
vestido nupcial (Isla Mingorance, 1990: 61)'°.

El nuevo y definitivo atuendo vendria a constituir un “vestido perpetuo”
(Henriquez de Jorquera, 1646/1987: 232) sobre el que no obstante se podrian disponer
sayas y mantos de tela. Los desperfectos ocasionados en el vestido de plata durante
la francesada, en la que fue despojado de la totalidad de su pedreria, obligaron a
ocultar estas pérdidas con vestidos textiles, de los que se documenta desde el siglo
XVII un rico ajuar. Algunas fotografias de las primeras décadas del siglo XX
muestran la imagen asi revestida. Pero quizas no fuera una costumbre tan reciente:

8 Si antes hemos referido la pujanza devocional en competencia de la Virgen de las Angustias
y de la Virgen del Rosario durante el siglo XVIII, encontramos en el hecho de la sustitucion de una
imagen primitiva por otra un punto comun en ambas devociones pues también la Virgen de las Angustias
primitiva fue sustituida por una imagen mas apta para procesionar, seguramente en la década de 1560
(cf. Isla Mingorance, 1989: 24; Lopez-Guadalupe Mufoz, J. J., 2009: 383).

9  Agradezco estas noticias al archivero de la Archicofradia, don Alejandro Corral Labella.
Posteriormente, en un inventario de 10 de agosto de 1670 se anota “otra imajen (sic) y Nifio que
esta en la casa de nobicios con sus bestiduras”, lo que refrenda la duplicidad de imagenes (4.H.N.,
Clero Secular-Regular, lib. 3639 [“Libro para las elecciones de maiordomo y demas oficiales entre los
hermanos de la cofradia de nr*. Sefiora del Rosario y para las demas funciones tocantes a dha Cofadria
(sic) y Patronato que fundé Pedro Caxal de Herrera, abogado que fue en esta corte™], fol. 4). El dato se
repite en el inventario de 1690 (ibidem, sin foliar). Por otro lado, se documenta igualmente en el archivo
historico de la Archicofradia una intervencion de fines del siglo XVIII en la imagen tras sufrir un
percance durante una salida procesional que desprendio su cabeza. Esto explica el aspecto dieciochesco
que presenta actualmente y que llevo a los autores citados a datarla en esta centuria. Sin embargo, me
parece mas probable que la imagen se realizara a principios del siglo XVII.

10  Laimagen de la Virgen del Rosario fue entregada a la naciente fundacion del colegio de PP.
Escolapios, prohijado por la Duquesa, quien quiso que pasase a denominarse Virgen de las Escuelas
Pias. La imagen se identifica con la que actualmente preside el templo parroquial de San José de
Calasanz, imagen de candelero que encajaria mal con una imagen de mediados del siglo XVI —como
debid de ser la primera Virgen del Rosario— en estilo, tamafio y caracter de vestir. La imagen le fue
entregada a la Duquesa en octubre de 1859, al parecer previa mediacion del arzobispo Salvador José de
Reyes, y fue recibida por los PP. Escolapios el 2 de julio de 1860 (cf. Iniesta Coullaut-Valera, 1994: 99 y
115). En mi opinién, no parece factible que la imagen que recibi6 la Duquesa en 1859 fuese la primitiva
Virgen del Rosario de mediados del siglo XVI.

245



La Virgen del Rosario del convento de Santa Cruz...- Juan Jesus Lopez-Guadalupe Mufoz

cabe aducir el testimonio del gacetillero trinitario fray Antonio Lachica, quien refiere
un milagro (llanto de la imagen) ocurrido en 1670, estando “las camareras vistiendo
a esta Sagrada Imagen”, aunque puede no entenderse ad literam (Lachica Benavides,
1764: XXVII, 2). Un inventario de ese mismo afio registra “la ymagen de N* S°
con el Nino, ambas echuras de plata de martillo, con pedreria por guarnicion y el
del Nifio con camafeos de oro questan dhos bestidos en depdsito deste convento”,
ademas de resefiar varios mantos''.

El magnificente atuendo vino a extender cierta profanidad cortesana en el
modo de vestir de las imagenes devocionales, concretamente marianas, en tendencia
opuesta a la intencion de Felipe IV de atajar el exceso de lujo en la Corte que se inicio
con los Capitulos de Reformacion de 1623 y continud con distintas pragmaticas
en el mismo sentido en 1628, 1632 y 1634 (Sempere y Guarinos, 2000: 301-310).
Otras devociones no fueron ajenas a esta moda como puede rastrearse a través de
la estampa. Es el caso de la Virgen de Gracia del antiguo convento de trinitarios
descalzos de Granada, cuya homologia con la Virgen del Rosario llevo a incorporar
una estrella en su rostrillo sobre la frente ya en grabados del siglo XVIII (Cordoba
Salmeron, 2003: 147). La misma linea mantiene hasta hoy la Virgen del Carmen de
la Catedral de Granada, proveniente del antiguo convento del Carmen Calzado y
como “consecuencias iconograficas” deben considerarse las imagenes con el titulo
del Rosario del convento granadino de Santa Catalina de Zafra y de la parroquia
de Atarfe (Granada). Particularmente la primera, como imagen de un convento
dominico, presenta grandes similitudes con la Virgen del Rosario de Santa Cruz la
Real en su falda amplia, corpifio ajustado a la cintura, mangas abiertas, abundantes
joyas en el pecho y rostrillo argénteo (Lopez-Guadalupe Muiioz, J. J., 2006: 171).

La fortuna de este singular atuendo seguramente fue mayor que la que ha
subsistido hasta la actualidad. En este sentido cabe comentar un caso singular, el
de la Virgen de la Antigua, patrona de Almuiiécar (Granada), imagen de madera de
pequefio formato'? que viste traje de plata de estructura similar al de la Virgen del
Rosario granadina (fig. 6). El perfil acampanado de la saya, en lugar de troncoconico,
la asemeja mas al guardainfantes que se impone en torno a la década de 1640. Por lo
demas, las cenefas que perfilan las piezas del vestido, la pedreria -en vidrio- incrustada
(en realidad estuvo atornillada directamente al cuerpo de madera en su mitad
superior)'?, los anagramas marianos salpicados por toda su superficie, las hombreras

11 A.HN., Clero Secular-Regular, lib. 3639, fols. 1 rto. y vto. y 6. Se trata del inventario
citado en la nota anterior y quizas la donacion del vestido por tres religiosas dominicas justifique el
caracter de “deposito” del mismo que aqui se anota. La imagen del Nifio, segiin parece deducirse de
este testimonio, posey6 igualmente vestido de plata pero no se conserva y viste tinica de tela bordada.
La Real Archicofradia conserva mas de una docena de mantos de la Virgen (Rivera Rodriguez y Corral
Labella, 2011: 67).

12 45 cm de altura.

13 Me remito al informe de la intervencion realizada en 1992 por Barbara Hasbach a esta
imagen. Agradezco su consulta a la Gloriosa Hermandad de Nuestra Seiiora de la Antigua, Excelsa

246



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 233-269 . ISSN 1130-5029

6. Anonimo. Virgen de la Antigua, primera mitad del siglo XVI. Vestido argénteo del
segundo tercio del siglo XVII. Almufiécar (Granada), iglesia parroquial de la Encarnacion.

marcadas y las largas mangas en pico y abiertas evocan claramente el modelo de
referencia. El Nifio ha conservado su vestido de plata, lo que probablemente tuviera
también la imagen granadina. La Virgen de la Antigua parece obra de las primeras
décadas del siglo XVI pero durante el siglo siguiente se mimetizd con la Virgen

Patrona de Almuiiécar y Alcaldesa Honoraria, que da culto a dicha imagen.

247



La Virgen del Rosario del convento de Santa Cruz...- Juan Jesus Lopez-Guadalupe Mufoz

granadina adquiriendo tan peculiar atuendo. Ayudaba a ello el hecho de portar el
Nifio entre sus manos un grueso rosario. Quizas se corresponda con la imagen que un
manuscrito del siglo XVIII referia: “hallése en un pozo que oy se ve en esta ciudad
(Almunécar), en la calle que llaman de la antigua, escondida sin duda alli por algin
devoto antes de la pérdida de Espafia, como lo hicieron con otras muchas que el
tiempo ha descubierto™!4.

Por tanto, la imagen de la Virgen del Rosario de Granada quedo codificada
a partir de 1628 en una estampa fija, a salvo de modas epocales, que preserva su
singularidad en cuanto a identidad visual pero también en cuanto a significacion
historica. Y todo ello en el marco de un proceso de auge devocional creciente que
sin duda encontr6 el estimulo iconico que necesitaba en la nueva presentacion de
la imagen. Nuevas memorias de misas instituidas en 1637 y 1641, al igual que la
participacion de la Virgen del Rosario en los actos de desagravio a la Inmaculada
Concepcion de Nuestra Sefiora desarrollados en la ciudad de Granada en 1640
(Henriquez de Jorquera, 1646/1987: 850) asi lo demuestran. Pequefias adiciones
como un “un corazon engarcado de plata” y la media luna también de plata a los
pies de la Virgen, “que la yco a su costa don pedro diaz de Oseguera™¢, o “una
poma de ambar con esmaltes de oro q° tiene el nifio”!” irdn completando la estampa
prototipica de la Virgen del Rosario granadina.

Todo ello da muestras de una vitalidad creciente en la proyeccion popular
de la devocion a la Virgen del Rosario como demuestra el adorno de su capilla
al que nos podemos aproximar a través de un inventario fechado en el verano de
1670"8, y los aumentos y precisiones sobre los bienes de la hermandad que aportan
inventarios posteriores. La capilla aparece reflejada en el mismo entre los bienes de
la Archicofradia lo que evidencia que en algiin momento ésta habia accedido a su
propiedad. Se encontraba a los pies del templo, en la primera capilla del lado de la
Epistola (actualmente la segunda al haberse revalorizado como espacio del templo
la primera capilla, bajo el coro). Las capillas de este lado del templo otrora abrian
sus muros de fondo al gran claustro contiguo lo que determinaba que la posicion del

14 Almuriécar ilustrada y su antigiiedad defendida, manuscrito citado por Alonso Garcia,
1973: 187. Circula también la tradicion, mas plausible, de su venida con los conquistadores castellanos
(Moral Martin, 1981: 47).

15 A.H.N., Clero Secular-Regular, lib. 3670, fols. 15 y 65. La primera se anota como una
memoria de misas rezadas ante el altar de la Virgen del Rosario, sin especificar patrono ni namero,
mientras que la segunda queda registrada como memoria de una misa cantada en el dia u octava de la
Virgen del Rosario por Dofia Catalina Giron.

16  Ambas noticias proceden del inventario fechado el 10 de agosto de 1670 en A.H.N., Clero
Secular-Regular, lib. 3639, fols. 3 vto. y 5. En un inventario posterior, de 30 de junio de 1690, se
describe como “una luna de plata que esta a los pies de n™. S* y en las puntas dos angeles de plata”
(ibidem, sin foliar).

17  Aparece como aumento en el inventario de 10 de julio de 1673 (ibidem, sin foliar).

18  Ibidem, fols. 1-6 rto.

248



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 233-269 . ISSN 1130-5029

retablo no fuera en ese muro sino en el de su izquierda, esto es, de cara al espectador
en el sentido l6gico de la marcha desde los pies de la iglesia hacia el presbiterio.
Cerraba la capilla hacia la nave una reja sobredorada (desaparecida durante la
invasion napoleonica) y otra en correspondencia hacia el claustro.

En el muro izquierdo se levantaba el retablo con los quince misterios del Santo
Rosario que un inventario de 1680 precisa que se encontraban “en redondo dél en
laminas™", y que otro de 1690 describe contradictoriamente como “pintura de medio
relieve”, lo que invita, pese a ello, a pensar en representaciones escultoricas. En el
centro del retablo figuraba la imagen de la Virgen del Rosario y en una hornacina
superior se menciona, ya en 1690%, “un Niiio Jesus de talla con un vestido de lana”,
devocion igualmente dominica (Dulce Nombre de Jesus) vinculada a la fiesta de la
Candelaria que acabo siendo una de las principales celebraciones de la Archicofradia
a fines del siglo XIX (Lopez-Guadalupe Munoz, M. L., 2004: 383). En el sagrario
del retablo se anota “un relicario de plata sobredorado con su capillo bordado en
questa nro. Serior” y probablemente flanqueando al retablo se ubicarian “dos ldminas
(sic) de San Jeronimo y N* S* de Belén con sus cortinas e tafetin” que figuran en
el inventario de 1670 justamente a continuacion de la mencién al retablo y antes
de consignar la propia imagen titular. Adornaban el altar cuatro candeleros de plata
grandes y dos relicarios bordados?'.

En la pared de enfrente se situaba un apostolado con representaciones de medio
cuerpo en lienzo, completado por otra pintura del Salvador. Le acompafiaban en
esta pared (segun el inventario de 1690) “una lamina con N* $* del Rosario con
los santos de la horden de Nro. Padre Sto. Domingo con marco dorado” y “otro
quadro de Nra. Sra. del Rosario grande con su marco negro questd frontero del
altar en la capilla, mas abaxo del apostolado, donde estaba la lamina de la partida
de arriba, que lo dio doiia Manuela de Horosco (...)"*. En el muro de fondo de la
capilla se resefia “un lienzo grande de pintura fina de Nra. Sra. de la Conzepcion
con marco grande dorado questd enzima de la ventana que cae a el claustro”, quizas
incorporado a la capilla a resultas de la participacion en las fiestas de desagravio de

19 Ibid., sin foliar (inventario de 26 de marzo de 1680). En un grabado de Manuel Ribera de
1774 se incorpora una orla de quince medallones correspondientes a los misterios del rosario en la parte
superior y en el retablo que se labra en el su emplazamiento definitivo en el crucero del templo, también
en el siglo XVIII, se representan igualmente.

20  Ibid., sin foliar (inventario de 30 de junio de 1690).

21  De nuevo las noticias al respecto son contradictorias pues en el inventario de 7 de julio de
1681 se anotan dos relicarios entregados por don Juan de Molina, hermano mayor, que en inventarios
posteriores se concretan como relicarios bordados para desaparecer en el inventario de 1690 en que se
consignan, sin embargo, “dos relicarios vordados con marcos y reliquias en ellos y vedriera cada uno
que los dio dofia G™ de atienza questdn en el altar”.

22 Encel inventario de 11 de octubre de 1678 se describe como “una lamina fha. de lienzo de
nra sa del Rosario con su moldura de madera que lo dio el s provisor d. jazinto de altabas”, siendo ésta
la primera fecha en la que se inventaria.

249



La Virgen del Rosario del convento de Santa Cruz...- Juan Jesus Lopez-Guadalupe Mufoz

1640 ya referidas. Se completaba el adorno de la capilla con una docena de cuadros
de distintos tamafios, cuya tematica no se especifica, “una cornisa dorada y estofada
en que estan las lamparas”, un total de diez, todas ellas en plata y “una galera en el
techo de dha capilla”, elemento este ultimo referencial que alentaria la vinculacion
con la batalla de Lepanto y la creencia de la presencia en ella de la Virgen granadina.

Los inventarios manejados son muy ricos en detalles sobre el adorno de la
imagen, su ajuar y los enseres procesionales de su hermandad. Por ellos sabemos
que las imagenes de la Virgen y del Nifio utilizaban un juego de corona y cetro de
plata para la capilla y otro para las salidas en procesion. Estas ultimas eran coronas
de imperios en plata sobredorada con pedreria segun el inventario de 1670, sustituida
la de la Virgen (al menos) por una nueva hacia 1680%. Por otra parte, desde 1670
se inventarian “unas andas de plata de martillo con su zielo y zanefas y remates de
plata de martillo que sirven para n'® S, asi como “quatro horquillas de plata para
llevar a n™ 8 en las andas en las prozeciones (sic) y festividades”, dos estandartes en
damasco (uno blanco y otro carmesi) con su vara de plata 'y “una pértiga de plata con
la Yncinia (sic) de n* 8 del Rosario dorada”. A esto se afiadia una copiosa relacion
de rosarios, cruces y mantos textiles que avalan la pujanza devocional in crescendo
durante el siglo XVII. Pero, sin duda, el sintoma mas notable de este proceso lo
representan los lienzos de milagros a modo de exvotos que adornaban el interior y
el exterior de su capilla, que entre 1670 y 1690 pasaron de ocho a veinticuatro. Los
milagros de 1670 y 1679 supusieron un poderoso estimulo devocional a resultas del
cual la Virgen del Rosario se reubicod en un espacio mas visible y privilegiado del
templo, el crucero, como a continuacion se analiza.

2. LA VIRGEN DEL ROSARIO EN LA DEFINICION DE LA CAPILLA
MAYOR Y CRUCERO

El primero de los hechos milagrosos ocurrié en el domingo de Resurreccion de
1670 en que “se vio sudar esta S corriendo p” su divino rostro como menudo aljofar
v derramar algunas lagrimas por espacio de 32 horas” segun recoge la lapida de

23 Enelinventario fechado en 26 de marzo de 1680 se explica: “una corona imperial grande de
plata nueva con pedreria que se pone a nr*. S*. cuando se saca del nicho la cual se hizo con la plata de la
corona viexa y demads de ella tuvo de costa ziento zinquenta ducados (...)”. En los inventarios anteriores,
estas coronas y cetros no utilizados a diario se consignaban como “en poder de las madres”, por tanto
depositados en el vecino Beaterio de Santo Domingo, fundado en 1539. Sorprende la disparidad de
criterios utilizado por la hermandad que indistintamente depositaba enseres en Santa Cruz la Real y el
beaterio.

24 En una lapida de marmol a la entrada del camarin, sin embargo, se informa: “afio de 75
(1éase 1675) Lazaro Gonzs. de Urdanibia siendo Hermano Mayor hizo unas andas con cupula, zenefa
y remates de plata de martillo q° sirvieron hasta el A de 1763 q° se hicieron otras”, quizas porque las
inventariadas en 1670 se renovaran en 1675. No obstante, el formato y materiales no difieren mucho en
las distintas fuentes.

250



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 233-269 . ISSN 1130-5029

ingreso al camarin®. El segundo sucede nueve afos mas tarde, durante una epidemia
de peste, y es relatado asi casi una centuria después por el fraile trinitario Antonio
Lachica:

“Hallabase este pueblo herido del contagio en 1679, desde los ultimos dias del
mes de Mayo. Acudieron a Dios los Granadinos, suplicandoles a esta Magestad se
sirviese de aplacar su ira y conceder la salud a Granada. Hiciéronse publicamente
muchas Rogativas, sin distincién de sexos ni de personas. Apenas huvo persona
de ambos estados que no dirigiese a Dios sus afligidos ruegos. Esmeraronse las
Religiones y Cofradias, en cuyos individuos se vieron asombrosas penitencias.
La referida Comunidad (dominica), junta con la dicha V. Archicofradia, clamaron
a esta Santa Imagen (del Rosario), y la expusieron en el Altar Mayor en el lado
del Evangelio, para que brindados de su mas cercana presencia, le hiciesen una
publica Rogativa, en forma de una muy devota Novena. Comenzose ésta en el
dia 26 de Junio del mismo afio, y luego se vio en medio de la frente, entre las dos
cejas de la Santa Imagen, una luz en la misma forma que reverbera una estrella
con la variedad de algunos colores, que hacian sus brillos mas especiales; pues se
observaba que aquella nueva luz mezclaba los colores dorado, plateado y verde,
asemejandose a los que muestra en las nubes el Arco Iris. Admir6 a todos este
prodigio y a su novedad, conmovido el Pueblo, acudieron sus Vecinos a la iglesia
de Santo Domingo a ver este Phenémeno tan desusado y extraordinario. Conocidse
que aquello fue un pronostico o sefial de salud, que esta Ciudad logré poco después;
porque desde aquel tiempo fue logrando la salud el Pueblo Granadino, siendo
menos los enfermos y publicandose la salud en 6 de Octubre del mismo afio, uno
de los dias de la Octava del Santisimo Rosario de esta sefiora”.

Ambos acontecimientos fueron objeto de proceso canodnico, el primero
instruido por el arzobispo don Diego Escolano y el segundo por el arzobispo fray
Alonso Bernardo de los Rios, siendo declarados de caracter sobrenatural y, por tanto,
proclamados como milagros®. Esto acentud la ya pujante devocion a la imagen
rosariana. El acelerado aumento de exvotos de milagros concedidos asi lo atestigua,
pero también la institucion de nuevas memorias de misas?’. La relevancia alcanzada
fue tal que pronto se plantea la necesidad de buscar un nuevo emplazamiento mas
amplio, significado y desenvuelto para la Virgen del Rosario, lo que la lleva a ocupar

25  El P. Lachica especifica que estando “vistiendo las Camareras a esta Sagrada Imagen
para uno de los primeros Domingos del mes, como se acostumbra, vieron llorar a este Simulacro,
descendiendo algunas lagrimas hasta el tapete, y quedandose otras en el vestido de la imagen”, aunque
yerra en la apreciacion cronologica del hecho al que sitiia “algunos dias antes de la peste”, refiriéndose
al contagio de 1679, cuando ocurrié en 1670 (Lachica Benavides, 1764: XVII, 3).

26 Se hicieron relatos detallados de las circunstancias en las que ocurri6 el segundo de ellos:
Ruiz Noble, 1680 y Recuerdo hitorico (sic), 1765.

27  A.H.N., Clero Secular-Regular, Libro 3670, fol. 88. Se trata de una memoria de 30 misas
rezadas cada afio en la capilla del Rosario fundada por D*. Salvadora y D*. Juana Rodriguez de Ardila,
en sus testamentos de 1677 y 1670 respectivamente.

251



La Virgen del Rosario del convento de Santa Cruz...- Juan Jesus Lopez-Guadalupe Mufoz

el fondo del brazo izquierdo del crucero en un retablo, solo inicialmente, y més tarde
en un espléndido conjunto de camarin y retablo.

El traslado se enmarca en el proceso de redefinicion de la capilla mayor y crucero
de la iglesia que generalmente se sefiala como un esfuerzo constructivo ocurrido
durante la década de 1690. Sin dejar de ser eso cierto, se puede documentar que la
intencion de iniciar esta renovacion nacidé mucho antes, al menos desde 1680, al poco
del segundo y mas famoso de los hechos milagrosos y sin duda fue consecuencia
de éste y de la fama que la imagen estaba adquiriendo. En cabildo celebrado el
10 de julio de 1680, al poco de ser elegido como hermano mayor el marqués de
Campotéjar, éste pedia el relevo en el cargo porque sus multiples obligaciones no
le permitian asumir plenamente sus funciones. Antes de ello revisaba sus acciones
recientes, entre ellas el rezo nocturno diario del rosario, asi como “aver introducido
el poner un rosario todos los meses en manos de nra sefiora para que se saque a
suerte a q" ubiere entrado en ella [la hermandad] despues de la procesion cada
primero domingo de mes, aplicada su limosna p* la obra de la capilla maior, cuios
rosarios se an gastado ya tres y se a percivido la limosna la qual esta depositada en
el padre capelldn (...)".

Por tanto, en 1680 ya se habia concebido (si es que no puesto en marcha) el
proyecto de obrar el crucero y capilla mayor, lo que supondria una notable renovacion
formal, espacial y devocional del templo. Por una relacion de las fiestas celebradas
en la iglesia y convento en 1664 con motivo de la beatificacion de San Pedro Arbués
(Martinez de Bustos, 1664: sin foliar) sabemos sobre este templo que a los ojos del
cronista, beneficiado de la parroquia de las Angustias, era “muy capaz y aunque 7o
tiene fabricada la Capilla mayor, tiene mucha grandeza, asi en la perfeccion de su
arquitectura, como en lo bien obrado y executado della””. La construccion del templo,
concluida la nave a mediados del siglo X VI, tuvo que necesariamente detenerse a la
espera del desarrollo de las obras del convento, concretamente del vecino claustro,
que se dilataron hasta 1624, como se refiri6 mas arriba. Terminado éste, seria un
proyecto latente y aun prioritario de la comunidad dominica el engrandecer el templo
concluyéndolo en su cabecera pero la falta de fondos retrasaria sumaterializacion hasta
fines del mismo siglo. No hay justificacion documental acerca de la configuracion
de este espacio en tan dilatado lapso de tiempo. Por la crénica referida mas arriba
se puede afirmar que servia al templo un presbiterio de quince varas de ancho y
treinta de alto, lo que aproximadamente viene a equivaler a la latitud y altura de la
nave, que debio cerrarse en testero plano y crucero inscrito al modo de las iglesias
de mendicantes del Quinientos. Observando el conjunto escultorico de imagenes de
santos y santas dominicas que luce la actual capilla mayor, pienso que se encuentran

28 A.H.N., Clero Secular-Regular, lib. 3639, sin foliar. La cursiva es nuestra.

29  He consultado el ejemplar de esta obra conservado en la B.U.H.R.G., signatura A-31-130
(25). Consta de 14 hojas sin numerar pero se conserva inserto en un volumen encuadernado con otros
impresos y manuscritos, foliado a mano modernamente. La cita transcrita corresponde al fol. 193 vto.

252



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 233-269 . ISSN 1130-5029

en la orbita del taller de Pedro de Mena y que deben de datarse en torno a las décadas
de 1660 y 1670 lo que puede indicar un proyecto inicial en el que se incorporara este
programa encomiastico de la Orden de Predicadores. Quizas cuando en el cabildo de
la Archicofradia de 1680 se hacia mencidn a “la obra de la capilla maior” se estaba
refiriendo a un programa escultérico ya puesto en marcha para integrarlo en una
operacion de mayor calado que comportara la construccion del crucero y presbiterio,
lo que atin tardaria en concluirse.

En mi opinién el creciente auge devocional de la Virgen del Rosario urgi6 al
tiempo que hizo posible el acometer este proyecto, que obliga a redefinir el programa
iconografico del templo para optimizar su proyeccion social sobre la religiosidad
popular granadina. De este modo, el traslado de la venerada imagen mariana al
espacio privilegiado del crucero de la iglesia crea un eje de devociones tipicamente
dominicas que encuentra en el brazo derecho al padre fundador, Santo Domingo, y
en el izquierdo a la imagen de la Virgen del Rosario.

Se localizan abundantes noticias sobre el desarrollo de esta obra aunque ninguna
suficientemente clara sobre la verdadera naturaleza arquitectonica de la misma®.
Tradicionalmente se ha considerado que las obras del convento se remataron con la
ampliacion del crucero y de la capilla mayor. Sin embargo, queda demostrado que,
a lo mas, la cabecera del templo constituia una mera prolongacion de la nave por
lo cual toda esta parte se concibid integralmente ex novo’'. No obstante, una atenta
lectura de los elementos arquitectonicos que subsisten en la cabecera del templo
muestra una evidente voluntad continuista; al menos la estructura de pilarillos
adosados, molduras y arcos apuntados parece seguir en todo el modelo anunciado
en la nave. Y lo que si resulta claro es que no fue una reforma conventual la que
desemboco en la materializacion del crucero y cabecera del templo sino que fue la
necesidad estratégica de aprovechar el creciente caudal devocional de la Virgen del
Rosario tras sus sonoros milagros de 1670 y 1679 la que aconsejé perentoriamente
el acometer por fin unas obras en espera desde hacia décadas.

30 Las noticias que se ofrecen a continuacion proceden del Archivo Historico Provincial de
Granada (A.H.P.G.), leg. 201-5095, pza. 13 y tratan de la fase final de construccion del crucero y capilla
mayor entre 1692 y 1698, aunque los apuntes de pagos se extienden hasta 1705. Esta documentacion
fue parcialmente transcrita, pero sin desvelar la procedencia de archivo, por Moreno Romera, 2001:
454-462.

31  Es opiniéon comun en la historiografia granadina desde antiguo el considerar esta obra
una ampliacion al compas de las obras del convento, como demuestra este testimonio decimondnico:
“Después en el siglo XVII y principios del XVIII, los frailes quisieron ensanchar su casa y construir
el camarin de la Virgen del Rosario y se hizo el claustro grande que no es del todo malo [en realidad
terminado en 1624 como se dijo mas arriba/, y se destrozo la capilla mayor para levantar aquel castillejo
que cada dia amenaza caerse, y se rellenaron los claros de las bovedas con follages ridiculos y se
blanqued el edificio y se emborrono todo” (Giménez Serrano, 1846: 317). Evidentemente, los juicios
estéticos estan condicionados por un prejuicio clasicista contra lo barroco pero los datos historicos no
aciertan del todo.

253



La Virgen del Rosario del convento de Santa Cruz...- Juan Jesus Lopez-Guadalupe Mufoz

A este respecto, el primer contrato para la obra no se conoce y aunque pudieran
estar comenzados los trabajos para 1680, como se referia en el acta de cabildo
citado, no es hasta marzo de 1692 en que se documentan los primeros pagos al
arquitecto y cantero Melchor de Aguirre, por entonces maestro mayor de las obras
de la catedral de Granada, en quien recayo la realizacion de esta intervencion en la
iglesia conventual de Santa Cruz la Real. Las obras parece que avanzaban a buen
ritmo pues entre marzo de 1692 y febrero de 1694 se le abonan 38 mil reales. Desde
agosto de este Ultimo afio la financiacion recae en los beneficios de un juro sobre
alcabalas que importaba anualmente 5770 reales y 20 maravedies. Las expectativas
creadas por el ritmo de las obras se comprueban de nuevo en los acuerdos de cabildo
de la Archicofradia: en el celebrado el 6 de diciembre de 1693 se propuso:

“que se haga la planta del Retablo para la Capilla donde se a de colocar la
ymaxen de n®. S% del Rosario en este cav® y se conzierte y se haga demanda publica
por toda la ciudad por los hermanos de dha cofradia [para] sacar ayuda a pagar dho
Retablo y por todos los hermanos se acordo asi”. Asimismo se aprobo “que se hagan
y pongan luego los quatro lienzos de pintura en la capilla nueva donde se a de colocar
dha Ymaxen de nr* s® en los sitios donde estan echos los nichos para ellos (...) y que
con la mayor brevedad se ponga y adorne dha capilla con la dezencia que se requiere
y para la costa de dhos quatro quadros ayuden los hermanos questan presentes y los
demas a quien se notiziare con lo que cada uno pudiere y sea su voluntad™32.

Se recaudaron alli mismo 307 reales. A tal fin, en nuevo cabildo de 27 de junio de
1694, en presencia del padre prior, se tratd de nuevo la colaboracion de los hermanos
en estas obras, quizas por haber disensiones sobre ella, y la necesidad de actualizar
el censo de los mismos®. Parece deducirse que la construccion andaba realmente
avanzada y las fechas de algunos de los lienzos que componen el programa de la
cabecera del templo (entre 1694 y 1699) coinciden con este periodo. Paralelamente,
la efervescencia de la devocion a la Virgen del Rosario se materializaba en dos
nuevas capellanias en 1691 y 1699 respectivamente®.

No obstante, algo parece decaer la obra que se relanza en 1696 con un nuevo
compromiso de Aguirre de concluirla para fines de septiembre de 1697, materializado
en escritura notarial fechada el 5 de noviembre de 1696, por un importe de 64 mil
reales. Lo reducido del plazo indica que la obra se encontraba proxima a fenecer

32 A.H.N., Clero Secular-Regular, lib. 3639, sin foliar. Al respecto de los nichos para cuatro
cuadros que se citan, se debe referir a los dos de formato irregular que se acoplan al remate en medio
punto de la capilla y otros dos en los costados del lado del crucero, todos ellos por encima de la linea
de cornisas y que a la luz de esta informacion pueden datarse en 1693-1694. Aunque es dificil atinar su
tematica por la considerable altura a la que se encuentran y la mala iluminacion que poseen, en todos
parecen adivinarse escenas con visiones o apariciones de la Virgen del Rosario.

33 Ibidem.

34 En 1691 dofa Maria Josefa de Figueroa fundaba una capellania de 52 misas rezadas al afio
en la capilla del Rosario y en 1699 don Andrés Padillo, Jurado de la ciudad, instituia otra de 40 misas
rezadas anuales (4.H.N., Clero Secular-Regular, lib. 3670, fols. 107 y 111).

254



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 233-269 . ISSN 1130-5029

y que la parte mas costosa de la misma (cimentacion y bovedas) se encontraba ya
concluida. Sin embargo, esta obligacion no pudo ser cumplida por su fallecimiento
el 19 de ese mismo mes, lo que obligd a detener la obra y reemplazar al maestro
mediante un nuevo contrato, si bien se seguiran abonando pagos a los herederos de
Aguirre hasta 1705.

Tampoco se conoce este nuevo contrato pero si la carta de pago que otorgan los
canteros Francisco Rodriguez Navajas y Francisco de Otero el 23 de noviembre de
1698 por continuar las labores emprendidas por Aguirre, a saber: “an justado (sic)
la cornisa del primer cuerpo del dho Sagrario y la soleria que esta dentro dél, y an
ahondado la bobeda de la dha capilla de nra. §° del Rosario y soldadola de ladrillo y
echo poros en ella, y assi m® enluzieron los quatro pilastrones de la capilla maior y
desbaratado el pedazo de muralla que estava a espaldas del altar maior y dejadolo
en planta llana sacando la tierra que procedio de ella, y hazer el altar de s s*
Domingo y sentar el frontal de piedra en el (...)”. Puede pensarse, a la luz de este
testimonio, que el altar de la Virgen del Rosario, frontero del de Santo Domingo en el
brazo izquierdo del crucero, ya debia estar sentado pues de otro modo los canteros lo
hubieran hecho constar. Por tanto, entre fines de 1693 en que se plantea por primera
vez la construccion de un retablo para la Virgen y 1697-1698 se realizaron y colocaron

7. Retablos del crucero del templo conventual de Santa Cruz la Real de Granada, entre 1693 y 1698. En
la imagen de la derecha aparece el primitivo retablo de la Virgen del Rosario que se ubicaba en el brazo
izquierdo del crucero y fue vendido a la iglesia del Carmen de Alhama (en la fotografia) donde fue
destruido en 1936. A la derecha se muestra el retablo de Santo Domingo, en el brazo derecho del crucero.

255



La Virgen del Rosario del convento de Santa Cruz...- Juan Jesus Lopez-Guadalupe Mufoz

los retablos gemelos del crucero de este templo conventual, del cual se conserva el
del fundador pues el de la Virgen del Rosario fue reemplazado por el actual en 1733
en que fue vendido el “viejo” a la iglesia del Carmen de Alhama (Granada), por
entonces convento de carmelitas calzados (Isla Mingorance, 1990: 52), donde fue
destruido en 1936 (fig. 7). El proyecto de Aguirre, pues, plante6 la disposiciéon del
crucero y capilla mayor, la boveda bajo el altar del Rosario, que estaria dotado ya de
un pequefio camarin para la imagen, y el tabernaculo del presbiterio.

Al trasladarse a tan eminente y privilegiado espacio del templo, la Virgen del
Rosario volvia a relacionarse con la iconografia regia, cuyo aspecto cortesano ya
poseia desde la realizacion del vestido de plata en 1628. Ahora compartia espacio con
las representaciones orantes de los fundadores del convento, los Reyes Catolicos (fig.
8), que quedaron dispuestas en los chaflanes de los machones de cierre del crucero,
en permanente plegaria ante el tabernaculo eucaristico. Se guardaba memoria de
ellos en las iniciales y escudos presentes en el portico de ingreso al templo y en la
boveda del coro. La presencia de la Corona se reforzo en la nueva cupula en donde
figura su escudo en dos de sus pechinas. Como bien observa Juan Miguel Larios,
en ambos casos se muestra el escudo de los Austrias pero en uno de ellos aparece
el escudo de Portugal -cinco escudetes en cruz y bordura de castillos- y en otro no.
Tras el Tratado de Lisboa de 1668 la corona espafiola reconocio oficialmente lo que
de facto era la independencia de Portugal desde 1640 y ello comporté la eliminacion
del blason portugués del escudo real hispanico. No parece que tenga sentido pensar
que durante la construccion de estas pechinas se produjo la sancion definitiva de
esta secesion, hecho que justificaria la diferencia de escudos (Larios y Larios, 2009:
156). Por otra parte, aun en fecha tan tardia como 1686 en un retrato de Carlos 11
-grabado calcografico realizado por el flamenco Richard Collin- se mantenia todavia
la referencia a Portugal en el escudo real que lo acompana (Minguez, 2013: 139-
140). En consecuencia puede no ser significativo este detalle y, en todo caso, mas
bien pretenderia un recuerdo del rey Felipe I, en cuyo reinado tuvo lugar la batalla
de Lepanto, reforzando asi el simbolico mecenazgo regio del convento.

Debe valorarse, ademas, el interés que una monarquia en declive -como la
hispanica en ese momento tenia en rememorar aquellos periodos mas ilustres de su
historia. Sin duda, los Reyes Catolicos representaban una referencia de prestigio.
Desde la visita de Felipe IV en 1624 parece reactivarse la realizacion de imagenes y
simbolos de la Corona como demuestran, por ejemplo, los retablos-relicarios de la
Capilla Real (con un repertorio de retratos dinasticos en los bancos de los mismos),
las imagenes orantes de los Reyes Catolicos en la portada del Hospital Real o las mas
tardias de la capilla mayor de la Catedral, amén de un elenco relativamente amplio de
imagenes pictoricas. En esta linea deben valorarse las estatuas orantes de la iglesia de
Santo Domingo. Sin entrar en un analisis estilistico profundo, no me parece acertada
la propuesta de Gallego Burin que las vincul6 al taller de Alonso de Mena (Gallego
Burin, 1989: 169) sino que las juzgo realizaciones mas tardias y relacionables con el
obrador de su hijo, Pedro de Mena. Las imagenes de la Catedral de Granada (1675-

256



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 233-269 . ISSN 1130-5029

8.1 Anonimo. Estatuas orantes de los Reyes Catolicos, entre 1680 y 1690.
Granada, iglesia de Santo Domingo.

1676), de mano del propio Mena, representan claramente la referencia pero aun me
parecen mas cercanas a las versiones algo mas sencillas que su taller realiza para la
Capilla de la Virgen de los Reyes de la Catedral de Malaga en 1676 (Gila Medina,
2007: 155-167), con grandes similitudes en la interpretacion retratistica de los

257



La Virgen del Rosario del convento de Santa Cruz...- Juan Jesus Lopez-Guadalupe Mufoz

|

“TIRE, o—
bt R A ———

8.2 Andnimo. Estatuas orantes de los Reyes Catolicos, entre 1680 y 1690.
Granada, iglesia de Santo Domingo.

efigiados (singularmente el rey Fernando) y en el regio atuendo de los mismos. En
las décadas de 1670 y 1680 (y atn después) existen escultores de oscura trayectoria
por ahora que seguramente emularan modelos de prestigio como los referidos, entre
los que se cuentan Juan Puche, Juan Lopez Almagro o el desconocido Diego de

258



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 233-269 . ISSN 1130-5029

Santiago que participa como testigo con ocasion del “milagro de la Estrella” (Ruiz
Noble, 1680: 1), sin descartar al propio taller de Mena. Se integrarian asi de modo
natural con el programa de santos y santas dominicos en plena coherencia estilistica.
Por otra parte, la efervescencia de la memoria de los Reyes Catolicos en este final
del Seiscientos es constatable a través de sus representaciones pictoricas. El propio
cenobio dominicano poseia otras versiones de los reyes de pie, hoy depositadas en el
Ayuntamiento de Granada, y sobre el mismo modelo orante deben citarse los retratos

9. Juan Ruiz Luengo. Los Reyes Catélicos adorando la Santa Cruz, segunda
mitad del siglo XVII. Calcografia.

259



La Virgen del Rosario del convento de Santa Cruz...- Juan Jesus Lopez-Guadalupe Mufoz

que Francisco Alonso Argiiello realiza para la capilla de la Virgen de la Antigua de
la catedral de Granada en 1649, asi como los conservados en el Real Monasterio
de la Madre de Dios de Comendadoras de Santiago, proximo a Santa Cruz la Real.
Precisamente el convento dominico reforzaria esta memoria con la estampa dada a
conocer por Juan Miguel Larios (Larios y Larios, 2009: 159) en que se figuraba a los
reyes arrodillados en veneracion de la Santa Cruz (fig. 9) hecha de raices de arbol
que fue encontrada enterrada en el solar del templo durante las obras del mismo
-lo que se interpretdé como designio divino- y venerada durante siglos a modo de
reliquia, hasta su envio a Roma en 1808 (Crespo, 1970: 7y 13).

De este modo, la Virgen del Rosario en unioén con las imagenes orantes de
los Reyes Catolicos rememoraban la vinculacion de la corona al convento y la
benéfica intercesion de la Virgen a favor de las armas espafolas. Ademas, las figuras
arrodilladas de Fernando e Isabel, prototipos de monarquia piadosa y protectora
de la religion catolica, se vinculaban aqui a la orden dominica y al tribunal de
la Santa Inquisicion. La ubicacion de los reyes en los lados de la capilla mayor
homologaba este conjunto con el de la capilla mayor catedralicia, en ambos casos en
torno a un tabernaculo eucaristico. En igual equivalencia, la Virgen del Rosario se
corresponderia con la Virgen de la Antigua, que ocupa lugar también a la izquierda
de la capilla mayor de la sede granadina, equiparandolas en cuanto a antigiiedad y
prestigio.

El conjunto de santos y santas dominicas de la cabecera del templo abunda
en esta relacion entre la Corona y la devocion mariana. Figuran ilustres dominicos
vinculados a la realeza como San Pedro Telmo (entonces sélo beato, que fue confesor
de Fernando III el Santo), la beata Margarita de Saboya (de la ilustre casa real
italiana), la beata Juana de Portugal (de la dinastia de Avis) o Santa Margarita de
Hungria (hija del rey Béla IV) a los que se unian el beato Gonzalo de Amarante,
gran devoto de la Virgen, San Alberto Magno, vinculado a las ciencias y quizas
evocado en relacion a la epidemia de peste de 1679 y el propio San Pedro Telmo,
aclamado popularmente como patron de la marineria y representado con un barco en
los brazos, lo que se puede relacionar con la batalla de Lepanto®.

En este espacio la proyeccion devocional de la Virgen del Rosario quedd
reforzada, haciendo posible su contemplacion en un espacio diafano e iluminado,
gracias a la gran cupula barroca del crucero, con adornos de cuajadas yeserias y
amplios ventanales en el interior, lo que no parece un detalle menor teniendo en
cuenta la vinculacion de la sagrada imagen con un milagro relacionado con la luz,
como fue la aparicidon de una estrella sobre su frente. La ponderacion estética y

35 Lo tardio de la beatificacion de algunos de estos personajes alumbra la fecha en la que se
realizan estas imagenes: San Alberto Magno fue beatificado en 1622, la beata Margarita de Saboya en
1664 y la beata Juana de Portugal en 1692. Vista la unidad estilistica del conjunto de estas esculturas
y las fechas examinadas, corresponde a la década de 1690 en estricta coetaneidad con los lienzos que
decoran esta capilla mayor.

260



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 233-269 . ISSN 1130-5029

simbodlica de la imagen culmina unas décadas después, ya en el siglo XVIII, con
la construccion de un fastuoso retablo y su correspondiente camarin. La difusion
iconografica y, por ende, devocional, se confiaria entonces a la estampa.

3. LA ESTAMPA GRABADA COMO PROPAGANDA VISUAL

La importancia iconografica de este modelo se demuestra a través de su difusion
mediante estampas (Portts- Vega, 1988). En el estudio del desarrollo de determinadas
devociones y de sus variantes iconograficas la obra grafica impresa se revela como
imprescindible documento para alcanzar una comprension ajustada de sus contenidos

-3

£ ;

s P

L " 3 s _P 2 25 =, 3
N3 BEs mgémgﬁf’m!m 2o
35 alsl Bdasalud TP

B i
i BT ! .
20 ‘,‘_,f;_.gﬂ g,

eiemg . KR4 IG
P e

10. Miguel de Gamarra. Virgen del Rosario, 1680. Calcografia inserta en el Discurso sobre
la calificacion de la luz en forma de estrella que se vio entre dos cejas de la imagen de N.S.
del Rosario..., de Francisco Ruiz Noble.

261



La Virgen del Rosario del convento de Santa Cruz...- Juan Jesus Lopez-Guadalupe Mufoz

y de su importancia. De hecho, el grabado representa en su época el mas relevante
vehiculo de difusion social. Esta socializacion de la imagen constituye el medio
que de manera mas clara, economica y de mayor alcance hacia posible el poner el
acento en determinados conceptos ideologicos a través de iconografias concretas. La
proliferacion de grabados de los siglos XVII y XVIII de la Virgen del Rosario revela
precisos intereses al servicio de la extension de una devocion que sufre dos grandes
impulsos que determinan la realizacion de esas estampas: la milagrosa intervencion
durante la epidemia de peste de 1679 y el magno proceso constructivo del retablo y
camarin en las décadas centrales del siglo XVIII. En ambos periodos estos grabados
se ponen al servicio de una interesada difusion de la devocion rosariana.

Sobre elementales precedentes de caracter genérico, pronto se codifica un
modelo iconografico singularizado, atento a subrayar las especiales cualidades
taumaturgicas de la Virgen del Rosario granadina. Asi queda manifiesto en una
calcografia de Miguel de Gamarra de 1680 (fig. 10), que encabeza un impreso
sobre el milagro de la estrella (Ruiz Noble, 1680; Moreno Garrido, 1976: 145). Esta
estampa representa la imagen prototipica de la Virgen del Rosario granadina, con el
traje de plata, los atributos de realeza (corona y cetro), la media luna apocaliptica,
el rosario, rostrillo cefiido y la estrella del prodigio de ese afio en la frente, en un
ambiente como de capilla, con doselete y lamparas encendidas. La leyenda inferior
aclara su intencion al recordar el citado milagro’.

Constituye, por tanto, una referencia iconografica y devocional de prestigio, al
calor del acontecimiento sobrenatural acaecido, desencadenante de la estampacion.
Acicate de ladevocion a laimagen rosariana, se convierte en motivo difundido durante
siglos, como atestigua otra calcografia, debida al grabador Manuel Jurado y fechada
en 1807, conservada en el Museo de la Casa de los Tiros. El modelo ya codificado de
la imagen de la Virgen del Rosario, tratado con cierta libertad en el vestido (quizas
indicio de algunas alteraciones en el tiempo, necesariamente efimeras), aparece en
un rompimiento celeste, venerada por Santo Domingo de Guzman (con la azucena
de la virtud en la mano y acompanado por el perro con la antorcha en la boca de
la vision de su madre, la beata Juana de Haza) y Santa Catalina de Siena (santa
dominica titular de uno de los conventos femeninos de la orden en Granada), con una
leyenda alusiva al prodigio ocurrido durante la epidemia de 1679%.

La tltima estampa recoge la tendencia del siglo X VIII de acompaiiar la imagen
con santos dominicos, frente a la imagen aislada del XVII, con lo que se aprovechaba

36 Laleyenda dice: «En ocasion del contagio de Granada aparecio una estrella en la frente de
Nuestra Sefiora del Rosario que aprobd por milagrosa el Ilmo. Sr. Arzobispo y la Ciudad en la salud
esperiment6 mejoria. Afio 1679».

37  «En el contagio que padecié Granada el Afio de 1679 aparecio una Estrella en la frente
de Nra. Sra. del Rosario que aprobo por milagrosa el Ilmo. Sefior Arzobispo y la ciudad experimentd
salud (...)». Mide 171 por 119 milimetros y esta catalogada con el nimero 8432 de la coleccion. Cf. La
estampa devota granadina, 2003: 194, nimero 402.

262



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 233-269 . ISSN 1130-5029

el «tiron» devocional de la Virgen de Lepanto para difundir la iconografia de los
santos de la orden. En los afos centrales del Setecientos, en coincidencia con el gran
esfuerzo econoémico de las obras del retablo y camarin, se multiplican las estampas
devocionales, sin duda un instrumento mas, no sélo para la difusion de la devocion
a la Virgen del Rosario, sino también para incrementar la recaudacion de fondos con
destino a estas costosas obras, lo que se rastrea igualmente en el otro polo devocional
de la Granada de la época, la Virgen de las Angustias, enfrascada desde principios
de la centuria en idéntico esfuerzo artistico®®. Una de las mas hermosas versiones
de la vinculacion de esta Virgen con la batalla de Lepanto la ofrece Juan Luengo
en una calcografia fechada en 1751 (fig. 1). La mitad inferior recrea la batalla
naval, contraponiendo claramente cristianos a la derecha y turcos a la izquierda,
distinguidos por sus turbantes, lo que favorece la legibilidad de la estampa. La
mitad superior la ocupa un rompimiento celeste con la Virgen del Rosario y San
Pio V recibiendo la revelacion de la victoria sobre la armada turca, acompaiados
por angeles trompeteros. No se desaprovecha la ocasion para ocupar la banderola
de uno de estos ultimos con la cruz de calatrava del escudo dominico y con notable
intencidén y buen manejo del buril se aureola la sagrada imagen con rafagas que
demuestran lo sobrenatural del acontecimiento. Limpia de dibujo, inteligente en el
uso del claroscuro, notable en composicion, representa una de las mas hermosas
estampas del grabado rosariano granadino y una excelente muestra de los intereses
devocionales e ideologicos a que obedece®.

Casi coetanea es la otra imagen prototipica de la Virgen del Rosario en el
grabado setecentista, en este caso en recuerdo nuevamente de la epidemia de peste de
1679. Se trata de una calcografia del mismo Luengo, fechada en 1754 (fig. 11), donde
en rompimiento celeste y acompafiada por angelillos portadores de rosarios la Virgen
es venerada por los eminentes dominicos Santo Domingo, Santa Catalina de Siena,
Santa Rosa de Limay el papa Pio V. Eran estas fechas cruciales en el desarrollo de las
obras, proxima la finalizacion del retablo y muy avanzado el camarin (1727-1797),
y puede sospecharse que esta estampa fuera de mayor éxito, quizas por lo cercano
del beneficio en ¢él recordado, favorecedor de la propia ciudad de Granada, lo que
justifica que apenas tres afnos después el grabador Campi la copiara con la misma
composicion de Luengo, adornada por un marco de granadas, y que la retocara en

38  Asi lo he estudiado Lopez-Guadalupe Muifioz, J.J., 2009: 381-405. La pujanza y aun
competencia entre ambas devociones, que fraguan dos de los programas decorativos y simbdlicos
mas interesantes de la Granada del Setecientos (sendos binomios de camarin y retablo), se materializa
justamente en la proliferacion de estampas grabadas a lo largo de esta centuria, que se prolonga en la
siguiente.

39 261 por 172 milimetros. Nimero 7834 de la coleccion del Museo Casa de los Tiros (La
estampa devota, 2003: 104, nimero 131). La leyenda al pie de la estampa reza: «La milagrosa Ymaxen
de Nuestra Seiiora de el Rosario que se venera en el Convento de Santa Cruz la Real de esta ciudad de
Granada, a quien se le debe la feliz victoria contra los turcos por la yntersezion (sic) de S. S. Pio V'y
Armada gobernada por el xelo (sic) y valor de el Seiior D. Juan de Austria».

263



La Virgen del Rosario del convento de Santa Cruz...- Juan Jesus Lopez-Guadalupe Mufoz

Imagen Rora “. raen ef R Comb. d S8 delOrden d
P leﬁﬁs“d;?:k - “:;'oama §*Uiayg en la frenke Ja
U™ A _7[% &;tﬂl Ia%:ﬁrdﬁxﬂnm:nt; ;&nwr erta i
i Ewptdy, Herm.m ayordomo
ﬁ‘z‘ﬁr:rde u?a Joberana S etre de1754.

11. Juan Ruiz Luengo. Virgen del Rosario, 1754. Calcografia.

1787. La misma estampa ya habia sido retocada por el grabador Manuel Rivera en
1774 y 1778, en lo que parece un abusivo y reiterado uso de las planchas de grabar,
y también la reinterpretd6 Manuel Jurado en 1784. En otra de 1774 (fig. 12) el citado
Rivera anadia en el borde superior una secuencia de 6valos con los misterios del
Rosario, naciendo de sendas ramas, en una disposicion muy semejante a la del propio

264



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 233-269 . ISSN 1130-5029

retablo del convento de Santa Cruz la Real. No obstante, la estampa de la batalla de
Lepanto también tuvo cierto éxito, de modo que el mismo Campi la repetia en 1767,
igualmente con orla de granadas, y una vez mas ya en las postrimerias de la centuria.
Incluso el nuevo siglo conoce una version nueva de este tipo, relacionado con la
milagrosa y benéfica proteccion de la Virgen en Lepanto, en una estampa calcografica

Pordaceret Efigurde N7J @ el P afervres qrie sevencvet nel R Ceon o de S "Cruz Ovden de-T P Don
Ciranade . jg&’ﬂ d:?}n el g1o, ;:1 iﬂfjﬁjﬁﬂﬁfi 4:?’71‘1 e h;{ q;'mé(;r)m’?q:‘{j Aot :ﬁm‘f nemln Jrente.cr :,;':ﬁo
- millgvo ¢ S A 4 C iuda a ‘ ta” 5
JSelrtoco nmP;;Heﬂz"mn'Pf!ah’wDumfi%m.;ﬂ rﬁf’,ﬁpi 1,,,2",;‘”‘-":::"";" oo

12. Manuel Rivera. Virgen del Rosario, 1774. Calcografia.

265



La Virgen del Rosario del convento de Santa Cruz...- Juan Jesus Lopez-Guadalupe Mufoz

de Manuel Jurado fechada en 18014, En ella la representacion se simplifica de modo
que al rompimiento celeste de la Virgen se afiade la figura del santo Papa orante a sus
pies, mientras que el plano terrenal lo ocupa una panoramica de la batalla naval. Su
tema y su fecha son elocuente testimonio de la longevidad de un tipo iconografico y
del argumento de prestigio, consolidado con el paso del tiempo, del milagroso hecho
en ¢l relatado, acicate de la extension de la devocion a la Virgen del Rosario, como
valores singulares de un discurso mitificador de sus cualidades taumaturgicas.

4. CONCLUSIONES

En las paginas antecedentes se ha tratado de describir un proceso de
“construccion” de una devocion y una imagen particulares, partiendo de la advocacion
caracteristica de la orden dominica, la Virgen del Rosario. Puede afirmarse que
durante el siglo XVII la imagen granadina fue incrementando su peso devocional en
la ciudad y su importancia en el convento dominico hasta el punto de ser trasladada
al espacio eminente del crucero donde haria pendant con el propio Santo Domingo
de Guzman. En este proceso necesariamente se busca la discriminacion visual frente
a la representacion rosariana genérica, muy difundida en grabados, que fragua una
estampa propia de aire cortesano merced al vestido de plata donado en 1628. El
prestigio de la corte, después de la visita de Felipe IV a Granada en 1624, sin duda
result6 un estimulo en el proceso de gestacion de una imagen diferenciada al calor del
mecenazgo real de la fundacién dominica. El caracter de fundacion real del convento,
por tanto, vincul6 indisolublemente los intereses representativos de la Corona con
los devocionales de la religiosidad popular. El siguiente paso del proceso sera el
espaldarazo para la difusion de su devocion que representan los sucesos milagrosos
de 1670 y 1679. Sabido es que los milagros se “autoalimentan” de modo que la
proyeccion devocional crece exponencialmente. De este modo, como se indicé mas
arriba, en sdlo veinte afios se multiplicaron los cuadros de milagros que adornaban
su capilla.

En la delicada situacion del Reino durante este siglo la imagen de la Corona
busca un refuerzo simbolico de prestigio en la propaganda visual, en la que también
participa la Virgen del Rosario. La memoria de los fundadores del convento y de
la archicofradia, los Reyes Catolicos, funcionaba como referente de prestigio en la
decadente época de los Austrias menores. El politico don Fernando el Catélico de
Baltasar Gracian (edicion principe en 1640), que lo pondera como mejor monarca de
la historia de Espafia, es buena prueba de ello. Por esta razon, en el crucero del templo
dominico se refuerza nuevamente el vinculo de ambos intereses con la presencia de
las figuras orantes de los Reyes y el aspecto cortesano que el traje de plata conferia
a la Virgen.

40  En la coleccion del Museo Casa de los Tiros, nimero 8359. Mide 306 por 206 milimetros.
Cf. La estampa, 2003: 182, numero 364.

266



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 233-269 . ISSN 1130-5029

Considero, ademas, que esta campafa de imagen es el desencadenante de
la definitiva conclusion de las obras del templo que aun en la década de 1664
carecia de capilla mayor. Pienso que la efervescencia de la devocion a la Virgen
del Rosario supuso la ocasion idonea para acometer el tan deseado proyecto y que
determiné la configuracidon espacial e iconografica de este espacio en torno a los
dos polos dominicos (Virgen del Rosario y Santo Domingo), con el tabernaculo
eucaristico como centro, hacia el que se dirigen las efigies de los Reyes Catolicos. La
documentacion manejada permite adelantar hasta 1680, es decir, en fecha inmediata
al llamado “milagro de la estrella” de la Virgen, el inicio al menos del proyecto
que se materializa definitivamente en la década de 1690. De este modo, creo que la
influencia de la devocion a esta imagen en la redefinicion espacial e iconografica del
templo dominico granadino queda fuera de toda duda.

5. BIBLIOGRAFIA

Alonso, José (1917). El templo de Santa Cruz o Santo Domingo como convento
parroquia. Hoja Parroquial de Santa Escolastica.

Alonso Garcia, Jorge (1973). Historia de Almufiécar (la enigmatica). Madrid: Ediciones
Iberoamericanas.

Crespo, Manuel (1970). La Virgen de Lepanto. Granada: Imprenta Marquez.

Cordoba Salmeréon (2003), Miguel. Las ordenes religiosas y el arte barroco. El
patrimonio de los Trinitarios Descalzos de Granada. Granada: Universidad.

Gallego Burin, Antonio (1989). Granada. Guia artistica e historica. 7* ed. Granada:
Comares.

Gomez-Moreno, Manuel (1900). El arte de grabar en Granada. Madrid: Viuda e Hijos
de M. Tello.

Gila Medina, Lazaro (2007). Pedro de Mena, escultor (1628-1688). Madrid: Arco/
Libros.

Giménez Serrano, José (1846). Manual del artista y del viagero en Granada. Granada:
Imprenta de Puchol.

Henriquez de Jorquera, Francisco (1646/1987). Anales de Granada. Granada:
Universidad (sobre manuscrito de la Biblioteca Colombina de Sevilla).

Iniesta Coullaut-Valera, Enrique (1994). El Colegio junto al rio. Los Escolapios de
Granada (1860-1900). Granada: Escuelas Pias.

Isla Mingorance, Encarnacion (1989). La Virgen de las Angustias. 1. El conjunto
escultorico. Granada: E.LM.

Isla Mingorance, Encarnacion (1990). Camarin y retablo de Nuestra Seriora
del Rosario. Granada: E.I.M.

267



La Virgen del Rosario del convento de Santa Cruz...- Juan Jesus Lopez-Guadalupe Mufoz

Lachica Benavides, Fray Antonio (1764). Gazetilla curiosa, o semanero granadino,
noticioso y util para el bien comun. Granada: Imprenta de la Santisima Trinidad.

La estampa devota granadina. Siglos XVI al XIX (2003). Granada: Junta de Andalucia-
Caja de Granada.

Larios y Larios, Juan Miguel (2009). Santa Cruz la Real segun la cronica de Fr. Francisco
de Paramo. Granada: Comares.

Lépez-Guadalupe Mufioz, Juan Jesus (2006). Mito e iconografia de la Virgen del Rosario
en la Granada moderna. Cuadernos de Arte de la Universidad de Granada, n. 37,
p. 161-178.

Lopez-Guadalupe Muioz, Juan Jests (2009). Imdgenes elocuentes. Estudios sobre
patrimonio escultorico. Granada: Atrio.

Loépez-Guadalupe Mufioz, Miguel Luis (2004). Expansion de las cofradias del Rosario
en la diocesis de Granada en la época moderna. En: Congreso Internacional del
Rosario. Actas. Sevilla: Area de Fiestas Mayores del Ayuntamiento de Sevilla, p.
379-389.

Lopez-Guadalupe Mufioz, Miguel Luis y Lopez-Guadalupe Muiloz, Juan Jesus (1996).
Nuestra Sefiora de las Angustias y su Hermandad en la época moderna. Notas de
historia y arte. Granada: Comares.

Lopez Torrijos, Rosa (2006). Los Bazanes de Granada y el monasterio de Sancti Spiritus.
Cuadernos de Arte de la Universidad de Granada, n. 37, p. 371-383.

Minguez, Victor (2013). La invencion de Carlos Il. Apoteosis simbolica de la casa de
Austria. Madrid: Centro de Estudios Europa hispanica.

Moral Martin, Victoriano del (1981). Almusiécar. Historia de un pueblo milenario, sus
tierras y sus hombres, leyendas y tradiciones. Madrid-Almuiiécar: V.M.M.

Moreno Garrido, Antonio (1976). El grabado en Granada durante el siglo XVII. 1. La
calcografia. Cuadernos de Arte de la Universidad de Granada, n. 26-28 (nimero
monografico).

Portus, Javier y Vega, Jesusa (1998). La estampa religiosa en la Espaiia del Antiguo
Régimen. Madrid: Fundacion Universitaria Espafiola.

Recuerdo hitorico [sic], breue narracion panegyrica del milagro del sudor, y lagrimas,
y de la Estrella, que se vieron en el rostro de N. Sra. del Rosario ... que hace a
los fieles la venerable y real archicofradia de la misma seniora, a solicitud, y
expensas del doct. Don Francisco de la Coua Guzmadn y Carvajal ... y Don Joseph
Lopez Jordan ..., aiio de 1765 (1675). Granada: por Nicolds Moreno.

Rivera Rodriguez, Antonio y Corral Labella, Alejandro (2011). Nuestra Seiiora del
Rosario de Granada: Historia, arte y devocion. Granada: Archicofradia de Nuestra
Sefiora del Rosario.

Ruiz Noble, Francisco (1680). Discurso sobre la calificacion de la luz en forma de
estrella que se vio entre dos cejas de la imagen de N.S. del Rosario el dia 26 de
Iunio de 1679... Granada: Imprenta Real de Raymundo de Velasco.

268



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 233-269 . ISSN 1130-5029

Sanchez-Montes Gonzalez, Francisco (1992). El milagro de la Virgen de la Estrella: un
apunte sobre la devocion granadina en el siglo XVII. En: Gremios, hermandades y
cofradias. Una aproximacion cientifica al asociacionismo profesional y religioso
en la historia de Andalucia. San Fernando: Fundacion Municipal de Cultura, vol.
L p. 171-177.

Sempere y Guarinos, Juan (2000). Historia del lujo y de las leyes suntuarias de Esparia.
Valencia: Edicions Alfons El Magnanim. Reprod. parcial de la ed. de: Madrid:
Imprenta Real, 1788.

Taylor, René (1961). El retablo y camarin de la Virgen del Rosario en Granada. Goya, n
40, p. 258-267.

269






Autores






Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 271-275. ISSN 1130-5029

AUTORES

Aranda Doncel, Juan. Doctor en Historia. Miembro de la Real Academia de Cordoba
y del Instituto Universitario «La Corte en Europa» de la Universidad Autonoma
de Madrid. Sus lineas de investigacion estan centradas en la religiosidad popular
y las ordenes religiosas en la Edad Moderna. Las tres ultimas publicaciones son:
La Congregacion del Oratorio de San Felipe Neri en Cordoba. Estudio historico y
artistico de un edificio singular. Madrid: Ministerio de Defensa, 2014; Los agustinos
recoletos en Andalucia. El convento de San Nicolas de Tolentino de la villa de
Luque (1626-1835). Granada: Editorial Avgvstinvs, 2015; «San Juan Bautista de
la Concepcion y los trinitarios descalzos en Cordoba (1607-1835)». Trinitarium.
Revista de historia y espiritualidad trinitaria, 22 (2015), p. 157-257.

Barrado Barquilla, José (O.P.). Licenciado en Teologia y doctor en Historia
Eclesiastica. Director del Instituto Historico Dominicano de la Provincia de Espaiia
(IHDOPE) y del anuario de investigacion histérica Archivo Dominicano desde el
afio 1996. Fundador en 1993 y coordinador general desde entonces de la coleccion
Monumenta Historica Iberoamericana de la Orden de Predicadores. Profesor de
Historia de la Iglesia en la Facultad de Teologia San Esteban de Salamanca. Nuestra
linea de investigacion contintia siendo la de la Historia de la Orden de Predicadores
en Iberoamérica. Las ultimas publicaciones son: Historia y arte del monasterio
de dominicas de san Miguel y santa Isabel de Trujillo siglos XV-XX (2009), Los
memoriales: denuncia de males y sus remedios (Ciencia Tomista, 2012) y Actas de
Consejos de la Provincia dominicana de Esparia (1937-1946) (Archivo Dominicano
2013).

Bueno Espinar, Antonio (O.P.). Licenciado en Teologia. Ha sido profesor de
Antropologia teoldgica, de Historia de la Iglesia y de Espiritualidad de la vida
de especial consagracion en el CER, en Caracas. Su linea de investigacion es la
Orden de Predicadores en la Andalucia Oriental, Murcia y Venezuela, habiendo
participado en varios congresos internacionales. Tiene en proceso de publicacion la
Historia de la Archicofradia del Rosario de Granada. Sus ultimas obras publicadas
son: La Orden de Predicadores en Venezuela (siglos XVI-XX). Salamanca: San
Esteban, 2013; Los autos de las visitas candnicas a la venerable orden tercera de
Santo Domingo establecida en el convento de San Jacinto de Caracas (1747-1837).
Archivo Dominicano, n.34 (2013) y El convento de Santo Domingo el Real de
Murcia: proyecto de universidad en la ciudad, Archivo Dominicano, n. 35 (2014).

Larios Ramos, Antonio (O.P.). Licenciado en Historia Eclesiastica (Universidad
Gregoriana de Roma) y en Historia (Universidad de Granada) Ha sido Profesor del
Centro de Estudios Teologicos de Sevilla de Historia de la Iglesia, y en la Facultad de
Ciencias de la Educacion de la Universidad de Sevilla. Ha sido director de la revista
Communio, 6rgano oficial del Studium Generale de los Dominicos de Andalucia y
es actualmente archivero provincial. Escritos recientes:El convento de san Pablo de

273



Autores

Sevilla en la Historia manuscrita de Francisco Ramirez de Solérzano. En: Actas de
la jornada de Dominicos en Baena, organizada por la Fundacion Juan Alfonso de
Baena, en prensa, p. 139-164; La devocion del Rosario y la espiritualidad dominicana
en las cofradias y hermandades del Rosario (2015). En: Lozano Ruiz, Carlos (coord.).
Actas del I Encuentro Nacional de Cofradias del Rosario. Salamanca: San Esteban,
p- 157-167; Los Colegios de teologia en la Orden de Predicadores. Los estatutos del
Colegio de san Luis de Puebla de los Angeles. Communio XL (2007) 151-192.

Lépez-Guadalupe Muiioz, Juan Jests. Licenciado en Historia del Arte por la
Universidad de Granada en 1992 y Doctor en la misma especialidad con premio
extraordinario en 1997, ha sido becario de investigacion del Instituto Gomez-Moreno
de la Fundacion Rodriguez-Acosta de Granada, asi como del Plan de Formacion
de Personal Docente e Investigador de la Junta de Andalucia con destino en el
Departamento de Historia del Arte de la Universidad de Granada. Se incorpord como
Profesor Asociado en el mismo en 1999 y desde 2003 es Profesor Titular. Ha realizado
estancias predoctorales y posdoctorales en distintos centros de investigacion como la
Academia de Espafia en Roma, las Facultades de Humanidades de las Universidades
de Almeriay Jaén o el Centro Internazionale di Studi di Architettura ‘ Andrea Palladio’
de Vicenza. Su labor investigadora se ha centrado prioritariamente en la interaccion
entre la praxis artistica y la historia de las mentalidades, buscando la investigacion
multidisciplinar en colaboracion con investigadores del area de Historia Moderna.

Lopez-Guadalupe Muiioz, Miguel Luis. Doctor en Filosofia y Letras (Historia
Moderna). Profesor Titular de Historia Moderna en la Universidad de Granada
(Espana). Sus lineas de investigacion son: Religiosidad popular, Cofradias, Historia
de la Iglesia, Asistencia social, Jesuitas. Ultimas publicaciones: (2014). Crear la
comunidad, sofar el templo: los inicios del convento del Angel Custodio de Granada.
En: Congreso Internacional “Las Clarisas. Ocho siglos de vida religiosa y cultural
(1211-2011)”, Cérdoba: Asociacion Hispanica de Estudios Franciscanos, p. 361-380;
(2014). Esclavitudes piadosas: expresiones simbolicas de un lenguaje de esclavitud
en el ambito cofrade. En: Martin Casares, Aurelia (ed.). Esclavitudes hispdnicas
(Siglos XV al XX1): horizontes socioculturales. Granada: Editorial Universidad de
Granada, p. 133-154; (2014). La Hermandad de la Caridad y Refugio de Granada:
500 anos de hospitalidad. En colaboracion con Rafael Lopez Moya. Granada:
Delegacion de Cultura y Patrimonio del Ayuntamiento de Granada.

Miura Andrades, José Maria. Doctor en Historia por la Universidad de Sevilla ha
impartido docencia en las Universidades de Sevilla (1985-1993) y Huelva (1993-
1998) antes de hacerlo en la Universidad Pablo de Olavide como Profesor Titular
desde 1998. Es codirector del Master y Doctorado en Historia de América Latina:
Mundos Indigenasy profesorinvitado en Doctorado y Postdoctorado en la Universidad
Andina Simo6n Bolivar. Ha colaborado, entre otros, en cursos de doctorado en la
Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales (Paris), Universidad Complutense,
Universidad de El Valle (Cali), EPTC (Tunja) y UNC (Bogota). Entre sus lineas de

274



Revista de Humanidades, 21 (2014). p. 217-221. ISSN 1130-5029

investigacion destacan las relacionadas con la religiosidad popular andaluza y la
Historia de la Iglesia; los sistemas y redes de poblamiento en Andalucia; el analisis
territorial historico y la historia del urbanismo.

Roda Peiia, José. Profesor Titular del Departamento de Historia del Arte de la
Universidad de Sevilla, Espana. Entre sus principales lineas de investigacion puede
sefialarse la historia de la escultura y del retablo, asi como el estudio del patrimonio
artistico perteneciente a las ordenes religiosas y hermandades establecidas en
el antiguo Reino de Sevilla. Algunas de sus ultimas publicaciones versan sobre
Pedro Rolddn, escultor 1624-1699 (Madrid: Arco/Libros, 2012), El triunfo del
Naturalismo en la escultura sevillana y su introduccion al pleno Barroco (Granada:
Universidad, 2013) y La iconografia de Santa Ana ensefiando a leer a la Virgen y
sus modelos escultdricos en la Sevilla del Barroco (Sevilla: ICAS, 2015).

Romero Mensaque, Carlos José. Doctor en Historia por la Universidad de
Sevilla y en Teologia por la Universidad de Murcia, es profesor-tutor de Historia
Moderna en la UNED (Centro Asociado de Sevilla) y miembro numerario de la
Cofradia Internacional de Investigadores. Como investigador ha centrado todos sus
trabajos en la religiosidad popular moderna espafiola, especialmente el fendémeno
rosariano. Entre sus publicaciones caben citar: EI Rosario en Sevilla: devocion,
rosarios publicos y cofradias (2004), El Rosario en la provincia de Sevilla (2010)
y en prensa; La devocion del Rosario y sus cofradias en la Espafia Moderna, asi
como diversas monografias sobre hermandades. Fue coordinador del I Congreso
Internacional del Rosario celebrado en Sevilla en 2004 y ha participado como
ponente en muy diversos congresos nacionales e internacionales.

275






Criterios editoriales

Editorial Policy






Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 277-289. ISSN 1130-5029

Criterios editoriales

Revista de Humanidades es una publicacion del Centro Asociado de la UNED
en Sevilla. Tiene periodicidad anual y su objetivo principal es difundir estudios
originales derivados de la investigacion académica, reflexiones teéricas, debates
especializados, traducciones, ensayos y resefias criticas en torno a temas relacionados
con los estudios humanisticos en general y con las areas de antropologia, arte,
comunicacion, educacion, filosofia, historia, literatura y ciencia politica en particular.
Revista de Humanidades se adhiere a la politica de Open Access -Declaracion de
Berlin, 2003- para contribuir a la accesibilidad y visibilidad del conocimiento (La
UNED firmo dicha declaracion el 12 de junio de 2006). Revista de Humanidades
esta dirigida a profesores, investigadores, estudiantes y estudiosos de las disciplinas
o saberes que concurren en el amplio espectro de los estudios humanisticos.

Planteamientos generales:

1. Todos los articulos que se entreguen para su posible publicacion deberan
ser de caracter eminentemente cientifico. Por la naturaleza de la revista, no
se aceptaran articulos de género periodistico o comentarios generales sobre
algiin tema. Los articulos deberan seguir el modelo de redaccion IMRyD
(Introduccion, Metodologia, Resultados y Discusion o Conclusiones).

2. Deben ser originales y no haber sido publicados con anterioridad, asi como no
estar pendientes al mismo tiempo a dictamen de cualquier otra publicacion.

3. Se aceptan trabajos en los idiomas: espafiol e inglés.
4. Larecepcion de un trabajo no implica su aceptacion para ser publicado.

5. Las colaboraciones son sometidas, en primera instancia, a un dictamen
editorial, que consistird en verificar que el trabajo esté relacionado con la
tematica de la revista y que cumple con todos y cada uno de los parametros
establecidos por la revista.

6. Todos los articulos seran sometidos a un proceso de dictamen por pares aca-
démicos bajo la modalidad de dobles ciegos a cargo de dos miembros de la
cartera de evaluadores de la revista, la cual estd compuesta por prestigiosos
académicos de instituciones nacionales e internacionales.

7. Los trabajos seran siempre sometidos al dictamen de evaluadores externos a
la institucion de adscripcion de los autores.

8. Las posibles resoluciones del proceso de evaluacion seran: aprobado para

publicar sin cambios, aprobado para publicar cuando se hayan realizado
correcciones menores o rechazado.

279



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 277-289. ISSN 1130-5029

10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

19.

20.

21.

280

En el caso de resultados discrepantes se remitira a un tercer dictamen, el cual
sera definitivo.

Los resultados de los dictdmenes son inapelables.

Los evaluadores son los tnicos responsables de revisar los cambios realizados
en el caso de resultados sujetos a correcciones.

El autor dispondra de treinta dias naturales como limite para hacer las
correcciones recomendadas.

Los procesos de dictamen estan determinados por el numero de articulos en
lista de espera. La coordinacion editorial de la revista informara a cada uno
de los autores del avance de su trabajo en el proceso de evaluacion y edicion.

Cada nimero de la revista incluird ocho articulos que en el momento del
cierre de edicion cuenten con la aprobacion de por lo menos dos arbitros o
evaluadores. No obstante, con el fin de dar una mejor composicion tematica
a cada numero, Revista de Humanidades se reserva el derecho de adelantar o
posponer los articulos aceptados.

La coordinacion editorial de la revista se reserva el derecho de hacer las
correcciones de estilo y cambios editoriales que considere necesarios para
mejorar el trabajo.

Todo caso no previsto sera resuelto por el comité de redaccion de la revista.

Todas las colaboraciones deberan entregarse en archivo electronico a través
de correo electronico, en procesador Word, sin ningln tipo de formato.

En la portada del trabajo debera aparecer el nombre completo del autor(es) o
la forma de autor y la institucion con la que deberd aparecer el articulo una
vez aprobado.

Las siglas deben ir desarrolladas la primera vez que aparezcan en el texto,
en la bibliografia, en los cuadros, tablas y graficos. Por ejemplo, en el texto
la primera vez debera escribirse: Archivo General de Indias, posteriormente:
AGL

Alfinal del trabajo el/los autores deberan colocar una breve ficha curricular con
los siguientes elementos: maximo grado académico, institucion y dependencia
donde trabaja, pais, lineas de investigacion, tltimas tres publicaciones, correo
electronico, direccion postal, teléfono y fax.

Los autores podran usar el material de su articulo en otros trabajos o textos
publicados por ellos con la condicion de citar a Revista de Humanidades
como la fuente original de los textos.



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 277-289. ISSN 1130-5029

Para articulos:

10.

La estructura minima del articulo incluira una introduccion que refleje con
claridad los antecedentes del trabajo, su desarrollo y conclusiones.

Soélo se aceptaran articulos presentados por un maximo de seis autores con
una extension de 7.000 a 10.000 palabras, incluyendo graficos, tablas, notas
a pie de pagina y bibliografia, con un interlineado de 1.5 a 12 puntos, en
tipografia Times New Roman.

Deben tener un titulo descriptivo tanto en espaiiol como en inglés de preferen-
cia breve (no mas de 12 palabras) que refiera claramente el contenido.

Es imprescindible entregar un resumen de una extension de entre 100 y 150
palabras, ademas de anexar cinco palabras clave del texto, todo en el idioma
de origen del articulo y en inglés. El resumen debe contener informacion
concisa acerca del contenido (principales resultados, método y conclusiones).

Los titulos y subtitulos deberan diferenciarse entre si; para ello se recomienda
el uso del sistema decimal.

Las ilustraciones (mapas, cuadros, tablas y graficos) seran las estrictamente
necesarias y deberan explicarse por si solas sin tener que recurrir al texto para
su comprension.

Los formatos para las imagenes (mapas, figuras) deberan ser JPG; puesto
que la revista se imprime a una sola tinta deben procesarse en escala de
grises (blanco y negro), sin ningun tipo de resaltado o textura. Asimismo,
los diagramas o esquemas no deben ser copia de Internet. En el caso de
aquellas que contengan datos, cifras y/o texto, deberan enviarse en el formato
original en el cual fueron creadas, o en su defecto en alglin formato de hoja de
calculo preferiblemente Microsoft Excel. Para el caso de las tablas y cuadros
se recomienda que la informacion estadistica manejada sea lo mas concisa
posible.

Por politica editorial, la revista se reserva el derecho de publicar ilustraciones
demasiado amplias.

Las notas a pie de pagina deberan ser inicamente aclaratorias o explicativas,
es decir, han de servir para ampliar o ilustrar lo dicho en el cuerpo del texto, y
no para indicar las fuentes bibliograficas, ya que para eso esta la bibliografia.

Las citas deberan usar el sistema Harvard-Asociacion Americana de
Psicologia (APA), de acuerdo con los siguientes ejemplos:

— Cuando se haga referencia de manera general a una obra, se escribira el
apellido del autor, el afio de edicion y el nimero de pagina, dentro de
un paréntesis:

281



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 277-289. ISSN 1130-5029

(Amador, 2002: 39), o en el caso de dos autores (Cruz y Garcia, 1998:
56); si son mas de dos autores se anotara (Sanchez et al., 2003).

En el caso de utilizarse obras del mismo autor publicadas en el mismo
afio, se ordenaran alfabéticamente y se les distinguira con una letra
minuscula después del afio:

“En los ultimos diez afios, la poblacion inmigrante en Espafia se ha
multiplicado por siete” (Cardenas, 2008a: 120).

“Las mujeres inmigrantes son el colectivo que posee mayores tasas de
empleo a tiempo parcial” (Cardenas, 2008b: 100).

11. La bibliografia debera contener las referencias completas de las obras de los
autores que se citen en el cuerpo del texto, sin agregar otras que no sean
citadas, y se debe evitar que las autocitas superen el 30% del total.

12.

282

La bibliografia debe estar escrita en el mismo sistema, ordenada alfabética
y cronologicamente segiin corresponda. No usar mayusculas continuas. Los
apellidos y nombres de los autores deben estar completos, es decir, no deben
anotarse so6lo abreviaturas. Véanse los siguientes ejemplos:

Para libros:

Romero, Carlos José (2004). El rosario en Sevilla: devocion, rosarios
publicos y hermandades (siglos XV -XXI). Sevilla: Ayuntamiento de
Sevilla, Delegacion de Fiestas Mayores.

Garcia, Antonio y Hernandez, Teresa (2004). Critica literaria: iniciacion
al estudio de la literatura. Madrid: Catedra.

Para revistas o capitulos de libros:

Monreal, M* Carmen y Amador, Luis (2002). La Unién Europea ante la
educacion a distancia (no presencial). Euphoros, n. 4, p. 207-216.

Dominguez, Antonio (1996). Las probanzas de limpieza de sangre y
los albéitares de Sevilla. En: Checa, José. y Alvarez, Joaquin (coord.).
El siglo que llaman ilustrado: homenaje a Francisco Aguilar Pifal.
Madrid: Consejo Superior de Investigaciones Cientificas, p. 285-288.

Para referencias a sitios web se indicara la ruta completa del trabajo
sefialando la fecha de consulta:

Castilla, Carmen (1999), De neofitos a iniciados: el movimiento
neocatecumenal y sus ritos de admision. Gaceta de Antropologia [en
linea], nim. 15, texto 15-4. Disponible en:



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 277-289. ISSN 1130-5029

<http://www.ugr.es/local/pwlac/Welcome1999.html> [Consulta: 30
diciembre 2006]

Para resenas:

1. Las resefias deberan ser revisiones criticas de libros relacionados con
el estudio de las ciencias sociales, que hayan sido publicados como
maximo el afo previo a la fecha de publicacion en la revista, cuyo titulo
sera distinto al de la propia resefia, la cual tendrd como extension un
minimo de 1.500 palabras y un maximo de 3.500 palabras.

2. Anexo a la reseia se deberé enviar la portada del libro en formato JPG
a 300 dpi e incluir los siguientes datos (titulo, autor, afio, editorial, pais,
numero de paginas y nimero ISBN).

3. Lasresefas seran seleccionadas por el consejo de redaccion, teniendo en
cuenta su calidad y actualidad.

Envio de trabajos:

Revista de Humanidades

UNED. Centro Asociado de Sevilla
Avda. San Juan de la Cruz, num. 40
41006 Sevilla (Espana)

Teléfono: (+34) 954 12 95 90

Fax: (+34) 954 12 95 91

Correo-e: rdh@sevilla.uned.es
http://www.revistadehumanidades.com

283






Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 277-289. ISSN 1130-5029

Editorial policy

Revista de Humanidades (Journal of Humanities) is an annual journal published by
the Associated Centre of the Open University in Seville. Its purpose is to disclose
findings generated by investigations, theoretical reflections, specialized debates,
translations, essays, and critical reviews on topics related to humanistic studies
in general, and associated with Anthropology, Art, literature, Communication,
Education, Philosophy, History and Politics studies in particular. Revista de
Humanidades adheres to the policy of Open Access -Berlin Declaration, 2003-
to contribute to the accessibility and visibility of knowledge (UNED signed the
declaration on 12.06.2006). Revista de Humanidades is directed towards professors,
researchers, students, and scholars within the disciplines or knowledge areas which
comprise the ample spectrum of humanistic studies, but also to other readers with an
affinity for the scholarly topics compiled in each volume.

General guidelines:

1. All articles submitted for possible publication must be entirely academic;
because of the nature of the journal, journalistic articles or general
commentaries on any topic will not be accepted. The IMRAD structure is
recommended for the structure of a scientific journal article of the original
research type. IMRAD is an acronym for introduction, methods, results, and
discussion o conclusions.

2. The articles must be original and unpublished and must not be submitted to
any other printed media at the same time.

Articles are accepted in the languages of Spanish and English.

4. The submission of an article does not imply that it will be accepted for
publication.

5. First, all articles are submitted to an editorial review, which consists of
verifying that the content is relevant to the journal’s subject matter and that
the article is in compliance with all the established guidelines.

6. All articles will then be submitted to an external, double-blind review
performed by two members of the journal’s panel of reviewers, which
is composed of prestigious academics holding positions at national and
international institutions.

7. Articles will always be reviewed by referees with no affiliation to the
institution of the author(s).

8. Theresults of the review will be one of the following: approved for publication
with no changes, approved for publication once minor corrections are made,
or declined.

285



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 277-289. ISSN 1130-5029

10.

I1.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

19.

20.

21.

286

In the case that reviewers disagree, the article will be sent to a third reviewer,
whose decision will be definitive.

Results of the review may not be appealed.

The reviewers are the only individuals responsible for reviewing the changes
they have requested of the author(s).

The author(s) have thirty calendar days to make any requested changes.

The speed of the review process will depend on the number of articles
awaiting review. The editorial board of the journal will inform each of the
authors about the progress of their work in the review and publishing process.

Every issue of the journal will be comprised of 8 articles which, at the edition
deadline, have the approval of at least two referees or reviewers. Nonetheless,
in order to achieve thematic coherence of an issue, Revista de Humanidades
reserves the right to advance or postpone any accepted articles.

The editorial board of the journal reserves the right to carry out any editorial
or stylistic amends that it deems necessary to improve the text.

Any case not considered in these guidelines will be resolved by the journal’s
editorial board.

All submissions must be delivered as an electronic file, plain text Microsoft
Word, via e-mail.

On the first page the name(s) of the author(s) and their institutions must be
stated in the form in which they should appear once the article is published.

Acronyms must be written out fully the first time they appear in the text,
bibliography, tables, charts and graphs. For instance, in the text, the first time
it must be written: World Health Organization, then subsequently: WHO.

At the end of the article the author(s) must include a brief bio-sketch with the
following elements: current academic degree, institution and place of work,
country, research lines, last three publications, e-mail address, postal address,
telephone and fax numbers.

The authors may use material from their article in other works or papers they
publish, on the condition that Revista de Humanidades must be cited as the
original source for the quotations.



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 277-289. ISSN 1130-5029

For the articles:

1.

10.

Articles must include an introduction that clearly states the background of the
work, its development and conclusions.

Revista de Humanidades only accepts articles with no more than six authors
and with a length of between 7.000 and 10.000 words, including graphs,
tables, footnotes and bibliography, on letter size page (A4), with a line spacing
of 1.5, and a font of 12-point size Times New Roman.

Articles must bear a descriptive title, both in Spanish and English; preferably
brief (no more than 12 words) which clearly depicts the content.

Articles must be preceded by an abstract, of between 100 and 150 words, as
well as five key words for the text; both in the original language of the text
and in English. The abstract must contain concise information on the content
(main results, method and conclusions).

The titles and subtitles must be distinguishable; use of the decimal system is
recommended.

Illustrations (maps, charts, tables, graphs) should only be included when
strictly necessary and must be self-explanatory, not requiring additional
text to explain them. In tables and charts, statistical information should be
presented in the most concise manner possible.

The format of images (maps and figures) must be JPG. Since the journal
is printed in only one color, they must be in greyscale, with no highlights
or textures whatsoever. Diagrams or pictures may not be copied from the
Internet. Images containing data, numbers and/or text should be sent in the
original format in which they were created, or in the form of a spreadsheet,
preferably using Microsoft Excel.

Due to editorial policies, the journal reserves the right not to publish
excessively large illustrations.

Footnotes shall be used solely to clarify, explain, broaden, or illustrate the
main text, and not to indicate bibliographic sources, as the bibliography
serves this purpose.

Citations must follow the Harvard-APA system, in accordance with the
following examples:

— When a work is referred to in a general manner, the surname of the
author, publication year and page number shall be written in brackets:

(Amador, 2002: 39), or in the case of two authors (Cruz and Garcia:
1998: 56); if there are more than two authors it will be (Sanchez et al.,
2003).

— In the case of using works by the same author published in the same

287



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 277-289. ISSN 1130-5029

11.

12.

288

year, they will be alphabetically ordered and will be distinguished with
a small letter after the year:

“In the past ten years, the immigrant population in Spain has increased
sevenfold” (Cardenas, 2008a: 120).

“Immigrant women are the group that has higher rates of part-time
employment” (Céardenas, 2008b: 100).

Bibliographies must contain the complete references of all works cited in the
text and no works not cited in the text. Works by the author(s) of the article
must not comprise more than 30 percent of the total bibliography.

Bibliographical citations must be written consistently with the same system,
alphabetically and chronologically ordered as necessary. Continual capitals
letters should not be used. The surnames and given names of the authors must
be fully stated, i.e., with no abbreviations. See the following examples:

— For books:

Romero, Carlos José (2004). El rosario en Sevilla: devocion, rosarios
publicos y hermandades (siglos XVI-XXI). Sevilla: Ayuntamiento de
Sevilla, Delegacion de Fiestas Mayores.

Garcia, Antonio and Herndndez, Teresa (2004). Critica literaria:
iniciacion al estudio de la literatura. Madrid: Catedra.

— For journals or book chapters:

Monreal, Maria Carmen and Amador, Luis (2002). La Union Europea
ante la educacion a distancia (no presencial). Euphoros, n. 4, p. 207-216.

Dominguez, Antonio (1996). Las probanzas de limpieza de sangre y
los albéitares de SevillA. In: Checa, José. y Alvarez, Joaquin (coord.).
El siglo que llaman ilustrado: homenaje a Francisco Aguilar Pifal.
Madrid: Consejo Superior de Investigaciones Cientificas, p. 285-288.

— Citations to websites must include the full URL and the retrieval date:

Castilla, Carmen (1999). De neofitos a iniciados: el movimiento
neocatecumenal y sus ritos de admision. Gaceta de Antropologia
[online], n. 15, text 15-4. Available at:

<http://www.ugr.es/local/pwlac/Welcome1999.html> [December 30,
2006]



Revista de Humanidades, 27 (2016). p. 277-289. ISSN 1130-5029

For book reviews:

1. Reviews must be critical reviews of books related to the study of social
sciences or humanities that have been published within the previous calendar
year. The title of the review must be different from the book itself. Reviews
must be between 1.500-3.500 words long, in page format A4, with a line
spacing of 1.5, and a font of 12-point size Times New Roman.

2. An illustration of the front cover of the book must be sent along with the
review, in JPG format at 300 DPI. Additionally, the following data must be
provided: book title, author, year, publisher, country, number of pages and
ISBN number).

3. Reviews will be selected by the editorial board, taking into account their
quality and relevance.

For submission of articles and reviews contact:

Revista de Humanidades

UNED. Centro Asociado de Sevilla
Avda. San Juan de la Cruz, nim. 40
41006 Sevilla (Espafia)

Teléfono: (+34) 954 12 95 90

Fax: (+34) 954 12 95 91

Correo-e: rdh@sevilla.uned.es
http://www.revistadehumanidades.com

289






