Aportaciones de la Antropologia de la Religion
a la comprension de la libertad religiosa: un
estudio sobre diversidad religiosa y participacion
ciudadana

Carmen Castilla Vazquez
Universidad de Granada (Espana)

Oscar Salguero Montafio
Universidad Complutense de Madrid (Espafa)






Revista de Humanidades, 54 (2025). pp. 11-42. ISSN 1130-5029

Aportaciones de la Antropologia de la Religion a la
comprension de la libertad religiosa: un estudio sobre
diversidad religiosa y participacion ciudadana’

Contributions of the Anthropology of Religion to the
Understanding of Religious Freedom: A Study on Religious
Diversity and Civic Engagement

Carmen Castilla Vazquez
Universidad de Granada (Espafa)

mccv@ugt.es

Oscar Salguero Montafio
Universidad Complutense de Madrid (Espafa)

oscarsal@ucm.es

Fecha de recepcion: 23 de septiembre de 2024
Fecha de aceptacion: 27 de diciembre de 2024

Resumen

La Antropologia de la Religion puede ofrecer a los estudios juridicos sobre
diversidad y libertad religiosas perspectivas mas representativas y precisas sobre
los actores, escenarios y fendmenos sociales objetos de regulacion. En este sentido,
el presente texto pretende compartir los resultados de un estudio etnogréfico de
cuatro comunidades religiosas diferentes en el marco de una investigacion de
mayor envergadura desde los estudios juridicos, sobre la libertad religiosa en el
Estado espafiol. Para ello, explora sus valores y repertorios culturales, asi como
las formas de adaptacién cultural en la esfera publica; y, finalmente, aborda las
barreras que dificultan la plena participacién de las comunidades religiosas en la
esfera publica de las instituciones y la sociedad civil, asi como los discursos y
estrategias que desarrollan para enfrentarlas.

Palabras clave: Diversidad religiosa; Participacion ciudadana; Gestion publica;
Esfera publica.

1  Este texto ha sido realizado en el marco del Proyecto I+D (PID2023-146205NB-100)
Definicion de politicas publicas sobre libertad e igualdad religiosas desde la perspectiva del pluralismo
territorial, 2024-2027, dirigido por Maria del Mar Leal Adorna de la Universidad de Sevilla.

13



Aportaciones de la Antropologia de la Religién... C. Castilla Vazquez y O. Salguero Montafio

Abstract

The Anthropology of Religion can provide legal studies on religious diversity and
freedom with more representative and accurate perspectives on the actors, settings,
and social phenomena subject to regulation. In this regard, the present text aims to
share the results of an ethnographic study of four different religious communities
within the framework of a broader investigation from legal studies on religious
freedom in the Spanish State. To this end, it explores their values and cultural
repertoires, as well as the forms of cultural adaptation in the public sphere. Finally,
it addresses the barriers that hinder the full participation of religious communities
in the public sphere of institutions and civil society, along with the discourses and
strategies they develop to confront these challenges.

Keywords: Religious diversity; Civic engagement; Public management; Public
sphere.

1. INTRODUCCION

La diversidad religiosa en la Espafia actual ha pasado de ser un fenomeno social
estereotipado como novedoso y “propio de extranjeros”, esto es, “algo que vino con
la inmigracion”, a conformarse en parte fundamental del contexto social, cultural
y politico del pais. La creciente pluralidad de creencias y practicas religiosas de la
heterogénea ciudadania espafiola es un hecho constatable en los espacios publicos
de nuestros pueblos y ciudades, que ahora también albergan otros lugares de culto
diferentes a la ““iglesia que siempre estuvo ahi”, o que en ocasiones sirven de
escenario para otras practicas religiosas distintas a la catolica.

Ello ha sido posible por, entre otras cosas, un marco juridico basado de los
principios de igualdad y no discriminacion y al amparo del derecho fundamental de
libertad religiosa y de culto, que establece la aconfesionalidad del Estado y el deber de
cooperacion con las confesiones, a modo de “laicidad positiva” (Contreras-Mazario,
2011, p. 35). En este orden, la creciente pluralidad ha traido consigo el surgimiento
de nuevos retos y desafios en el ambito de la gestion publica de la diversidad religiosa
en términos de reconocimiento y acomodacion; retos que, por otra parte, explican
las transformaciones del caso espafiol, que ha pasado de ser un modelo estructurado
a través de una logica vertical, jerarquica y centralizada, a una aproximacioén mas
horizontal, plural y multinivel (Astor y Griera, 2016, p. 249). Tales mejoras y
avances pueden comprenderse bajo el prisma de la postsecularizacion, para el que
el pluralismo se convierte en el eje sobre el que articular la mirada postsecular que
demanda de la sociedad una percepcion mutuamente beneficiosa de la interaccion
entre secularidad y religiones, y no desde la desconfianza reciproca (Ruiz-Andrés y
Salguero, 2025, p. 2).

Sin embargo, el ejercicio de la libertad religiosa resulta a veces mas complicado
para unas confesiones religiosas que para otras (Contreras-Mazario, 2013, p. 6).
Es decir, el reconocimiento de la libertad religiosa en Espafia es adecuado, pero

14



Revista de Humanidades, 54 (2025). pp. 11-42. ISSN 1130-5029

no asi su ejercicio” lo que significa que la legislacion vigente resulta insuficiente
para una adecuada gestion de una diversidad religiosa radicalmente distinta a la que
existia en 1980 cuando se promulg6 la Ley Organica de Libertad Religiosa (LOLR)
(Amérigo, 2025, p. 3). Este desfase temporal entre lo normativo y lo socioldgico
es la consecuencia de las reticencias que en algunas ocasiones ha mostrado el ente
publico a la actualizacion de la norma basica que desarrolla este derecho fundamental
(Contreras-Mazario, 2020). Tal percepcioén de anquilosamiento no es solo detectada
por algunos académicos del mundo juridico, es también un sentir general de las
confesiones minoritarias, y de algunas mas que otras en funcién de aspectos como
el nivel de reconocimiento que se ostente (Diez de Velasco, 2023, p. 58), o el
conjunto de estereotipos y prejuicios que pesen en el imaginario colectivo sobre la
confesion en concreto (Salguero, 2014, p. 28). En este sentido, las necesidades de
las confesiones religiosas en el Estado espanol son, en general, variadas, aunque
interrelacionadas. Entre estas necesidades que las minorias religiosas plantean como
“problematicas generales” se encuentra con caracter subyacente, la preeminencia de
una cosmovision catdlicocentrista (Briones, 2001, p. 128). Lo cual casa con algunas
de las reflexiones sobre la postsecularizacion que, ademas de promover que los
ciudadanos religiosos y sus representantes se abran al didlogo con la modernidad,
lejos de toda actitud fundamentalista, también han enfatizado la necesidad de que
los ciudadanos seculares comprendan las razones que subyacen a las posiciones
religiosas (Ruiz-Andrés, 2022a).

Es en la dimension emic de las confesiones, de sus comunidades y fieles, donde
la Antropologia y la practica etnografica pueden aportar luz al analisis y mejora de
la gestion de la diversidad religiosa, poniendo en valor las visiones de los actores
religiosos al respecto, asi como sus discursos, practicas y estrategias desplegadas,
en tanto parte interesada. El presente estudio tiene como objetivo principal aportar
informacion de primera mano y socioldgicamente representativa sobre la realidad de
las confesiones minoritarias. Estos datos se inscriben en una investigacion juridica
de mayor alcance, dentro de la cual se desarrolla este trabajo antropologico. En este
marco, el articulo expone los resultados de una experiencia etnografica realizada
con cuatro comunidades religiosas, llevada a cabo por un equipo de antropdlogos
en el contexto de un estudio més amplio sobre la libertad religiosa en el Estado
espanol desde una perspectiva juridica. Con caracter especifico y a partir de cuatro
estudios de caso -la cuestion funeraria isldémica, la ensefianza de religién evangélica
en la escuela publica, la celebracion de la Pascua ortodoxa en el espacio publico
y el reconocimiento del notorio arraigo a la Fe baha’i- este articulo también
pretende analizar las dindmicas socioculturales de estas comunidades, explorando
sus practicas cotidianas, valores y repertorios culturales, asi como las formas de
adaptacion cultural en la esfera publica; para después abordar las barreras que
dificultan la plena participacion de las comunidades religiosas en la esfera publica
de las instituciones y la sociedad civil, asi como los discursos y estrategias que
desarrollan para enfrentarlas.

15



Aportaciones de la Antropologia de la Religién... C. Castilla Vazquez y O. Salguero Montafio

2. METODOLOGIA

Este articulo ha sido elaborado en el marco de un proyecto de investigacion,
actualmente en curso, de mayores dimensiones sobre politicas publicas y libertad
e igualdad religiosas, cuyo equipo estd conformado por juristas en su mayoria y en
menor medida por cientificos sociales. Como resultado de un enfoque inicialmente
multidisciplinar, en esta investigacion la Antropologia de la religién y el Derecho
eclesiastico del Estado colaboran para analizar la gestion publica de la diversidad
religiosa en distintos territorios del Estado espafiol. Conscientes de que la
colaboracion tiene mas probabilidades de ser fructifera cuando se pueden combinar
las caracteristicas complementarias de ambas disciplinas y, al mismo tiempo,
abandonar las limitaciones o debilidades de cada una (Twining, 1973, p. 579), la
labor antropoldgica ha aportado un valor fundamental al proyecto, al proporcionar
herramientas metodologicas y conocimientos tedricos para comprender las dindmicas
socioculturales de las comunidades religiosas, sus interacciones con las instituciones
y las estrategias que desarrollan para hacer frente a los marcos normativos. A traveés
del trabajo etnografico, el equipo de antropologos ha contribuido asi, a captar la
pluralidad de experiencias y narrativas de los actores implicados, contribuyendo
al disefio de politicas publicas mas ajustadas a la realidad social y territorial. Si
bien, sendas disciplinas no han sido compartimentos estancos, pues los quehaceres
antropologicos han requerido el acercamiento al Derecho en cuestiones tan dispares
como, por ejemplo, comprender qué implica para una confesion religiosa ostentar
uno u otro nivel de reconocimiento en Espafia, conocer los distintos marcos juridicos
afectos a la cuestion religiosa o esclarecer las dimensiones individual y colectiva del
derecho fundamental de libertad ideoldgica, religiosa y de culto. En este sentido, no
se entiende la demarcacidn entre disciplinas de una forma tan tajante, sino que mas
bien en ocasiones se ha trabajado en un “espacio intermedio”, al estilo de Edmund
Leach que apunta un nuevo proyecto de confusion, de imaginacion y de hibridacion
de categorias recibidas (Riles, 1994, p. 630). Asi, en aras de una mayor funcionalidad,
cada disciplina ha contribuido a las dinamicas y eficacia operativa de la otra. Como
resultado, la investigacion que inicialmente se habia pensado multidisciplinarmente,
ha derivado en una practica interdisciplinar en la que Antropologia y Derecho han
colaborado conjuntamente, retroalimentandose la una del otro.

A partir de ello, el proceso investigador del equipo antropologico, desarrollado
entre los afios 2024 y 2025, ha estado enmarcado en una metodologia etnografica
aplicada, fundamentada en la inmersion prolongada tanto en los contextos sociales
de los sujetos estudiados, como en los juridicos e institucionales, permitiendo una
comprensionprofundadesuspracticas, discursos yrepresentaciones culturales (Geertz,
1973; Hammersley y Atkinson, 2019). La etnografia, como enfoque metodologico,
implica el empleo de diversas técnicas cualitativas para captar la complejidad
de los fenomenos sociales en su contexto especifico, integrando la observacion
participante, entrevistas y analisis discursivo (Spradley, 1980). En este orden, se han

16



Revista de Humanidades, 54 (2025). pp. 11-42. ISSN 1130-5029

combinado trabajo de campo presencial y virtual con el objetivo de garantizar una
aproximacion amplia y flexible a las comunidades religiosas investigadas. El trabajo
de campo se ha desarrollado en sucesivas etapas interrelacionadas que van desde la
toma de contacto y entrada en el campo, hasta la devolucion a los actores implicados.
Las entrevistas semiestructuradas en profundidad, presenciales y virtuales, con las
personas participantes mencionadas han sido una de las técnicas metodologicas
que han desempefiado un papel mas relevante. Han estado orientadas a profundizar
en las percepciones individuales sobre la regulacion de la diversidad religiosa,
los desafios de inclusion y las estrategias desarrolladas por las comunidades para
afrontar las barreras institucionales. Las personas entrevistadas, por su parte, se han
mostrado en general muy receptivas, posibilitando continuos feedbacks a nuestras
devoluciones durante la etapa de sistematizacion y analisis de los datos extraidos.
Conscientes de que, segin Malinowski, “el intercambio de preguntas y respuestas
entre el etnografo y los sujetos estudiados no puede suplir la observacion de lo que
denomina «imponderables de la vida real»” (Jociles, 2018, p. 126), la otra gran
técnica etnografica desplegada ha sido la observacion, que ha oscilado entre una de
caracter directa, a otra mas participante en algunas ocasiones, que ha posibilitado
conocer las practicas de los agentes sociales y reconstruir los procesos socioculturales
(Jociles, 2018, p. 121). Se han observado sistematicamente una serie de eventos
comunitarios religiosos e institucionales; ademas de otras citas organizadas por otros
actores, como la Fundacion Pluralismo y Convivencia, la Federacion de Municipios
y Provincias o la Direccion General de Libertad Religiosa de Espaiia. La observacion
ha permitido registrar interacciones, rituales y discursos en contexto, gracias a un
enfoque descriptivo e interpretativo, tomando notas de campo estructuradas segun
las categorias emergentes de analisis (Emerson et al., 2011). Ademas, y con caracter
complementario, se han recuperado algunos contenidos puntuales de otras entrevistas
y observaciones realizadas en investigaciones anteriores con algunos de los actores
relacionados.

La revision de las fuentes escritas, por Ultimo, se ha estructurado en tres
apartados interrelacionados. Uno primero relativo a la literatura cientifica nacional e
internacional sobre gestion de la diversidad religiosa, prestando especial atencion al
caso espafiol. Otro segundo concerniente a los aspectos sociologicos e historicos de
las confesiones tratadas, y que se ha complementado con una seleccion de materiales
propios de las confesiones que han aportado la vision emic sobre las mismas. Y
tercero, fruto del cardcter multi/interdisciplinar, también se ha consultado literatura
juridica sobre algunas cuestiones pertinentes anteriormente citadas. En este ambito,
junto a las publicaciones en medios académicos puramente juridicos, han resultado
de gran utilidad aquellos otros materiales con un caracter mas aplicado, como la
coleccidn de guias para la gestion publica de la diversidad religiosa del Observatorio
del Pluralismo Religioso en Espafia. Por tltimo, partiendo del notable peso que lo
juridico ostenta en esta investigacion, ha sido consultada y analizada legislacion
diversa y otra normativa afecta de distintas instancias, ademas de mantenido varias

17



Aportaciones de la Antropologia de la Religién... C. Castilla Vazquez y O. Salguero Montafio

conversaciones a modo de consultas con personas expertas en Derecho, algunas de
ellas pertenecientes a los equipos juridicos de las confesiones estudiadas. Junto a
ello, también se han analizado recursos de otras fuentes primarias: entre las publicas
véanse, por ejemplo, el Registro de Entidades Religiosas (RER), el Directorio de
Lugares de Culto del Observatorio del Pluralismo Religioso en Espafia o el Centro
de Investigaciones Sociologicas (CIS); y entre las privadas, registros internos de
algunas confesiones, como La Iglesia en Numeros de la Conferencia Episcopal
Espafiola y el Observatorio Andalusi de la Unién de Comunidades Islamicas de
Espafia (UCIDE) o los espacios webs y redes sociales de organismos nacionales e
internacionales de cada una de las confesiones, y de think tanks como Pew Research
Center o World Religion Database.

3. SECULARIZACION, POSTSECULARIZACION Y PLURALISMO
RELIGIOSO

Las teorias de la secularizacion del siglo pasado vaticinaron la progresiva pérdida
de importancia de la religion en la esfera publica, paralelamente a la modernizacion
de las sociedades. Este receso de lo religioso podia materializarse en la privatizacion
y cambio de significado de la religion, desplazandose del &mbito publico al privado
- las “religiones invisibles” (Luckmann, 1973); e incluso en su desapariciéon como
resultado de una “crisis de credibilidad” que genera la situacidén pluralista y en
virtud de la cual, la religion “ya no legitima el mundo” (Berger, 1971). El contexto
era propicio para este tipo de estimaciones, marcado por espectaculares cifras de
abandono de la practica religiosa en las décadas posteriores a la segunda guerra
mundial y, muy particularmente, a partir de los afios sesenta (Cueva, 2015, p. 367).
Estas teorias alcanzaron un profundo calado en el &mbito académico, y también entre
las instituciones y la ciudadania. Lo religioso qued6 desplazado de las principales
discusiones sobre los derechos ciudadanos. Si bien se garantizaron algunos derechos
basicos (vinculados a la libertad religiosa y de conciencia), las creencias religiosas
tendieron a excluirse de los debates sobre la ciudadania, porque la ciudadania, en
tanto proyecto normativo, también estuvo fuertemente influenciada por las teorias de
la secularizacion, lo que implico, entre otras cuestiones, la desatencion de los aspectos
religiosos como parte de la construccion ciudadana (Calhoun, 2011). La distincidén
entre el ciudadano y el creyente se corresponderia asi con la clasica distincion entre
lo publico y lo privado, limitando el ambito de las creencias religiosas a este ultimo
(Vaggione, 2017).

Sin embargo, estas dinamicas no tardarian en cambiar, y si bien es cierto que las
adhesiones a las grandes religiones habian experimentado un descenso significativo,
en las postrimerias de los afios sesenta surgirian numerosas y (relativamente) nuevas
propuestas en el seno de las grandes religiones, caso de los movimientos revivalistas
y de intensificacidon en el judaismo, el cristianismo o el islam (Kepel, 1995), asi

18



Revista de Humanidades, 54 (2025). pp. 11-42. ISSN 1130-5029

como la importacion a Occidente de creencias y practicas orientales que respondian
al “hambre espiritual” de la contracultura de esta época y de la generacion del
baby boom, cuya juventud consideraba que tanto “la religion tradicional como el
capitalismo consumista no eran mas que promesas vacias” (Siegler, 2008, p. 60).
Estas transformaciones en el campo religioso afectaron no solo a la conciencia de
los creyentes, también a las instituciones, en tanto que las diferentes confesiones
religiosas que albergan a estos creyentes adaptaron sus estrategias a la nueva
situacion globalizada, pluralista y relativista del campo de fuerzas religiosas (Bastian
et al., 2001, p. 60). La no desaparicion de la religion, por tanto, traeria consigo la
reformulacion del paradigma de la secularizacion (Castilla-Vazquez, 2015). En este
sentido, en lugar de pronosticar las consecuencias de la secularizacion, se trataba de
explicar sus variaciones, existiendo una relacion inversa entre el grado de pluralismo
religioso en el nivel institucional y la secularizacion en el plano individual: cuanto
mas organizada estuviera la religion de manera monopolista, mayor y mas brusca
seria la tendencia hacia la secularizacidon; mientras que en un escenario religioso
plural la tendencia hacia la secularizacidon seria mas suave (Martin, 1978). De esta
manera, la separacion Iglesia-Estado es “lo normal”, del mismo modo que “los
cambios en el mercado religioso y en la afiliacion religiosa de los individuos son
algo natural y esperable en una situacion pluralista”, y no una degeneracion de la
religion (Warner, 1993, p. 1064). Ya no es la demanda religiosa de los individuos,
minada por la secularizacion, sino la oferta planteada por los grupos religiosos la que
determina la eleccidn racional (rational choice) de tales individuos en esta situacion
plural (Stark y McCann, 1993).

En el nuevo milenio, las insuficiencias del término “secularizacién”, sumadas a
las consecuencias de los atentados globales del 118, se erige y consolida el paradigma
de la postsecularizacion que parte de la premisa de que la religion no ha desaparecido
y que es, mas bien, la pluralidad la que caracteriza a nuestras sociedades, a la vez
que pone en valor el potencial aporte de las religiones al proceso de modernizacion,
las cuales son vistas como “posibles aliadas de la democracia y de la modernidad”
(Ruiz-Andrés, 2022b).

3.1. El pluralismo religioso en Espafia como sintoma de modernidad

El caso espafiol ha pasado asi de ser un monopolio religioso del catolicismo,
en el sentido del state-imposed (Stark y McCann, 1993, p. 112), impuesto por el
régimen franquista en el siglo XX y por gran parte del constitucionalismo del siglo
XIX (Contreras, 2011, p. 7); a otro que, con la Constitucién de 1978, promueve
la libertad religiosa y de culto y el pluralismo. Esta trayectoria histérica invita a
reflexionar sobre la edad del pluralismo religioso en Espaifia, el cual no ha nacido
entonces con la inauguracion del actual periodo democratico, sino que ha existido,
en mayor o menor medida, durante siglos. Un buen ejemplo de ello es el islam, que

19



Aportaciones de la Antropologia de la Religién... C. Castilla Vazquez y O. Salguero Montafio

no ha visto interrumpidas sus relaciones con Espafia desde Al-Andalus, alcanzando
un papel significativo durante el Protectorado espafiol en Marruecos (1912-1956);
o el cristianismo evang¢lico, con importantes episodios tanto durante la Primera
Reforma (siglo XVI), como en la segunda (siglo XIX). Es decir, pluralismo religioso
ha existido (casi) siempre, lo que no ha existido siempre ha sido libertad religiosa,
y con ella, visibilidad del pluralismo. Por ello, no podemos decir que el pluralismo
religioso en Espafia surgiese con los flujos migratorios iniciados en los noventa. Si
bien, los primeros estudios sobre ello estuvieron muy centrados en este contexto
de movilidad. Entre otras cuestiones, algunos de estos estudios indicaban que lo
que caracteriza precisamente a nuestro mundo contemporaneo es “la pluralidad de
sacralidades, la fragmentacién, que no la desaparicion, de lo sagrado” (Moreno,
1998, p 170); o su “persistencia”, entendiendo por tal que lo sagrado no s6lo no ha
desaparecido, sino que “ha persistido como relacion a lo sagrado bajo formas nuevas
que han entrafiado un proceso de recomposicion-descomposiciéon” (Briones, 2002,
p. 295).

En los ultimos afios, sin embargo, acorde con la implantacion social y la
composicion de las confesiones minoritarias, el eje de interés por la diversidad
religiosa se ha venido desplazando hacia otras cuestiones, relegando el marco
migratorio a ciertas confesiones, denominaciones y tradiciones en los que las
migraciones aun pueden ser determinantes. La visibilizacion de las minorias
religiosas en el espacio publico (Griera y Burchardt, 2016; Castilla-Vazquez, 2019,
Salguero y Hejazi, 2020; Cornejo y Griera, 2022; Albert y Martinez-Cuadros, 2021)
o las reivindicaciones y demandas planteadas por las mismas (Tarrés y Roson, 2009;
Astor y Griera, 2016; Salguero y Siguero, 2021; Diez de Velasco, 2023) son solo
algunos de los temas que ahora suscitan mas interés. Asi, el pluralismo religioso
deja de ser una cuestion de “extranjeros”, para referirse a una de las caracteristicas
estructurales de la sociedad espaiiola, diversa en muchos de sus ambitos, también
en el religioso. La aparicion de sociedades multiculturales y religiosamente plurales
a finales del siglo XX en los paises occidentales, entre ellos Espaia, es, por tanto,
un fendémeno propio de la modernidad, o més bien de las “modernidades” (Berger,
2014), que marca la apariciéon de un cambio importante en sus instituciones de la
diversidad religiosa, poniendo fin a una larga etapa de “represion de la diversidad
religiosa y de organizacion de la misma a través de monopolios eclesiasticos estatales
y, posteriormente, de carteles oligopolisticos de confesiones que, aunque diferentes,
promovian cada una los valores dominantes” (Bouma, 1999, p. 7). En este sentido,
en Espafia ya no puede hablarse de “monopolio religioso”, sino de confesiones
“mayoritarias” y ‘“confesiones minoritarias” o “minorias religiosas”, referidas a
aquellos grupos religiosos distintos al que historicamente, por diversos motivos, ha
sido la confesion mayoritaria, y que en el caso espafiol ha sido la Iglesia catdlica, es
decir, es la que “ha predominado en todo el territorio como religion hegemonica vy,
salvo pequefias excepciones, la inica y muy bien relacionada con el poder politico”
(Briones, 2001, p. 128).

20



Revista de Humanidades, 54 (2025). pp. 11-42. ISSN 1130-5029

4. ESTUDIOS DE CASO

La clasificacion “confesion mayoritaria — confesiones minoritarias” se basa en
dos argumentos interrelacionados: uno de caracter cualitativo sobre la implicacion
de los diferentes niveles de reconocimiento que una y otras confesiones ostentan;
y otro, de caricter cuantitativo y derivado del anterior, relativo al nimero de
estructuras legales y de lugares de culto que presentan la confesion mayoritaria y las
minoritarias.

Enlorelativo al primero de estos argumentos, el marco juridico de las confesiones
religiosas en Espafia estd estructurado en “cinco niveles, que son también peldafos
en el mayor o menor privilegio de las diferentes confesiones”, ocupando el primero
de ellos la Iglesia catdlica “en tanto confesion mayoritaria, reconocido en la propia
Constitucidon de modo explicito y cuyas relaciones con las administraciones se basan
en tratados internacionales, que han blindado diversos privilegios” (Diez de Velasco,
2023, p. 45). Lo que se materializa en unos tratados de caracter internacional sobre
asuntos juridicos, educativos, econdmicos y de asistencia religiosa, firmados por el
Ministro de Asuntos exteriores en la Ciudad del Vaticano un 3 de enero de 1979, tan
solo cinco dias después de la promulgacion de la Constitucion.

En el segundo nivel estan las tres confesiones con Acuerdos de cooperacion
firmados en 1992, a saber, evangélicos, judios y musulmanes; acuerdos que estan
desarrollados por leyes?, y no por tratados internacionales (que son de rango superior)
como sus homologos catdlicos. Tales instrumentos tratan de hacer efectivo el mandato
constitucional de cooperacion del Estado con las confesiones; y promover las
condiciones y remover los obstaculos que impidan el ejercicio efectivo del derecho
de libertad religiosa a individuos y comunidades. Presentan estructuras similares,
con algunas particularidades dependiendo de qué confesion se trate. En su conjunto,
los Acuerdos establecen el marco juridico de la representacion institucional, regula
la proteccion juridica de los lugares de culto (iglesias, sinagogas, mezquitas y, en su
caso, también cementerios, espacios educativos, etc.), el estatuto de los ministros
religiosos (pastores/as, imames y rabinos), la educacién religiosa en las escuelas
publicas (Garcia, Martinez y Gil, 2020), las festividades religiosas, la asistencia
espiritual en hospitales, prisiones y cementerios, y la conservacion y fomento del
patrimonio historico-artistico.

En el tercer nivel se encuentran las confesiones reconocidas con el Notorio
Arraigo, aunque por el momento sin acuerdos de cooperacion firmados. Estamos
hablando de mormones (2003), testigos de Jehova (2006), budistas (2007), ortodoxos

2 Acuerdo de cooperacion con evangélicos: Ley 24/1992, de 10 de noviembre, por
la que se aprueba el Acuerdo de cooperacion del Estado con la FEREDE; con judios: Ley
25/1992, de 10 de noviembre, por la que se aprueba el Acuerdo de cooperacion del Estado
con la Federacion de Comunidades Israelitas de Espafia; y con musulmanes: Ley 26/1992, de
10 de noviembre, por la que se aprueba el Acuerdo de cooperacion del Estado con la CIE.

21



Aportaciones de la Antropologia de la Religién... C. Castilla Vazquez y O. Salguero Montafio

(2010) y, con caracter mas reciente, bahd’is (2023), confesiones que, ademas de contar
con una tarjeta de presentacion que da cuenta de su relevancia en la conformacion
de la identidad espafiola y con una estructura representativa del conjunto de sus
comunidades para la interlocucion con el Estado, pueden: ser destinatarias de un
Acuerdo de cooperacion con el Estado, aunque la suscripcion de dicho acuerdo no
es obligatoria para el Estado (de hecho, es muy significativo que desde hace mas
de treinta afios no se haya vuelto a firmar ninglin otro Acuerdo); formar parte de
la Comision Asesora de Libertad Religiosa, que es precisamente la entidad publica
que otorga el Notorio Arraigo; y, el efecto quizas mas visible, el reconocimiento de
efectos civiles al matrimonio celebrado segun su forma religiosa en los términos
previstos por la normativa civil.

Los niveles cuarto y quinto se corresponden correlativamente con grados mas
inferiores de reconocimiento. El cuarto estd representado por los grupos inscritos en
el RER, pero sin Notorio Arraigo y, por ende, sin Acuerdo de cooperacion (nativas
paganas, hinduaes, Scientology, sijs y otras); y el quinto en el que se reine una
amplisima variedad de grupos muy diferentes entre si que, a pesar de autodefinirse
como religiosos o actuar como tales, no estdn registrados porque no quieren o
porque encuentran algun tipo de dificultad para ello, por lo que juridicamente no
son “religiosos”, legalizdndose generalmente como asociaciones culturales (Diez de
Velasco, 2023, pp. 45-48).

Y en lo relativo al segundo de los argumentos, hemos analizado la implantacion
de las confesiones a partir del volumen y la distribucién de entidades religiosas
legalmente registradas y de los lugares de culto. En febrero de 2025 existian en
Espafia 20.778 entidades religiosas inscritas en el RER. La Iglesia catdlica concentra
14.592 entidades (70,22%); y las minorias las 6.186 entidades restantes (29,78%),
estructuradas en 14 epigrafes. Ratios similares vienen manteniéndose desde las
décadas anteriores: en diciembre de 2016, del total de 17.184 entidades inscritas,
12.869 (74,89%) pertenecian a la Iglesia catolica, y 4.315 (25,11%) eran de alguna
confesion minoritaria. Dentro de estas, el cristianismo evangélico encabeza la
lista con 3.543 entidades, seguido del islam con 2.119. Otras confesiones como el
judaismo, el budismo, el hinduismo o el sijismo tienen una presencia mas reducida.
Cabe destacar que, en algunas regiones, las confesiones minoritarias ya han superado
en numero de entidades a la Iglesia catolica. En Canarias, hay 305 entidades
minoritarias frente a 211 catdlicas; en Catalufia, 1.295 minoritarias superan a las
1.115 catolicas. En Ceuta y Melilla, el islam es la confesion con mayor presencia
institucional, reflejando su importancia demografica e historica con 70 y 22 entidades
musulmanas, respectivamente, frente a 25 y 13 catdlicas. En cuanto a lugares de culto,
la Iglesia catolica dispone de 22.933 parroquias, junto a 2.536 centros educativos y
703 monasterios, segin datos de la Conferencia Episcopal Espafiola. No obstante,
desde 2021 se ha registrado un leve descenso de 88 parroquias. Por otro lado, las
confesiones minoritarias han aumentado sus lugares de culto de manera progresiva.
Segun el Directorio de Lugares de Culto del Observatorio del Pluralismo Religioso en

22



Revista de Humanidades, 54 (2025). pp. 11-42. ISSN 1130-5029

Espafia, estos pasaron de 7.443 en 2020 a 8.165 en 2024, destacando el crecimiento
del cristianismo evangélico (4.547 lugares en 2025) y del islam (1.909). También han
registrado aumentos las iglesias ortodoxas (especialmente las rumanas), los centros
budistas y las comunidades adventistas. La distribucion geografica se caracteriza por
una mayor concentracion en Catalufia (1.631), Andalucia (1.298), Madrid (1.174) y
la Comunidad Valenciana (939). No obstante, en términos proporcionales, algunas
Comunidades de menor tamafio, como Murcia (310) y La Rioja (67), muestran un
pluralismo religioso significativo. A nivel municipal, Madrid (600), Barcelona (345)
y Valencia (176) encabezan la lista de ciudades con mayor nimero de lugares de
culto minoritarios, consolidando la idea de que el pluralismo religioso en Espafia es
un fendmeno eminentemente urbano.

Estos datos reflejan que, aunque la Iglesia catélica sigue siendo la confesion
predominante, su presencia institucional experimenta un leve descenso, acompanado
de una disminucion en la practica religiosa. Segun el CIS, en enero de 2025, el
56,1% de la poblacion se declaraba catolica, pero solo un 19,1% se identificaba
como practicante, en contraste con el 90,5% que lo hacia en 1978. Paralelamente,
el porcentaje de agnosticos, ateos e indiferentes ha crecido hasta el 40,9%. Ademas,
el descenso de la Iglesia catolica se refleja también en la reduccion del numero de
sacramentos oficiados: los bautizos han caido de 241.271 en 2019 a 152.426 en 2025,
las comuniones de 229.602 a 162.580, las confirmaciones de 136.503 a 107.153 y
los matrimonios de 46.556 a 33.500.

4.1. La cuestion de la ensefianza evangélica en la escuela publica

El protestantismo en Espana ha atravesado periodos de persecucion y
marginacion, especialmente durante el franquismo, cuando sus seguidores fueron
discriminados. Sin embargo, la Constitucion de 1978 y la LOLR de 1980 marcaron
un punto de inflexion al garantizar la libertad de culto, lo que favorecio su expansion.
Un actor fundamental en su representacion es FEREDE, creada en 1956 y oficializada
en 1986, que ha promovido la cooperacion con el Estado y el desarrollo de iniciativas
juridicas, educativas y sociales. Actualmente, existen 4.547 templos evangélicos,
constituyendo la principal expresion de las confesiones minoritarias. No obstante, la
comunidad evangélica atin enfrenta desigualdades respecto a la Iglesia catolica, ya
que su estatus legal sigue sujeto a decisiones politicas. Ademas, el desconocimiento
generalizado sobre el protestantismo dificulta su integracidén y reconocimiento pleno
en la sociedad.

Vivimos muy discriminados, juridicamente y en el trato. Se nos sigue viendo como
una minoria marginal o asociada a sectas, cuando el protestantismo ha sido clave en la
historia de Europa y en el desarrollo de valores democraticos. Me han llegado a decir
que, siendo espafol, por qué soy evangélico. De un extranjero se puede entender, pero

23



Aportaciones de la Antropologia de la Religién... C. Castilla Vazquez y O. Salguero Montafio

siendo espaiol... La pluralidad debe asentarse como un valor. (Blazquez, exsecretario
ejecutivo de FEREDE)

Uno de los principales retos de las iglesias evangélicas en Espana es la
implementacion de la Ensefianza Religiosa Evangélica (ERE) en la educacion
publica. Aunque el articulo 10 del Acuerdo de 1992 reconoce este derecho en centros
publicos y concertados, su aplicacion sigue siendo irregular y enfrenta obstaculos
administrativos. Dicho Acuerdo establece que los docentes deben ser designados
con la aprobacion de FEREDE, mientras que los contenidos y materiales educativos
requieren la validacion de esta entidad y las iglesias. Ademas, los centros deben
garantizar espacios adecuados, y las iglesias tienen la potestad de ofrecer cursos
en universidades publicas y gestionar centros educativos dentro del marco legal.
No obstante, en el curso 1993-94, la ERE se impartié de manera extracurricular
y sin remuneracion. Posteriormente, el Convenio de 1996 reguld la seleccion del
profesorado y su régimen econémico bajo la supervision del Consejo General de
Educacion Religiosa Evangélica y el Ministerio de Educacion.

Desde 1996, que se firma el convenio con el Estado y con el Ministerio de Educacion
para que los profesores de ERE entren en los centros... En el 2007 se hace un Real
decreto que tiene que ver con la contratacion del profesorado de religion a nivel general
y no se hace un cambio del convenio de 1996 que establecia que las iglesias eran las que
iban a pagar a los profesores de religion evangélica y se mantiene. Y se mantiene por los
afos y se solicita que se modifique afos tras afio y estamos en el 2025 y ese convenio
sigue sin modificarse. Es muy triste porque si tienes ocasion de ver el convenio del
96 esta todo superadisimo, pero solo se mantienen algunos términos de ese acuerdo,
pero para nuestro mal, nuestro detrimento. Se alude para recordar que tiene que haber
alumnos minimos por etapas y es para lo Gnico que se utiliza ese convenio y ademas no
nos facilita la ensefianza religiosa de una minoria. En ese sentido, es triste pero tenemos
que seguir luchando. (Coordinadora de ERE)

La Ensefianza Religiosa Evangélica (ERE) en Espafia enfrenta multiples
desafios que inciden en su desarrollo, entre los cuales destacan:

Primero, la desigualdad en la aplicacion regional: algunas Comunidades
Autonomas (CC.AA.) han avanzado en la implementacion de la ERE, mientras
que otras siguen ignorando este derecho. Casos como la Comunidad Valenciana y
Navarra presentan serias restricciones para la contratacion de docentes y la solicitud
de la asignatura.

En la Comunidad Valenciana desde 2018 que se abrieron cinco centros educativos para
toda la comunidad y atender a todos los alumnos, no se ha vuelto a contratar a ningin
profesor ni se ha abierto ningun nuevo centro educativo... En 2021-22 cuando vimos
que seguian siendo promesas que nunca se cumplian, desde la Federacion de entidades
religiosas evangélicas decidimos interponer una demanda contra la consejeria de
educacion por no garantizar el derecho de los padres que han solicitado la ensefianza.

24



Revista de Humanidades, 54 (2025). pp. 11-42. ISSN 1130-5029

En Andalucia se da la situacion de que las competencias en materia de educacion estan en
la consejeria de educacion de Andalucia, excepto religion. En religion las competencias
en secundaria las tiene la junta de Andalucia y en primaria las tiene el Ministerio. Con
lo cual ahi tenemos que trabajar con dos legislaciones distintas, con dos normativas
distintas. porque todo el profesorado de primaria de otras asignaturas va por la junta,
pero nuestro profesorado de religion va por el Ministerio. (Coordinadora de ERE).

En algunas CC.AA. incluso se ha obstaculizado la posibilidad de que los
alumnos soliciten la asignatura al no incluirla en los formularios de matricula. En
el caso de la Comunidad Autonoma de Andalucia, en 2006 se firmo6 el Convenio
Marco de Colaboracion entre el Consejo Evangélico Andaluz (CEAA) y la Junta de
Andalucia, aunque su implementacion no se produjo hasta 2009 debido a problemas
internos dentro del CEAA. En Andalucia durante el curso 2023-2024, mas de 3.000
alumnos quedaron sin ERE porque la Junta de Andalucia se neg6 a contratar mas
docentes.

Hay comunidades que directamente impiden la contratacion de profesores. A veces,
aunque las familias lo soliciten, no se implementa porque las administraciones ponen
trabas burocraticas. (Coordinadora de ERE)

Existe una clara discriminacion en comparacion con la ensefianza religiosa
catolica, ya que los estudiantes catdlicos tienen garantizado su derecho a recibir
esta educacidon, mientras que los evangélicos enfrentan barreras administrativas
y desconocimiento sobre su derecho a solicitarla. Muchas familias ignoran este
derecho, y cuando lo solicitan, se encuentran con obstaculos administrativos y falta
de informacién por parte de los centros educativos.

Las familias muchas veces no saben que pueden solicitar la asignatura. En algunos
colegios ni siquiera aparece la opcion en la matricula. (Coordinadora de ERE)

En la actualidad®, seglin datos para el curso 2024-25 entre primaria y secundaria
hay 1.236 centros donde se imparte religion evangélica, con 376 profesores de ERE
que atienden a 26.747 estudiantes.

En esos (centros) se esta dando alli con normalidad, pero nos cuesta incrementarlos.
Hace dos o tres dias tuvimos una reunidén con los responsables de cada provincia y
que nos iban diciendo que dificultades tenian en sus provincias y coinciden con las
que estamos sefialando. En algunos no se ofrece, en otros no figura en el impreso,
no se informa, en otros dicen, no, aqui no hay. Otros desaconsejan que se pida. Nos
hemos encontrado el caso de que cuando lo han solicitado han llamado a los padres y
les han dicho: ;ti qué quieres que tu hijo de matematicas o religion? Si quieres que de

3 Estos datos, actualizados a marzo de 2025, estan publicados en la pagina web de la
Consejeria de ERE de FEREDE.

25



Aportaciones de la Antropologia de la Religién... C. Castilla Vazquez y O. Salguero Montafio

religion evanggélica, lo tenemos que quitar de matematicas. Cosa absolutamente ilegal.
(Blazquez, exsecretario ejecutivo de FEREDE).

Eso es que a veces los agrupan y puede ser que en vez de salir todos a la hora de
religion o alternativa, les sacan a la hora que tengan religion todo tercero, por ejemplo,
Si tercero A esta en matematicas, tercero B estd en Sociales y en tercero C le tocaba
religion, entonces los del A y el B salen de la clase en la que estaban para dar religion y
entonces les dicen a los padres (ti qué quieres que los saques de la clase de matematicas
o de la clase de lengua? No, no quiero, pues entonces quitalo de religion evangélica.
(Coordinadora de ERE)

Segundo, falta de profesores y condiciones precarias: a diferencia de los
docentes de religion catolica, los profesores de religion evangélica soportan contratos
precarios, sueldos bajos y dificultades en la estabilidad laboral. Muchas veces, los
profesores deben trabajar en varios colegios para poder alcanzar un sueldo digno, lo
que dificulta la continuidad y la calidad de la ensefianza.

Los profesores de religion evangélica tienen contratos precarios, no pueden desarrollar
su labor con estabilidad. Los contratos suelen ser parciales, temporales y con sueldos
bajos, lo que hace dificil atraer a profesionales capacitados y garantizar una ensefianza
de calidad. (Coordinadora de ERE)

Para enfrentar las desigualdades institucionales, las iglesias evangélicas en
Espafia han impulsado reformas para garantizar el reconocimiento pleno de sus
derechos. Han exigido la actualizacion del Convenio de 1996 para lograr condiciones
equitativas, mayor transparencia en la solicitud de la ERE y su inclusién clara en los
impresos de matricula. También han reivindicado estabilidad y retribuciones justas
para los docentes de religion evangélica. Ademas, han intensificado su interlocucion
con las administraciones para exigir el cumplimiento de los acuerdos de cooperacion.
Con estas acciones, buscan consolidar su reconocimiento y lograr una igualdad
efectiva en un Estado democratico.

4.2. La cuestion funeraria islamica

Las confesiones minoritarias en Espafia que, como el islam y el judaismo,
cuentan con ciertas particularidades relativas a la practica del tratamiento previo
del difunto y de su enterramiento, pueden disponer de tres tipos de cementerios:
los de titularidad privada y comunitaria, como son los casos del recinto de Hoyo de
Manzanares (Madrid) de la Comunidad Judia de Madrid o el de Suhail en Fuengirola
(Malaga); los conocidos como cementerios historicos, y mas especialmente en el caso
del islam, como “cementerios de guerra”, con muchos ejemplos a lo largo de toda
la geografia nacional desde Sevilla hasta Corufia que alberga el antiguo cementerio
“moro” hoy convertido en una instalacion cultural; y los que se ubican en parcelas

26



Revista de Humanidades, 54 (2025). pp. 11-42. ISSN 1130-5029

municipales, repartidos igualmente en muchas ciudades, desde Jerez de la Frontera
(Cadiz), hasta Bilbao. Estos dos tultimos tipos son los que han captado la atencidon
general de este estudio, tanto por sus implicaciones con la implementacion del
derecho fundamental de libertad religiosa, como por su nimero por toda la geografia
estatal. Y con caracter mas especifico, se ha prestado especial atencion a los dos
ultimos afios del caso madrilefio, etnografiando a nuevos actores ciudadanos y el
contenido de sus discursos, practicas y estrategias de demanda. Entre estos actores,
la Asociacion Entierro Digno ha desempenado un rol mas que relevante, y si bien no
trata de sustituir a la CIE en tales empeios, si ha logrado, como veremos, visibilizar
exponencialmente esta problematica entre distintas instancias publicas y diversos
colectivos sociales.

En este marco, por cuestion funeraria isldmica puede entenderse todo lo
relativo a los procesos de consecucion de un espacio donde enterrar a los difuntos
musulmanes, asi como el tratamiento previo del cuerpo y el desarrollo del sepelio
acorde con las prescripciones isldmicas (oracion, enterramiento en tumba individual
excavada en el suelo y orientada a Meca), es también una preocupacion central, y no
solo en el Estado espafiol, sino también de gran parte de las comunidades musulmanas
en Europa occidental (Maussen, 2007, p. 11). Es, asi, una de las demandas mas
reiteradas por las comunidades espafiolas a las instituciones publicas de distinta
jurisdiccion, durante al menos las tres Gltimas décadas (Moreras, 2004; Tarrés, 2006;
Salguero, 2011; 2023; Tarrés y Moreras, 2019; Salguero y Siguero, 2021; Salguero
y Gil-Benumeya, 2024; Gil-Benumeya y Salguero, 2025).

Los ayuntamientos estan optando generalmente por reservar parcelas en
cementerios municipales, intentando compatibilizar el ejercicio del derecho
individual de libertad religiosa y el principio de igualdad y no segregacion; y en
el caso de los cementerios musulmanes construidos durante la Guerra Civil,
la rehabilitacion de los mismos para su uso en la actualidad. En lo relativo a las
otras demandas, algunas administraciones autonomicas -por ejemplo, la Junta de
Andalucia en 2001- han comenzado a modificar sus respectivas normativas de forma
acorde con estas reivindicaciones. Sin embargo, estos avances se producen en un
contexto muchas veces problematico para la consecucion de un “entierro digno”.
La pandemia del covid-19 en 2020 y el aumento del nimero de fallecimientos que
trajo consigo, volvieron a situar en la palestra publica las carencias en materia de
enterramiento y servicios funerarios que tienen las personas musulmanas en Espaia,
especialmente en grandes urbes como Madrid.

En abril de 2020 la Comision Islamica de Espafia (CIE) publicaba el Informe
sobre los cementerios para los musulmanes, en el que se calificaba la cuestion
funeraria islamica en Espafia como “sensible, delicada y emocionalmente relevante
para los vecinos de confesion musulmana en territorio espaiiol”; y afadia que, si
bien, es una “realidad que se venia arrastrando desde hace casi treinta afios se ve
agravada actualmente por la pandemia del covid-19” (Ajana, 2020, p. 2). Existian

27



Aportaciones de la Antropologia de la Religién... C. Castilla Vazquez y O. Salguero Montafio

por entonces un total de 35 cementerios islamicos (5 de ellos inactivos) para una
poblacion estimada en dos millones de personas y cuya implantacion geografica
era desigual. Cinco CC.AA. carecian de parcelas para entierros musulmanes, asi
como de cementerios privados para ello: Asturias, Cantabria, Castilla La Mancha,
Extremadura y Galicia, lo cual genera una necesidad de desplazamiento del difunto
y sus allegados, que se complica cuando, “en muchos casos, los cementerios solo
permiten el enterramiento de personas que residen en su propia provincia”. Ademas,
no todos estos cementerios estaban en activo: los de Lucena (Cérdoba) y Huelva se
encontraban en proceso de acondicionamiento; y los de Coérdoba, Murcia y Palma de
Mallorca estaban ya colmatados (Ajana, 2020, p. 3). Cinco afios después, la situacion
no ha mejorado y a la lista de esas cinco CC.AA., se le suma la de Madrid. Ademas,
al hilo de estas carencias han comenzado a emerger ofertas privadas de cementerios
islamicos, como Al Salam en Chiva (Valencia); o de otro tipo de empresas como
funerarias isldmicas y aseguradoras de deceso que ofrecen repatriaciones para el caso
de difuntos de otro origen como Marruecos (Salguero y Gil-Benumeya, 2024, p. 285).

En este contexto, el caso de Madrid ha recibido una mayor atencion mediatica
y también académica en los ultimos afios. Segln se extrae de anteriores trabajos, hay
constancia de unas primeras demandas en este sentido en el afio 2000, cuando el Centro
Cultural Islamico de Madrid (CCIM) se dirigio sin éxito al Ayuntamiento. Posteriores
intentos en el tiempo, protagonizados por distintos actores religiosos -el CCIM y
la CIE-, han venido produciéndose desde entonces hasta llegar al enquistamiento
actual de la cuestion que parte de dos hechos. Por un lado, pese a la aprobacion
por el Pleno Municipal de 20 de julio de 2022 de una propuesta presentada por el
PSOE para el acondicionamiento de una parcela de 10.000 m? en el cementerio de
Carabanchel, no se ha realizado ninglin avance a este respecto; y, por otro, el antiguo
cementerio de Grifion sigue cerrado desde que el Ayuntamiento de esta localidad
anunciase su colmatacion y cierre para acometer obras de ampliacion, que incluian
el derribo de la mezquita que albergaba y la habilitacion de 145 nuevas tumbas. En
suma, la cuestion funeraria islamica en Madrid se caracteriza por la ausencia de un
espacio funerario en la region para una poblacidon estimada en 323.700 personas
musulmanas, tan solo superada por Andalucia con 417.139 y Catalufia con 694.046,
segun datos del Observatorio Andalusi (Observatorio Andalusi, 2025, p. 11), si bien
ambas CC.AA. cuentan con 12 y seis cementerios isldmicos respectivamente. De los
25 cementerios existentes en la ciudad de Madrid, 14 de ellos publicos, ninguno se
adecua a las prescripciones islamicas.

Este ultimo dato fue expuesto por Ignacio Murgui (Més Madrid) en la Comision
Ordinaria de Vicealcaldia, Portavocia, Seguridad y Emergencia del Ayuntamiento de
la ciudad el 3 de diciembre de 2024, en cuya intervencion alertd que “este tema tan
sensible lleva afios sobre la mesa sin que se avance” por parte del Ayuntamiento
desde el Pleno de junio de 2022, a la vez que instaba a la creacidon de una comision
de seguimiento en la que participasen los distintos interlocutores y la confeccion
de un plan de trabajo, una medida que seria aplaudida por colectivos ciudadanos

28



Revista de Humanidades, 54 (2025). pp. 11-42. ISSN 1130-5029

como la Asociacion Entierro Digno. Sin embargo, la Vicealcaldesa y Delegada de
Seguridad y Emergencias, Inmaculada Sanz (PP), responderia que el asunto “no
es responsabilidad de este Ayuntamiento”, sefialando como principal causa de esta
situacion el hecho de que “la comunidad musulmana no tiene un solo interlocutor, sino
varios, y cada uno tiene un planteamiento diferente, muy diferente”, un argumento
reiterado por el PP en anteriores ocasiones (Salguero y Siguero, 2021, p. 120).

En lo relativo al ambito de la gestion autonodmica, por su parte, la clave es la
modificacion de la normativa mortuoria de la Comunidad de Madrid para permitir
los enterramientos musulmanes sin féretro, un asunto en el que la CIE ha venido
trabajando con diversos gobiernos autonomicos y distinto éxito (Ajana, 2020, p.
3). Ahora este asunto esta siendo nuevamente tratado en Madrid: el 2 de diciembre
de 2024 se aprobo una Proposicion No de Ley presentada por el PSOE y con los
votos a favor de Mas Madrid y PP (y la abstencidon de Vox) que, entre otras medidas,
contemplaba la revision de la normativa que obliga el uso de féretros también en los
enterramientos islamicos. En su gestacion se encuentra la Asociacion Entierro Digno
que en junio de 2023 habia entregado medio millar de firmas al Defensor del Pueblo
para que investigase el menoscabo de sus derechos en relacidon con la situacion del
cementerio madrilefio, asi como la obligatoriedad del uso del féretro:

...le exigimos que se eximiera de uso de féretro en la Comunidad de Madrid,
equiparandola a otras CC.AA. como Galicia, Andalucia, Valencia y las Ciudades
Autonomas de Ceuta y Melilla, y que también otra de las recomendaciones que hacia
la Comision Asesora de Libertad Religiosa. (...) El Defensor del Pueblo hizo la gestion
de hablar con tanto la Comunidad de Madrid como el Ministerio [de Sanidad]. La
Comunidad de Madrid contestod que estaban abiertos a utilizar féretros compostables, y
el Defensor nos pregunt6 si estibamos conformes. Contestamos que no, y entonces la
Comunidad de Madrid dijo que iba a actualizar su Reglamento de Sanidad Mortuoria
para eximir de féretro. Con la PNL que llevo el PSOE llegaron a un acuerdo en el que se
reconocia que la Comunidad de Madrid tenia que dar pasos para facilitar la inhumacion
de personas de otras confesiones, reconociendo sus ritos y también en la exhumacion
del féretro. (integrante de Entierro Digno, 11/03/2025)

4.3. Las dificultades para la celebraciéon de la Pascua ortodoxa en el
espacio publico de algunos municipios espafioles*

En la Europa actual la creciente presencia de confesiones religiosas minoritarias
en el espacio publico plantea cuestiones sobre el ejercicio del derecho a la libertad

4 Este caso ya ha sido ampliamente tratado en esta investigacion. Véase: Salguero,
O. (2024). Espacio publico y diversidad. Celebrar la Pascua ortodoxa rumana en Espaiia.
Antropologia Experimental, 24(10), 475-486. DOI: https://dx.doi.org/10.17561/rae.
v24.9249.

29



Aportaciones de la Antropologia de la Religién... C. Castilla Vazquez y O. Salguero Montafio

religiosa. En Espafia, este derecho esta garantizado por los articulos 16 y 21 de la
Constitucion, lo que permite manifestaciones religiosas en espacios publicos como
procesiones y otros rituales colectivos. Un caso de interés es la celebracion de la
Pascua por la Iglesia Ortodoxa Rumana (IOR), la mayor comunidad ortodoxa del
pais. Sin embargo, pese a su relevancia sociologica y su nivel de reconocimiento
en tanto confesion de notorio arraigo, muchas parroquias encuentran dificultades
para acceder al espacio publico durante la celebracion de la mas importante de sus
festividades religiosas: la Pascua ortodoxa. Durante la misma, la vigilia pascual
incluye una misa nocturna y una procesion con velas que simboliza la resurreccion
de Cristo. En la didspora, la Pascua adquiere un caracter identitario y comunitario,
reforzando los lazos entre los fieles.

A partir de este momento de la noche de resurreccion, hasta los cuarenta dias, la fiesta
de la resurreccion, nos saludamos diciendo ‘Cristo ha resucitado’ y la otra contesta
‘verdad, ha resucitado’. Es un saludo especifico que transmite la alegria de constatar la
resurreccion de Cristo. (parroco en Arganda del Rey, 2023)

A partir de ello, este estudio de caso ha tenido dos grandes pretensiones: analizar
el espacio publico como ambito de expresion de la diversidad religiosa y comprender
el significado y desarrollo de la Pascua ortodoxa rumana en Espafia, empleando
para ello, ademas de una profusa revision de la normativa afecta y de otras fuentes
primarias y secundarias, una metodologia etnografica que ha incluido observacion
participante y entrevistas a ministros de culto.

En este marco, una de las manifestaciones religiosas en el espacio publico
que ha cobrado mayor importancia en los ultimos afos en algunas localidades
espanolas es la Pascua ortodoxa, celebrada por las diversas iglesias ortodoxas y
orientales presentes en Espaiia (Diez de Velasco y Salguero, 2020, p. 46). Y es que el
cristianismo ortodoxo -especialmente el rumano, o el ruso- ejemplifica muy bien el
presupuesto de que las sociedades europeas han experimentado un notable aumento
de la diversidad religiosa, en parte debido a la inmigracidon (Casanova, 2007, p. 15).
Ahora, los distintos grupos religiosos buscan expresarse tanto en la esfera privada
como en la publica (Davie, 2004, p. 80). El uso del espacio publico por parte de
comunidades religiosas estd influenciado por diversos factores, como las politicas
migratorias y el acceso a derechos ciudadanos. Las minorias religiosas establecidas
en Espafia, como la IOR, buscan visibilizarse en el espacio urbano y participar
activamente en la vida local.

El estatus juridico de la IOR ha sido ampliamente tratado (Torres, 2020;
Baltaretu, 2024), asi como su impronta sociologica (Rodriguez, 2020; 2015),
pudiendo hablarse de una trayectoria historica consolidada que ayudd en parte al
reconocimiento del notorio arraigo de la ortodoxia en Espafia en 2010 (Salguero,
2024, p. 481); y también y muy especialmente a través de la intensificacion del ritmo
de apertura de nuevas parroquias por toda la geografia espafiola y de la organizacion

30



Revista de Humanidades, 54 (2025). pp. 11-42. ISSN 1130-5029

de eventos comunitarios. La IOR ha experimentado un crecimiento significativo en
Espaiia, pasando de 10 parroquias en 2007 a 129 en 2020 (Rodriguez, 2020, p. 145).
Su implantacion esta directamente relacionada con la migracion rumana, una de las
mas numerosas en el pais. Sin embargo, a pesar de estos avances institucionales y de
su significativa implantacion entre la sociedad espafiola, la IOR también se enfrenta
auna serie de obstaculos en la organizacion de sus celebraciones, especialmente en lo
que respecta a la utilizacion de espacios urbanos. Muchas parroquias alquilan naves
industriales o locales sin la posibilidad de realizar procesiones en el exterior. La
negociacion con las administraciones locales para la utilizacion de espacios publicos
sigue siendo desigual, como veremos, con respuestas burocraticas que dificultan la
organizacion de eventos multitudinarios.

Las parroquias espafiolas que cuentan con un lugar de culto adecuado celebran la
liturgia en su interior; pero en algunas otras es necesario alquilar otros espacios -como
polideportivos y naves industriales- que sean capaces de albergar a una feligresia que
crece exponencialmente en estas fechas. La procesion de la Pascua es un elemento
central del ritual, pero en muchas localidades espafiolas su realizacion encuentra
limitaciones. Del trabajo de campo puede extraerse que no siempre se celebra la
procesion en los alrededores del templo, unas veces por las propias caracteristicas
del entorno que no se presta a ello (caso de los poligonos industriales), otras bien
por la negativa de las autoridades locales o bien porque las propias parroquias evitan
solicitar permisos para evitar conflictos con las autoridades locales; y otras, incluso,
porque ni siquiera se han planteado esta posibilidad.

Esta nave tiene un patio muy grande y alli caben las personas. Entonces no hace falta
molestar tanto, movernos; porque ademas esto incluye logistica, sonido y todo lo que
hace falta. Sacamos dos o tres altavoces fuera para que la gente escuche la misa; se pone
una pantalla y un proyector para que vean lo que sucede dentro. A dos mil personas tienes
que darle una solucion para ver y escuchar la misa. (parroco en Arganda del Rey, 2023)

Entre las razones argumentadas por los ayuntamientos para denegar las
solicitudes de uso temporal del espacio publico para celebrar la procesion, se
encuentran “problemas de seguridad” o “molestias a los vecinos”. Estas dificultades
contrastan con el apoyo institucional que reciben las procesiones catdlicas.

Avisé al Ayuntamiento que iba a haber una concentracion de personas en las aceras. No
me contestaron; fui el jueves santo a hablar con ellos, a ver qué pasaba. Me mandaron
de una oficina a otra, diciéndome que ‘no puede ser’, que ‘no puedo congregar gente’,
y bueno, me callé. (...) También lo trataron hace afios como si fuese un concierto o algo
asi; me dijeron que ‘tenian que mandar unos expertos para ver no sé qué cosa’. No es la
primera vez. (parroco en Madrid, 2024)

En municipios como Fuenlabrada, la parroquia de Santa Catalina de Alejandria
ha debido recurrir a espacios publicos alternativos como el parque de La Paz,

31



Aportaciones de la Antropologia de la Religién... C. Castilla Vazquez y O. Salguero Montafio

adaptando la liturgia para poder congregar a los fieles al aire libre. En Barcelona,
la parroquia de Santo Gran Martir Jorge celebra la Pascua en el hospital catolico de
Sant Pau, sin posibilidad de procesion debido a la alta afluencia de fieles. En Madrid,
algunas parroquias han optado por solicitar espacios municipales sin éxito, lo que les
obliga a reducir la dimension de la celebracion. En Coslada y Alcala de Henares, los
fieles han debido congregarse en aceras y calles adyacentes, generando problemas
de circulacidon que han llevado a sanciones administrativas. Las formas de sortear
estas restricciones, por tanto, varian: algunas parroquias realizan la procesion dentro
del templo, mientras que otras la suprimen por completo. En algunos municipios, las
parroquias logran acuerdos con las autoridades para utilizar espacios alternativos,
como parques o polideportivos. Sin embargo, la falta de un marco legal claro sobre
el uso del espacio publico para celebraciones religiosas sigue siendo un obstaculo
para la plena expresion de la diversidad religiosa.

4.4. Presente y futuro del reconocimiento del notorio arraigo a la Fe
baha’i en Espafa

La Fe Baha’i es una religion monoteista y universalista, fundada en Persia
(actual Iran) en el siglo XIX. Entiende el mundo como una unidad mas alld de las
fronteras nacionales. No hay divisiones doctrinales notables y sus comunidades
dependen de la Casa Universal de Justicia, sita en Haifa (Israel), donde se ubican
sus instituciones mundiales de gobierno (Macias & Salguero, 2010, pp. 3-4). En
menos de doscientos afios, se ha convertido en una religion presente en mas de
doscientos paises, aunque por el momento siempre minoritaria en cada territorio,
también en Espaia. Esta implantacion global se corresponde con el notable aumento
de seguidores experimentado a partir del ultimo cuarto del siglo pasado, pasando
de poco mas de un millon de fieles a finales de los afios sesenta (Jones, 2005, p.
739), a unos ocho millones en la actualidad seglin estimaciones de World Religion
Database”.

En este contexto, el 18 de septiembre de 2023 el Estado espafiol reconociod
el notorio arraigo de la Fe bah4’i. Este reconocimiento forma parte de un proceso
histérico y atn en curso de consolidacion e institucionalizacion de la Fe baha’i,
enmarcado en la evolucion de las politicas de libertad religiosa desde mediados del
siglo XX, etapa a la que se remonta la presencia baha’i en Espafia con la llegada de la
norteamericana Virginia Orbison, enviada para dar a conocer e implantar aqui la Fe.
Desde entonces, el bahd’ismo se ha implantado en la practica totalidad del territorio
espaiol, aunque con un menor numero de comunidades que las otras confesiones
de similar estatus. En la base de todo ello, se encuentran los principios baha’is que
incluyen la unidad de la humanidad, la igualdad de género, la educacion universal

5 Baha’is by Country. World Religion Database. Institute on Culture, Religion, and World
Affairs (2020). Recuperado de: DOI: https://worldreligiondatabase.org/ [21/12/2020].

32



Revista de Humanidades, 54 (2025). pp. 11-42. ISSN 1130-5029

y la armonia entre religion y ciencia (‘Abdu’l-Bah4, 2011). Tales principios pueden
interpretarse como ‘“modernos”, conciliables con los discursos postseculares y
que han inspirado las estrategias de consolidacidon e institucionalizacion de esta
confesion. Es moderna al presentarse como depositaria de “un discurso progresista,
humanitario, universalista y democratico” y al defender “valores e ideas similares
a las de paises europeos y desarrollados que gozan de un sistema democratico y
que se erigen en Estados de derecho respetuosos con los derechos y las libertades
fundamentales de los ciudadanos” (Tuset, 2024, p. 547).

Algunas leyes propias de la comunidad baha’i estan enfocadas a promover el
entendimiento humano para poder llegar a vivir en paz y desarrollar una civilizacion
que esté en continuo progreso, donde se eliminen extremos de riqueza y pobreza, donde
se promueva una cultura de bienestar, donde realmente podamos vernos los unos a los
otros como seres que necesitamos colaboracion, cooperacion y otros valores. (mujer
bahd’i, Madrid, 2024)

Es moderna al aceptar los modelos para explicar el mundo que ofrece la ciencia
o al reivindicar la importancia de la libertad religiosa y de la igualdad entre seres
humanos. Y es moderna también en sus estrategias practicas y discursivas dirigidas
a las instituciones y la sociedad en su conjunto, tal y como se ha mostrado durante
el trabajo de campo, no so6lo en las entrevistas realizadas, sino muy especialmente
en algunas de las citas en las que se ha realizado observacion participante: dos
encuentros entre estudiantes, investigadores y representantes comunitarios
(18/11/2022; 25/02/2025); la participacion en un documental producido por la
Comunidad (24/09/2024), o el acto publico conmemorativo de la concesion del
notorio arraigo que reuni6 a responsables de distintas confesiones, representantes
politicos, profesionales de la gestion publica y académicos de distintas disciplinas
(25/10/2024).

De las entrevistas y las observaciones puede extraerse una predisposicion al
didlogo interconviccional y a la interlocucion publica que ha estado presente en
las sucesivas etapas de la consolidacién de la Fe Bahd’i en Espafia. Entre 1946 y
1978 los grupos bahd’is sufrieron vigilancia policial y detenciones, pese a lo cual
se estableceria la primera Asamblea Espiritual Local en Madrid en 1947 y, en
1968 su inscripcion en el Registro de Asociaciones Confesionales No Catolicas
del franquismo. La segunda etapa entre 1978-2010 comienza con la inauguracion
de la democracia y la libertad religiosa, durante la cual, la Fe Baha’i amplié sus
actividades y participacion en foros publicos, ademas de un progresivo proceso de
constitucion en entidades religiosas de varias asambleas locales. Y la ultima etapa
es la del proceso de solicitud del notorio arraigo, que se inicia en 2011 y finaliza
en 2023, tras aumentar su presencia institucional, constituyendo mas entidades y
fortaleciendo su accidn social y académica, ejes vertebradores de su solicitud: “Hubo
que demostrar la contribucion social y la presencia publica”, nos cuentan desde el
area de Asuntos Publicos de la Comunidad.

33



Aportaciones de la Antropologia de la Religién... C. Castilla Vazquez y O. Salguero Montafio

El reconocimiento de notorio arraigo ha traido consigo la participacion de la
Comunidad Bah4’i de Espafa en la Comision Asesora de Libertad Religiosa y una
mayor visibilidad institucional. Sin embargo, ahora enfrenta importantes retos para
consolidar su estatus. Uno de los principales es que por el momento no cuenta con un
Acuerdo de cooperacion con el Estado -problema comun a las confesiones de tercer
nivel-,loquelimitabeneficios como ventajas fiscales yreconocimiento de matrimonios
religiosos (Torres-Gutiérrez, 2024). Si bien, la Comunidad entiende que se pueden
realizar avances mediante otros cauces legales, caso de la modificacion de la Ley de
mecenazgo que en abril de 2023 equipard el régimen fiscal de todas las confesiones
religiosas de notorio arraigo, tengan o no suscrito un acuerdo de cooperacion:

...eso es mucho mas efectivo que un acuerdo de cooperacion (...) ;Buscamos un
acuerdo de cooperacion? Pues no especificamente. ;Buscamos que se puedan mejorar
ciertos beneficios y derechos que se estan tramitando para todos? Pues si. Si que nos
gustaria que las aportaciones que se hacen en la comunidad bah4’is se puedan deducir,
pues claro que nos interesaria que se puedan tener estos beneficios de la reduccion de
los impuestos de las propiedades, nos interesa. (Asuntos Publicos de la Comunidad
Baha’i de Espafia, Madrid, 2024)

La principal necesidad es asi la revision del régimen fiscal de las confesiones
minoritarias sin Acuerdo de cooperacion con el Estado, como resultado de estos
limitados efectos economicos de la declaracion de notorio arraigo, pues por el
momento “no da acceso a aquellos derechos o beneficios que nuestro ordenamiento
reserva a la firma de un acuerdo de cooperacion, como por ejemplo los beneficios
fiscales a las donaciones en el IRPF y el Impuesto sobre Sociedades, o en el IBI, y el
ITP y AJID” (Torres-Gutiérrez, 2024, pp. 31-33). Otra de las necesidades expuestas
tiene relacion con el reconocimiento de efectos civiles al matrimonio religioso
baha’i que otorga el notorio arraigo, pues hasta el momento los contrayentes siguen
celebrando dos ceremonias -una civil y otra bahd’i- para asegurar el reconocimiento
integro de su unidn; la objecidon de conciencia en los dmbitos médico y las fuerzas
armadas. Una tercera necesidad se deriva de la ausencia de ministros de culto en
la Fe bahd’i, siendo lo mas parecido algunos puestos empleados en la estructura
comunitaria. Si “en el ordenamiento juridico espafiol no existe una definicion de
los ministros de culto de confesiones que hayan obtenido el notorio arraigo pero
carezcan de acuerdo de cooperacion con el Estado” (Herrera, 2024, p. 5), desde
la Comunidad se busca la equiparacion del régimen legal de estos empleados y
empleadas con el de los ministros de culto de las confesiones de notorio arraigo:
“no tenemos ministros de culto, pero aqui estamos trabajando un grupo de personas
contratadas por el régimen general sin ninglin otro beneficio. Supongo que se ird
avanzando en eso”, argumentan. Por tltimo, en las entrevistas se habla de barreras en
el acceso a espacios y equipamientos publicos de algunas ciudades como Madrid para
actividades religiosas y comunitarias, al reconocérsele los efectos de su personalidad
como entidad religiosa de notorio arraigo:

34



Revista de Humanidades, 54 (2025). pp. 11-42. ISSN 1130-5029

...s1 yo como religién quiero ir a un espacio de debate en el Ayuntamiento donde se
estd hablando sobre algo relacionado con la mejora o la contribucion a la sociedad,
no puedo ir porque no soy “alguien”, o sea, no soy una institucion de utilidad publica.
Tengo que ir como asociacion porque si no, no entras en los mecanismos. (...) se ha
tramitado para la celebracion de algiin dia sagrado la cesion de algun centro cultural o
sala. Y hemos tenido diferentes respuestas. Algunas muy positivas y otras no, porque
en el momento en el que se dan cuenta que se trata de una comunidad religiosa o de un
acto religioso te cierran las puertas. Cuando nos lo han facilitado es porque ha habido
una relacion a nivel personal, confianza, y porque el entendimiento de la autoridad
competente es un poco mas amplio. (Asuntos Publicos de la Comunidad Baha’i de
Espana, Madrid, 2024)

Como alternativa, el futuro inmediato que se abre para los bahd’is con el
reconocimiento de notorio arraigo es percibido “como un viaje continuo que requiere
tanto adaptabilidad como defensa de los principios fundamentales de esta comunidad
religiosa en Espafna” (Alastruey, 2024, p. 356). Para ello, es preciso, por un lado, “unir
esfuerzos entre los diversos actores sociales, incluidas las comunidades religiosas,
para buscar juntos en didlogo y colaboracion propuestas para hacer frente a los retos
que afectan, en mayor o menor medida, a toda la humanidad” (Nievas, 2024, p. 366);
y, por otro, que las instituciones y la sociedad afronten “una revision de su modelo
de libertad de conciencia” (Torres-Gutiérrez, 2024, p. 42).

5. CONCLUSIONES

La Antropologia de la religion ofrece una perspectiva indispensable en el estudio
de la libertad religiosa, al aportar un enfoque que va mas alla del analisis normativo y
doctrinal del Derecho. Mientras que el Derecho Eclesiastico del Estado se centra en
el marco juridico que regula la libertad de concienciay culto, la Antropologia permite
comprender cOmo estas normas son experimentadas, interpretadas y negociadas por
las comunidades religiosas en sus contextos especificos. Desde una aproximacion
etnografica, la antropologia de la religion estudia las précticas, creencias y estructuras
de organizacion de los distintos grupos religiosos, identificando como interactian
con el Estado y otras instituciones. Esta disciplina permite analizar la diversidad de
formas en que se entiende y ejerce la libertad religiosa, atendiendo a factores como el
pluralismo territorial, las relaciones de poder, la adaptacion cultural y los procesos de
reconocimiento institucional. En el marco de los estudios juridicos, la contribucion de
la Antropologia es clave para detectar barreras no explicitas en la legislacion, como
desigualdades en el acceso a derechos, dificultades en el reconocimiento de practicas
religiosas especificas o tensiones entre normativas estatales y sistemas de creencias.
Asimismo, facilita el didlogo y la mediacion entre el Estado y las comunidades
religiosas, promoviendo politicas mas inclusivas y sensibles a la diversidad religiosa
en la esfera publica.

35



Aportaciones de la Antropologia de la Religién... C. Castilla Vazquez y O. Salguero Montafio

En lo relativo a las dindmicas comunes del pluralismo religioso en Espana,
las confesiones que ostentan niveles inferiores de reconocimiento, por lo general,
plantean un mayor niimero de demandas a las instituciones que aquellas que ocupan
posiciones mas aventajadas; y, en algunas otras ocasiones, casos de evangélicos y
musulmanes, las demandas se orientan al cumplimiento efectivo de los derechos ya
garantizados que, por el contrario, no se ven satisfechos. Pese al profuso desarrollo
normativo de su estatus, ello no es siempre sindnimo del efectivo cumplimiento
del derecho fundamental, generando reiteradas demandas por muchas comunidades
locales y por sus organos representativos, como ha quedado expuesto en el caso
evangélico de la ERE y del musulmén en la cuestion funeraria. Las del tercer nivel
también se enfrentan a una serie de dificultades que parecen contradecir un estatus
legitimado por el arraigo entre la sociedad y las instituciones espafiolas, como las
dificultades en el libre acceso al espacio publico para algunas parroquias ortodoxas
rumanas o para el efectivo reconocimiento de efectos civiles del matrimonio
religioso de la Fe bahd’i. Este estatus privilegiado de la Iglesia catdlica contrasta, no
obstante, con las cifras expuestas sobre la implantacion de una y otras confesiones
que reflejan que, aunque la Iglesia catolica sigue siendo la confesion predominante,
su volumen experimenta un leve descenso, acompanado de una disminucién en la
practica religiosa; mientras que las minorias siguen expandiéndose, en particular
las vinculadas a colectivos migrantes plenamente consolidados como pueden ser
marroquies y rumanos que cuentan ya con segundas y terceras generaciones, esto es,
musulmanes y ortodoxos espafioles de pleno derecho.

En cuanto a la participacion de las minorias religiosas en la esfera publica
espafiola, se puede reflexionar sobre una serie de particularidades que parten de una
desigualdad subyacente y comun que es la base del marco de mayoria-minorias, y
que tiene su origen en la persistencia de una cosmovision catolicocentrista. En el
caso evangélico, a pesar del reconocimiento legal de la ERE, su implementacion
sigue siendo desigual debido a barreras administrativas, falta de docentes y
precariedad laboral. La comunidad evangélica no ha parado de impulsar reformas y
mayor transparencia, pero la falta de voluntad politica y la vision catdlicocentrista
aun dificultan su pleno reconocimiento en el sistema educativo espaiol.

En relacién con la cuestion funeraria islamica, es una de las principales
problematicas para las comunidades musulmanas en Espafia debido a la falta de
espacios adecuados y su desigual distribucion geografica, asi como a una normativa
mortuoria que no siempre es inclusiva con las prescripciones islamicas. En el
caso de Madrid, la falta de avances en la habilitacion de una parcela y las trabas
administrativas evidencian la necesidad de una mayor voluntad politica para
garantizar este derecho. Como reaccion, han emergido nuevas iniciativas fuera de las
estructuras tradicionales de interlocucion de las entidades y federaciones religiosas,
como es la Asociacion Entierro Digno, cuyo papel ha sido clave en la visibilizacion
del problema y en la presion a las instituciones. Sin embargo, tanto unas como otras
estan principalmente condicionadas por la voluntad politica de las administraciones

36



Revista de Humanidades, 54 (2025). pp. 11-42. ISSN 1130-5029

competentes, que son las responsables de garantizar una gobernanza adecuada y
sensible a la diversidad.

El caso ortodoxo explica como el acceso al espacio publico en condiciones de
igualdad es una reivindicacion clave para algunas minorias religiosas en Espafia. Pese
a la responsabilidad de las administraciones locales de garantizar la libertad religiosa
en términos de igualdad, incorporando la diversidad religiosa en la planificacion
urbana para contribuir asi a una mayor cohesion y al reconocimiento del pluralismo,
la celebracion de la Pascua ortodoxa rumana ejemplifica los desafios que enfrentan
estas comunidades en la gestion de sus eventos. Aunque la IOR ha logrado una gran
implantacion territorial y un reconocimiento institucional significativo, persisten
barreras en la materializacion de sus derechos religiosos en el espacio urbano.

Y sobre el ultimo caso, la Fe baha’i ha logrado una institucionalizacion
significativa en Espafia, en un contexto de pluralismo religioso dominado por
el cristianismo catolico. El notorio arraigo representa un avance, aunque con
limitaciones. La Comunidad Baha’i de Espaia enfrenta el reto de consolidar su
presencia publica y avanzar hacia una mayor equidad en el marco juridico espanol.
A pesar de los desafios, sigue trabajando activamente para fortalecer su presencia
y obtener mayores derechos y beneficios en el dmbito publico. La lucha por el
reconocimiento de sus matrimonios, el acceso equitativo a los equipamientos
publicos y la participacion en la educacion y el didlogo interreligioso son prioridades
en su agenda. Su consecucidon o no dependera de su capacidad de interlocucion con
las instituciones y de su encaje en el imaginario colectivo de la sociedad espafola, y
muy especialmente de la voluntad politica, tal y como ha quedado expuesto para las
otras confesiones minoritarias.

En sintesis, los casos analizados muestran que la gestion publica de la diversidad
religiosa impone barreras normativas y administrativas que generan desigualdad en
la aplicacion de derechos. La transferencia de competencias y la falta de formacion
en diversidad religiosa agravan estas dificultades. Para una gestiéon mas equitativa,
es clave reforzar la cooperacion institucional, garantizar la aplicacion efectiva de
derechos y promover un enfoque intercultural en la administracion.

6. BIBLIOGRAFIA

‘Abdwl-Baha (2011). Paris Talks: Addresses Given by ‘Abdu’l-Baha in 1911. Centenary
Edition. Wilmette, ILL: Bah4’i Publishing Trust.

Ajana, M. (2020). Informe sobre los cementerios para los musulmanes, a fecha de 10 de

abril de 2020. Madrid: CIE.

Alastruey, K. (2024). El notorio arraigo de la Comunidad Bah4’i en Espafia: historia
y desafios. En A. Torres-Gutiérrez & O. Celador (Eds.). Estatuto juridico de
las minorias religiosas sin acuerdo de cooperacion, vol. 2 (349- 357). Madrid:
Dykinson.

37



Aportaciones de la Antropologia de la Religién... C. Castilla Vazquez y O. Salguero Montafio

Albert, V. & Martinez-Cuadros, R. (2021). Conmemorar la Ashura en la didspora.
Limitaciones y posibilidades en el uso del espacio publico en Barcelona y
Paris. Revista de Estudios Internacionales Mediterraneos, 30, 1-23. DOI: https://
doi.org/10.15366/reim2021.30.001

Amérigo, F. (2025). Propuestas legislativas para una mejor regulacion de la diversidad
religiosa en Espaia. 'Ilu. Revista de Ciencias de las Religiones, 29, €95457. DOI:
https://doi.org/10.5209/ilur.95457

Astor, A., & Griera, M. (2016). La gestion de la diversidad religiosa en la Espafia
contemporanea. Anuario CIDOB de la Inmigracion, 2015-2016, 248-270.

Baltaretu, D. (2024). Estatuto juridico de la iglesia ortodoxa en Espaia [Tesis doctoral,
Universidad Publica de Navarra] DOI: https://doi.org/10.48035/Tesis/2454/47176

Bastian, J.P., Champion, F. & Rousseler, K. (2001). La globalisation du religieux. Paris:
L’Harmattan.

Berger, P. (1971). El dosel sagrado: para una teoria sociologica de la religion. Buenos
Aires: Amorrortu (1% ed. 1967).

Berger, P. (2014). The many altars of modernity: Toward a paradigm for religion in a
pluralist age. Boston: Gruiter.

Bouma, G. D. (1999). From hegemony to pluralism: managing religious diversity in
modernity and post-modernity. Australian Religion Studies Review, 12(2): 7-27.

Briones, R. (2001). Las experiencias simbolicas del catolicismo y la identificacion de los
andaluces. En P. Gomez-Garcia (Coord.), Las ilusiones de la identidad (pp. 127-
148). Madrid: Catedra.

Briones, R. (2002). Significado y funciones de las religiones en el tercer milenio. En M.
Luna (Ed.), La ciudad en el tercer milenio (pp. 289-310). Murcia: UCAM.

Calhoun, C. (2011). Secularism, Citizenship, and the Public Sphere. En: C. Calhoun, M.
Juergensmeyer & J. Vanantwerpen, Rethinking Secularism (pp. 7-21). Oxford and
New York: Oxford University Press.

Casanova. J. (2007). La inmigracion y el nuevo pluralismo religioso. Una comparacion
Union Europea/ Estados Unidos. Revista CIDOB d’Afers Internacionals, 77, 13-
39.

Castilla-Vazquez, C. (2015). Del desinterés al entusiasmo: el fendémeno religioso en
la investigacion etnografica espafiola. Gazeta de antropologia,n. 31 (2), art. 1
(Metamorfosis de lo religioso. Perspectivas antropologicas y filoséficas). http://
hdl.handle.net/10481/36829

Castilla-Vazquez, C. (2019). La conversion religiosa como instrumento de busqueda
y construccion de identidades: el budismo tibetano en Espafia. Revista de
Humanidades, n. 38, pp. 161-180. DOI: https://doi.org/10.5944/rdh.38.2019.25533

Contreras-Mazario, J.M. (2011). Marco Juridico del Factor Religioso en Espafia.
Documentos del Observatorio del Pluralismo Religioso en Espana, 1: 1-38.

38



Revista de Humanidades, 54 (2025). pp. 11-42. ISSN 1130-5029

Contreras-Mazario, J.M. (2013). Gestion publica del hecho religioso en Espania. Madrid:
Fundacion Alternativas.

Contreras-Mazario, J.M. (2020). El borrador “no nato” de la Ley Orgéanica de Conciencia
y Religiosa, de 2009. Derecho y religion, 15, 135-150.

Cornejo, M. & Griera, M. (2022). Proyectos morales y nuevas subjetividades religiosas
en el espacio publico. A modo de presentacion. Papeles del CEIC, 2022(1), 1-12.
DOI: https://doi.org/10.1387/pceic.23418

Cueva, J. de la (2015). Conflictiva secularizacion: sobre sociologia, religion e historia.
Historia Contemporanea, 51, 365-395. DOI: https://doi.org/10.1387/hc.14712

Davie, G. (2004). New Approaches in the Sociology of Religion: A Western Perspective.
Social Compass, 55(1), 73-84. DOI: https://doi.org/10.1177/0037768604040791

Diez de Velasco, F. & Salguero, O. (2020). Las iglesias ortodoxas entre lo global, lo
nacional y lo transnacional: apuntes sobre el caso espafiol. Revista Cultura y
Religion, 14(1), 41-57.

Diez de Velasco, F. (2023). Diversidad religiosa en Esparia: reflexiones y ejemplos.
Madrid: Ediciones Clésicas.

Emerson, R. M., Fretz, R. L., & Shaw, L. (2011). Writing Ethnographic Fieldnotes (2nd
Ed.). Chicago: Chicago University Press.

Geertz, C. (1973). La interpretacion de las culturas. Barcelona: Gedisa.

Gil-Benumeya D. & Salguero O. (2025). La muerte de los otros. Un analisis comparado
de la gestion de los espacios funerarios islamicos y judios en la Comunidad de
Madrid. ’flu. Revista de Ciencias de las Religiones, 29, €95093. DOI: https://doi.
org/10.5209/ilur.95093

Griera, M. & Burchardt, M. (2016). Religion y espacio publico: el conflicto en torno a la
regulacion del velo integral isldmico. Papeles del CEIC. International Journal on
Collective Identity Research, 2, 1-28.

Hammersley, M., & Atkinson, P. (2019). Etnografia: Métodos de investigacion.
Barcelona: Paidos.

Herrera, E. (2024). Codigo de los Ministros de Culto (Edicion actualizada a 20 de
noviembre de 2024). Madrid: Agencia Estatal Boletin Oficial del Estado.

Jociles, M.1. (2018). La observacion participante en el estudio etnografico de las practicas
sociales. Revista Colombiana de Antropologia, 54(1), 121-150.

Jones, L. (Ed.). (2005). Baha’i. Encyclopedia of Religion. Vol. 2 (2" ed.). New York, NY:
MacMillan Reference Books.

Kepel, G. (1995). La revancha de Dios. Cristianos, judios y musulmanes a la reconquista
del mundo. Madrid: Anaya & Mario Muchnik (1** ed. 1991).

Luckmann, T. (1973). La religion invisible: el problema de la religion en la sociedad
moderna. Salamanca: Ediciones Sigueme (1% ed. 1963).

39



Aportaciones de la Antropologia de la Religién... C. Castilla Vazquez y O. Salguero Montafio

Macias, C. & Salguero, O. (2010). La Fe Baha’i en Andalucia: su implantacién en
contextos de pluralismo religioso. Gazeta de Antropologia, 26(21) [en linea]
Recuperado de: http://hdl.handle.net/10481/6801 DOI: https://doi.org/10.30827/
Digibug.6801

Martin, D. (1978). A General Theory of Secularization. Oxford: Blackwell.

Estudio descriptivo de la educacion religiosa de estudiantes de secundaria de la provincia
de Cordoba (Espafia)

Garcia Segura, S., Martinez-Carmona, M. J., & Gil-Del-Pino, C. (2020). Estudio
descriptivo de la educacion religiosa de estudiantes de secundaria de la provincia
de Cordoba (Espafia). Revista de Humanidades, (40), 179—198. DOI: https://doi.
org/10.5944/rdh.40.2020.22889

Maussen, M. (2007). The governance of Islam in Western Europe. A State of the Art
Report. IMISCOE Working Paper, 16.

Moreno, I. (1998). ;Proceso de secularizacion o pluralidad de sacralidades en el mundo
contemporaneo? En A. Nesti (Ed.), Potenza e Impotenza della Memoria. Scritti in
onore di Vittorio Dini (pp. 170-184). Roma: Tibergraph Ed.

Moreras, J. (2004). Morir lejos de casa: la muerte en contexto migratorio. En B. Lopez
y M. Berriane (Dirs.), Atlas 2004 de la inmigracion marroqui en Esparia (pp. 427-
430). Madrid: Taller de Estudios Internacionales Mediterraneos de la UAM.

Nievas, C. (2024). Religion y progreso social, ;Obstaculo o motor?: el caso de la
comunidad bah4’i de Espafia. En A. Torres-Gutiérrez & O. Celador (Eds.), Estatuto
juridico de las minorias religiosas sin acuerdo de cooperacion, vol. 2 (pp. 359-
366). Madrid: Dykinson.

Observatorio Andalusi (2025). Estudio demogrdfico de la poblacion musulmana

Explotacion estadistica del censo de ciudadanos musulmanes en Espaiia referido a
fecha 31/12/2024. Madrid: UCIDE.

Riles, A. (1994). Representing in-between: law, anthropology, and the rhetoric of
interdisciplinary. University of Illinois Law Review, 3, 597-650.

Rodriguez, R.C. (2015). La Iglesia Ortodoxa Rumana en Espafia. En F. Diez de Velasco
(Ed.), Las iglesias ortodoxas en Espana (pp. 151-220). Madrid: Akal.

Rodriguez, R.C. (2020). Los nuevos retos de la Iglesia Ortodoxa Rumana en Espana. En
F. Diez de Velasco (Ed.), Las iglesias ortodoxas en Espania: retos y perspectivas

(pp. 143-156). Madrid: Ediciones Clasicas.

Ruiz-Andrés R. & Salguero, O. (2025). Postsecularizacion y diversidad religiosa en
Espafia. 'Ilu. Revista de Ciencias de las Religiones, 29, €99463. DOI: https://doi.
org/10.5209/ilur.99463

Ruiz-Andrés, R. (2022a). De la secularizacion a la postsecularizacion: hacia una
comprension de la secularidad desde el pluralismo y el didlogo. Cuestiones de
Pluralismo, 2(2). DOI: https://doi.org/10.58428/ZPKH4968

40



Revista de Humanidades, 54 (2025). pp. 11-42. ISSN 1130-5029

Ruiz-Andrés, R. (2022b). La postsecularizacion. Un nuevo paradigma en sociologia
de la religion. Politica y Sociedad, 59(1): €72876. DOI: https://doi.org/10.5209/
p0s0.72876

Salguero, O. & Gil-Benumeya, D. (2024). Nuevas reivindicaciones de las comunidades
musulmanas sobre la cuestion funeraria islamica: el caso del cementerio musulman
de Zaragoza. Revista Misceldnea de Estudios Arabes y Hebraicos. Seccion Arabe-
Islam, 73: 283-319. DOI: https://doi.org/10.30827/meaharabe.v73.26569

Salguero, O. & Hejazi, H. (2020). El islam en el espacio ptblico madrilefio. Disparidades.
Revista de Antropologia, 75(1), €011. DOI: https://doi.org/10.3989/dra.2020.011

Salguero, O. & Siguero, A. (2021). La cuestion funeraria islamica: el “enquistado” caso
de la metrépolis madrilefia. Revista de Estudios Internacionales Mediterraneos,

31: 108-127. DOI: https://doi.org/10.15366/reim2021.31.006

Salguero, O. (2011). El cementerio islamico de Granada. Sobre los procesos de
recuperacion del espacio publico por la comunidad musulmana local. Bandue.
Revista de la Sociedad Espaiiola de Ciencias de las Religiones, V, 201-228.

Salguero, O. (2014). Espacio publico y privado en el contexto del pluralismo religioso:
minoria religiosas en Granada y su area metropolitana [Tesis Doctoral, Universidad
de Granada]. http://hdl.handle.net/10481/31206

Salguero, O. (2023). Cementerios musulmanes y derecho a la ciudad: necesidades y
demandas de las comunidades musulmanas en Espafia. Revista del Museo de
Antropologia, 16(2), 323-334. DOI: https://doi.org/10.31048/1852.4826.v16.n2.41817

Salguero, O. (2024). Espacio publico y diversidad. Celebrar la Pascua ortodoxa rumana
en Espana. Antropologia Experimental, 24(10), 475-486. DOI: https://dx.doi.
org/10.17561/rae.v24.9249

Siegler, E. (2008). Nuevos Movimientos Religiosos. Madrid: Akal.
Spradley, J. P. (1980). Participant observation. New York: Holt, Rinehart & Winston.

Stark, R. & McCann, J. (1993). Market forces and Catholic commitment: Exploring the
new paradigm. Journal for the Scientific Study of Religion, 32(2), 111-124.

Tarrés, S. & Moreras, J. (2019). La muerte reservada. Discusion (de nuevo) sobre la
separacion entre tumbas. En J. Moreras (Ed.), Socio-antropologia de la muerte:
Nuevos enfoques en el estudio de la muerte (pp. 171-198). Tarragona: Publicacions
de la Universitat Rovira i Virgili.

Tarrés, S. & Roson, F.J. (2009). La ensefianza de las religiones minoritarias en la escuela.
Andlisis del caso de Andalucia. 'Ilu. Revista de Ciencias de las Religiones, 14: 179-
197.

Tarrés, S. (2006). Ritos funerarios en el islam. La praxis entre los musulmanes de Sevilla.
Zainak. Cuadernos de Antropologia-Etnografia, 28, 429-446.

Torres, A. (coord.) (2020). Estatuto juridico de las Iglesias Ortodoxas en Espaia.
Autonomia, limites y propuestas de lege ferenda. Madrid: Dykinson.

41



Aportaciones de la Antropologia de la Religién... C. Castilla Vazquez y O. Salguero Montafio

Torres-Gutiérrez, A. 2024. La declaracion de notorio arraigo de las confesiones religiosas
en Espafia. Reflexiones a proposito de su reconocimiento a favor de la Comunidad

Baha’i. Revista General de Derecho Canonico y Derecho Eclesiastico del Estado,
64: 1-46.

Tuset, M. (2024). Comunidad bahd’i: de la persecucion en Iran al notorio arraigo en
Espafia. En A. Torres-Gutiérrez & O. Celador (Eds.), Estatuto juridico de las
minorias religiosas sin acuerdo de cooperacion, vol. 2 (pp. 531-548). Madrid:
Dykinson.

Twining, W.(1973). Law and anthropology: A case study in inter-disciplinary collaboration.
Law & Society Review, 7(4), 561-583. DOI: https://doi.org/10.2307/3052961

Vaggione, J.M. (2017). La Iglesia Catolica frente a la politica sexual: la configuracion de
una ciudadania religiosa. Cadernos Pagu, 50, €175002. DOI: https://doi.org/10.15
90/18094449201700500002

Warner, S. (1993). Work in progress towards a new paradigm for the sociological study
of religion in the United States. American Journal of Sociology, 98: 1044—1093.

42



