
Una mirada sobre las masculinidades en los reales 

mineros del México colonial: violencia y honor en 

Zacatecas, siglo XVIII

Isabel M. Povea Moreno 
Universidad Autónoma de Baja California (México)





111

Revista de Humanidades, 36 (2019). p. 109-128. ISSN 1130-5029

Una mirada sobre las masculinidades en los reales mineros 

del México colonial: violencia y honor en Zacatecas, siglo 

XVIII.

A view of masculinities in mining societies of Colonial 

Mexico: violence and honor in Zacatecas, Eighteenth-Century

Isabel M. Povea Moreno 
Universidad Autónoma de Baja California (México)
isabelpovea@gmail.com

Fecha de recepción: 14 de noviembre de 2018
Fecha de aceptación: 13 de febrero de 2019

Resumen
Este artículo analiza, desde una perspectiva social, las causas o motivaciones de las 
riñas y los enfrentamientos que tienen lugar en Zacatecas durante el siglo XVIII. 
De ese modo, se percibe la relación entre esa violencia trivial con la configuración 
de género, pues muchos de los comportamientos desarrollados estaban asociados 
a los sentimientos de masculinidad de los hombres de esa época. Desde el punto 
de vista teórico, se hace un recorrido suscinto por las principales aportaciones 
historiográficas sobre la problemática analizada. Todo ello demuestra que las 
expresiones de masculinidad de los zacatecanos no fueron distintas a la de otras 
poblaciones de Nueva España.

Palabras claves: Masculinidades; Honor; Violencia; Minería: Zacatecas (México); 
Siglo XVIII.

Abstract
This article analyzes, from a social perspective, the causes and motives that 
triggered fights and confrontations in Zacatecas in the Eighteenth-century. It 
sees a relationship between trivial violence and gender configurations because 
the behavior of men was associated to masculinity feelings of that time. From a 
theoretical point of view, it makes a concise review of the main historiographical 
contributions of the topic. All of the above demonstrates that masculinity portrayed 
by men in Zacatecas was not different from other masculinities in New Spain. 

Keywords: Masculinities; Honor; Violence; Mining; Zacatecas (Mexico); 
Eighteenth-Century.



112

Masculinidades en los reales mineros del México colonial – I. M. Povea Moreno

Para citar este artículo: Povea Moreno, I. M. (2019). Una mirada sobre las 
masculinidades en los reales mineros del México colonial: violencia y honor en 
Zacatecas, siglo XVIII. Revista de humanidades, n. 36, pp. 109-128. X. ISBN 
1130-5029 (ISSN-e 2340-8995).

Sumario: 1. Introducción. 2. Las masculinidades en la historiografía sobre el 
México colonial: unos apuntes. 3. Una aproximación a las masculinidades en 
Zacatecas, siglo XVIII. 4. Conclusiones. 5. Fuentes publicadas. 6. Bibliografía.

1. INTRODUCCIÓN

“The frequent use of the knife is also a sufficient 
discouragement to a stranger’s visiting the city. […] 
The people of the mining districts have the character of 
being more lawless and unruly than those whose 
occupations are different; and whatever may be the truth 
of this imputation as regards other mining states, the 
Zacatecanos are somewhat worse that their 
neighbours” (Lyon, 1828, pp. 260-261)

Estas palabras de Georges Francis Lyon describen muy bien la imagen que 
muchos viajeros y otros testigos tuvieron de los hombres de los reales mineros. 
En no pocas ocasiones éstos han sido descritos como soberbios, derrochadores, 
provistos de un carácter indisciplinado y dados al libertinaje.1 Una imagen que se 
construyó, desde el periodo colonial, en contraposición a la de otras comunidades, 
como las campesinas. Francisco del Ajofrín escribía “el carácter y genio de los 
mineros es raro, y sólo quien haya visto los reales podrá creerlo” (Ajofrín, 1959: 
270). Algunos explicaron ese carácter peculiar relacionado con la actividad minera 
que se desarrollaba en esos poblados, es el caso de Francisco Mourelle, un marino 
español que visitó Guanajuato a finales de 1790. Éste señaló que la plata que se 
hallaba en las entrañas de aquellos cerros estaba en el origen de “los vicios y males” 
que en esa ciudad había observado (Mourelle, 1989, p. 109) 

Algunos funcionarios y eclesiásticos, de igual forma, advirtieron de los 
desórdenes y actitudes relajadas de los reales mineros. Por ejemplo, el sacerdote 
Miguel Martínez, de Guanajuato, en un Sermón de gracias pronunciado tras unos 
temblores y estruendos que tuvieron lugar en ese centro minero en 1784, expuso la 
relación inherente entre los pecados cometidos por los vecinos de Guanajuato y el 
desastre:

1	  Sobre la configuración de esta imagen negativa en el marco de una dinámica 
utilitarista, que perseguía disciplinar y controlar a los trabajadores mineros, véase Povea, 2017. 



113

Revista de Humanidades, 36 (2019). p. 109-128. ISSN 1130-5029

“Quiere Dios destruir […] á Guanaxoato por los pecados de sus vecinos, y la primera 
noticia de su ruina parece que iba á ser ruina misma […] No nos queda otro partido, 
Christianos Oyentes, que aplacar la Justicia de Dios irritada por nuestros crímenes” 
(Marmolejo, 1911, pp. 228-233) 

Los desenfrenos y la violencia presentes en los poblados mineros también han 
captado la atención de los historiadores dedicados al análisis de esas sociedades. Este 
carácter violento se ha pensado dentro del contexto y características mineras (Flores 
Clair, 1997). La movilidad geográfica de su población, la impronta de la actividad 
minera en la estructura ocupacional, la diversidad étnica y cultural y el alto poder 
adquisitivo marcaron las relaciones sociales y actitudes de estas poblaciones. Por 
ejemplo, el hecho de tratarse de poblaciones fluctuantes y con poco arraigo ayuda a 
explicar el ambiente hostil y violento característico, pues la falta de vínculos fuertes 
con la comunidad otorgaba al transgresor mayor facilidad para huir y esquivar a la 
justicia civil o eclesiástica (Mancuso, 2007, pp. 56-57 y Guerrero Galván, 2010, 
p. 139). Sin embargo, en este lugar me interesa analizar la relación entre violencia 
-física o verbal- e identidades o configuraciones de género. En el Antiguo Régimen, 
las disputas y rivalidades entre hombres se debían, en muchos casos, a una defensa 
de los valores masculinos. La masculinidad vulnerada podía ser restituida a través 
de respuestas agresivas que originaban conflictos y pugnas. Si un hombre entendía 
que ciertos atributos de su identidad masculina –dominación, fuerza física, virilidad, 
valentía, honestidad, etc.- habían sido cuestionados, su reacción no se hacía esperar. 
De este modo, insultar de tramposo a alguien podía ser origen de una disputa que 
involucrase cuchillos y/o piedras, pues con tal insulto se estaba poniendo en duda 
su honradez y decencia, lo que en último término cuestionaba su posición en la 
comunidad masculina (Undurraga, 2008a, p. 180). Percibir las motivaciones de las 
riñas y los pleitos nos permitirá evaluar si la violencia presente en las sociedades 
mineras novohispanas no era muy distinta a la que tenía lugar en otros ámbitos; desde 
luego, no se debe pensar exclusivamente como consecuencia de las características 
propias de los pueblos mineros.

Determinados sucesos pueden proyectar una imagen de los reales mineros 
dominada por la violencia trivial, donde los hombres sacaban rápidamente y ante 
la menor provocación sus navajas. A ello apuntan las palabras de George F. Lyon 
que dan comienzo a esta introducción. En efecto, al observar las fuentes judiciales, 
especialmente las causas criminales, se descubre ante nosotros un universo minero 
muy violento e impetuoso. En muchos casos, detrás de esos choques interpersonales, 
cotidianos y fortuitos encontramos unos comportamientos sociales asociados a los 
sentimientos de masculinidad presentes en los hombres de esa época. El análisis de 
esos comportamientos es el objeto de este artículo, lo cual permitirá rastrear cómo 
estos individuos expresaban su identificación masculina, defendían su posición 
social y protegían su reputación laboral. Mi aproximación se realizará a partir del 



114

Masculinidades en los reales mineros del México colonial – I. M. Povea Moreno

caso de Zacatecas y a través del análisis de causas criminales que fueron vistas por 
las autoridades de primera instancia en esa ciudad minera. 

2. LAS MASCULINIDADES EN LA HISTORIOGRAFÍA SOBRE EL 
MÉXICO COLONIAL: UNOS APUNTES.

Los análisis de género relativos a las mujeres han experimentado un 
considerable empuje y han ofrecido resultados muy valiosos en las investigaciones 
históricas durante las últimas cinco décadas. Frente a esta amplia trayectoria, los 
estudios sobre los hombres desde una perspectiva de género tienen un recorrido 
más corto, aunque a lo largo de los últimos veinticinco años su número se ha 
incrementado notablemente. Destacan los trabajos para el periodo contemporáneo 
debido al interés por comprender los cambios que la masculinidad dominante ha 
estado experimentando en los últimos tiempos, en cambio los análisis centrados en 
el Antiguo Régimen no han recibido la misma atención. En este sentido, han sido 
pioneros los estudios sobre el ámbito anglosajón.2 En el caso de América Latina, 
y en especial, de México, el interés por esos temas ha sido, en general, algo más 
tardío; aunque hoy día contamos con trabajos sólidos que nos invitan a reflexionar y 
reinterpretar la historia de los hombres. 

El estudio de la configuración teórica del rol masculino y su translación 
a las prácticas y las conductas sociales permite conocer sus principales rasgos 
culturales, así como sus variaciones en el tiempo; de este modo, la masculinidad se 
evidencia como una representación social que no es inmutable, sino que presenta 
alteraciones según las épocas y culturas. Es más, para una misma época, aunque 
existan comportamientos dominantes, se podría hablar de masculinidades -y no de 
masculinidad-, conectadas con los distintos contextos espaciales, laborales, étnicos, 
etc. Por ejemplo, los valores, los atributos y las conductas relacionados con los 
hombres eclesiásticos no eran los mismos que los asociados a los legos. En cuanto 
a los primeros, Asunción Lavrín, a partir del análisis de las representaciones del 
ideal del hombre santo en las historias escritas de las órdenes mendicantes, señala 
que la hombría se manifestaba en elementos y expresiones tales como la virginidad 
masculina y el deseo del martirio (2004). Por el contrario, una sexualidad activa 
era una cualidad que revestía a los hombres laicos y que, en el caso de América 
en general, aparece ligada al proceso de conquista, donde fueron muy comunes las 
experiencias de posesión sexual de las mujeres indígenas, a pesar de la tradición 
y moral cristiana que imponía la monogamia (Molina, 2011, pp. 193-195; Tovar-
Hernández y Tena Guerrero, 2015, p. 46). También se aprecian contrastes entre las 
actitudes y los atributos masculinos que se vinculaban con los hombres de origen 
hispano y los que se enlazaban con los distintos grupos étnicos americanos. El cabello 

2	  Una breve reseña de la historiografía sobre la masculinidad para el periodo 1650-1800 en el 
mundo británico, en Harvey, 2005.



115

Revista de Humanidades, 36 (2019). p. 109-128. ISSN 1130-5029

largo era un rasgo cultural que identificaba a los hombres indígenas (Caillavet, 2005, 
p. 29-30); además éstos retomaban, en algunos contextos, costumbres ancestrales
como la de pintarse el cuerpo (Castro, 2012b, p. 58). Mientras que para los hombres
hispanos, el rol masculino se enlazaba a otros atributos como el pelo corto o la barba
(Caillavet, 2005, p. 30-31).

La multiplicidad de formas de masculinidad no impide que exista un modo 
hegemónico, articulador de las relaciones de poder (Connell, 1997, pp. 39-42). Muchos 
de los atributos y las prácticas de esta masculinidad dominante pertenecen a ideales 
vinculados con grupos sociales altos. Podemos pensar, por ejemplo, en los códigos 
de honor, reiterados en el discurso de la élite como elementos de exclusión social y 
marcadores de una posición elevada. De este modo, esos códigos de comportamiento 
eran exigidos, principalmente, a los individuos de las capas altas de la sociedad 
(Castro, 2000, p. 65). La defensa del honor, por tanto, suponía la salvaguardia de 
una posición social privilegiada, pero, al mismo tiempo, podía constituir una defensa 
de la hombría, una reivindicación de los atributos de la masculinidad dominante. El 
honor masculino era una condición, además, enlazada a la honra de la esposa; así 
como escribe Teresa Lozano “un marido debía emplear su hombría sobre todo en la 
defensa del honor de su esposa, del que dependía el suyo propio” (Lozano, 2005, p. 
211). Si bien, en algunos casos, los hombres podían denunciar el adulterio o mala 
conducta de sus esposas, aunque ello pudiese cuestionar su honor, para evitar las 
acusaciones de afeminados si se llegaba a hacer pública la conducta de la esposa 
(Lozano, 2009, p. 45). Se debe tener en cuenta, al respecto, que en el acto de deshonra 
el ámbito público, aunque se tratase sólo de murmuraciones y rumores, jugaba un 
papel clave, pues otorgaba el carácter de escandaloso al incidente y hacía necesaria, 
por tanto, una respuesta contundente para salvaguardar el honor mancillado.

En este punto es necesario señalar que las otras masculinidades, que podrían 
denominarse subalternas o marginadas, no eran ajenas a la hegemónica.3 Ciertas 
ideas, creencias y representaciones trascendieron los límites marcados por la 
posición social e impregnaron a los diferentes sectores de la sociedad. Así, en las 
últimas décadas, los aportes de la historiografía del honor en la América hispana 
sustentan que dicha noción estuvo presente en la vida cotidiana de personas de todos 
los grupos sociales. Ahora bien, no todos los autores interpretan de igual forma el 
modo en que tiene lugar esa apropiación. Para algunos, como Lipsett-Rivera, los 
sectores populares reproducían actitudes similares a la élite en lo que a los roles de 
género se refiere (2012); para otros, las connotaciones y representaciones a la hora 
de apelar al honor diferían según el lugar social (Lozano, 2005, p. 211; Undurraga, 
2008b). Según esta última visión, los usos sociales del honor se amoldaban al estrato 

3	  Es cierto que las masculinidades homosexuales suponían un rechazo a las normas y 
expresiones de la masculinidad hegemónica pero fueron silenciadas, sometidas a una fuerte represión y, 
por tanto, vividas de forma reservada. Uno de los primeros trabajos sobre la homosexualidad en Nueva 
España: Gruzinsky, 1986. 



116

Masculinidades en los reales mineros del México colonial – I. M. Povea Moreno

social de los individuos y articulaban distintos modos de cumplir con los cánones 
de la masculinidad. La jerarquización de la sociedad colonial cruzaba la condición 
masculina, generando dinámicas particulares en los planos vertical y horizontal. 
Los hombres subalternos, en palabras de Steve Stern, “no podían competir con los 
hombres de la elite en un terreno de virilidad definido por los hombres privilegiados 
de la sociedad. (...) Pero lo que podían hacer en contextos verticales era redefinir 
la virilidad en el terreno de la valentía personal” (1999, p. 241). En este marco 
de diversidad y re-significación de las experiencias masculinas se realizará la 
aproximación a la configuración del rol masculino por parte de los hombres de los 
reales mineros.

3. UNA APROXIMACIÓN A LAS MASCULINIDADES EN ZACATE-
CAS, SIGLO XVIII.

El 22 de marzo de 1761, un hombre apodado ‘Tumba la muerte’ entró en la 
pulpería que se hallaba en la plaza mayor de Zacatecas; allí tuvo una discusión con el 
cajero Fernando Torizes a causa del vuelto.4 Tras intercambiar unas palabras, el cliente 
abrió su navaja, lo que irritó a Torizes quién saltó el mostrador, se abalanzó sobre él 
fuera de la tienda y terminó herido. A primera vista parece el comportamiento de dos 
hombres que han perdido el control por un simple vuelto. Sin duda para comprender 
estas prácticas de violencia interpersonal, hay que prestar atención al contexto y a lo 
que Sonya Lipsett-Rivera ha llamado “guiones de violencia”, es decir los patrones 
o pautas que seguían los protagonistas de las riñas y disputas (2007). Sin olvidar 
el papel de estos actos agresivos en la construcción de los atributos asociados a las 
identidades. En el incidente ocurrido en la tienda los insultos y el espacio público en 
el que tiene lugar son aspectos importantes. En estas culturas donde el honor era un 
valor central en las relaciones sociales, no era extraño que las palabras y expresiones 
ofensivas originaran conductas violentas en defensa de la hombría rebajada. Entre 
hombres de la misma condición social la falta de respuesta a la ofensa podía ser 
entendida como debilidad y cobardía.5 De este modo, Torizes afirmaba que se arrojó 
contra el cliente porque éste le había maltratado con palabras injuriosas. Además, 
fue insultado ante otros hombres que se encontraban en esos momentos en la tienda, 
por lo que no podía dejar sin réplica las palabras que atentaban contra su honra. Es 
factible pensar que esas palabras dichas en un lugar privado sin testigos no hubiesen 
enardecido de igual forma al cajero. La presencia de testigos era lo que imprimía 
mayor validez tanto a las injurias como a la reacción del injuriado.6 La reputación 
de Torizes quedó entredicha ante los presentes, por lo que se hacía necesario 

4	  Archivo Histórico del Estado de Zacatecas (AHEZ), Criminal Colonial, caja 9, exp. 2.
5	  Si entre iguales la respuesta era algo lógico, en las relaciones entre hombres de clase alta y 

sus subalternos era diferente. Los subordinados debían soportar los insultos en silencio, como reflejo de 
su desventaja social. Véase Stern, 1999, pp. 232-240.

6	  Sobre el delito de injuria en Nueva España puede verse: Salomón Pérez, 2008.



117

Revista de Humanidades, 36 (2019). p. 109-128. ISSN 1130-5029

reivindicarla por la fuerza. Para su desgracia, su contrincante disponía de una navaja 
con la cual lo hirió en el hombre izquierdo.

Las agresiones verbales dirigidas a hombres podían dañar seriamente la imagen 
masculina proyectada por ellos. Por ese motivo, en ocasiones, la violencia verbal 
obtenía como respuesta violencia física, siendo origen de riñas y peleas. Cuando 
los insultos se referían al comportamiento sexual de la esposa, lo que se estaba 
cuestionando era la virilidad del marido. Con insultos indirectos a las mujeres como 
cornudo o cabrón, se exhibían socialmente ciertos comportamientos alejados de las 
pautas morales y se dañaba la identidad masculina. En una sociedad donde la mujer 
era una eterna menor de edad, al menos sobre el papel, el hombre debía controlar 
a su esposa y ser responsable de sus acciones, quedando su honor vinculado a la 
sexualidad de su esposa, e incluso de su amante.7 Por eso los insultos sexuales 
imputaban al hombre pérdida de autoridad y de virilidad y estaban enlazados con 
brotes de violencia física. Ahora bien, la reacción no siempre fue contra quien había 
proferido las palabras denigrantes. Por ejemplo, en 1763, en una “riña de voces” 
entre Francisco Camacho y Tomás de Aguayo, el primero llamó cornudo al otro.8 La 
cosa no llegó a mayores entre ellos, pero una vez en su casa Aguayo recriminó a su 
esposa, María Isabel de Torres, por su supuesta conducta inmoral, dejó de frecuentar 
su casa y cuando coincidían sólo la injuriaba. De modo que fue ella la que acudió 
a la justicia para querellarse contra Camacho con objeto de “quedar yo así con mi 
esposo como con todos los demás mis vecinos con toda honra y la buena opinión y 
fama con que he vivido”. Ella quería vindicar su honra y así restablecer el honor de 
su marido. Camacho en su defensa no negó haber llamado cornudo a Aguayo, pero 
afirmó haberlo dicho en un momento de enojo y sin ánimo de injuriar al matrimonio, 
pues reconocía que ambos eran “muy honrados y de buena veda”. Esto nos permite 
pensar que muchas de estas expresiones se emplearon de forma simbólica o como 
insulto genérico sin el contenido sexual original.9 

La honorabilidad, la sexualidad o la posición social podían ser atacadas con 
palabras denigrantes. Las explosiones de violencia originadas o precedidas por esas 
palabras nos hablan de un sentimiento de masculinidad herido. No obstante, como 
nos muestra el caso anterior, no siempre la violencia fue el medio empleado para 
recuperar el honor o la masculinidad mancillada. En ocasiones, el honor herido 
se reivindicaba recurriendo a la justicia. Fue el caso también de José María Páez 
encargado de la tienda de raya de la mina San Acacio. Éste se querelló civil y 
criminalmente contra Francisco Magallanes, operario de dicha mina, porque le había 

7	  Como indica Ann Twinam, “el código colonial del honor intentaba controlar la sexualidad 
femenina a través de la virginidad o mediante la castidad marital” (1991, p. 132). Sobre la naturaleza 
pecadora de la mujer y la necesidad de un tutor, véase Fiorentini Cañedo, 2011.

8	  AHEZ, Criminal Colonial, caja 9, exp. 16.
9	  Taylor señala que muchas veces los insultos sexuales (cabrón, joto, cornudo, carajo…) se 

emplean de forma figurativa, sin implicaciones (1987, p. 128). Lipsett-Rivera también afirma que 
palabras como cabrón o cornudo en ciertos contextos pierden el significado original (2009, p. 494).



118

Masculinidades en los reales mineros del México colonial – I. M. Povea Moreno

abofeteado marcándole el rostro e injuriado con palabras indecentes como “carajo y 
demás despechos que usa esta gente abandonada”.10 A las injurias también se sumaron 
la hermana y la esposa de Magallanes. Sin duda el empleo del término carajo, alusión 
sexual que implicaba cobardía (Taylor, 1987, p. 128), junto a la agresión al rostro, 
acto que afectaba a la parte del cuerpo más conectada con el honor,11 perseguían 
deshonrar y vilipendiar al comerciante Páez. Ante tal humillación pública, en otras 
ocasiones, la respuesta hubiese sido la descarga de su ira contra los agresores, en 
cambio la respuesta de Páez no fue la confrontación directa; aspecto que recalcó en 
su demanda:

“No me desentenderé de asentar que irritado de esta injuria (…), me vi casi en términos 
de arrollarlos usando de fuerzas a que no habrían podido resistir; pero aquel gran Dios 
en cuya poderosa, invisible, mano están visiblemente los corazones de los hombres, 
contuvo el mío con reflexas que me sujetaron a la legal resolución de solicitar en la 
autoridad de la justicia la satisfacción de mis injurias, y el castigo de aquellos crímenes 
no en ofensa de la discreción fraterna, como lo protesto; sino para precaverme en lo 
sucesivo de tales arrojos, y aun mayores que sin ligereza puedo recelar de este sujeto y 
de toda la agavillada familia de los Magallanes y de sus parciales y valedores”.

Como vemos, a pesar de las injurias “de obra y palabra”, logró controlar su 
rabia y reivindicar su honor a través de las instituciones judiciales. En este caso el 
contrapunto a la deshonra estuvo constituido por una respuesta legal ligada a una 
serie de virtudes como la templanza y la prudencia. De tal forma, con su testimonio, 
Páez trataba de convencer de sus habilidades y virtudes masculinas una vez que su 
honra había sido vulnerada, al tiempo que insistía en “la conocida decencia de mi 
persona, distinguida por mi origen y apreciable conducta” y en la distancia social 
que existía entre él y sus injuriantes. Así, Páez se presentaba como alguien decente y 
de conducta respetable, mientras subrayaba el comportamiento temerario, insolente 
y peligroso de Magallanes. En este sentido apreciamos que los parámetros a los 
que acudía Páez para ser un hombre honorable se circunscribían a unos códigos 
de conducta y a un origen concreto. Para él, reparar su honor pasaba por enfatizar 
sus virtudes y rebajar las de su adversario. De ahí que comience su denuncia 
describiendo al operario de minas como alguien de “insolente arrojo y temerarios 
procedimientos como es público y notorio”. No se debe olvidar que al igual que era 
necesario el reconocimiento público para validar el sentimiento de honor, era preciso 
el conocimiento público de la mala conducta y reputación para hacer efectivo el 
deshonor.

Este caso da pie para señalar un aspecto fundamental a la hora de comprender 
la relación entre los códigos de honor y las jerarquías sociales. Las expresiones de 

10	  AHEZ, Criminal Colonial, caja 12, exp. 24.
11	  Sobre el simbolismo de estos actos de violencia y la relación entre cabeza y honor, véase 

Lipsett-Rivera, 2007, pp. 187-192.



119

Revista de Humanidades, 36 (2019). p. 109-128. ISSN 1130-5029

masculinidad presentaban diferencias de acuerdo a la posición social. El discurso 
de Páez, como vemos, trata de marcar las diferencias sociales entre él y su rival, 
por ello hace hincapié en su comportamiento decoroso y moderado ante las injurias 
y agresiones de Magallanes. En el código de honor que operaba para Páez había 
un trasfondo cultural que otorgaba a los hombres de estatus superior una conducta 
sosegada que los distanciaba de los de posición social inferior, más impulsivos y 
violentos. Como escribe Stern: “Los hombres honorables (…) sucumbían con menos 
facilidad a las explosiones por nada, y rara vez explotaban con gran ira” (1999, p. 
233). Lo que no significa que consintieran las vejaciones, sino que optaban por otros 
medios para reparar su honor. Desde luego no debemos ser ingenuos y suponer que 
Páez recibió pasivamente la afrenta tal y como relata, ni pensar que Magallanes 
fue quien inició el conflicto. En muchas ocasiones, como señala Undurraga para 
el caso chileno, el recurso a la vía judicial llegaba cuando no se lograba resarcir la 
reputación a través de la agresión verbal y física (2012, p. 68).  Lo que me interesa, 
en este lugar, es tratar de comprender la referencia de Páez a su condición social y a 
su conducta sosegada como reflejo de una noción de masculinidad jerarquizada a la 
que se recurría ante el aparato judicial.

Otro caso que termina resolviéndose por la vía legal fue el que involucró al 
comerciante Agustín de Arteaga encargado de la tienda de la mina de San Acacio y 
a Juan Cristóbal Carrillo, estanquillero de tabacos.12 El primero se querelló civil y 
criminalmente contra el segundo porque le había provocado “con palabras injuriosas 
y denigrativas”, que él omite reproducir por “sucias” pero algunas de ellas llegan a 
nosotros a través de las declaraciones de los testigos. La agresión, de palabra y de 
obra, había dañado directamente el honor del comerciante y éste acudía a la justicia 
para su desagravio. Afirmaba que las ofensas, por su gravedad, podían haberlo hecho 
enojar hasta montar en cólera, en cambio había contestado educadamente, como era 
propio de su “buena crianza”, pero ante la terquedad de Carrillo resolvió acudir a la 
justicia. Al igual que en el caso anterior, el querellante resaltaba su comportamiento 
contenido y templado frente a la conducta insultante del querellado. La percepción de 
ese tipo de actuación cortés como algo honorable pudo estar detrás de esa respuesta 
pacífica, pero también las armas cortantes que poseía Carrillo pudieron disuadir a 
Arteaga de defender su honra a través de la violencia.13 

El conflicto despuntó cuando Carrillo dio cuenta a Rafael de las Piedras, alcalde 
ordinario de segundo voto y asentista del ramo de vino mezcal, del proceder de 
Arteaga, a quien acusó de contrabandista. Carrillo como comisario del asentista llevó 
a Arteaga una carta en la que se le reconvenía por su conducta; pero no sólo actuó 
como mensajero, pues aprovechó la ocasión para injuriar e insultar al comerciante 
a quien llamó “gachupín engreído”, “borracho” y “carajo”, entre otras cosas. La 

12	  AHEZ, Criminal, caja 11, exp. 8.
13	  Estos son algunos de los motivos que explicaban una respuesta no violenta a la ofensa. 

Véase, Undurraga, p. 68-69.



120

Masculinidades en los reales mineros del México colonial – I. M. Povea Moreno

situación se agravó con las amenazas de muerte exclamadas por el estanquillero. 
Cuando el administrador de la mina llegó auxiliado por otros hombres, Carrillo les 
participó que iba a “quitar la vida a ese gachupín de mierda carajo y a la grandísima 
puta de mi mujer”. Esto último apunta a un conflicto inmanente entre ambos hombres 
al margen de las supuestas actividades contrabandistas del comerciante. Es más, 
antes de acudir a la tienda regentada por Arteaga, Carrillo había tratado de herir con 
una daga a su esposa, Juana María Ortiz de San Pedro.

Por lo tanto, las injurias e insultos proferidas por Carrillo tuvieron su origen 
en un sentimiento de menoscabo de su hombría. Sorprende que en el proceso nadie 
mencione la posible relación amorosa entre Arteaga y la esposa de Carrillo, pero 
sus acciones, maltratar primero a su mujer y acudir después a la tienda en busca 
de Arteaga, vislumbran que él, por motivos que desconocemos, pensaba que entre 
ambos había una relación sexual. Su estado de ebriedad probablemente vivificó sus 
sospechas y lo incitó a actuar de esa forma. La embriaguez otorgaba a los hombres el 
coraje para la confrontación y la violencia que generaba, como han señalado algunos 
autores, no era indiscriminada (Lipsett- Rivera, 2009, p. 492; Taylor, 1987, pp. 105, 
113-114). Por su parte, Arteaga no menciona nada sobre el asunto, ni siquiera el 
insulto que Carrillo profirió a su propia esposa, del que sí dan cuenta el resto de 
testigos.

También se optaba por recurrir a la justicia para resarcir el honor en los casos 
de rapto. En ocasiones el rapto tenía lugar con el consentimiento de la mujer, sin 
embargo, otras muchas veces, como explica Barahona, implicó la coacción y el uso 
de la fuerza (Barahona, 2006, pp. 263-264). En uno de los casos de rapto analizados 
la causa se abre no por el rapto en sí, sino por las injurias que recibe el familiar de 
la mujer raptada a raíz del suceso.14 Se trataba de una defensa de la reputación y 
el honor masculino; se debe tener en cuenta que el rapto era considerado un delito 
contra la familia y la voluntad de los padres, más que contra la mujer secuestrada. 
La documentación de otro rapto, ocurrido en el real de minas de Sombrerete en 
1789,15 nos permite comprobar como el esposo de la mujer raptada acude al párroco 
y juez eclesiástico para dar cuenta del suceso, demandar al secuestrador y averiguar 
el paradero de su esposa. Sin lugar a dudas el secuestro podía tener consecuencias 
nefastas para la reputación de la mujer, pero sobre todo para la del marido. Con la 
deshonra de la mujer, los hombres de su entorno -padre, marido, hermano, tutor, 
etc.- veían dañado su honor y masculinidad, ya que el rapto cuestionaba la 
autoridad, fuerza y virilidad de esos hombres. 

El valor viril de los hombres se reflejaba en su capacidad de defender el honor 
de sus mujeres -hijas, esposas o hermanas-, el cual descansaba en virtudes como 
la virginidad, castidad, obediencia o sumisión. Las relaciones ilícitas de una mujer 
casada suponían la deshonra del marido pues constataban su falta de control y poder 

14	  AHEZ, Criminal Colonial, caja 11, exp. 9. 
15	  AHEZ, Criminal Colonial, caja 12, exp. 27. 



121

Revista de Humanidades, 36 (2019). p. 109-128. ISSN 1130-5029

sobre su mujer. Aunque es necesario resaltar que lo que más afectaba a la honra de 
la mujer, y por ende a la de su marido, no eran las relaciones sexuales paralelas, sino 
que éstas se hicieran de conocimiento público. Se trataba, por tanto, de una cuestión 
de apariencias, hasta el punto que era preferible un adulterio oculto antes que una 
mala reputación pública, aunque ésta fuese infundada (Lozano, 2007, p. 167). El 
caso que involucró a los empleados de la mina de San Acacio y a las mujeres de los 
operarios es un buen ejemplo de la importancia de la revelación pública del adulterio 
femenino. 

El abril de 1778 el corregidor de Zacatecas, José de Miera, tuvo noticias de que 
en la tienda y galera de la mina de San Acacio el administrador de la misma y otros 
dependientes cometían excesos con las mujeres de los operarios. Por esa razón envió 
una carta al administrador de la mina, Francisco Tadeo de Esparza, llamándole la 
atención y pidiéndole que pusiese fin a esos desórdenes “con la oferta de que este 
negocio no llegara a oídos del señor alcalde don Ventura Arteaga”, representante del 
propietario de la mina, José de la Borda.16 Sin embargo, Esparza consideró que la 
persona que había denunciado esos delitos –para él un calumniador- seguiría dando 
vuelo al rumor; para evitar eso y mantener ileso su pundonor sólo le restaba acudir a 
la justicia. Pero lo cierto era que no sólo su honor estaba en juego. Según el testimonio 
de Isabel Pichardo, la denunciante, las mujeres de los operarios eran manoseadas por 
el administrador y otros dependientes cuando iban a llevar la comida a sus maridos 
o a la tienda de la mina. Además, subrayaba que varios empleados -administrador, 
mayordomos-, aprovecharon su posición para amancebarse con algunas de estas 
mujeres casadas. Excesos que, al parecer, eran bien conocidos en la mina aunque 
pocos se atrevieron a declarar sobre el asunto. Ello se debía, según el barretero 
José Matías Morales, a las amenazas y coacciones que los operarios de dicha mina 
sufrían de mano de sus mandones. Pese a esto, los pocos testigos denunciaron la 
incontinencia de esos empleados y sus tratos ilícitos con mujeres casadas, al tiempo 
que insistían en la condición “pública y notoria” de esas relaciones. Las apariencias 
habían quedado rotas y el escándalo estaba servido. Por ello, el asesor consideró 
necesario intervenir a pesar de que los maridos de las adulteras no habían denunciado 
el delito. Debe tenerse en cuenta que si el marido no denunciaba la relación adúltera 
de su esposa, las autoridades no estaban obligadas a intervenir (Vilanova y Mañes, 
1807, pp. 164-168). En este caso lo hicieron por tratarse de unos desórdenes que 
habían trascendido de la esfera privada; ahora bien, intentaron llevar el caso con 
la mayor prudencia por si se trataba de algo público sólo entre los pobladores de la 
mina y no en toda la ciudad. Quizás, esto último explique lo leve del correctivo. El 
administrador y los empleados fueron amonestados y a las esposas adulteras se les 
advirtió que de seguir con esas relaciones serían castigadas severamente. 

En medio de este proceso, Mariano Sánchez, capitán de barras de la citada 
mina, acudió a las autoridades porque había oído decir que su esposa mantenía una 

16	  AHEZ, Criminal Colonial, caja 10, exp. 32.



122

Masculinidades en los reales mineros del México colonial – I. M. Povea Moreno

relación ilícita con el administrador de la mina. Seguro de la falsedad de tal hecho, 
no presentó denuncia contra su mujer, sino contra Isabel Pichardo que según él era 
la persona que había dado vuelo a ese falso rumor. El recurso de Sánchez responde 
a su deber masculino de proteger la reputación de su mujer, de la que dependía el 
honor de él. Este caso muestra muy bien lo vulnerable que eran los atributos ligados 
a la masculinidad, éstos quedaban empañados no sólo con un mal comportamiento 
comprobado -del hombre o las mujeres de su entorno-, sino simplemente con 
murmuraciones de una conducta inmoral, aunque ésta no fuera cierta. 

Como vemos en los pleitos que entablan, los hombres de los centros mineros, 
al igual que los de otros ámbitos, se esforzaron por reclamar y defender atributos 
asociados a la masculinidad, como eran la virilidad, la fuerza física o la valentía. 
De igual modo, reivindicaron otros atributos y virtudes vinculados con el mundo 
laboral, pero que apuntaban de forma latente a un sentimiento de deber masculino. 
Por ejemplo, los hombres eran, en teoría, los sustentadores de sus familias; el ser 
proveedores del sustento era una de sus funciones -o deberes- masculinas por lo 
que necesitaban procurarse un buen trabajo. Para esto último, debían demostrar 
que eran poseedores de atributos positivos como la laboriosidad o la honestidad. 
En la actividad minera, donde los empleados y operarios estaban rodeados toda la 
jornada laboral de metales preciosos, se requería de hombres íntegros y honestos. 
Cuando el minero Bartolomé Bravo de Acuña, conde de Santa Rosa, descubrió 
que Juan Antonio Rodríguez, ayudante de azoguero en la hacienda de beneficio de 
Benitillas, le había estado robando, comentó que lo había puesto en ese cargo porque 
lo consideró un hombre que “aseguraba el buen uso y manejo de los metales”.17 Esas 
eran las cualidades deseables para trabajar en las minas y en las haciendas de “sacar 
plata”; al mismo tiempo, la fama de ladrón constituía un importante impedimento a 
la hora de encontrar un lugar donde trabajar.

La palabra ladrón era uno de los insultos más comprometidos para un trabajador 
minero. Por ejemplo, en el real de Vetagrande, en 1797, Miguel Cevallos llamó 
repetidas veces “ladrón” al velador de la mina Macías, José Eulogio Richarte. 18 Con 
ese término no sólo estaba cuestionando su capacidad para desempeñar el cargo 
asignado en la mina, también estaba agrediendo su honor como hombre de bien.19 De 
hecho, a raíz del incidente, Richarte fue separado de su trabajo, es decir, de su medio 
de subsistencia e iba a tener muchas dificultades para lograr una nueva ocupación al 
haber sido sindicada su “buena fama”. El velador acudía a las instancias judiciales 
para resarcir su “hombría de bien” y lograr, como expresaba, el castigo adecuado 

17	  AHEZ, Criminal Colonial, caja 4, exp. 5, f. 1r.
18	  El velador era el encargado de vigilar la mina. De acuerdo a la reglamentación sancionada 

en la segunda mitad del siglo XVIII los veladores podían registrar a todos aquellos que entrasen y 
saliesen de las minas para evitar robos. Reales Ordenanzas para la dirección, régimen y gobierno del 
importante cuerpo de la minería de Nueva-España, y de su Real Tribunal General, de orden de su 
Magestad, título 12, artículo 12.

19	  AHEZ, Criminal Colonial, caja 14, exp 23. 



123

Revista de Humanidades, 36 (2019). p. 109-128. ISSN 1130-5029

para Cevallos “por su ligereza, en desagravio de mi honor”. En la esfera laboral, 
epítetos como ladrón o usurpador eran agresiones con graves consecuencias pues 
al cuestionar la honradez y honestidad del operario injuriado menoscababan su 
reputación y los motivos para conservar su destino laboral.

El cumplimiento correcto de las obligaciones laborales, como asienta Cheryl 
English Martin, concedía cierto grado de honor a la gente de grupos sociales 
subalternos (2004: 235-236). El trabajo físico bien realizado quedaba vinculado a 
la concepción social de la masculinidad subalterna.20 Como trabajador que cumplía 
con sus obligaciones, el hombre exhibía sus capacidades para proveer del sustento 
necesario a su familia a pesar de su situación desfavorable. No obstante, el faltar 
a sus obligaciones como trabajador, manifestando cierta habilidad para no ser 
sorprendido, también podía proyectar una imagen masculina positiva. De manera 
que arriesgándose y robando algunas piedras con mineral, un trabajador mostraba 
su ingenio y valentía para completar la pobre economía familiar. En el ámbito 
doméstico la legitimidad de su autoridad podía ser cuestionada sino aportaba el 
sostén económico necesario. Al respecto, Felipe Castro en su estudio sobre los 
trabajadores de la Casa de Moneda de México, quienes también trabajaban rodeados 
de tesoros, recoge el caso de un operario que se vio forzado a robar porque su esposa 
le reprochó que el dinero ganado no era suficiente y le animó a robar como hacía el 
resto (Castro, 2012a, pp. 186-187).

Los robos por parte de los trabajadores no fueron extraños en las minas. El 
minero y jurista novohispano, Joaquín Velázquez de León apuntaba en sus Notas 
a las Ordenanzas de Minas que los operarios eran “siempre propensos a robar el 
metal”.21 En realidad, hay que tener presente varias circunstancias y factores para 
entender esta conducta delictiva de los operarios; como son sus condiciones sociales 
y de trabajo, las relaciones laborales o la propia reglamentación. No es éste el lugar 
de analizar la extracción ilícita de metales ni sus causas, lo que me interesa resaltar 
es lo parca que es la documentación sobre los robos de poca magnitud. Se debe tener 
en cuenta que muchos de estos pequeños hurtos, si se descubrían, eran castigados 
al momento y no dejaban rastro documental. No es descabellado pensar que esos 
castigos inmediatos consistieron, en parte, en la humillación del infractor, dañando 
su identidad propia. El caso de Rosalío Cabrera, indio operario de la mina de San 
Vicente, a comienzos del siglo XIX, nos da pistas sobre ello.22 En esa mina los 
trabajadores eran registrados una vez concluida la jornada de trabajo por el velador 
Nicolás de Urdinola. En una ocasión el velador descubrió que Cabrera escondía unas 
piedras de alta ley entre sus cabellos y sin dilación procedió a castigarlo cortándole 

20	  Según Stern la masculinidad subalterna exitosa “implicaba habilidad y valentía en medio de 
la adversidad” (1999, pp. 252-258)

21	  Véase la edición de las Ordenanzas de la minería de la Nueva España formadas y propuestas 
por su Real Tribunal, realiza por González, 1996, p. 305. 

22	  AHEZ, Criminal Colonial, caja 15, exp. 10.



124

Masculinidades en los reales mineros del México colonial – I. M. Povea Moreno

el pelo, que luego colgó en un lugar visible de la mina. La noticia del suceso llega 
hasta nosotros porque el operario denunció al dueño de la mina por agravios y ofensa 
a su honor.

El corte del cabello no sólo suponía una degradación para las mujeres,23 
también era un castigo aplicado a los indígenas, pena que agredía la identidad étnica 
y masculina del castigado. No se debe olvidar que el cabello largo era un rasgo 
cultural propio de los hombres indígenas que estaba presente en sus representaciones 
mentales de la sexualidad masculina. Mientras que para los españoles el pelo corto 
y la barba eran manifestaciones de la virilidad y la honra, en el caso de los indígenas 
la representación corporal del rol sexual masculino era distinta (Caillavet, 2005). 

Entre ellos el pelo largo era muy apreciado y la barba estaba ausente. De ahí que 
el castigo de cortarles el cabello se entendiera como un acto de humillación pues 
afectaba a uno de los símbolos de su hombría. Al mismo tiempo, ese castigo y, 
sobre todo, la exhibición pública del cabello cortado junto a las piedrecillas robadas, 
conllevaba otra deshonra, ya que ponía en evidencia el delito cometido por Cabrera 
y lo señalaba de ladrón ante todos sus pares. Evidentemente, el velador pretendía 
que este señalamiento público sirviera de correctivo para el resto de trabajadores, 
alejándolos de la tentación de robar metal. 

 Este caso es llamativo porque el operario entabla la causa, no contra el velador, 
sino contra el dueño de la mina, Fermín de Apecechea, un rico minero navarro. 
Tenemos así a un operario indígena tratando de responder a la ofensa que le había 
causado un hombre de la élite zacatecana. Desde luego, Cabrera sabía que se 
enfrentaba a uno de los hombres más poderosos de Zacatecas y de ese modo presentó 
su acusación directamente ante la Audiencia de Guadalajara. Para desgracia suya, la 
Audiencia remitió el caso al intendente de Zacatecas, es decir, al círculo de influencia 
del minero. Allí el acusado terminó siendo el querellante, de modo que Cabrera fue 
encarcelado por difamar el honor de Apecechea al imputarle de forma falsa un acto 
que no había realizado. Se debe señalar que en una realidad sociocultural y laboral 
jerárquica, la actitud del operario desafiaba a su patrón al cuestionar su derecho para 
castigarlo y humillarlo. Esa resistencia definía la valentía y hombría del hombre 
subalterno, pues como explica Stern, en esos contextos verticales la virilidad se 
redefinía “en el terreno de la valentía personal” (1999, p. 241). Por su parte, el 
hombre de la élite no iba a dejar sin correctivo al subordinado por su atrevimiento, 
de manera que lo señaló como culpable de calumnia. 

23	  En el caso de las mujeres, el corte del cabello suponía un insulto corporal por sus 
connotaciones sexuales, como castigo y marca de una sexualidad muy relajada. Véase, Gutiérrez, 1993, 
p. 257 y Lipsett- Rivera, 2009, p. 477.



125

Revista de Humanidades, 36 (2019). p. 109-128. ISSN 1130-5029

4. CONCLUSIONES

Los casos con los que se ha trabajado en este artículo corresponden a fuentes 
judiciales, donde muchas veces los argumentos y exposiciones son representaciones 
por parte de los declarantes y no descripciones fieles a los acontecimientos. Desde 
luego, los involucrados trataban de presentar el suceso de tal modo que les fuera 
propicia la sentencia final. No obstante, esas representaciones son fruto de sus 
nociones culturales sobre las conductas y prácticas que debían desplegar como 
hombres; más allá de si actuaron o no como dicen haberlo hecho, lo que interesa es 
ver la idea de masculinidad a la que recurren en el escenario judicial. 

Por otro lado, pienso que los ejemplos citados hasta aquí demuestran que las 
expresiones de masculinidad de los hombres de los reales mineros, en concreto 
de Zacatecas, no fueron muy distintas a la de otras poblaciones de Nueva España. 
Los hombres articularon su sentimiento de masculinidad en diferentes espacios: 
familiar, laboral, de sociabilidad. En esos ámbitos, atributos como la virilidad, la 
fuerza, la laboriosidad o la dominación, podían verse dañados fácilmente, ya fuese 
por la conducta inmoral de las mujeres de su entorno, por los insultos a su hombría o 
por no cumplir con sus obligaciones como hombres. La masculinidad, por tanto, se 
presentaba como una frágil condición que había que estar constantemente cuidando. 

	 También advertimos que las experiencias masculinas fueron diversas, y 
en consecuencia, existieron diferentes concepciones de la masculinidad exitosa. 
Pensemos en el empresario minero, por un lado, y en el trabajador por otro, como 
hemos visto ambos reclaman el honor como un elemento más de su identidad. En 
esta sociedad, no sólo el rico minero, por su origen y posición social, era acreedor 
de honor, sino que los grupos subalternos también se apropian de ese atributo. 
Desde luego, esa apropiación conlleva una redefinición del honor. Las habilidades 
y obligaciones ligadas al trabajo físico otorgaban a los operarios mineros cierto 
grado de honor y formaban parte de la concepción de masculinidad de estos grupos 
sociales.

5. FUENTES PUBLICADAS

Ajofrín, Francisco de (1959). Diario del viaje que por orden de la Sagrada Congregación 
de Propaganda Fide hizo a la América Septentrional en el siglo XVIII, vol. I, en 
Archivo Documental Español, tomo XII. Madrid: Real Academia de la Historia.

González, María del Refugio (estudio y edición) (1996). Ordenanzas de la minería de la 
Nueva España formadas y propuestas por su Real Tribunal. México: IIJ-UNAM.

Lyon, George Francis (1828). Journal of a residence and tour in the Republic of Mexico 
in the year 1826. With some account of the mines of that country. London: J. Murray.

Mourelle, Francisco (1989). Viaje a las minas de Guanajuato en noviembre de 1790. En 
Testimonios sobre Guanajuato. Guanajuato: Gobierno del Estado Guanajuato.



126

Masculinidades en los reales mineros del México colonial – I. M. Povea Moreno

(1783). Reales Ordenanzas para la dirección, régimen y gobierno del importante cuerpo 
de la minería de Nueva-España, y de su Real Tribunal General, de orden de su 
Magestad. Madrid: Joaquín Ibarra.

Vilanova y Mañes, Senén (1807). Materia criminal forense o tratado universal teórico 
y práctico, de los delitos y delincuentes en género y especie, para la segura y 
conforme expedición de las causas de esta naturaleza. Tomo III. Madrid: Imp. de 
Tomás Albán.

6. BIBLIOGRAFÍA

Barahona Arévalo, Renato (2006). Coacción y consentimiento en las relaciones sexuales 
modernas, siglos XVI a XVIII. En Córdoba de la Llave, Ricardo (coord.). Mujer, 
marginación y violencia entre la Edad Media y los tiempos modernos. Córdoba: 
Universidad de Córdoba, pp. 257-278.

Caillavet, Chantal (2005). Imágenes del cuerpo: divergencias, convergencias en España 
y América. En Gregorio Salinero (coord.). Mezclado y sospechoso: movilidad e 
identidades, España y América (siglo XVI-XVIII): coloquio internacional (29-31 
de mayo de 2000). Madrid: Casa Velázquez, pp. 23-42.

Castro Gutiérrez, Felipe (2000). Honor y deshonor en una ciudad provinciana. La curiosa 
vida y escandalosas acciones de Agustín Moreno de Nava. Estudios de Historia 
Novohispana, v. 23, n. 23, pp. 47-66.

Castro Gutiérrez, Felipe (2012a). Historia social de la Real Casa de Moneda de México. 
México: UNAM.

Castro Gutiérrez, Felipe (2012b). Rituals of Defiance: Past Resistance, Present Ambiguity. 
En John Gledhill and Patience A. Schell (ed.). New Approaches to Resistance in 
Brazil and Mexico. Duke: Duke University Press, pp. 44-62.

Connell, R. W. (1997). La organización social de la masculinidad. En Valdés, Teresa y  
Olavarría, José (eds.). Masculinidad/es. Poder y crisis. Santiago: ISIS-FLACSO 
Chile. 

Fiorentini Cañedo, Natalia (2011). Conviértete en lo que eres: construcción de la 
masculinidad y la feminidad en el discurso del derecho natural cristiano en la 
Nueva España del siglo XVI. Dimensión Antropológica, año 18, v. 52.

Flores Clair, Eduardo (1997). El lado oscuro de la plata. La vida en los reales mineros 
novohispanos a finales del siglo XVIII. Anuario de Estudios Americanos, v. 54, n. 
1. 

Guerrero Galván, Luis René (2010). De acciones y transgresiones: los comisarios del 
Santo Oficio y la aplicación de la justicia inquisitorial en Zacatecas, siglo XVIII. 
Zacatecas: Universidad Autónoma de Zacatecas-Coordinación de Investigación y 
Posgrado.



127

Revista de Humanidades, 36 (2019). p. 109-128. ISSN 1130-5029

Gutiérrez, Ramón A. (1993). Cuando Jesús llegó, las madres del maíz se fueron. 
Matrimonio, sexualidad y poder en Nuevo México, 1500-1846. México: Fondo de 
Cultura Económico.

Gruzinski, Serge (1989). Las cenizas del deseo. Homosexuales novohispanos a mediados 
del siglo XVII. En Ortega, Sergio (ed.). De la santidad a la perversión o de por 
qué no se cumplía la ley de Dios en la sociedad novohispana. México: INAH, pp. 
255-283.

Harvey, Karen (2005). The History of Masculinity, circa 1650-1800. Journal of British 
Studies, v. 44, n. 2, pp. 296-311. 

Lavrín, Asunción (2004). Los hombres de Dios. Aproximación a un estudio de la 
masculinidad en Nueva España. Anuario Colombiano de Historia Social y de la 
Cultura, n. 31, pp. 283-309.

Lipsett-Rivera, Sonya (2007). Honor, familia y violencia en México. En Gonzalbo, 
Pilar y Zárate, Verónica (coords.). Gozos y sufrimientos en la historia de México. 
México: El Colegio de México/Instituto de Investigaciones Dr. José María Luis 
Mora, pp. 185-199.

Lipsett- Rivera, Sonya (2009). Los insultos en la Nueva España en el siglo XVIII. En 
Gonzalbo Aizpuru, Pilar (coord.). Historia de la vida cotidiana en México. III. El 
siglo XVIII: entre tradición y cambio. México DF: FCE-Colegio de México, pp. 
473-500.

Lipsett- Rivera, Sonya (2012). Gender and the Negotiation of Daily Life in Mexico, 
1750-1856. Lincoln: University of Nebraska.

Lozano Armendares, Teresa (2005). No codiciarás la mujer ajena. El adulterio en las 
comunidades domésticas novohispanas. Ciudad de México, siglo XVIII. México: 
Universidad Nacional Autónoma de México-Instituto de Investigaciones Históricas.

Lozano Armendares, Teresa (2007). Penurias del cornudo novohispano. En Gonzalbo 
Aizpuru, Pilar y Zarate Toscano, Verónica (coord.). Gozos y sufrimientos en la 
historia de México. México: El Colegio de México-Instituto Mora, pp. 161-184.

Lozano Armendares, Teresa (2009). Si no por amor… por miedo: violencia conyugal y 
temor al deshonor en el México colonial. En Speckman Guerra, Elisa, Agostoni, 
Claudia y Gonzalbo Aizpuru, Pilar (coords). Los miedos en la historia. México: El 
Colegio de México, Universidad Autónoma de México. 

Mancuso, Lara (2007). Cofradías mineras: religiosidad popular en México y Brasil, 
siglo XVII. México: El Colegio de México. 

Marmolejo, Lucio (1911). Efemérides guanajuatenses, o, datos para formar la historia 
de la ciudad de Guanajuato. Obra escrita con presencia de los más auténticos é 
interesantes documentos aumentada con datos no menos interesantes de la época 
que abarca, y adicionada con los acontecimientos del período transcurrido desde 
la muerte del Padre Marmolejo, hasta nuestros días, por el editor, de esta nueva 
edición. Tomo II. Guanajuato: Impr. Librería y Papelería de Francisco Diaz. 



128

Masculinidades en los reales mineros del México colonial – I. M. Povea Moreno

Martin, Cheryl English (2004). Gobierno y sociedad en el México Colonial. Chihuahua 
en el siglo XVIII. Chihuahua: Secretaría del Gobierno de Educación y Cultura del 
Gobierno del Estado de Chihuahua.

Molina, Fernanda (2011). Crónicas de la hombría. La construcción de la masculinidad en 
la conquista de América. Lemir, 15, pp. 185-206.

Povea Moreno, Isabel M. (2017). Los juegos de azar en los reales mineros novohispanos 
y el papel de las autoridades civiles: el caso de Zimapán a finales del siglo XVIII. 
Nuevo Mundo Mundos Nuevos, octubre [en línea] Disponible en: http://journals.
openedition.org/nuevomundo/71241

Salomón Pérez, Rodrigo (2008). “Porque palabras duelen más que puñadas. La injuria en 
Nueva España, siglos XVI y XVII”. Fronteras de la Historia, n. 13-2, pp. 353- 374.

Stern, Steve J. (1999). La historia secreta del género. Mujeres, hombres y poder en 
México en las postrimerías del periodo colonial. México: Fondo de Cultura 
Económica.

Taylor, William B. (1987). Embriaguez, homicidio y rebelión en las poblaciones 
coloniales mexicanas. México: FCE.

Tovar-Hernández, Deysy y Tena Guerrero, Olivia (2015). Discusiones en torno al 
entronque patriarcal en la configuración de la masculinidad en el Centro de México. 
Fronteras, vol. II, nº 2, pp. 29-52.

Twinam, Ann (1991). Honor, sexualidad e ilegitimidad en Hispanoamérica colonial. 
En Lavrin, Asunción (coord.). Sexualidad y matrimonio en la América hispánica. 
México, DF: Grijalbo, Consejo nacional para la Cultura y las Artes.

Undurraga Schüler, Verónica (2008a). Cuando las afrentas se lavaban con sangre-honor, 
masculinidad y duelos de espadas en el siglo XVIII chileno. Historia, n. 41, v. I. 

Undurraga Schüler, Verónica (2008b). Honores transversales, honores polisémicos en la 
sociedad chilena del siglo XVIII. En Araya, Alejandra, Candina, Azun y Cussen, 
Celia (eds.). Del Nuevo al Viejo Mundo: Mentalidades y representaciones desde 
América. Santiago: Fondo de Publicaciones Americanistas y Facultad de Filosofía 
y Humanidades de la Universidad de Chile.

Undurraga Schüler, Verónica (2012). Los rostros del honor. Normas culturales y 
estrategias de promoción social en Chile colonial, siglo XVIII. Santiago: DIBAM, 
Centro de Investigaciones Diego Barros Arana, Editorial Universitaria.




