
Calmet, los enterrados vivos y los falsos muertos: 
aportaciones a la creación del mito literario del 

vampiro

Carme Agustí Aparisi 
Universidad Católica de Valencia “San Vicente Mártir”

Emilio Ángel Llorca Rodríguez
Universidad Católica de Valencia “San Vicente Mártir”





103

Revista de Humanidades, 32 (2017). p. 101-124. ISSN 1130-5029

Calmet, los enterrados vivos y los falsos muertos: 
aportaciones a la creación del mito literario del vampiro

Calmet, the buried alive and the false dead: Contributions to 
the birth of  the literary myth of  the vampire

Carme Agustí Aparisi 
Universidad Católica de Valencia “San Vicente Mártir”
carme.agusti@ucv.es

Emilio Ángel Llorca Rodríguez
Universidad Católica de Valencia “San Vicente Mártir”
emili.llorca@ucv.es

Fecha de recepción: 02/12/2016
Fecha de aceptación: 14/03/2017

Resumen

La importancia del Tratado que escribió Calmet, en su época, es incuestionable por 

diversas razones: en primer lugar, por la popularidad y controversia que despertó 

entre los intelectuales y el pueblo en general; por la gran cantidad de información 

que revelará sobre el tema que nos ocupa en esta investigación: los falsos muertos 

y los enterrados vivos; y, porque con sus escritos, Calmet contribuirá a asentar 

las características del mito literario del vampiro. Sus minuciosas descripciones de 

siglo XIX. Antropología y literatura convergirán en el Tratado de Calmet, ya que 

rastreando sus historias de falsos muertos se aportará información valiosísima para 

la creación de una de las criaturas más importantes de la literatura universal: el 

vampiro.

Palabras clave: Calmet; Enterrados vivos; Falsos muertos; Muerte aparente; Mito 

literario.

Abstract

The relevance of the Treatise written by Calmet, in his time, is undeniable for many 

intellectual and general people; second, because of the large amount of information 

it provides on the subject of this research: the fake dead and the buried alive; and 

third, because with his writings, Calmet contributes to the establishment of the 

characteristics of the literary myth of the vampire. His detailed descriptions of the 



104

Calmet, los enterrados vivos y los falsos muertos… – C. Agustí y E. Á.l Llorca

nineteenth century. Anthropology and literature will converge in Calmet’s Treatise 

given that, by tracking his stories of the false dead, valuable information will be 

provided for the creation of one of the most important creatures in global literature: 

the vampire.

Key words: Calmet; Buried alive; False dead; Apparent death; Literary myth.

Para citar este artículo:  Agustí Aparisi. C. y  Llorca Rodríguez, E. A.. (2017).   

Calmet, los enterrados vivos y los falsos muertos: aportaciones a la creación del 

mito literario del vampiro. Revista de Humanidades, n. 32, p. 101-124, ISSN 2340-

8995 (ISSN-e 2340-8995).

Sumario: 1. Introducción. 2. La muerte en apariencia. Los síntomas de la 

falsa muerte. 3. Los relatos de Calmet: enterrados vivos y falsos muertos. 4. 

Conclusiones. 5. Bibliografía.

1. INTRODUCCIÓN

Con la realización de este trabajo1, pretendemos continuar con la investigación 
iniciada sobre Calmet y su Traité sur les Apparitions des Esprits, et sur les 

Vampires, ou les Revenants de Hongrie, de Moravie, &c. (1746) llevada a cabo 
en otros trabajos y artículos publicados sobre este tema. Si focalizamos en este 
Tratado es porque es uno de los más interesantes del siglo XVIII, desde nuestro 
punto de vista, ya que, aunque en esta época proliferaron gran cantidad de estudios 
sobre los vampiros y los muertos que volvían de sus tumbas2, éste, en concreto, 
contribuyó de manera especial a la consolidación y posterior literaturización del 
mito del vampiro en la literatura anglosajona3, así como en los diversos relatos 

1  Este estudio se ha realizado en el marco de las actividades del grupo de investigación número 
188, “Estudios de Lengua y Literatura y su Didáctica” del Departamento de Lengua y Literatura de 
la Facultad de Magisterio y Ciencias de la Educación de la Universidad Católica de Valencia “San 
Vicente Mártir”. Así como en el marco del proyecto I+D+I MEHHRLYN “Magia, épica e historiografía 
hispánicas. Relaciones literarias y nomológicas”, FFI2015-64050, dirigido por Alberto Montaner 
(Ministerio de Economía y Competitividad).

2  Algunos de los Tratados de esta época son: Magia Posthuma (1706) de Ferdinando Schertz; 
Relation d’un voyage au Levant (1717) de Joseph Pitton de Tournefort; De Masticatione Mortuorum 

in Tumulis (1725) de Michael Ranfft; Dissertatio de Vampiris Serviensibus (1733) de John Henrich 
Dissertazione Sopra i Vampiri (1744) de Giuseppe Davanzati; Carta XX: 

 del volumen IV 
de (1753) de Jerónimo Feijoo.

3  El mito del personaje literario del vampiro se iniciará con la publicación el año 1816 de la 
obra The Vampyre

masculino. El año 1872, con la publicación de 
de la vampiresa por parte de Joseph Sheridan Le Fanu; pero será con Dracula (1897) de Abraham 



105

Revista de Humanidades, 32 (2017). p. 101-124. ISSN 1130-5029

aparecidos a partir de esta época sobre el personaje del vampiro en la literatura 
fantástica en el resto de Europa.

El vampiro, como ya hemos investigado en otras ocasiones4, convive con 
la humanidad desde el comienzo de los tiempos, ya que el miedo ancestral a lo 
desconocido y a la muerte ha representado siempre una obsesión del inconsciente 

p. 27) “La emoción más antigua y más fuerte de la humanidad es el miedo, y el 
miedo más fuerte es el miedo a lo desconocido”. Lamias, striges, vrykolakas, 

rappaganmekabk, ekimus… todas ellas criaturas de la noche, devoradoras de la 
sangre de los vivos que pasarán a la tradición oral aterrando durante generaciones a 
los pobladores de los diversos lugares del mundo.

Las brujas, los hombres lobo, los vampiros y los gules, rondaban ominosamente 
por los labios de los bardos y de las abuelas, y apenas necesitaban estímulo para 

la composición literaria tradicional (Lovecraft, 2010, p. 34).

Pero será, en concreto, el miedo a la muerte y el retorno a la vida de los muertos, 

todos los temores de la humanidad. 

L’idée néo-platonicienne d’une vie après la mort constitue un apport du christianisme 
à la croyance aux vampires: le corps, simple enveloppe matérielle, se corrompt, 
tandis que l’âme continue à vivre dans un autre monde en attendant la résurrection 
du Jugement dernier (Marigny, 1993, p. 21).

Por la redención, aquellas almas que están en pecado, si se arrepienten de los 
pecados –sobre todo de los mortales, que separan al hombre de Dios–, pueden salvarse; 
exceptuando los suicidas y los excomulgados; y de aquí provendrá la creencia en los 
revenants5 y en los vampiros6 que son, según el cristianismo, “almas en pena”. Los 

fronteras de su nacimiento literario en la cultura anglosajona y pasará a formar parte de la literatura 
universal.

4  Consultar bibliografía.
5  Revenants: retornados o fantasmas. La creencia popular judeocristiana los ve como una 

posibilidad. En la Biblia se habla de ellos tanto en el Antiguo Testamento (cf. Pr 9,18; Sb 17,3-4; 17,15) 
como en el Nuevo, aunque en este caso, como muestra de simpleza y de falta de fe: “Los discípulos, 
viéndolo [a Jesús] caminar sobre el mar, se turbaron y decían: ‘Es un fantasma’, y se pusieron a gritar 
de miedo”. (Mt 14,27; también Mc 6,49).

6
fruto de la permanencia de creencias ancestrales precristianas que conviven con la fe en Cristo. El 
derramamiento de sangre humana es objetivamente una falta contra el quinto mandamiento –aunque 

vampirismo más una perversión que una muestra de manifestación de las realidades invisibles. Pero 



106

Calmet, los enterrados vivos y los falsos muertos… – C. Agustí y E. Á.l Llorca

revenants, espíritus inofensivos solamente con envoltura mortal; y los vampiros, 
cuerpos indebidamente ocupados por almas del Purgatorio7, “revenants en corps” 
(Marigny, 1993, p. 22). Criaturas, según la tradición popular, que han vencido a la muerte.

El vampiro, por tanto, es antropología, acompaña al hombre desde el principio 
de los tiempos; es medicina porque se ha asociado con las enfermedades de la sangre8; 
es literatura porque recoge en el arquetipo del mito literario todas las características 

como representación de una cultura y una tradición de criaturas malévolas, demonios 
de la noche, chupadores de sangre que despojan a los vivos de su energía vital y los 
condenan a la muerte. Representa una transgresión moral, de vida, teológica, natural… 
no hay personaje más completo de terror, desde nuestra perspectiva, que el vampiro.

Y será precisamente en el siglo XVIII, el siglo de la Razón, de las Luces, de 
la Ilustración, cuando se produzca una de las mayores plagas de vampirismo de la 
humanidad, y sus estragos serán tan terribles y tan visibles entre las poblaciones 
del centro de Europa y en las islas griegas, que un benedictino, Calmet, “le premier 
grand commentaire de la Biblie au point de vue catholique et en langue française” 
(Banderier, 2008, p. 5), escribirá su Tratado, para defender irrevocablemente la 

desde la rotundidad, de que solamente Dios, con su poder inmenso y omnipotente, 
puede devolver la vida a los muertos: “Je pose d’abord pour principe indubitable, que 
la Résurrection d’un mort vraiment mor test l’effet de la seule puissance de Dieu. Nul 
homme ne peut ni se ressuciter, ni rendre la vie à un autre homme”9 (Calmet, cap. I, p. 4).

los miedos ancestrales son difíciles de erradicar y la práctica pastoral tuvo que convivir y adaptarse 
a ellos en algunas ocasiones. De hecho muchos difuntos, considerados vampiros, fueron enterrados 
en tierra sagrada. Los ritos para protegerse de ellos, posteriores a la inhumación, solían hacerse sin la 
participación de los sacerdotes, que consideraban supersticiosas aquellas prácticas.

7  Las almas del Purgatorio están en la antesala del Cielo y son llamados a la bendita vida 
eterna. El alma que ocupa un cuerpo para dañar a los ‘vivos’, sólo puede ser un alma condenada, 
manipulada por las fuerzas demoníacas.

8  Vampirismo y enfermedad será una constante en el siglo XVIII, ya que muchas de las 
enfermedades desconocidas en esta época, serán asociadas, por los síntomas, con el vampirismo. La 
anemia perniciosa, necesitaba de la ingestión de sangre para su recuperación. La rabia coincidía en 
muchas de sus características con aquellas que se apreciaban en el cadáver con síntomas de vampirismo: 
apariencia de vida, incorruptibilidad, sangre que salía por la comisura de la boca, crecimiento de uñas y 

vampirismo, pero fue también una etapa de importante presencia y difusión de la rabia en toda Europa […] 
Seguramente hubo una gran coincidencia en el tiempo (primer tercio del siglo XVIII) y en el espacio (países 
balcánicos/Imperio Austrohúngaro) entre vampirismo y rabia”. Y por último, las desórdenes 
metabólicos congénitos o adquiridos. Entre ellas la  con palidez, anemia, foto 
sensibilidad a la luz, hipertricosis, deformidades óseas, y alimento de sangre (Díaz-Rosales, 2007).

9
consultados, ya que muchos de ellos, no usan las actuales normas gramaticales de las lenguas utilizadas 
en esta investigación.



107

Revista de Humanidades, 32 (2017). p. 101-124. ISSN 1130-5029

Dom Calmet intenta, como buen erudito, resituar los fenómenos observables, 

el eje de interacción constante entre ambos. Recordemos que nuestro autor, monje 
benedictino, aunque tocado por el espíritu ilustrado de su tiempo, no es un deísta 
sino que está en plena comunión con la fe católica expresada según las categorías 
de la teología escolástica de raíz tomista en la que se formó en la abadía de Münster. 
Cabe destacar su solvencia teológica y el prestigio innegable de su ciencia y de su 
labor en el campo de la teología bíblica10. A guisa de síntesis, este es el marco de 
referencia y los presupuestos, en los que desarrolla su labor investigadora: Dios es 
Creador todopoderoso del cielo y de la Tierra, de todo lo visible e invisible. Sólo 
él tiene la potestad y la capacidad para alterar las leyes de las que él ha dotado al 
universo físico y al mundo de las realidades invisibles de carácter sobrenatural. Y 
ello por razones de las cuales él es el último y pleno conocedor. En esas razones 
no entra ni un ápice de maldad aunque, desde la perspectiva sesgada de la criatura, 
pueda ser suscitada la sospecha por lo imperfecto de la visión y de la comprensión 
de sus planes. El creador sólo puede actuar así para reconducir las heridas del libre 
albedrío del hombre o del combate del demonio, en la historia, contra los designios 
de aquel o contra el odio que le tiene éste al ser humano.

En cuanto al tema de nuestro artículo, cabe destacar que la muerte es considerada 
el primero de los novissimi de la escatología11 católica. El juego del hombre con la 
muerte es debido al pecado original, a su maldad reparable o a la debilidad física. Y 
Calmet estudia aquí el límite en el cual la muerte es percibida desde el punto de vista 
del sujeto humano y no como hecho objetivo, ni físico –puesto que es aparente– ni 
teológico –puesto que no hay verdadera separación del alma y del cuerpo–12.

10  “Le XVIIIe siècle et le début du XIXe sont marqués par des rythmes différents selon les 
aires confessionnelles envisagées. Du côté catholique, la période est dominée par la publication, de 
1707 à 1716, du  de 
Dom Augustin Calmet [1672-1757]. Repris et remanié jusqu’en 1900, ce commentaire multiplie les 
interprétations de la Bible en proposant au lecteur et en soumettant à son jugement diverses explications 

 Thierry Bedouelle (2009) 
La théologie (consultar bibliografía).

11  The eschatological summary which speaks of the “four last things” (death, judgment, heaven, 

(A) individual and (B) universal and cosmic eschatology, including under (A): death; the particular 
judgment; heaven, or eternal happiness; purgatory, or the intermediate state; hell, or eternal punishment; 
and under (B): the approach of the end of the world; the resurrection of the body; the general judgment; 

 (1917) (consultar bibliografía).
12  Death, which consists in the separation of soul and body, is presented under many aspects in 

Providence, the consequence and penalty of Adam’s sin (Genesis 2:17; Romans 5:12, etc.); (b) as being 
the end of man’s period of probation, the event which decides his eternal destiny (2 Corinthians 5:10; 

for the imperfect who die in God’s grace; and (c) as being universal, though as to its absolute universality 



108

Calmet, los enterrados vivos y los falsos muertos… – C. Agustí y E. Á.l Llorca

No considera sin embargo que las leyes de la naturaleza, dadas por el Creador, 
han asumido una autonomía tal como para ejecutarse sin la mirada activa y la 
intervención providente del autor de todas las cosas en las trabas que la criatura, 
hombre o demonio, activa en sentido contrario. La fenomenología que se impone, en 
este caso, impele a la razón a la búsqueda de soluciones de carácter natural, ligadas a 
las leyes de la naturaleza y a su reconocimiento por la práctica médica.

Los estudios realizados hasta la fecha sobre el Tratado, siempre relacionado 
con el vampirismo, han partido del análisis de los relatos, para centrarnos en el 
personaje del vampiro como criatura del mal. Nuestro punto de partida ha sido la 
antropología, para centrarnos, posteriormente, en la literaturización del fenómeno 

los autores que lo consultaron. A partir de los textos del abad, contextualizados en el 
centro de Europa, presentábamos su Traité como piedra angular, aunque no única, 
en relación con el personaje literario. Recordábamos también que si Calmet escribe 
su Traité es, exclusivamente, para demostrar que solamente Dios puede resucitar a 
los muertos. Pero, que sin proponérselo directamente, contribuirá decididamente a 
que sus relatos “fabulosos”, “maravillosos” y “supersticiosos” puedan considerarse 
como verídicos por aquellos que los difundieron y por el mismo pueblo que los 

como Nodier, Stoker, Polidori, Le Fanu... Aunque los escritos de Calmet no son 

5, p. 3), ya que 
partiendo del folklore y de la tradición de los pueblos centroeuropeos, y de la realidad 

literatura fantástica, y, en concreto, en la de vampiros.

Son muchos los tópicos que encontramos en el Tratado: 
del vampiro en la tumba, cómo matar a estas criaturas, remedios contra el vampiro 

y para evitar que los muertos puedan salir de sus fosas, la inoculación de la 

 pero en este nuevo estudio, pretendemos continuar investigando el Traité, 
centrándonos en concreto en uno de los aspectos más interesantes de las aportaciones 
del abad: Los enterrados vivos y falsos muertos, tema que desató en la época una 
verdadera histeria colectiva de desenterramientos. Para ello, hemos seleccionado 
los siguientes capítulos: Cap. II Résurrections de gens qui n’étoient pas vraiment 

morts. Cap. VI Femme tirée vivante de son tombeau. Cap. XLI 
personnes enterrées encore vivantes. Cap. XLII 
sont revenues en santé. Cap. XLIII 
sont revenues. 

(for those living at the end of the world) there is some room for doubt because of 1 Thessalonians 4:14 
sqq.; 1 Corinthians 15:51; 2 Timothy 4:1.  (1917) (consultar bibliografía).



109

Revista de Humanidades, 32 (2017). p. 101-124. ISSN 1130-5029

años posteriores respecto al tema de la muerte en apariencia, la muerte súbita o la 
sintomatología de la falsa muerte, presentando relatos de tratados que abordarán, 

continuación a analizar los capítulos seleccionados de Calmet, para poder indagar 

las conclusiones pertinentes a este trabajo.

2. LA MUERTE EN APARIENCIA. LOS SÍNTOMAS DE LA FALSA 
MUERTE

Durante el periodo del Barroco, la concepción medieval13 que se tenía de la 
muerte, sufrió un profundo cambio, ya que, en esta etapa se pensaba que el destino 
de los muertos estaba sujeto al Apocalipsis que anunciaba la resurrección de los 

en place une conception individualisée de la mort, liée à l’émergence de la notion 
de «conscience de soi» dans l’imaginaire collectif.

Es decir, de los rituales colectivos que envuelven a la muerte y que acompañan 

interioridad del individuo, a la fragilidad de la existencia humana y a ser conscientes 
de lo que conlleva la temporalidad de la existencia; por todo esto, se revalorizará la 
vida terrestre y las posesiones, gestando el horror a la peste y, sobre todo, a la muerte.

Para el hombre medieval, lo peor que podía pasarle a la hora de la muerte 

13  En la Edad Media, los conocimientos sobre la medicina en occidente eran muy escasos. Se 
utilizaba la teoría De los cuatro humores

individuo saludable era aquel que mantenía el equilibrio entre los cuatro humores. Los tratamientos 
más comunes para las enfermedades eran: sangría, dieta, purga y drogas. Los cadáveres eran envueltos 
en sudarios de tela blanca y velados por los familiares durante pocas horas por miedo a los contagios 
y a la peste, por lo cual los enterramientos solían ser muy rápidos. En el siglo XV podemos hablar del 
“ars moriendi”, la manera del bien morir, donde el moribundo era representado en su cama, rodeado de 
familiares y vecinos, era una muerte colectiva (López Rojas, 2006). La muerte, en esta época, parte de 
una concepción cristiana, y es concebida como el paso a otra vida, la Vida Eterna; la muerte es el castigo 
que conlleva el hombre por haber desobedecido la ley de Dios: “Puedes comer de cualquier árbol del 

morirás sin remedio” (Gn 2, 17). Es interesante también comentar aquí la Buena y la Mala Muerte, por 
la importancia de los conceptos que representaban en la Edad Media: “En la Buena Muerte, el difunto 
enfrenta con serenidad el momento de su agonía, porque sabe que en su vida terrenal se ha esforzado 
por preparar su alma, siendo un buen cristiano, obrando bien, cumpliendo los sacramentos, practicando 
la caridad y haciendo su testamento. La Mala Muerte es aquella que sorprende desprevenida a su 
víctima, que no se ha preparado para ella. Muchas veces, se la presenta como una muerte violenta” 
(Haindl, 2009, p. 112).



110

Calmet, los enterrados vivos y los falsos muertos… – C. Agustí y E. Á.l Llorca

venía representado por la muerte súbita, aquella que no dejaba tiempo para 
poder arrepentirse de una vida llena de pecados, ya que se perdía la posibilidad 
de la Redención, que comportaba tres etapas obligatorias: “contrition profonde, 
confession, expiation” (Lecouteux, 1999, p. 7). La importancia del grupo, de 
los rituales colectivos en torno al muerto, de la Edad Media, dieron paso, con el 
Renacimiento, a “un renversement dans les mentalités. L’individu acquiert une 

un nuevo sentimiento de la fragilidad de la existencia y una revalorización de la 
singularidad de la individualidad frente a la colectividad. La muerte entrará a formar 
parte de la cotidianidad de las ciudades y pueblos, y será prioridad política de los 
gobiernos europeos. El cambio de mentalidad y la necesidad del aumento de la 
producción conllevarán que el crecimiento poblacional sea imprescindible en esta 
nueva etapa, y que la preocupación por la salud de los ciudadanos pase a ser de 
importancia vital para los gobiernos. Así mismo, se producirá también un cambio 
respecto a los estudios médicos y anatómicos del ser humano propiciando que “à 

e siècle, la mort devient le domaine d’étude privilégié des 

2011, p. 66).

Pero “mourir reste cepedant très facile au XVIIIe siècle” (Favre, 1978, p. 
59), la mala alimentación, las enfermedades, las epidemias de peste y las guerras 

Ariès (2011, p. 23):

La mort se focalise sur une série de fantasmes qui émanent de la médicine, 

par la doctrine de l’indivisibilité du corps et de l’âme, les médecins croient à la 
sensibilité du cadavre, dans lequel il y aurait un résidu de vie après la mort. De 
nombreux récits de médecins parlent de cadavres qui émettent des sons ou dévorent 
leurs vêtements.

Se producirá, pues, una nueva concepción médica para afrontar la muerte 
diferenciando entre “muerte aparente” y “muerte real”; abriendo un gran debate entre 

précipitée de persones vivants” (Favre, 1978, p. 266), siendo el promotor de todo este 
debate Winslow con su Dissertation sur l’incertitude des signes de la mort (1742). 
Se iniciará, por tanto, una nueva concepción de la realidad que acompaña a la muerte, 
detectando lo más concretamente posible sus signos, para evitar enterramientos 
prematuros; riegos de contaminación a la población por epidemias; se empezarán a 
emplazar los cementerios fuera de las iglesias y de las zonas pobladas; se intentarán 
favorecer los estudios de anatomía para el mejor conocimiento del cuerpo humano 
y de sus enfermedades; y proliferarán los estudios sobre los síntomas de la muerte 
aparente, para solucionar el terror que producirá, en esta época, los enterramientos 



111

Revista de Humanidades, 32 (2017). p. 101-124. ISSN 1130-5029

de personas que no estaban verdaderamente muertas y el miedo a este tipo de 

los muertos como portadores del mal, que infringirán a los vivos en determinadas 
zonas del centro de Europa14. 

El mismo Ranft (1727, p. 10) hablando de los enterramientos prematuros 

apparente et, liée à la méconnaissance des signes de la mort réelle, la grande terreur 
des ensevelissements prématurés et des réveils dans le tombeau”. Lo que también 
demostrará un gran miedo al retorno de los muertos que revelará una gran cantidad de 
curiosos rituales amparados en la tradición, y muchas veces en la superstición frente 
al retorno de estos revenants. Como muy bien nos dice Lecouteux (1999, p. 11):

L’enterrement sous le pieu, la décollation et le placement de la tête du mort aux 
pieds de son cadavre, le ligotage, des formules de bannissement magique ou des 
cédules d’absolution placées dans la tombe […] se relèvent de curieux rites. 

Durante mucho tiempo, la incertidumbre de los signos de la muerte y la creencia 
popular sobre las historias de enterramientos precipitados acompañaron los escritos 
de muchos estudiosos, y, en concreto, médicos de la época. El primer anatomista 
que estudiará este tema será Winslow hacia el año 1740, y a partir de este momento, 
proliferarán los tratados15 y las disertaciones sobre los signos de la muerte y la forma 
de prevenir los enterramientos prematuros. El primer paso para distinguir la muerte 

producen. Para Bruhier (1742), que traduce y comenta el tratado de Winslow, la falsa 

Maladies convulsives, telles que la syncope, la suffocation des hystériques, 
des hypochondriaques, des personnes saisies de violentes passions de l’amé, 
tourmentées de douleurs cruelles, en un mot, dans toutes les maladies où le genre 
nerveux est attaqué […] Maladies subites, comme l’apoplexie, la catalepsie, & 
[…] suffocations causées par la compression de la trachée artère, ou canal de la 
respiration (p. 314-15).

14  Determinadas zonas del centro de la vieja Europa (Hungría, Silesia, Bohemia, Moravia y 
Polonia), así como de Grecia, estaban plenamente condicionadas respecto a las creencias del retorno 
de los muertos presentes en sus leyendas y folklore tradicional. La postura de la Iglesia frente a estas 

existirán mientras que para la Iglesia Ortodoxa griega, la no corruptibilidad de los cadáveres será un 
síntoma de vampirismo; lo cual contribuirá, decididamente, en las mentalidades de las poblaciones de 

estos seres podemos destacar: Map (1193), Newburgh (1196), Allatius (1645), Richard (1657), Rohr 

(1746) o Feijóo (1753).
15  Para nuestra investigación hemos consultado los siguientes autores: Jacques-Jean Bruhier 

(1742), Debay, A. (1846), Eugène Bouchut (1849) y Gustave Le Bon (1866).



112

Calmet, los enterrados vivos y los falsos muertos… – C. Agustí y E. Á.l Llorca

Para Debay (1846, p. 25) las causas de muerte aparente son las siguientes: 
“l’épilepsie, l’hystérie, la catalepsie, l’éclampsie, l’extase, le sommeil léthargique, 

de mort apparente, quels qu’ils soient, attribués à l’asphyxie, à l’empoisonnement, 
aux affections nerveuses” (Bouchut, 1849, p. 202). Por último, Le Bon (1866, p. 

cérébrales”.

Todas estas enfermedades, producen en los individuos una serie de síntomas 
que, confundidos con la muerte real, llevan a que un gran número de personas fueran 
enterradas vivas durante el siglo XVIII y principios del XIX. El mismo Le Bon 

En 1842, un habitant de la commune d’Eymes […] ayant pris une quantité 
trop considérable d’extrait d’opium, tomba dans un état de mort apparente. On 
l’enterra après avoir tenté, sans succès, de le ramener à la vie. Des personnes qui 
connaissaient la cause de sa mort réclamèrent son exhumation, et le cercueil fut 
ouvert. «L’infortuné s’était retourné dans sa bière. Le sang, qui avait coulé des deux 
veines ouverts, avait baigné son linceul. Ses traits étaient convulsés, et ses membres 
crispés attestaient l’horreur du supplice qu’il avait enduré avant de mourir (Le Bon, 
1866, p. 36).

enterramiento prematuro. La preocupación por este tema, contribuyó a que todavía 
en pleno 1849, Bouchut, en su tratado cuestionará y se preguntará “Quels sont les 

les lois de notre pays et les règlements de police concernant les décès, puis je 

tout accident dans le cas de mort apparente” (Bouchut, 1849, p. 208). Los hechos, 

la importancia de las exhumaciones se convirtieron en cuestión de estado en Francia, 
teniendo lugar una “discussion au Sénat, le 28 février 1866, à propos de plusieurs 
pétitions concernant les inhumations prématurées, Mgr. Le cardinal Donnet” (Le 
Bon, 1866, p. 64).

Otro de los terrores que comportaba un enterramiento prematuro estaba 
relacionado con “l’ouverture” de los cadáveres. Bruhier relata, en su tratado, un caso 

muerte. Cuenta la historia de una dama española atacada de sofocación histérica, a la 
que habiendo muerto, se le practicó “l’ouverture”, que fue realizada por un célebre 
anatomista de la corte, para comprobar realmente que había muerto por causa de la 
sofocación, y relata: “Au second coup de bistouri, elle revint à elle-même, & donna 
des signes de vie évidens, par les cris que lui arracha le fatal instrument” (Bruhier, 



113

Revista de Humanidades, 32 (2017). p. 101-124. ISSN 1130-5029

1742, pp. 170-171). La historia continúa contando el horror de los asistentes ante la 
situación, y las consecuencias que sufrió el anatomista, de gran reputación, que se 
vio obligado a marchar no solo de la ciudad, sino de toda la provincia. Así, el autor 
recomienda, para evitar estas situaciones producidas por las falsas muertes, tener la 
máxima precaución para constatar que verdaderamente el muerto está muerto antes 
de empezar con el proceso de “l’ouverture” en cualquier cuerpo.

Después de diversos trabajos publicados sobre la muerte aparente Le Bon 
respecto a los signos de la muerte contempla: “1. La rigidité cadavérique. 2. Le 

de l’electricite. 4. La disparition à la surface du corps du bourdonnement perçu par le 

resulte que de tous les signes de la mort, un seul, la décomposition cadavérique, peut 
être considéré comme absolument certain”. Por tanto, se habrán de conservar los 

“Dans l’état actuel de la science, la décomposition cadavérique est le seul signe 
certain de la mort” (Le Bon, 1866, p. 97).

Se abrirá, asimismo, otro interesante debate sobre cuánto tiempo debe estar un 

los diversos autores respecto al tema que: “Mais M. Boyer ne me parle pas, &le P. 
Calmet, ni Gierus ne décident point sur le nombre précis de jours qu’on conservoit 

según M. Winslow, la putrefacción, será la verdadera causa de la muerte: “Après une 

un indice certain de la mort” (Bruhier, 1742 ; pp. 309-310). Así, con todo este debate 

falsas muertes de la verdadera muerte del individuo. Evitándose, de esta manera, 
muchos de los casos de enterramientos de personas vivas que se recogerán en las 
historias de Calmet.

3. LOS RELATOS DE CALMET: ENTERRADOS VIVOS Y FALSOS 
MUERTOS

Será en el Chapitre II Résurrections de gens qui n’étoient pas vraiment morts, 

donde Calmet asentará su tesis para explicar todas las resurrecciones que, según él, 
no responden a situaciones de muerte verdadera. Empezará argumentando que estas 
resurrecciones de algunas personas que han sido dadas por muertas, en verdad, no 
son más que “personnes simplement endormies ou attaquées de létargie; […] ayant 
été noyées, & qui sont revenues […] par l’adresse des Médecins” (p. 7). Por tanto, 
estas personas no pueden pasar por verdaderos muertos o resucitados sino que “ils 
ne l’étoient qu’en apparence” (p. 7). A Calmet le preocupa otro tipo de resucitados, 
aquellos que, llevando ya un tiempo muertos —meses o incluso años— vuelven a la 



114

Calmet, los enterrados vivos y los falsos muertos… – C. Agustí y E. Á.l Llorca

vida y salen de sus tumbas para incordiar a los vivos, y que “auroient dû être étoussés 
dans leurs tombeaux” (p. 7) se encuentran “encore des signes de vie, le sang liquide, 

(p. 7). Aquellos que vuelven y salen de sus tumbas de manera milagrosa16, por obra 
de Dios, tampoco son comparables con las resurrecciones de las que habla Calmet. 
Por tanto, esta clase de revenants no son ni muertos momentáneos, ni resurrecciones 
milagrosas, y así, para explicar estos conceptos Calmet comenzará su Disertación 
haciéndose una serie de preguntas que intentará esclarecer a lo largo de este Tratado: 
“Ces Revenans se réveillent-ils simplement de leur sommeil, ou reprennent-ils leurs 
esprits, comme ceux qui sont tombés en syncope? […] Mais comment sortir de leurs 
tombeaux sans ouvrir la terre, & comment y rentrer sans qu’il y paroisse?” (p. 9). 
La tesis de Calmet desde el primer capítulo del Tratado será defender que solamente 
Dios tiene potestad para resucitar a los muertos, pero que incluso si hubiera la 
posibilidad de que un ángel o un demonio, pudiera intervenir en un acto de esta 
naturaleza, sería en última instancia porque Dios ha permitido la intervención de una 
criatura sobrenatural en estos casos. Nuestro autor, intentará dar respuestas claras a 
las situaciones planteadas, pero la mayoría de veces, sino casi todas, será un mero 
transmisor de historias que otros han relatado.

En el Chapitre VI Femme tirée vivante de son tombeau, Calmet comienza la 
narración escribiendo: “On lit dans un libre nouveau” (p. 19) que como podemos 
apreciar en muchos de sus relatos, parte de una imprecisión de la narración recogida, 
que es evidente. En este capítulo aparecen dos historias y en la primera de ellas sí 

Saint Honoré de París. Partamos pues, de este primer relato, sobre el que nos dice 
el autor:

amis Marchand comme lui dans la même ruë. Un Financier s’étant présenté pour 

mariage s’accomplit, & la jeune femme étant tombée malade, fut tenue pour morte, 
ensévelie & enterrée. Le premier amant se doutant qu’elle étoit tombée en léthargie 

(pp. 29-30).

Como podemos apreciar, la muerte de la joven se argumenta a partir de una 
muerte súbita o síncope, por lo que al llegar la noche, el primer amante vuelve a 
buscarla, y esta revive. La relación del relato, Calmet la establece con la historia de 

16  Respecto a la presencia de la vuelta de los muertos a la vida, son múltiples los pasajes y 
los relatos que podemos documentar en la Biblia: Génesis 3: 4; Isaías 26: 19; Juan 11: 25; Hechos 13: 
34-35…



115

Revista de Humanidades, 32 (2017). p. 101-124. ISSN 1130-5029

“Phlegon, la jeune Philinnium”17 (p. 30), el cuento clásico de la muerta enamorada18 
que pasará desde la antigua Grecia a la literatura gótica, motivo literario de diversos 

en el tópico de la amante muerta y vuelta a la vida.

La segunda narración del capítulo dice: “L’autre exemple rapporté dans le même 

pendant cet intervalle, sans savoir l’auteur de sa grossesse”. Embarazo producido al 

casos, como podemos apreciar, las dos jóvenes no estaban verdaderamente muertas, 
fueron víctimas de síncopes, o muertes momentáneas. “Ces personnes pouvoient 

En el Chapitre XLI 

se presentan diversos casos de personas enterradas y que, por diversos motivos, 
regresan a la vida, es decir, habla de las falsas muertes. En primer lugar, relata el 
caso de una mujer de Orleans19 y dice:

Une femme d’Orléans enterrée dans le cimetiére avec une bague à son doigt, qu’on 
n’avoit pû tirer en la mettant dans le cercueil; la nuit suivante un Domestique attiré 
par l’espoir du gain, ouvrit le tombeau, rompit le cercueil, & ne pouvant arracher 
la bague, voulut couper le doigt de la personne, qui jetta un grand cri: le valet prit 
la suite, la femme se débarrassa comme elle put de son drap mortuaire, revint chez 
elle, & survêquit à son mari (p. 199).

17  Philinnium vuelve de su tumba por el amor de un joven al que visita cada noche, hospedado 
en casa de sus padres; y éste, recibirá la visita de la joven que regresará a su sepulcro al amanecer. 
Podemos consultar la historia completa en Phlegon of Tralles’ Book of Marvels (pp. 25-28) con 

18  Se suele considerar que será el poema On The Medusa of Leonardo da Vinci (1819), de 
Percy Byssche Shelly, el punto de partida de una nueva concepción de la belleza que mostrará su 
fascinación por la corrupción de la muerte, una belleza suprema que se transformará en maldita y que 
llevará, irremediablemente, a la muerte. Pero será en la segunda mitad del siglo XIX, y en Alemania, 
con Goethe, cuando la mujer será la protagonista de los primeros poemas vampíricos asociados, 
evidentemente, con el retorno de la muerte. Con Lamia (1819), Goethe creará el arquetipo de la Femme 

fatale, ya que con su personaje de la condesa Adelaida, manipuladora de hombres y ambiciosa, se 

muerta”. Ernest Theodor Amadeus Hoffmann escribirá Vampirismus (1821), donde resaltará la belleza 
de la joven Aurelie, que por una maldición de su madre, se convertirá en vampiresa. John Keats con 
La Belle Dame sans Merci (1819) creará una balada romántica con el motivo también de la Femme 

fatale. Théophile Gautier, el año 1836, escribirá La morte amoureuse, donde el prototipo del vampiro 
lamia del mundo clásico. Incluso Edgar Allan Poe, con 

Ligeia (1838), tratará el tema de la muerte y vuelta a la vida de la amada. Pero será Joseph Sheridan Le 
Fanu con  (1872), quien asentará las características literarias del personaje de la “no muerta”, 
la vampiresa.

19
49-50) (consultar bibliografía).



116

Calmet, los enterrados vivos y los falsos muertos… – C. Agustí y E. Á.l Llorca

Como podemos observar en esta narración, se recurre al tópico de la enterrada 
viva que, como señora de posición social, es sepultada con sus joyas, entre ellas un 
valioso anillo, que un lacayo movido por la avaricia pretende robar. En el momento de 
la consumación de la fechoría, la señora despierta provocando el pánico  suponemos  
del ladrón, y retornará a su casa junto a su esposo, dejando claro en este cuento que 
la señora no solo volvió a su vida normal, sino que incluso sobrevivió a su marido.

El siguiente relato lo recoge Calmet de M. Benard “Maître Chirurgien à Paris” 
(p. 199) del cual no nos da ninguna referencia ni dato para poder contrastar y nos 
dice:

M. Benard Maître Chirurgien à Paris atteste, qu’étant avec son père à la Paroisse de 
Réal, on tira du tombeau, vivant & respirant, un Religieux de saint François qui y 
étoit renfermé depuis trois o quatre jours, & qui s’étoit rongé les mains20 autour de 
la ligature qui les lui assujetissoit; mais il mourut presque dans moment qu’il eut 
pris l’air (p. 199).

En este caso, se produce una exhumación dentro de la iglesia, donde el implicado 
es un religioso y las autoridades que lo presencian tienen una relevancia social dentro 
de la comunidad, por lo tanto, gozan de una total garantía de verosimilitud, y así lo 
relata Calmet. 

El siguiente caso ha sido presenciado, según Calmet, por “plusieurs personnes” 
(p. 199) y trata sobre la mujer de un “Conseiller de Cologne”. El relato ocurre en el 
año 157121 y dice así:

Ont parlé de cette femme […] qui ayant été enterrée en 1571 avec une bague de 
prix, le fossoyeur ouvrit le tombeau la nuit suivante, pour voler la bague. Mais la 
bonne Dame l’empoigna, & le força de la tirer du cercueil. Il se dégagea néanmoins 
de ses mains, & s’ensuit. La ressuscitée alla frapper à la porte de sa maison; on la 

Como podemos apreciar, la historia de la dama de Orleans y la de esta señora 
tienen la misma base, el robo de una joya por parte de terceros codiciosos, y en ambos 

20  Hemos de hacer referencia en esta historia que relata Calmet al hecho de que el muerto 
se había mordido las manos en torno a las ligaduras, y analizar lo que se llamó, en esta época, los 
“Devoradores de sudarios”. En 1728, Michaël Ranft publicó De Masticatione mortuorum in tumulis, 
obra que, evidentemente conocía Calmet. Ranft hablará de “La mastication des morts dans les 
tombeaux” (p. 21).

21  Calmet se basará en Maximilien Misson (1650-1722) que en su obra Voyage 
d’Italie, Tomo I, carta núm. 5, p. 57, relatará la historia que el abad cuenta en este capítulo. 
(Para una ampliación de la historia, consultar la bibliografía). Esta historia también viene 
recogida en la Dissertation sur l’incertitude des signes de la mort, et l’abus des enterremens, 
& embaumemens précipités 



117

Revista de Humanidades, 32 (2017). p. 101-124. ISSN 1130-5029

casos, también podemos extraer la conclusión, como argumenta Calmet, de que estas 
personas no están verdaderamente muertas. Si analizamos pormenorizadamente el 
relato de Misson y lo comparamos con el que nos hace el abad, apreciaremos que 
Calmet copia literalmente la historia anterior.

Otra historia interesante para nuestro estudio es el de la gran peste22 de 1558 de 
Dijon, en la que una gran dama, Nicole Lentillet, según Calmet, dada por muerta fue 
arrojada a una fosa común pero, como en los casos anteriores volvió en sí. Veamos 
cómo nos lo cuenta el autor:

Dans une grande peste, qui attaqua la ville de Dijon en 1558 une Dame nommée 
Nicole Lentillet étant réputée morte de la maladie épidémique, fut jettée dans une 
grande fosse, où l’on enterroit les morts. Le lendemain de son enterrement au 

poids des autres corps dont elle étoit couverte l’en empêcherent. Elle demeura dans 
cette horrible situation pendant quatre jours, que les enterreurs l’en tirerent, & la 
ramenerent chez elle, où elle se rétablit parfaitement (p. 202).

Un penúltimo caso, en este capítulo es el de una señorita de “Ausbourg”23 que 
habiendo sido enterrada en una bóveda profunda, fue descubierta años después, en la 
entrada de la cámara y con los dedos de la mano derecha devorados, probablemente, 
por desesperación. Veamos cómo lo recoge Calmet:

Une Demioselle d’Ausbourg étant tombée en syncope, son corps fut mis sous une 
voûte profonde, sans être couvert de terre; mais l’entrée de ce soûterrain fut murée 
exactement. Quelques années après quelqu’un de la même famille mourut: on 
ouvrir le caveau, & l’on trouva le corps de la Demoiselle rout à l’entrée de la clôture 
n’ayant point de doigts à la main droite, qu’elle s’étoit dévorée de désespoir (p. 202).

Como podemos apreciar en este relato, la joven había sido víctima de un síncope, 

ejemplo interesante, desde el punto de vista antropológico, de los “Devoradores de 

devora

22  Es curiosísimo constatar que la Peste, considerada como la enfermedad infecciosa más 
mortífera a lo largo de la historia del ser humano, se caracteriza porque las diversas pandemias asolaron 
repetidamente toda Europa desde la antigüedad. Un referente interesante, por la similitud de los casos 
que describe Calmet, aparece en el 
antes del año 1647 (1804), estudio escrito por Bartolomé Ribelles, Bibliotecario Mayor en su Real 
Convento de Predicadores, Historiador de su orden en la provincia de Aragón, Cronista y Analista de la 
ciudad y Reino de Valencia; que en las páginas (16-17) nos relata un curioso caso de incorruptibilidad 
de una joven muerta de peste muy parecido al de Calmet (consultar bibliografía).

23  Para más información sobre esta historia puede consultarse la Dissertation sur l’incertitude 

Winslow, en la página 121 se puede encontrar el caso de la joven d’Ausbourg.



118

Calmet, los enterrados vivos y los falsos muertos… – C. Agustí y E. Á.l Llorca

a través de la cultura popular o incluso, como material anecdotario para su análisis.

Y para concluir el análisis de este capítulo, narraremos la historia del joven de 
Metz. Un joven peluquero que murió de un ataque de apoplejía en 1688, y dice así:

Le 25 de Juillet 1688 mourut à Metz un garçon perruquier d’une attaque d’apoplexie, 
sur le soir après avoir soupé. Le 28 du même mois on l’entendit encore se plaindre 
plusieurs fois. On le déterra; il fut visité par les Médecins & Chirurgiens. Le 
Médecin a soûtenu après qu’il a été ouvert, qu’il n’y avoit que deux heures qu’il 
étoit mort (pp. 202-203).

Estamos, de nuevo, ante un caso de falsa muerte, constatado por médicos y 
cirujanos, pero sin ninguna referencia concreta que explique detalladamente qué 
posibilitó esta muerte, cómo encontraron al joven y cómo se resolvió el problema, 
como podemos apreciar, muchas de las narraciones proporcionadas por el autor, son 

En el Chapitre XLII 

santé,

muerte porque no están verdaderamente muertos. Relata la historia contada por el 
señor de Egly, miembro de la Real Academia de Inscripciones y Bellas Letras de 
París, que cuenta la siguiente historia:

Un Suisse habile plongeur s’étant enfoncé dans un creux de la riviere où il espéroit 
trouver de beaux poissons, y demeura environ neuf heures: on le tira de l’eau après 
l’avoir blessé en plus sieurs endroits avec des crocs. Mr. D’Egly voyant que l’eau 

l’eau tant qu’on put pendant trois quarts-d’heures, on l’enveloppa de linges chauds, 
on le mit dans le lit, on le saigna, & on le sauva (pp. 204-205).

Expone casos de personas que han permanecido hasta siete semanas en el agua 
y han vuelto a la vida. Nombra a Bruhier y su Dissertation sur l’incertitude des 

signes de la mort

en a vû qui ont été 48 heures sous les eaux, d’autres pendant trois jours, d’autres 
pendant huit jours” (Bruhier, 1742, p. 205). Se apoya en las Ciencias Naturales 

existe cierto letargo en época de frío que les permite, durante la primavera volver 
a la vida; y pasa a hacer una fundamentación de esta teoría, ejemplarizando con 
diversos animales como: golondrinas, codornices, garzas, erizos, marmotas, lirones, 
serpientes… Animales todos ellos con capacidad de pasar el invierno sin apreciación 
de los signos de la vida.

Finalmente, en el Chapitre XLIII 

& qui sont revenues, Calmet narrará casos de mujeres que habiendo sido dadas por 



119

Revista de Humanidades, 32 (2017). p. 101-124. ISSN 1130-5029

muertas, volverán a la vida. Extraerá historias de Daniel Leclerc24, recogidas en su 
libro Histoire de la médicine (1696) donde se habla en concreto de la “suffocation de 
matrice”25 que hace que “une femme peut vivre trente jours sans respirer” (Leclerc, 
1696, p. 207) y relata la siguiente historia:

Je sais qu’une fort honnête femme fut pendant trente-six heures sans donner aucun 
signe de vie. Tout le monde la croyoit morte; & on vouloit l’ensévelir: son mari 
s’y opposa toûjours. Au bout de trente-six heures elle revint, & a vêcu long-tems 
depuis” (Leclerc, 1696, p. 207).

También aparece otra historia que Calmet extrae de Corneille le Bruyn26 que en 
sus viajes por Egipto cuenta el relato de un turco, y dice así:

Qu’il vit à Damiette en Egypte un Turc qu’on appelloit l’Enfant mort, parce que 
sa mere étant grosse de lui, tomba malade, & comme on la crut morte, on l’enterra 
assez promptement, suivant la coûtume du pays […] Sur le soir, quelques heures 
après l’enterrement de cette femme, il vint dans l’esprit du Turc son mari, que 

caveau, & trouva que sa femme s’étoit délivrée, & que son enfant étoit vivant, mais 
la mere étoit morte (pp. 208-209).

Por último relataremos la historia de otra mujer embarazada que creyeron 
muerta y enterraron, hecho que Calmet extrae de Gaspar de los Reyes Franco27, 
Elysius iucundarum quaestionum campus, omnium literarum amoenissima varietate 

refertus (1661) y que dice así:

Une autre femme Espagnole, Epouse de François Arevallos de Sausse, étant 
morte, ou réputée telle dans les derniers mois de sa grossesse, fut mise en 
terre: son mari qu’on avoit envoyé chercher à la campagne, où il étoit pour 

ouvert le cercueil qu’on ouit le cri d’un enfant, qui faisoit effort pour sortir 
du sein de sa mere. On l’en tira vivant, & il a vêcu long-tems depuis (p. 210).

24  Daniel Leclerc escribió el año 1696 Histoire de la Medecine ou L’on void l’origine & le 

progrès de cet Art, de Siécle en Siécle depuis le commencement du Monde. En su obra se dedica un 
capítulo a “Des maladies des femmes” donde se detallan minuciosamente “Maladies particulières qui 
dépendent de la matrice” (p. 542).

25  El tema de la “suffocation de matrice” aparece ya recogido por Simon Goulard en 1610 
en su Tratado Thresor d’histoires admirables et memorables de notre temps. Goulard fue un teólogo y 

 y la 
suffocation de matrice. Para más información consultar  (p. 16) y suffocation de matrice (p. 362).

26 De su obra Voyage au 

Levant (1700), extraerá Calmet su relato, concretamente de “Naissance extraordinaire d’un homme 
appellé l’enfant mort”. Para más información del relato completo consultar bibliografía (p. 183).

27  Para leer el relato directamente, (Quaest. LXXIX, fol. 623) de la obra de Gaspar de los 



120

Calmet, los enterrados vivos y los falsos muertos… – C. Agustí y E. Á.l Llorca

En todos estos relatos Calmet ha consultado las obras de Winslow y Bruhier, 
diciendo que los médicos aseveran que solamente hay que enterrar a un muerto 
cuando se esté completamente seguro de que ha muerto, sobretodo remarcando “sur-
tout dans les tems de peste, & dans certaines maladies qui sont perdre tout-à-coup le 
mouvement & le sentiment” (p. 211). La peste y aquellas enfermedades que dejan a 
la persona como aletargada son a lo largo del todo el tratado, como hemos analizado, 
verdaderas obsesiones de esta época.

4. CONCLUSIONES

Como hemos podido apreciar en la investigación llevada a cabo en este trabajo, 
Calmet es un contador de historias, un gran intelectual que habiendo leído y estudiado 
en profundidad la Biblia, y como conocedor y defensor a ultranza de la fe cristiana, 
se informará, leerá y recogerá todas las historias de revenants que llegan a sus oídos. 
Su conocimiento de la teología le posibilitará escribir su Traité, casualmente para 

y llegarán a matar a sus propios familiares y vecinos. Las inhumaciones llevadas a 
cabo en poblaciones donde la creencia en la existencia de muertos que volvían de 
la tumba para chupar la sangre a los vivos eran habituales, junto con las tradiciones 
y leyendas más ancestrales antropológicas de las poblaciones centroeuropeas, harán 

posibilite a los diversos participantes, estudiar, informarse, dar razones a favor o en 
contra de estas situaciones tan peculiares que se produjeron a lo largo del territorio 
centroeuropeo. Y en este contexto escribirá Calmet su Tratado para demostrar que 
solamente Dios tiene el poder de resucitar a los muertos, que lo que se conoce como 
revenants (ni muertos momentáneos, ni resurrecciones milagrosas) son criaturas que 
han de tener una explicación pertinente que no está relacionada a su vez, con las 
falsas muertes, letargias, o enterrados vivos, que momentáneamente, han parecido 
estar muertos, y que después han vuelto a la vida. Y que incluso, si hubiese la 

incluso así, sería por obra y gracia de Dios, que ha dejado al demonio penetrar en un 

En este estudio nos hemos centrado en las falsas muertes y enterrados vivos, 

disertado sobre el concepto de la muerte y el cambio de mentalidad en el hombre 

y en las teorías sobre la muerte súbita de algunos tratados que importantes, por sus 

para poder llegar a comprender cuáles eran las características de estos falsos muertos, 
teniendo en cuenta, que Calmet solamente habrá leído las aportaciones al respecto 
que hará Winslow.



121

Revista de Humanidades, 32 (2017). p. 101-124. ISSN 1130-5029

La evolución de la medicina y los estudios de anatomía darán un giro copernicano 
en las investigaciones médicas, y el mejor conocimiento del cuerpo llevará, en esta 
época, a una nueva forma de hacer medicina que posibilitará una evolución respecto 
al propio concepto de la muerte medieval. Los cementerios se ampliarán fuera de 
las ciudades, se promulgarán nuevas leyes sobre entierros y políticas respecto a la 
salubridad, que junto a un acelerado aumento de población, posibilitarán una nueva 
concepción del hombre del Barroco. Pero aun así, y pese a los avances, no hay una 
completa garantía, en un primer momento, respecto a los entierros precipitados. El 
miedo a las epidemias, como la peste, que asolaron amplias poblaciones de Europa 
repetidamente, produjo una serie de enterramientos precipitados que conllevaron 
numerosos errores y así, serán enterradas vivas muchas personas, que en realidad 
sufrieron un proceso de síncopes, letargias, muertes súbitas… que imposibilitaban 
al cuerpo poder reaccionar, y presentaban al muerto como un cadáver sin vida; 
errores que llevaron a muchos enterramientos precipitados y a las mal llamadas 
“resurrecciones” de personas que verdaderamente no habían muerto, contribuyendo 
así, a las leyendas sobre los vampiros. ¿Qué hacer cuando proliferan leyendas, 
folklore, superstición y un número de exhumaciones importantes, que pretenden 
acabar con la malignidad de unas criaturas que las creencias populares atribuyen a 
seres que han vuelto de la tumba y han vencido a la muerte? Bien pues, intelectuales 
como Calmet, escribir un Tratado para refutar todas estas apariciones de muertos 
resucitados. Otros intelectuales, sobre todo, aquellos relacionados con la medicina, 

muertes súbitas, y las consecuencias para prevenir estos enterramientos precipitados; 
llegando a la conclusión de que solamente, la descomposición cadavérica, será un 
signo de la “verdadera muerte”. En esta investigación hemos optado por consultar 
diversos tratados importantes sobre la materia (Bruhier, Debay, Bouchut, Le Bon) 

temporales a los hechos narrados (algunos son posteriores a la época investigada, 
pero denotan que en pleno siglo XIX, los enterramientos prematuros continuaban 
siendo quebradero de cabeza para las autoridades de la época), pero también hemos 
constatado en la investigación, que Calmet conocía a autores (Winslow), que hablarán 
de la muerte súbita como después lo harán los estudiosos del siglo XIX.

Respecto a los capítulos estudiados del Tratado, el autor relatará historias 

resurrección de los muertos—, hablará de las enfermedades que afectan a las mujeres 
(sofocaciones de matriz) provocándoles una muerte momentánea; expondrá ejemplos 
de personas enterradas y que no estaban verdaderamente muertas; casos todos ellos 
que contribuirán a demostrar que muchas de las muertes que después se han podido 
relacionar con resucitados han sido en realidad causadas por enfermedades de muerte 
momentánea que han posibilitado el regreso a la vida de los muertos en cuestión. 
Para Calmet no hay en estos ejemplos “muerte verdadera”, sino que se produce una 
especie de sueño o de letargo de la víctima, lo que posibilita que ésta enterrada, 



122

Calmet, los enterrados vivos y los falsos muertos… – C. Agustí y E. Á.l Llorca

despierte al cabo de un tiempo. Entre sus historias encontramos relatos de enterrados 
vivos que han despertado cuando han sido robados; devoradores de sudarios, que 
han aparecido con parte los dedos roídos, supuestos de poblaciones supersticiosas 
que creen que los muertos devoran su sudario; enterrados precipitadamente por 
causa de la peste y el miedo al contagio; muertos y enterrados de apoplejía; casos 
de ahogados, de personas que han permanecido muertas hasta siete semanas, y 
luego han regresado a la vida; casos de letargia; de mujeres que vuelven a la vida 
y que habían permanecido muertas por “sofocación de la matriz” y que podían 
subsistir un tiempo sin respirar; niños que nacen de mujeres muertas estando 
embarazadas, a las cuales se ha creído que estaban muertas; y toda una serie de 
historias de la época, tomadas por ciertas y contadas por otros autores que Calmet 

solamente se puede volver de la muerte por obra y gracia de Dios. Ni resucitados, 
ni excomulgados, ni revenants pueden resucitar por si solos, distingue entre los que 
no están verdaderamente muertos, y por esto pueden volver a la vida, y aquellos 
a los que solamente Dios puede conceder el poder de retornar de la muerte. Pero 
es innegable que las descripciones de Calmet, sus relatos pormenorizando escenas 
que muestran las inhumaciones de cadáveres y las referencias de las características 
del muerto, han pasado al imaginario colectivo evocando la imagen literaria del 

movimiento Romántico y a la creación del arquetipo de un personaje: un muerto 
que en este caso no es un falso muerto sino que es un muerto viviente, el vampiro.

5. BIBLIOGRAFÍA

Agustí Aparisi, Carme (2016). Calmet y el vampiro: un personaje del mal. Aproximación 
desde la antropologia a la literaturización del fenómeno vampírico. Revista 

, n. 22, pp. 179-203.

Agustí Aparisi, Carme (2017). La aportación de Calmet en la creación de tópicos que 
pasarán a la literatura vampírica. Çédille. Revista de estudiós franceses, n. 13. 
Asociación de Francesistas de la Universidad Española [en prensa].

Aracil, Miguel G. (2009). Vampiros. Mito y realidad de los no muertos. Madrid: EDAF.

Ariès, Philippe (2014). Essais sur l’histoire de la mort en occident. Paris: Points.

Bedouelle, Thierry (2009). La théologie, n. 3766. Presses Universitaires de France 
(iBooks).

(1998). Bilbao: Descleé de Brouwer.

Cathelinot, Ildefonse (2008 [1749]). 
Grenoble, Éditions Jérôme Million. Edición Guilles Banderier.

Encyclopedia (1917). Eschatology. [http://www.newadvent.org/cathen/05528b.
htm] [consulta: agosto 2016]. 



123

Revista de Humanidades, 32 (2017). p. 101-124. ISSN 1130-5029

 10 (1), pp. 44-46.

Faivré, Robert (1978). La Mort au Siècle des lumières. Lyon : Presses Universitaires de 
Lyon.

Gómez Alonso, J. (1992). Rabia y vampirismo en la Europa de los siglos XVIII y XIX. 

Universidad Complutense de Madrid. (Tesis doctoral). núm. 250/92.

Haindl Ugarte, Ana Luisa (2009). La Muerte en la Edad Media. Revista Electrónica 

Historias del Orbis Terrarum, n. 01, Santiago, en www.orbisterrarum.cl [consulta: 
5 abril 2016].

Lara Alberola, Eva (2015). La brujería en los textos literarios: el caso del “Malleus 
 n. 32. (Artículo en prensa).

Lecouteux, Claude (1999). Dialogue avec un revenant. Paris: Presses de l’Université de 
Paris-Sorbonne.

López Rojas, Luis A. (2006).  San Juan (Puerto Rico): 
Isla Negra.

Lovecraft, H.P. (2010). El horror sobrenatural en la literatura y otros escritos teóricos y 

Edición de Juan Antonio Molina Foix. Madrid: Valdemar.

Marigny, Jean (1993). Sang pour sang. Le réveil des vampires. Paris: Gallimard.

Phlegon of Tralles’ Book of Marvels (1996). Commentary by William Hansen. Exeter: 
University of Exeter Press.

Prioleau, Élise (2011). 
déni et omniprésence. Mémoire. Montréal (Québec, Canada), Université du Québec 
à Montréal.

Ranft, Michaël (1995). De la mastication des morts dans leurs tombeaux. Petite collection 
ATOPIA. Grenoble: Jérôme Million.

Tratados

Bouchut, Eugène (1849). Traité des signes de la mort et des moyens de prévenir les 

enterrements prématurés. Paris, Chez J. B. Baillière. Libraire de l’Académie 
Nationale de Médicine.

Calmet, Augustin (1751). Traité sur les Apparitions des Esprits, et sur les vampires, ou 

les Revenans de Hongrie, de Moravie, &c., Tome II, Paris, Chez Debure l’aîné. 
Consultada en la edición en línea: Gallica, Bibliothéque Nacional de France 
[consulta: 23 enero 2015].

Calmet, Augustin (2009). Tratado sobre los Vampiros., Traducción de Lorenzo Martín 
del Burgo. Madrid: Reino de Cordelia. 

 
(1804), estudio escrito por Bartolomé Ribelles, Bibliotecario Mayor en su Real 



124

Calmet, los enterrados vivos y los falsos muertos… – C. Agustí y E. Á.l Llorca

Convento de Predicadores, Historiador de su orden en la provincia de Aragón, 
Cronista y Analista de la ciudad y Reino de Valencia. Valencia, en la imprenta de 
Joseph de Orga, año MDCCCIV, pp. 17-18.

Goulard, Simon (1610). Histoires admirables et memorables de notre temps, Tome 
II, Paris, Chez Jean Hovzé, au Palais, en la galerie des prisonniers, allant en la 
Chancellerie. Consultada en la edición en línea: Google Books [consulta: 9 marzo 
2016].

Debay, Auguste (1846). Les vivants enterrés et les morts ressuscités, considérations 

physiologiques sur les morts apparentes et les inhumations précipitées, Paris, 
Moquet, Libraire-Éditeur. Consultada en la edición en línea: Gallica, Bibliothéque 
Nacional de France [consulta: 11 marzo 2016].

Dissertation sur l’incertitude des signes de la mort, et l’abus des enterremens, & 

embaumemens précipités.

Faculté de Medicine de Paris, de l’Academie Roiale des Sciencies, Traduite, & 
Commentée par Jacques-Jean Bruhier, Docteur en Medicine. Paris, M.D.CC.XLII, 
pp. 49-50. Consultada en la edición en línea: Google Books [consulta: 6 marzo 
2016].

Le Bon, Gustave (1866). De la mort apparente et des inhumations prématurées, 
Paris, Librairie d’Adrien Delahaye. Consultada en la edición en línea: Gallica, 
Bibliothéque Nacional de France [consulta: 13 mayo 2015].

Le Bruyn, Corneille Voyage au Levant (1700). Traduit du Flamand. A Delft, Chez Henri 
de Kroonevelt. Consultada en la edición en línea: Gallica, Bibliothéque Nacional 
de France [consulta: 12 abril 2016].

Leclerc, Daniel (1696). Histoire de la Medecine ou l’on void l’origine & le progrès de 

cet Art, de Siécle en Siécle depuis le commencement du Monde, Geneve, Chez J : 
A : Chouët & D. Ritter. Consultada en la edición en línea: Google Books [consulta: 
13 mayo 2016].

Misson, Maximilien (1743). Voyage d’Italie, Tomo I, Paris, Chez Clousier, David, 
Durand, Damonneville, carta núm. 5, p.57. Consultada en la edición en línea: 
Gallica, Bibliothéque Nacional de France [consulta: 13 mayo 2016].

Reies Franco, Gaspar (1661). Elysius iucundarum quaestionum campus, omnium 

literarum amoenissima varietate refertus, Bruxelle. Consultada en la edición en 
línea: Google Books [consulta: 13 mayo 2016].


