Calmet, los enterrados vivos y los falsos muertos:
aportaciones a la creacion del mito literario del
vampiro

Carme Agusti Aparisi

Universidad Catolica de Valencia “San Vicente Martir”

Emilio Angel Llorca Rodriguez

Universidad Catolica de Valencia “San Vicente Martir”






Revista de Humanidades, 32 (2017). p. 101-124. ISSN 1130-5029

Calmet, los enterrados vivos y los falsos muertos:
aportaciones a la creacion del mito literario del vampiro

Calmet, the buried alive and the false dead: Contributions to

the birth of the literary myth of the vampire

Carme Agusti Aparisi
Universidad Catolica de Valencia “San Vicente Martir’
carme.agusti@ucv.es

b

Emilio Angel Llorca Rodriguez
Universidad Catolica de Valencia “San Vicente Martir’
emili.llorca@ucv.es

b

Fecha de recepcion: 02/12/2016
Fecha de aceptacion: 14/03/2017

Resumen

La importancia del Tratado que escribié Calmet, en su época, es incuestionable por
diversas razones: en primer lugar, por la popularidad y controversia que desperto
entre los intelectuales y el pueblo en general; por la gran cantidad de informacion
que revelard sobre el tema que nos ocupa en esta investigacion: los falsos muertos
y los enterrados vivos; y, porque con sus escritos, Calmet contribuird a asentar
las caracteristicas del mito literario del vampiro. Sus minuciosas descripciones de
los muertos en la tumba posibilitardn su influencia en la literatura vampirica del
siglo XIX. Antropologia y literatura convergiran en el Tratado de Calmet, ya que
rastreando sus historias de falsos muertos se aportard informacion valiosisima para
la creacion de una de las criaturas mds importantes de la literatura universal: el
vampiro.

Palabras clave: Calmet; Enterrados vivos; Falsos muertos; Muerte aparente; Mito
literario.

Abstract

The relevance of the Treatise written by Calmet, in his time, is undeniable for many
reasons; first, because of the popularity and the controversy it caused amongst
intellectual and general people; second, because of the large amount of information
it provides on the subject of this research: the fake dead and the buried alive; and
third, because with his writings, Calmet contributes to the establishment of the
characteristics of the literary myth of the vampire. His detailed descriptions of the

103



Calmet, los enterrados vivos y los falsos muertos... — C. Agusti y E. A1 Llorca

dead on their graves will later strengthen his influence in vampire literature of the
nineteenth century. Anthropology and literature will converge in Calmet’s Treatise
given that, by tracking his stories of the false dead, valuable information will be
provided for the creation of one of the most important creatures in global literature:
the vampire.

Key words: Calmet; Buried alive; False dead; Apparent death; Literary myth.

Para citar este articulo: Agusti Aparisi. C. y Llorca Rodriguez, E. A.. (2017).
Calmet, los enterrados vivos y los falsos muertos: aportaciones a la creaciéon del
mito literario del vampiro. Revista de Humanidades, n. 32, p. 101-124, ISSN 2340-
8995 (ISSN-e 2340-8995).

Sumario: 1. Introduccién. 2. La muerte en apariencia. Los sintomas de la
falsa muerte. 3. Los relatos de Calmet: enterrados vivos y falsos muertos. 4.
Conclusiones. 5. Bibliografia.

1. INTRODUCCION

Con larealizacion de este trabajo', pretendemos continuar con la investigacion
iniciada sobre Calmet y su Traité sur les Apparitions des Esprits, et sur les
Vampires, ou les Revenants de Hongrie, de Moravie, &c. (1746) llevada a cabo
en otros trabajos y articulos publicados sobre este tema. Si focalizamos en este
Tratado es porque es uno de los mas interesantes del siglo XVIII, desde nuestro
punto de vista, ya que, aunque en esta época proliferaron gran cantidad de estudios
sobre los vampiros y los muertos que volvian de sus tumbas?, éste, en concreto,
contribuy6 de manera especial a la consolidacion y posterior literaturizacion del
mito del vampiro en la literatura anglosajona’, asi como en los diversos relatos

1 Este estudio se ha realizado en el marco de las actividades del grupo de investigacion niimero
188, “Estudios de Lengua y Literatura y su Didactica” del Departamento de Lengua y Literatura de
la Facultad de Magisterio y Ciencias de la Educacion de la Universidad Catolica de Valencia “San
Vicente Martir”. Asi como en el marco del proyecto [+D+I MEHHRLYN “Magia, épica e historiografia
hispanicas. Relaciones literarias y nomologicas”, FFI2015-64050, dirigido por Alberto Montaner
(Ministerio de Economia y Competitividad).

2 Algunos de los Tratados de esta época son: Magia Posthuma (1706) de Ferdinando Schertz;
Relation d’un voyage au Levant (1717) de Joseph Pitton de Tournefort; De Masticatione Mortuorum
in Tumulis (1725) de Michael Ranfft; Dissertatio de Vampiris Serviensibus (1733) de John Henrich
Zopfins; Dissertazione Sopra i Vampiri (1744) de Giuseppe Davanzati; Carta XX: Reflexiones criticas
sobre las dos Disertaciones, que en orden a Apariciones de Espiritus, y los llamados Vampiros, dio a
luz poca ha el célebre Benedictino, y famoso Expositor de la Biblia D. Agustin Calmet del volumen IV
de Cartas eruditas y curiosas (1753) de Jeronimo Feijoo.

3 El mito del personaje literario del vampiro se iniciara con la publicacion el afo 1816 de la
obra The Vampyre de John William Polidori, que definira por primera vez el arquetipo del vampiro
masculino. El afio 1872, con la publicacion de Carmilla, se perfilaran las caracteristicas del arquetipo
de la vampiresa por parte de Joseph Sheridan Le Fanu; pero serd con Dracula (1897) de Abraham
Stoker cuando se consolidara definitivamente el personaje que conocemos hoy en dia; ya que como

104



Revista de Humanidades, 32 (2017). p. 101-124. ISSN 1130-5029

aparecidos a partir de esta época sobre el personaje del vampiro en la literatura
fantastica en el resto de Europa.

El vampiro, como ya hemos investigado en otras ocasiones’, convive con
la humanidad desde el comienzo de los tiempos, ya que el miedo ancestral a lo
desconocido y a la muerte ha representado siempre una obsesion del inconsciente
colectivo de los pueblos primitivos, porque tal y como afirmaba Lovecraft (2010,
p. 27) “La emocioén mds antigua y mas fuerte de la humanidad es el miedo, y el
miedo mas fuerte es el miedo a lo desconocido”. Lamias, striges, vrykolakas,
rappaganmekabk, ekimus... todas ellas criaturas de la noche, devoradoras de la
sangre de los vivos que pasaran a la tradicion oral aterrando durante generaciones a
los pobladores de los diversos lugares del mundo.

Las brujas, los hombres lobo, los vampiros y los gules, rondaban ominosamente
por los labios de los bardos y de las abuelas, y apenas necesitaban estimulo para
dar el paso definitivo y rebasar el limite que separa el relato cantado o cancion de
la composicion literaria tradicional (Lovecraft, 2010, p. 34).

Pero serd, en concreto, el miedo a la muerte y el retorno a la vida de los muertos,
lo que configurard, a través de los tiempos, a esta criatura clasica que representa
todos los temores de la humanidad.

L’idée néo-platonicienne d’une vie apres lamort constitue un apport du christianisme
a la croyance aux vampires: le corps, simple enveloppe matérielle, se corrompt,
tandis que 1’ame continue a vivre dans un autre monde en attendant la résurrection
du Jugement dernier (Marigny, 1993, p. 21).

Por la redencion, aquellas almas que estan en pecado, si se arrepienten de los
pecados —sobre todo de los mortales, que separan al hombre de Dios—, pueden salvarse;
exceptuando los suicidas y los excomulgados; y de aqui provendra la creencia en los
revenants’ y en los vampiros® que son, segun el cristianismo, “almas en pena”. Los

afirma Aracil, (2009) sin la obra de Stoker, Dracula no existiria. Pero este personaje traspasara las
fronteras de su nacimiento literario en la cultura anglosajona y pasara a formar parte de la literatura
universal.

4 Consultar bibliografia.

5 Revenants: retornados o fantasmas. La creencia popular judeocristiana los ve como una
posibilidad. En la Biblia se habla de ellos tanto en el Antiguo Testamento (cf. Pr 9,18; Sb 17,3-4; 17,15)
como en el Nuevo, aunque en este caso, como muestra de simpleza y de falta de fe: “Los discipulos,
viéndolo [a Jests] caminar sobre el mar, se turbaron y decian: ‘Es un fantasma’, y se pusieron a gritar
de miedo”. (Mt 14,27; también Mc 6,49).

6  No encontramos la figura del vampiro ni en la Biblia ni en la tradicion de la Iglesia. Son
fruto de la permanencia de creencias ancestrales precristianas que conviven con la fe en Cristo. El
derramamiento de sangre humana es objetivamente una falta contra el quinto mandamiento —aunque
de hecho, por razones no siempre justificables, no se haya dejado de practicar—. Si ademas el fin
es procurarse alimento, se considera una aberracion incalificable. La Iglesia considerd antaiio el
vampirismo mas una perversion que una muestra de manifestacion de las realidades invisibles. Pero

105



Calmet, los enterrados vivos y los falsos muertos... — C. Agusti y E. A1 Llorca

revenants, espiritus inofensivos solamente con envoltura mortal; y los vampiros,
cuerpos indebidamente ocupados por almas del Purgatorio’, “revenants en corps”
(Marigny, 1993,p.22).Criaturas,seglinlatradicion popular,quehanvencidoalamuerte.

El vampiro, por tanto, es antropologia, acompaiia al hombre desde el principio
de los tiempos; es medicina porque se ha asociado con las enfermedades de la sangre?;
es literatura porque recoge en el arquetipo del mito literario todas las caracteristicas
del personaje mas terrorifico de la historia de la literatura; y es realidad, porque, como
ya hemos visto, interfiere en la cotidianidad de unos pueblos, principalmente eslavos,
como representacion de una cultura y una tradicion de criaturas malévolas, demonios
de la noche, chupadores de sangre que despojan a los vivos de su energia vital y los
condenan a lamuerte. Representa una transgresion moral, de vida, teoldgica, natural. ..
no hay personaje mas completo de terror, desde nuestra perspectiva, que el vampiro.

Y serd precisamente en el siglo XVIII, el siglo de la Razon, de las Luces, de
la Ilustracion, cuando se produzca una de las mayores plagas de vampirismo de la
humanidad, y sus estragos seran tan terribles y tan visibles entre las poblaciones
del centro de Europa y en las islas griegas, que un benedictino, Calmet, “le premier
grand commentaire de la Biblie au point de vue catholique et en langue francaise”
(Banderier, 2008, p. 5), escribira su Tratado, para defender irrevocablemente la
inexistencia de estos seres, su imposibilidad de retornar de la muerte y su afirmacion,
desde la rotundidad, de que solamente Dios, con su poder inmenso y omnipotente,
puede devolver la vida a los muertos: “Je pose d’abord pour principe indubitable, que
la Résurrection d’un mort vraiment mor test I’effet de la seule puissance de Dieu. Nul
homme ne peut ni se ressuciter, nirendre la vie a un autre homme™ (Calmet, cap. I, p. 4).

los miedos ancestrales son dificiles de erradicar y la practica pastoral tuvo que convivir y adaptarse
a ellos en algunas ocasiones. De hecho muchos difuntos, considerados vampiros, fueron enterrados
en tierra sagrada. Los ritos para protegerse de ellos, posteriores a la inhumacion, solian hacerse sin la
participacion de los sacerdotes, que consideraban supersticiosas aquellas practicas.

7  Las almas del Purgatorio estan en la antesala del Cielo y son llamados a la bendita vida
eterna. El alma que ocupa un cuerpo para dafar a los ‘vivos’, s6lo puede ser un alma condenada,
manipulada por las fuerzas demoniacas.

8  Vampirismo y enfermedad sera una constante en el siglo XVIII, ya que muchas de las
enfermedades desconocidas en esta época, seran asociadas, por los sintomas, con el vampirismo. La
anemia perniciosa, necesitaba de la ingestion de sangre para su recuperacion. La rabia coincidia en
muchas de sus caracteristicas con aquellas que se apreciaban en el cadaver con sintomas de vampirismo:
apariencia de vida, incorruptibilidad, sangre que salia por la comisura de la boca, crecimiento de ufias y
pelo. Como muy bien afirma Gémez Alonso (1992, pp. 123-125) “El siglo X VIII fue la edad de oro del
vampirismo, pero fue también una etapa de importante presenciay difusion de larabia en toda Europa ... ]
Seguramente hubo una gran coincidenciaen el tiempo (primertercio del siglo X VIII) y en el espacio (paises
balcanicos/Imperio Austrohtingaro) entre vampirismo y rabia”. Y por ultimo, las porfirias, desérdenes
metabolicos congénitos o adquiridos. Entre ellas la porfiria eritropoyética: con palidez, anemia, foto
sensibilidad a la luz, hipertricosis, deformidades dseas, y alimento de sangre (Diaz-Rosales, 2007).

9 Hemos optado, en este trabajo, por reproducir fielmente las grafias de todos los textos
consultados, ya que muchos de ellos, no usan las actuales normas gramaticales de las lenguas utilizadas
en esta investigacion.

106



Revista de Humanidades, 32 (2017). p. 101-124. ISSN 1130-5029

Dom Calmet intenta, como buen erudito, resituar los fendmenos observables,
clasificandolos en uno de los dos marcos, el natural o el sobrenatural asi como en
el eje de interaccion constante entre ambos. Recordemos que nuestro autor, monje
benedictino, aunque tocado por el espiritu ilustrado de su tiempo, no es un deista
sino que estd en plena comunion con la fe catdlica expresada seglin las categorias
de la teologia escolastica de raiz tomista en la que se formo en la abadia de Miinster.
Cabe destacar su solvencia teologica y el prestigio innegable de su ciencia y de su
labor en el campo de la teologia biblica'®. A guisa de sintesis, este es el marco de
referencia y los presupuestos, en los que desarrolla su labor investigadora: Dios es
Creador todopoderoso del cielo y de la Tierra, de todo lo visible e invisible. Sélo
¢l tiene la potestad y la capacidad para alterar las leyes de las que ¢l ha dotado al
universo fisico y al mundo de las realidades invisibles de caracter sobrenatural. Y
ello por razones de las cuales €l es el ultimo y pleno conocedor. En esas razones
no entra ni un dpice de maldad aunque, desde la perspectiva sesgada de la criatura,
pueda ser suscitada la sospecha por lo imperfecto de la vision y de la comprension
de sus planes. El creador s6lo puede actuar asi para reconducir las heridas del libre
albedrio del hombre o del combate del demonio, en la historia, contra los designios
de aquel o contra el odio que le tiene éste al ser humano.

En cuanto al tema de nuestro articulo, cabe destacar que la muerte es considerada
el primero de los novissimi de la escatologia'' catélica. El juego del hombre con la
muerte es debido al pecado original, a su maldad reparable o a la debilidad fisica. Y
Calmet estudia aqui el limite en el cual la muerte es percibida desde el punto de vista
del sujeto humano y no como hecho objetivo, ni fisico —puesto que es aparente— ni
teoldgico —puesto que no hay verdadera separacion del alma y del cuerpo—'2.

10 “Le XVIlIe siecle et le début du XIXe sont marqués par des rythmes différents selon les
aires confessionnelles envisagées. Du c6té catholique, la période est dominée par la publication, de
1707 a 1716, du Commentaire littéral sur tous les livres de [’Ancien et du Nouveau Testaments de
Dom Augustin Calmet [1672-1757]. Repris et remanié jusqu’en 1900, ce commentaire multiplie les
interprétations de la Bible en proposant au lecteur et en soumettant a son jugement diverses explications
tirées des traditions juives, protestantes ou de la connaissance scientifique” Thierry Bedouelle (2009)
La théologie (consultar bibliografia).

11 The eschatological summary which speaks of the “four last things” (death, judgment, heaven,
and hell) is popular rather than scientific. For systematic treatment it is best to distinguish between
(A) individual and (B) universal and cosmic eschatology, including under (A): death; the particular
judgment; heaven, or eternal happiness; purgatory, or the intermediate state; hell, or eternal punishment;
and under (B): the approach of the end of the world; the resurrection of the body; the general judgment;
and the final consummation of all things. Catholic Encyclopedia (1917) (consultar bibliografia).

12 Death, which consists in the separation of soul and body, is presented under many aspects in
Catholic teaching, but chiefly (a) as being actually and historically, in the present order of supernatural
Providence, the consequence and penalty of Adam’s sin (Genesis 2:17; Romans 5:12, etc.); (b) as being
the end of man’s period of probation, the event which decides his eternal destiny (2 Corinthians 5:10;
John 9:4; Luke 12:40; 16:19 sqq.; etc.), though it does not exclude an intermediate state of purification
for the imperfect who die in God’s grace; and (c) as being universal, though as to its absolute universality

107



Calmet, los enterrados vivos y los falsos muertos... — C. Agusti y E. A1 Llorca

No considera sin embargo que las leyes de la naturaleza, dadas por el Creador,
han asumido una autonomia tal como para ejecutarse sin la mirada activa y la
intervencion providente del autor de todas las cosas en las trabas que la criatura,
hombre o demonio, activa en sentido contrario. La fenomenologia que se impone, en
este caso, impele a la razén a la busqueda de soluciones de caracter natural, ligadas a
las leyes de la naturaleza y a su reconocimiento por la practica médica.

Los estudios realizados hasta la fecha sobre el Tratado, siempre relacionado
con el vampirismo, han partido del andlisis de los relatos, para centrarnos en el
personaje del vampiro como criatura del mal. Nuestro punto de partida ha sido la
antropologia, para centrarnos, posteriormente, en la literaturizacion del fenomeno
vampirico y la influencia que ejercera Calmet como fuente de informacion, de lineas
narratologicas —argumentales— y de rasgos estilisticos y de perfil, aprovechados por
los autores que lo consultaron. A partir de los textos del abad, contextualizados en el
centro de Europa, presentabamos su 7raité como piedra angular, aunque no Unica,
en relacion con el personaje literario. Recordabamos también que si Calmet escribe
su Traite es, exclusivamente, para demostrar que solamente Dios puede resucitar a
los muertos. Pero, que sin proponérselo directamente, contribuira decididamente a
que sus relatos “fabulosos”, “maravillosos” y “supersticiosos” puedan considerarse
como veridicos por aquellos que los difundieron y por el mismo pueblo que los
tomard como verdaderos, y por tanto, sean importantes en la influencia de autores
como Nodier, Stoker, Polidori, Le Fanu... Aunque los escritos de Calmet no son
textos de ficcidn; si que nos relatan hechos que “se presentan como testimonios
reales, pero que no son mas que narraciones ficcionales” (Lara, 2015, p. 3), ya que
partiendo del folklore y de la tradicidn de los pueblos centroeuropeos, y de la realidad
que ¢l investiga, como erudito con voluntad antropolédgica, reproducird y clasificara
estos relatos, influyendo en su transformacion como fuente literaria para la posterior
literatura fantéstica, y, en concreto, en la de vampiros.

Son muchos los topicos que encontramos en el Tratado: Las caracteristicas
del vampiro en la tumba, como matar a estas criaturas, remedios contra el vampiro
vy para evitar que los muertos puedan salir de sus fosas, la inoculacion de la
victima... pero en este nuevo estudio, pretendemos continuar investigando el 7raite,
centrandonos en concreto en uno de los aspectos mas interesantes de las aportaciones
del abad: Los enterrados vivos y falsos muertos, tema que desatd en la época una
verdadera histeria colectiva de desenterramientos. Para ello, hemos seleccionado
los siguientes capitulos: Cap. Il Résurrections de gens qui n’étoient pas vraiment
morts. Cap. VI Femme tirée vivante de son tombeau. Cap. XLI Divers exemples de
personnes enterrées encore vivantes. Cap. XLII Exemples de personnes noyées, qui
sont revenues en santé. Cap. XLIII Exemples de femmes qu’on a criies mortes, & qui
sont revenues.

(for those living at the end of the world) there is some room for doubt because of 1 Thessalonians 4:14
sqq.; 1 Corinthians 15:51; 2 Timothy 4:1. Catholic Encyclopedia (1917) (consultar bibliografia).

108



Revista de Humanidades, 32 (2017). p. 101-124. ISSN 1130-5029

Reflexionaremos en esta ocasion sobre qué se pensaba en la época y en
afios posteriores respecto al tema de la muerte en apariencia, la muerte stbita o la
sintomatologia de la falsa muerte, presentando relatos de tratados que abordaran,
desde una perspectiva cientifica, el tema de los falsos muertos. Pasaremos a
continuacion a analizar los capitulos seleccionados de Calmet, para poder indagar
sobre las falsas muertes que relata el abad. Para finalizar nuestra investigacion con
las conclusiones pertinentes a este trabajo.

2. LA MUERTE EN APARIENCIA. LOS SINTOMAS DE LA FALSA
MUERTE

Durante el periodo del Barroco, la concepcion medieval®® que se tenia de la
muerte, sufrido un profundo cambio, ya que, en esta etapa se pensaba que el destino
de los muertos estaba sujeto al Apocalipsis que anunciaba la resurreccion de los
muertos al final de los tiempos. Tal y como afirma Prioleau (2011, p. 7):

Entre la fin du Moyen-age (XlIlle s.) et le début de la Renaissance (XVe s.) se met
en place une conception individualisée de la mort, liée a I’émergence de la notion
de «conscience de soi» dans I’imaginaire collectif.

Es decir, de los rituales colectivos que envuelven a la muerte y que acompaiian
al muerto en su agonia final, se pasard, en el Renacimiento, a una valorizacion de la
interioridad del individuo, a la fragilidad de la existencia humana y a ser conscientes
de lo que conlleva la temporalidad de la existencia; por todo esto, se revalorizara la
vida terrestre y las posesiones, gestando el horror a la peste y, sobre todo, a la muerte.

Para el hombre medieval, lo peor que podia pasarle a la hora de la muerte

13 En la Edad Media, los conocimientos sobre la medicina en occidente eran muy escasos. Se
utilizaba la teoria De los cuatro humores de Galeno (sangre, flema, bilis amarilla y bilis negra). Un
individuo saludable era aquel que mantenia el equilibrio entre los cuatro humores. Los tratamientos
mas comunes para las enfermedades eran: sangria, dieta, purga y drogas. Los cadaveres eran envueltos
en sudarios de tela blanca y velados por los familiares durante pocas horas por miedo a los contagios
y a la peste, por lo cual los enterramientos solian ser muy rapidos. En el siglo XV podemos hablar del
“ars moriendi”, la manera del bien morir, donde el moribundo era representado en su cama, rodeado de
familiares y vecinos, era una muerte colectiva (Lopez Rojas, 2006). La muerte, en esta época, parte de
una concepcion cristiana, y es concebida como el paso a otra vida, la Vida Eterna; la muerte es el castigo
que conlleva el hombre por haber desobedecido la ley de Dios: “Puedes comer de cualquier drbol del
Jjardin, pero no comerds del arbol de la ciencia del bien y del mal, porque el dia que comieres de él
moriras sin remedio” (Gn 2, 17). Es interesante también comentar aqui la Buena y la Mala Muerte, por
la importancia de los conceptos que representaban en la Edad Media: “En la Buena Muerte, el difunto
enfrenta con serenidad el momento de su agonia, porque sabe que en su vida terrenal se ha esforzado
por preparar su alma, siendo un buen cristiano, obrando bien, cumpliendo los sacramentos, practicando
la caridad y haciendo su testamento. La Mala Muerte es aquella que sorprende desprevenida a su
victima, que no se ha preparado para ella. Muchas veces, se la presenta como una muerte violenta”
(Haindl, 2009, p. 112).

109



Calmet, los enterrados vivos y los falsos muertos... — C. Agusti y E. A1 Llorca

venia representado por la muerte subita, aquella que no dejaba tiempo para
poder arrepentirse de una vida llena de pecados, ya que se perdia la posibilidad
de la Redencidn, que comportaba tres etapas obligatorias: “contrition profonde,
confession, expiation” (Lecouteux, 1999, p. 7). La importancia del grupo, de
los rituales colectivos en torno al muerto, de la Edad Media, dieron paso, con el
Renacimiento, a “un renversement dans les mentalités. L’individu acquiert une
autonomie nouvelle au sein de la collectivité” (Aries, 2011, p. 9). Se reafirmara
un nuevo sentimiento de la fragilidad de la existencia y una revalorizacion de la
singularidad de la individualidad frente a la colectividad. La muerte entrara a formar
parte de la cotidianidad de las ciudades y pueblos, y sera prioridad politica de los
gobiernos europeos. El cambio de mentalidad y la necesidad del aumento de la
produccion conllevardn que el crecimiento poblacional sea imprescindible en esta
nueva etapa, y que la preocupacion por la salud de los ciudadanos pase a ser de
importancia vital para los gobiernos. Asi mismo, se producira también un cambio
respecto a los estudios médicos y anatomicos del ser humano propiciando que “a
partir de la fin du XVIII¢ siécle, la mort devient le domaine d’étude privilégié des
savoirs médicaux et anatomiques. Les progres de la meédecine scientifique et des
sciences biologiques contribueront a redéfinir le regard porté sur la mort” (Prioleua,
2011, p. 66).

Pero “mourir reste cepedant trés facile au XVIII® siecle” (Favre, 1978, p.
59), la mala alimentacion, las enfermedades, las epidemias de peste y las guerras
representaran un gran reto para el siglo de las Luces y haran que tal y como afirma
Aries (2011, p. 23):

La mort se focalise sur une série de fantasmes qui émanent de la médicine,
influencée tout a la fois par le maintien vivace de croyances magiques. Influencés
par la doctrine de I’indivisibilité du corps et de I’ame, les médecins croient a la
sensibilité du cadavre, dans lequel il y aurait un résidu de vie aprés la mort. De
nombreux récits de médecins parlent de cadavres qui émettent des sons ou dévorent
leurs vétements.

Se producira, pues, una nueva concepcion médica para afrontar la muerte
diferenciando entre “muerte aparente” y “muerte real”’; abriendo un gran debate entre
los cientificos e intelectuales sobre los signos de la muerte para “eviter I’inhumation
précipitée de persones vivants” (Favre, 1978, p. 266), siendo el promotor de todo este
debate Winslow con su Dissertation sur [’incertitude des signes de la mort (1742).
Se iniciard, por tanto, una nueva concepcion de la realidad que acompaia a la muerte,
detectando lo mas concretamente posible sus signos, para evitar enterramientos
prematuros; riegos de contaminacion a la poblacidon por epidemias; se empezaran a
emplazar los cementerios fuera de las iglesias y de las zonas pobladas; se intentaran
favorecer los estudios de anatomia para el mejor conocimiento del cuerpo humano
y de sus enfermedades; y proliferaran los estudios sobre los sintomas de la muerte
aparente, para solucionar el terror que producird, en esta época, los enterramientos

110



Revista de Humanidades, 32 (2017). p. 101-124. ISSN 1130-5029

de personas que no estaban verdaderamente muertas y el miedo a este tipo de
situaciones por parte de una poblacion, influenciada por las historias del retorno de
los muertos como portadores del mal, que infringirdn a los vivos en determinadas
zonas del centro de Europa'®.

El mismo Ranft (1727, p. 10) hablando de los enterramientos prematuros
afirmaba: “N’oublions pas non plus I’'intérét de la question médicale de la mort
apparente et, liée a la méconnaissance des signes de la mort réelle, la grande terreur
des ensevelissements prématurés et des réveils dans le tombeau”. Lo que también
demostrard un gran miedo al retorno de los muertos que revelard una gran cantidad de
curiosos rituales amparados en la tradicion, y muchas veces en la supersticion frente
al retorno de estos revenants. Como muy bien nos dice Lecouteux (1999, p. 11):

L’enterrement sous le pieu, la décollation et le placement de la téte du mort aux
pieds de son cadavre, le ligotage, des formules de bannissement magique ou des
cédules d’absolution placées dans la tombe [...] se relévent de curieux rites.

Durante mucho tiempo, la incertidumbre de los signos de la muerte y la creencia
popular sobre las historias de enterramientos precipitados acompafaron los escritos
de muchos estudiosos, y, en concreto, médicos de la época. El primer anatomista
que estudiara este tema sera Winslow hacia el afio 1740, y a partir de este momento,
proliferaran los tratados'® y las disertaciones sobre los signos de la muerte y la forma
de prevenir los enterramientos prematuros. El primer paso para distinguir la muerte
real de la aparente, serd, por parte de estos estudiosos, definir las causas que las
producen. Para Bruhier (1742), que traduce y comenta el tratado de Winslow, la falsa
muerte se identifica con:

Maladies convulsives, telles que la syncope, la suffocation des hystériques,
des hypochondriaques, des personnes saisies de violentes passions de 1’ame,
tourmentées de douleurs cruelles, en un mot, dans toutes les maladies ou le genre
nerveux est attaqué [...] Maladies subites, comme ’apoplexie, la catalepsie, &
[...] suffocations causées par la compression de la trachée artére, ou canal de la
respiration (p. 314-15).

14 Determinadas zonas del centro de la vieja Europa (Hungria, Silesia, Bohemia, Moravia y
Polonia), asi como de Grecia, estaban plenamente condicionadas respecto a las creencias del retorno
de los muertos presentes en sus leyendas y folklore tradicional. La postura de la Iglesia frente a estas
criaturas, también contribuira a influenciar a estas poblaciones. Para la Iglesia Romana, estos seres no
existiran mientras que para la Iglesia Ortodoxa griega, la no corruptibilidad de los cadéveres serd un
sintoma de vampirismo; lo cual contribuira, decididamente, en las mentalidades de las poblaciones de
estas zonas. Entre los tratados que se escribiran y que iran perfilando los debates y las convicciones en
estos seres podemos destacar: Map (1193), Newburgh (1196), Allatius (1645), Richard (1657), Rohr
(1679), Schertz (1706), Tournefort (1717), Ranft (1725), Zopfius (1733), Davanzati (1744), Calmet
(1746) o Feijoo (1753).

15 Para nuestra investigacion hemos consultado los siguientes autores: Jacques-Jean Bruhier
(1742), Debay, A. (1846), Eugéne Bouchut (1849) y Gustave Le Bon (1866).

111



Calmet, los enterrados vivos y los falsos muertos... — C. Agusti y E. A1 Llorca

Para Debay (1846, p. 25) las causas de muerte aparente son las siguientes:
“I’épilepsie, I’hystérie, la catalepsie, I’éclampsie, 1’extase, le sommeil léthargique,
la fievre algide, I’apoplexie, la lipothymie, la syncope, I’asphyxie, etc.”. Bouchut
(1849) hablara de “syncope, syncope hystérique, y 1éthargie” y afirmara: “tous les cas
de mort apparente, quels qu’ils soient, attribués a I’asphyxie, a I’empoisonnement,
aux affections nerveuses” (Bouchut, 1849, p. 202). Por ultimo, Le Bon (1866, p.
106) identificara: “syncope, apoplexie, asphyxie, affections nerveuses, commotions
cérebrales”.

Todas estas enfermedades, producen en los individuos una serie de sintomas
que, confundidos con la muerte real, llevan a que un gran nimero de personas fueran
enterradas vivas durante el siglo XVIII y principios del XIX. El mismo Le Bon
refiere la siguiente historia:

En 1842, un habitant de la commune d’Eymes [...] ayant pris une quantité
trop considérable d’extrait d’opium, tomba dans un état de mort apparente. On
I’enterra apres avoir tenté, sans succes, de le ramener a la vie. Des personnes qui
connaissaient la cause de sa mort réclamérent son exhumation, et le cercueil fut
ouvert. «L’infortuné s’était retourné dans sa biere. Le sang, qui avait coulé des deux
veines ouverts, avait baigné son linceul. Ses traits étaient convulsés, et ses membres
crispés attestaient I’horreur du supplice qu’il avait enduré avant de mourir (Le Bon,
1866, p. 36).

Pensamos que el relato refleja fielmente el terror y las consecuencias de un
enterramiento prematuro. La preocupacion por este tema, contribuy6 a que todavia
en pleno 1849, Bouchut, en su tratado cuestionard y se preguntara “Quels sont les
moyens de prévenir les enterrements prématurés?” y afirmara: “J’exposarai ensute
les lois de notre pays et les réglements de police concernant les déces, puis je
terminerai par une courte exposition des mesures a prendre afin d’éviter a I’avenir
tout accident dans le cas de mort apparente” (Bouchut, 1849, p. 208). Los hechos,
como ya hemos afirmado, se repitieron tanto durante estos afnos que, segiin Le Bon,
la importancia de las exhumaciones se convirtieron en cuestion de estado en Francia,
teniendo lugar una “discussion au Sénat, le 28 février 1866, a propos de plusieurs
pétitions concernant les inhumations prématurées, Mgr. Le cardinal Donnet” (Le
Bon, 1866, p. 64).

Otro de los terrores que comportaba un enterramiento prematuro estaba
relacionado con “I’ouverture” de los cadaveres. Bruhier relata, en su tratado, un caso
significativo que refleja, fielmente, toda la problematica que comportaba la falsa
muerte. Cuenta la historia de una dama espafiola atacada de sofocacidn histérica, a la
que habiendo muerto, se le practicd “I’ouverture”, que fue realizada por un célebre
anatomista de la corte, para comprobar realmente que habia muerto por causa de la
sofocacion, y relata: “Au second coup de bistouri, elle revint a elle-méme, & donna
des signes de vie évidens, par les cris que lui arracha le fatal instrument” (Bruhier,

112



Revista de Humanidades, 32 (2017). p. 101-124. ISSN 1130-5029

1742, pp. 170-171). La historia continia contando el horror de los asistentes ante la
situacion, y las consecuencias que sufrio el anatomista, de gran reputacion, que se
vio obligado a marchar no solo de la ciudad, sino de toda la provincia. Asi, el autor
recomienda, para evitar estas situaciones producidas por las falsas muertes, tener la
maxima precaucion para constatar que verdaderamente el muerto estd muerto antes
de empezar con el proceso de “I’ouverture” en cualquier cuerpo.

Después de diversos trabajos publicados sobre la muerte aparente Le Bon
respecto a los signos de la muerte contempla: “1. La rigidité cadavérique. 2. Le
refroidissement du corps. 3. L’absence de contractilit¢ musculaire sous 1’influence
de I’electricite. 4. La disparition a la surface du corps du bourdonnement percu par le
dynamoscope” (Le Bon, 1866, p. 97); pero sin ninguna duda, tambien afirma que: “il
resulte que de tous les signes de la mort, un seul, la décomposition cadavérique, peut
étre considéré comme absolument certain”. Por tanto, se habran de conservar los
cadaveres hasta la aparicion de la descomposicion para ser inhumados. Y reafirma:
“Dans 1’¢tat actuel de la science, la décomposition cadavérique est le seul signe
certain de la mort” (Le Bon, 1866, p. 97).

Se abrira, asimismo, otro interesante debate sobre cuanto tiempo debe estar un
cadaver sin sepultura, y Bruhier afirmara, haciendo un repaso por lo que han dicho
los diversos autores respecto al tema que: “Mais M. Boyer ne me parle pas, &le P.
Calmet, ni Gierus ne décident point sur le nombre précis de jours qu’on conservoit
le corps avant que de I’inhumer” (Bruhier, 1742, p. 256). Y continua afirmando que
segiin M. Winslow, la putrefaccion, sera la verdadera causa de la muerte: “Apres une
infinité de nos plus célebres Auteurs, que le seul commencement de putrefaction, est
un indice certain de la mort” (Bruhier, 1742 ; pp. 309-310). Asi, con todo este debate
filoséfico y médico, se iran perfilando las caracteristicas para poder diferenciar las
falsas muertes de la verdadera muerte del individuo. Evitdndose, de esta manera,
muchos de los casos de enterramientos de personas vivas que se recogeran en las
historias de Calmet.

3. LOS RELATOS DE CALMET: ENTERRADOS VIVOS Y FALSOS
MUERTOS

Sera en el Chapitre 11 Résurrections de gens qui n’étoient pas vraiment morts,
donde Calmet asentard su tesis para explicar todas las resurrecciones que, segun ¢€l,
no responden a situaciones de muerte verdadera. Empezara argumentando que estas
resurrecciones de algunas personas que han sido dadas por muertas, en verdad, no
son mas que “personnes simplement endormies ou attaquées de 1étargie; [...] ayant
été noyées, & qui sont revenues |[...] par I’adresse des Médecins” (p. 7). Por tanto,
estas personas no pueden pasar por verdaderos muertos o resucitados sino que “ils
ne 1’étoient qu’en apparence” (p. 7). A Calmet le preocupa otro tipo de resucitados,
aquellos que, llevando ya un tiempo muertos —meses o incluso aflos— vuelven a la

113



Calmet, los enterrados vivos y los falsos muertos... — C. Agusti y E. A1 Llorca

vida y salen de sus tumbas para incordiar a los vivos, y que “auroient dii étre €étoussés
dans leurs tombeaux” (p. 7) se encuentran “encore des signes de vie, le sang liquide,
les chairs entieres, le coloris beau & vermeil, les membres flexibles & maniables”
(p. 7). Aquellos que vuelven y salen de sus tumbas de manera milagrosa', por obra
de Dios, tampoco son comparables con las resurrecciones de las que habla Calmet.
Por tanto, esta clase de revenants no son ni muertos momentaneos, ni resurrecciones
milagrosas, y asi, para explicar estos conceptos Calmet comenzara su Disertacion
haciéndose una serie de preguntas que intentara esclarecer a lo largo de este Tratado:
“Ces Revenans se réveillent-ils simplement de leur sommeil, ou reprennent-ils leurs
esprits, comme ceux qui sont tombés en syncope? [...] Mais comment sortir de leurs
tombeaux sans ouvrir la terre, & comment y rentrer sans qu’il y paroisse?” (p. 9).
La tesis de Calmet desde el primer capitulo del Tratado sera defender que solamente
Dios tiene potestad para resucitar a los muertos, pero que incluso si hubiera la
posibilidad de que un angel o un demonio, pudiera intervenir en un acto de esta
naturaleza, seria en ultima instancia porque Dios ha permitido la intervencion de una
criatura sobrenatural en estos casos. Nuestro autor, intentara dar respuestas claras a
las situaciones planteadas, pero la mayoria de veces, sino casi todas, sera un mero
transmisor de historias que otros han relatado.

En el Chapitre VI Femme tirée vivante de son tombeau, Calmet comienza la
narracion escribiendo: “On lit dans un libre nouveau” (p. 19) que como podemos
apreciar en muchos de sus relatos, parte de una imprecision de la narracion recogida,
que es evidente. En este capitulo aparecen dos historias y en la primera de ellas si
que existe una identificacidon geografica, ya que se nos cuenta que ocurrio en la calle
Saint Honoré de Paris. Partamos pues, de este primer relato, sobre el que nos dice
el autor:

Un Marchand de la rué Saint Honoré a Paris avoit promis sa fille a un de ses
amis Marchand comme lui dans la méme rué€. Un Financier s’étant présenté pour
épouser la fille, fut préferé au jeune homme, a qui elle avoit été promise. Le
mariage s’accomplit, & la jeune femme étant tombée malade, fut tenue pour morte,
ensévelie & enterrée. Le premier amant se doutant qu’elle étoit tombée en 1éthargie
ou en syncope, la fait tirer de terre pendant la nuit; on la fit revenir, & il I’épousa...
(pp- 29-30).

Como podemos apreciar, la muerte de la joven se argumenta a partir de una
muerte stbita o sincope, por lo que al llegar la noche, el primer amante vuelve a
buscarla, y esta revive. La relacion del relato, Calmet la establece con la historia de

16  Respecto a la presencia de la vuelta de los muertos a la vida, son multiples los pasajes y
los relatos que podemos documentar en la Biblia: Génesis 3: 4; [saias 26: 19; Juan 11: 25; Hechos 13:
34-35...

114



Revista de Humanidades, 32 (2017). p. 101-124. ISSN 1130-5029

“Phlegon, la jeune Philinnium”'” (p. 30), el cuento clasico de la muerta enamorada'®
que pasard desde la antigua Grecia a la literatura gotica, motivo literario de diversos
autores que influenciados por Flegon y por Calmet, basaran poemas, baladas y relatos
en el topico de la amante muerta y vuelta a la vida.

La segunda narracion del capitulo dice: “L’autre exemple rapporté dans le méme
ouvrage, est d’une fille tombée en syncope & tenué pour morte, qui devint enceinte
pendant cet intervalle, sans savoir I’auteur de sa grossesse”. Embarazo producido al
final por un religioso que sera dispensado para poder casarse con la joven. En ambos
casos, como podemos apreciar, las dos jovenes no estaban verdaderamente muertas,
fueron victimas de sincopes, 0 muertes momentaneas. “Ces personnes pouvoient
n’étre pas mortes, ni par conséquent ressuscitées” (p. 31), afirma, finalmente, Calmet.

En el Chapitre XLI Divers exemples de personnes enterrées encore vivantes,
se presentan diversos casos de personas enterradas y que, por diversos motivos,
regresan a la vida, es decir, habla de las falsas muertes. En primer lugar, relata el
caso de una mujer de Orleans' y dice:

Une femme d’Orléans enterrée dans le cimetiére avec une bague a son doigt, qu’on
n’avoit pl tirer en la mettant dans le cercueil; la nuit suivante un Domestique attiré
par ’espoir du gain, ouvrit le tombeau, rompit le cercueil, & ne pouvant arracher
la bague, voulut couper le doigt de la personne, qui jetta un grand cri: le valet prit
la suite, la femme se débarrassa comme elle put de son drap mortuaire, revint chez
elle, & survéquit a son mari (p. 199).

17  Philinnium vuelve de su tumba por el amor de un joven al que visita cada noche, hospedado
en casa de sus padres; y éste, recibird la visita de la joven que regresara a su sepulcro al amanecer.
Podemos consultar la historia completa en Phlegon of Tralles’ Book of Marvels (pp. 25-28) con
magnificos comentarios de William Hansen.

18  Se suele considerar que sera el poema On The Medusa of Leonardo da Vinci (1819), de
Percy Byssche Shelly, el punto de partida de una nueva concepcion de la belleza que mostrara su
fascinacion por la corrupcion de la muerte, una belleza suprema que se transformara en maldita y que
llevara, irremediablemente, a la muerte. Pero serd en la segunda mitad del siglo XIX, y en Alemania,
con Goethe, cuando la mujer sera la protagonista de los primeros poemas vampiricos asociados,
evidentemente, con el retorno de la muerte. Con Lamia (1819), Goethe creara el arquetipo de la Femme
fatale, ya que con su personaje de la condesa Adelaida, manipuladora de hombres y ambiciosa, se
iniciara el topico de estas mujeres que contribuiran a perfilar el arquetipo de la vampiresa, la “no
muerta”. Ernest Theodor Amadeus Hoffmann escribird Vampirismus (1821), donde resaltara la belleza
de la joven Aurelie, que por una maldicion de su madre, se convertira en vampiresa. John Keats con
La Belle Dame sans Merci (1819) creara una balada romantica con el motivo también de la Femme
fatale. Théophile Gautier, el afio 1836, escribira La morte amoureuse, donde el prototipo del vampiro
femenino se combinara con la figura de la /amia del mundo clasico. Incluso Edgar Allan Poe, con
Ligeia (1838), tratara el tema de la muerte y vuelta a la vida de la amada. Pero sera Joseph Sheridan Le
Fanu con Carmilla (1872), quien asentara las caracteristicas literarias del personaje de la “no muerta”,
la vampiresa.

19 La misma historia también viene documentada por Jacques Beninge Winflow (1742, pp.
49-50) (consultar bibliografia).

115



Calmet, los enterrados vivos y los falsos muertos... — C. Agusti y E. A1 Llorca

Como podemos observar en esta narracion, se recurre al topico de la enterrada
viva que, como sefiora de posicion social, es sepultada con sus joyas, entre ellas un
valioso anillo, que un lacayo movido por la avaricia pretende robar. En el momento de
la consumacion de la fechoria, la sefiora despierta provocando el panico suponemos
del ladron, y retornara a su casa junto a su esposo, dejando claro en este cuento que
la sefiora no solo volvio a su vida normal, sino que incluso sobrevivio a su marido.

El siguiente relato lo recoge Calmet de M. Benard “Maitre Chirurgien a Paris”
(p. 199) del cual no nos da ninguna referencia ni dato para poder contrastar y nos
dice:

M. Benard Maitre Chirurgien a Paris atteste, qu’étant avec son pére a la Paroisse de
Réal, on tira du tombeau, vivant & respirant, un Religieux de saint Frangois qui y
¢étoit renfermé depuis trois o quatre jours, & qui s’étoit rongé les mains® autour de
la ligature qui les lui assujetissoit; mais il mourut presque dans moment qu’il eut
pris Pair (p. 199).

En este caso, se produce una exhumacion dentro de la iglesia, donde el implicado
es un religioso y las autoridades que lo presencian tienen una relevancia social dentro
de la comunidad, por lo tanto, gozan de una total garantia de verosimilitud, y asi lo
relata Calmet.

El siguiente caso ha sido presenciado, segiin Calmet, por “plusieurs personnes”
(p. 199) y trata sobre la mujer de un “Conseiller de Cologne”. El relato ocurre en el
afio 15712! y dice asi:

Ont parlé de cette femme [...] qui ayant été enterrée en 1571 avec une bague de
prix, le fossoyeur ouvrit le tombeau la nuit suivante, pour voler la bague. Mais la
bonne Dame I’empoigna, & le forga de la tirer du cercueil. Il se dégagea néanmoins
de ses mains, & s’ensuit. La ressuscitée alla frapper a la porte de sa maison; on la
laissa assez long-tems languir a la porte: enfin on luit ouvrit, on la réchaussa, & elle
revint en parfaite santé, & eut depuis trois fils qui furent gens d’Eglise (p. 199-200).

Como podemos apreciar, la historia de la dama de Orleans y la de esta sefiora
tienen la misma base, el robo de una joya por parte de terceros codiciosos, y en ambos

20  Hemos de hacer referencia en esta historia que relata Calmet al hecho de que el muerto
se habia mordido las manos en torno a las ligaduras, y analizar lo que se llamo, en esta época, los
“Devoradores de sudarios”. En 1728, Micha€l Ranft publico De Masticatione mortuorum in tumulis,
obra que, evidentemente conocia Calmet. Ranft hablarda de “La mastication des morts dans les
tombeaux” (p. 21).

21  Calmet se basard en Maximilien Misson (1650-1722) que en su obra Joyage
d’Italie, Tomo I, carta nim. 5, p. 57, relatard la historia que el abad cuenta en este capitulo.
(Para una ampliacion de la historia, consultar la bibliografia). Esta historia también viene
recogida en la Dissertation sur l'incertitude des signes de la mort, et [’abus des enterremens,
& embaumemens précipités de Jacques Beninge Winflow (pp. 101-102).

116



Revista de Humanidades, 32 (2017). p. 101-124. ISSN 1130-5029

casos, también podemos extraer la conclusion, como argumenta Calmet, de que estas
personas no estdn verdaderamente muertas. Si analizamos pormenorizadamente el
relato de Misson y lo comparamos con el que nos hace el abad, apreciaremos que
Calmet copia literalmente la historia anterior.

Otra historia interesante para nuestro estudio es el de la gran peste?” de 1558 de
Dijon, en la que una gran dama, Nicole Lentillet, segun Calmet, dada por muerta fue
arrojada a una fosa comun pero, como en los casos anteriores volvio en si. Veamos
coémo nos lo cuenta el autor:

Dans une grande peste, qui attaqua la ville de Dijon en 1558 une Dame nommée
Nicole Lentillet étant réputée morte de la maladie épidémique, fut jettée dans une
grande fosse, ou 1’on enterroit les morts. Le lendemain de son enterrement au
matin elle revint a elle, & fit de vains efforts pour sortir; mais sa foiblesse & le
poids des autres corps dont elle étoit couverte I’en empécherent. Elle demeura dans
cette horrible situation pendant quatre jours, que les enterreurs I’en tirerent, & la
ramenerent chez elle, ou elle se rétablit parfaitement (p. 202).

Un pentltimo caso, en este capitulo es el de una sefiorita de “Ausbourg” que

habiendo sido enterrada en una boveda profunda, fue descubierta afios después, en la
entrada de la cdmara y con los dedos de la mano derecha devorados, probablemente,
por desesperacion. Veamos como lo recoge Calmet:

Une Demioselle d’ Ausbourg étant tombée en syncope, son corps fut mis sous une
volte profonde, sans étre couvert de terre; mais 1’entrée de ce sotterrain fut murée
exactement. Quelques années aprés quelqu’un de la méme famille mourut: on
ouvrir le caveau, & I’on trouva le corps de la Demoiselle rout a I’entrée de la cloture
n’ayant point de doigts a la main droite, qu’elle s’étoit dévorée de désespoir (p. 202).

Como podemos apreciar en este relato, lajoven habia sido victima de un sincope,
afirmacion que realiza Calmet sin dar mas datos al respecto. Por otra parte es un
ejemplo interesante, desde el punto de vista antropoldgico, de los “Devoradores de
sudarios” porque como afirma el autor, la joven aparecié con los dedos de su mano
devorados, afirmacidon que tampoco se documenta concienzudamente. La mayoria de

22 Es curiosisimo constatar que la Peste, considerada como la enfermedad infecciosa mas
mortifera a lo largo de la historia del ser humano, se caracteriza porque las diversas pandemias asolaron
repetidamente toda Europa desde la antigiiedad. Un referente interesante, por la similitud de los casos
que describe Calmet, aparece en el Compendio Historico de todas las Epidemias padecidas en Valencia
antes del aiio 1647 (1804), estudio escrito por Bartolomé Ribelles, Bibliotecario Mayor en su Real
Convento de Predicadores, Historiador de su orden en la provincia de Aragon, Cronista y Analista de la
ciudad y Reino de Valencia; que en las paginas (16-17) nos relata un curioso caso de incorruptibilidad
de una joven muerta de peste muy parecido al de Calmet (consultar bibliografia).

23 Para mas informacion sobre esta historia puede consultarse la Dissertation sur ['incertitude
des signes de la mort, et ['abus des enterrements, & embaumemens précipités: Par M. Jacques Benigne-
Winslow, en la pagina 121 se puede encontrar el caso de la joven d’ Ausbourg.

117



Calmet, los enterrados vivos y los falsos muertos... — C. Agusti y E. A1 Llorca

los casos narrados por nuestro abad, son afirmaciones vagas y relatos que le han llegado
a través de la cultura popular o incluso, como material anecdotario para su analisis.

Y para concluir el analisis de este capitulo, narraremos la historia del joven de
Metz. Un joven peluquero que muri6 de un ataque de apoplejia en 1688, y dice asi:

Le 25 de Juillet 1688 mourut a Metz un gargon perruquier d une attaque d’apoplexie,
sur le soir apres avoir soupé. Le 28 du méme mois on I’entendit encore se plaindre
plusieurs fois. On le déterra; il fut visité par les Médecins & Chirurgiens. Le
Meédecin a soltenu apres qu’il a été ouvert, qu’il n’y avoit que deux heures qu’il
¢toit mort (pp. 202-203).

Estamos, de nuevo, ante un caso de falsa muerte, constatado por médicos y
cirujanos, pero sin ninguna referencia concreta que explique detalladamente qué
posibilitd esta muerte, como encontraron al joven y como se resolvid el problema,
como podemos apreciar, muchas de las narraciones proporcionadas por el autor, son
meras historias pasadas de boca en boca, pero sin una firme documentacion.

En el Chapitre XLII Exemples de personnes noyées, qui sont revenues en
santé, el autor se centrara en justificar casos de ahogados que pueden volver de la
muerte porque no estdn verdaderamente muertos. Relata la historia contada por el
sefior de Egly, miembro de la Real Academia de Inscripciones y Bellas Letras de
Paris, que cuenta la siguiente historia:

Un Suisse habile plongeur s’étant enfoncé dans un creux de la riviere ou il espéroit
trouver de beaux poissons, y demeura environ neuf heures: on le tira de 1’eau apres
I’avoir blessé en plus sieurs endroits avec des crocs. Mr. D’Egly voyant que 1’eau
bouillonnait sortant de sa bouche, sofitint qu’il n’étoit pas mort. On lui fit rendre de
I’eau tant qu’on put pendant trois quarts-d’heures, on I’enveloppa de linges chauds,
on le mit dans le lit, on le saigna, & on le sauva (pp. 204-205).

Expone casos de personas que han permanecido hasta siete semanas en el agua
y han vuelto a la vida. Nombra a Bruhier y su Dissertation sur [’incertitude des
signes de la mort (1742) parafraseando al autor cuando afirma: “on montre qu’on
en a vl qui ont été 48 heures sous les eaux, d’autres pendant trois jours, d’autres
pendant huit jours” (Bruhier, 1742, p. 205). Se apoya en las Ciencias Naturales
para reafirmar estos hechos, recordando que entre las crisdlidas y otros insectos,
existe cierto letargo en época de frio que les permite, durante la primavera volver
a la vida; y pasa a hacer una fundamentacion de esta teoria, ejemplarizando con
diversos animales como: golondrinas, codornices, garzas, erizos, marmotas, lirones,
serpientes... Animales todos ellos con capacidad de pasar el invierno sin apreciacion
de los signos de la vida.

Finalmente, en el Chapitre XLIII Exemples de femmes qu’on a criies mortes,
& qui sont revenues, Calmet narrara casos de mujeres que habiendo sido dadas por

118



Revista de Humanidades, 32 (2017). p. 101-124. ISSN 1130-5029

muertas, volveran a la vida. Extraera historias de Daniel Leclerc®, recogidas en su
libro Histoire de la médicine (1696) donde se habla en concreto de la “suffocation de
matrice”® que hace que “une femme peut vivre trente jours sans respirer” (Leclerc,
1696, p. 207) y relata la siguiente historia:

Je sais qu’une fort honnéte femme fut pendant trente-six heures sans donner aucun
signe de vie. Tout le monde la croyoit morte; & on vouloit I’ensévelir: son mari
s’y opposa toGjours. Au bout de trente-six heures elle revint, & a vécu long-tems
depuis” (Leclerc, 1696, p. 207).

También aparece otra historia que Calmet extrae de Corneille le Bruyn?® que en
sus viajes por Egipto cuenta el relato de un turco, y dice asi:

Qu’il vit a Damiette en Egypte un Turc qu’on appelloit I’Enfant mort, parce que
sa mere étant grosse de lui, tomba malade, & comme on la crut morte, on I’enterra
assez promptement, suivant la colitume du pays [...] Sur le soir, quelques heures
apres I’enterrement de cette femme, il vint dans I’esprit du Turc son mari, que
I’enfant dont elle étoit enceinte pourroit bien €tre encore vivant; il fit donc ouvrir le
caveau, & trouva que sa femme s’¢étoit délivrée, & que son enfant €toit vivant, mais
la mere €toit morte (pp. 208-209).

Por ultimo relataremos la historia de otra mujer embarazada que creyeron
muerta y enterraron, hecho que Calmet extrae de Gaspar de los Reyes Franco?,
Elysius iucundarum quaestionum campus, omnium literarum amoenissima varietate
refertus (1661) y que dice asi:

Une autre femme Espagnole, Epouse de Francois Arevallos de Sausse, étant
morte, ou réputée telle dans les derniers mois de sa grossesse, fut mise en
terre: son mari qu’on avoit envoyé chercher a la campagne, ou il étoit pour
affaire, voulut voir sa femme a I’Eglise, & la fit exhumer; a peine eut-on
ouvert le cercueil qu’on ouit le cri d’un enfant, qui faisoit effort pour sortir
du sein de sa mere. On I’en tira vivant, & il a vécu long-tems depuis (p. 210).

24 Daniel Leclerc escribi6 el afio 1696 Histoire de la Medecine ou L’on void [’origine & le
progres de cet Art, de Siécle en Siécle depuis le commencement du Monde. En su obra se dedica un
capitulo a “Des maladies des femmes” donde se detallan minuciosamente “Maladies particuliéres qui
dépendent de la matrice” (p. 542).

25  El tema de la “suffocation de matrice” aparece ya recogido por Simon Goulard en 1610
en su Tratado Thresor d’histoires admirables et memorables de notre temps. Goulard fue un tedlogo y
humanista que escribi6 sobre los temas mas diversos, y en su Tomo II reflexionara sobre la apoplexie y la
suffocation de matrice. Paramas informacion consultar apoplexie (p. 16) y suffocation de matrice (p.362).

26 Corneille le Bruyn (1652-1727) fue un viajero y escritor flamenco. De su obra Voyage au
Levant (1700), extraera Calmet su relato, concretamente de “Naissance extraordinaire d’un homme
appellé I’enfant mort”. Para mas informacion del relato completo consultar bibliografia (p. 183).

27  Para leer el relato directamente, (Quaest. LXXIX, fol. 623) de la obra de Gaspar de los
Reyes (consultar bibliografia).

119



Calmet, los enterrados vivos y los falsos muertos... — C. Agusti y E. A1 Llorca

En todos estos relatos Calmet ha consultado las obras de Winslow y Bruhier,
diciendo que los médicos aseveran que solamente hay que enterrar a un muerto
cuando se esté completamente seguro de que ha muerto, sobretodo remarcando “sur-
tout dans les tems de peste, & dans certaines maladies qui sont perdre tout-a-coup le
mouvement & le sentiment” (p. 211). La peste y aquellas enfermedades que dejan a
la persona como aletargada son a lo largo del todo el tratado, como hemos analizado,
verdaderas obsesiones de esta época.

4. CONCLUSIONES

Como hemos podido apreciar en la investigacion llevada a cabo en este trabajo,
Calmet es un contador de historias, un gran intelectual que habiendo leido y estudiado
en profundidad la Biblia, y como conocedor y defensor a ultranza de la fe cristiana,
se informard, leerd y recogera todas las historias de revenants que llegan a sus oidos.
Su conocimiento de la teologia le posibilitara escribir su 7raité, casualmente para
refutar la existencia de estas criaturas maléficas, que volviendo a la vida, incordiaran
y llegaran a matar a sus propios familiares y vecinos. Las inhumaciones llevadas a
cabo en poblaciones donde la creencia en la existencia de muertos que volvian de
la tumba para chupar la sangre a los vivos eran habituales, junto con las tradiciones
y leyendas mads ancestrales antropoldgicas de las poblaciones centroeuropeas, haran
que se produzca un verdadero debate intelectual y cientifico, asi como teoldgico, que
posibilite a los diversos participantes, estudiar, informarse, dar razones a favor o en
contra de estas situaciones tan peculiares que se produjeron a lo largo del territorio
centroeuropeo. Y en este contexto escribird Calmet su Tratado para demostrar que
solamente Dios tiene el poder de resucitar a los muertos, que lo que se conoce como
revenants (ni muertos momentaneos, ni resurrecciones milagrosas) son criaturas que
han de tener una explicacion pertinente que no esta relacionada a su vez, con las
falsas muertes, letargias, o enterrados vivos, que momentaneamente, han parecido
estar muertos, y que después han vuelto a la vida. Y que incluso, si hubiese la
posibilidad de volver a la vida después de muerto, un cuerpo por razones maléficas;
incluso asi, seria por obra y gracia de Dios, que ha dejado al demonio penetrar en un
cuerpo, con finalidades que a veces pueden escapar a nuestro conocimiento humano.

En este estudio nos hemos centrado en las falsas muertes y enterrados vivos,
y para poder llegar al andlisis de las historias que refiere Calmet, primero hemos
disertado sobre el concepto de la muerte y el cambio de mentalidad en el hombre
que conllevd; asimismo, hemos indagado en el desarrollo de los avances cientificos
y en las teorias sobre la muerte subita de algunos tratados que importantes, por sus
aportaciones cientificas, nosotros hemos considerado como los mas representativos
para poder llegar a comprender cudles eran las caracteristicas de estos falsos muertos,
teniendo en cuenta, que Calmet solamente habré leido las aportaciones al respecto
que harad Winslow.

120



Revista de Humanidades, 32 (2017). p. 101-124. ISSN 1130-5029

Laevolucionde lamedicinay los estudios de anatomia daran un giro copernicano
en las investigaciones médicas, y el mejor conocimiento del cuerpo llevara, en esta
época, a una nueva forma de hacer medicina que posibilitara una evolucion respecto
al propio concepto de la muerte medieval. Los cementerios se ampliaran fuera de
las ciudades, se promulgardn nuevas leyes sobre entierros y politicas respecto a la
salubridad, que junto a un acelerado aumento de poblacion, posibilitardn una nueva
concepcion del hombre del Barroco. Pero aun asi, y pese a los avances, no hay una
completa garantia, en un primer momento, respecto a los entierros precipitados. El
miedo a las epidemias, como la peste, que asolaron amplias poblaciones de Europa
repetidamente, produjo una serie de enterramientos precipitados que conllevaron
numerosos errores y asi, seran enterradas vivas muchas personas, que en realidad
sufrieron un proceso de sincopes, letargias, muertes subitas... que imposibilitaban
al cuerpo poder reaccionar, y presentaban al muerto como un cadaver sin vida;
errores que llevaron a muchos enterramientos precipitados y a las mal llamadas
“resurrecciones’ de personas que verdaderamente no habian muerto, contribuyendo
asi, a las leyendas sobre los vampiros. ;Qué hacer cuando proliferan leyendas,
folklore, supersticion y un nimero de exhumaciones importantes, que pretenden
acabar con la malignidad de unas criaturas que las creencias populares atribuyen a
seres que han vuelto de la tumba y han vencido a la muerte? Bien pues, intelectuales
como Calmet, escribir un Tratado para refutar todas estas apariciones de muertos
resucitados. Otros intelectuales, sobre todo, aquellos relacionados con la medicina,
escribir sus Tratados para poder identificar cientificamente las causas de estas
muertes subitas, y las consecuencias para prevenir estos enterramientos precipitados;
llegando a la conclusion de que solamente, la descomposicidén cadavérica, serd un
signo de la “verdadera muerte”. En esta investigacion hemos optado por consultar
diversos tratados importantes sobre la materia (Bruhier, Debay, Bouchut, Le Bon)
porque hemos considerados que eran los mas influyentes y ademas, daban referencias
temporales a los hechos narrados (algunos son posteriores a la época investigada,
pero denotan que en pleno siglo XIX, los enterramientos prematuros continuaban
siendo quebradero de cabeza para las autoridades de la época), pero también hemos
constatado en la investigacion, que Calmet conocia a autores (Winslow), que hablaran
de la muerte stibita como después lo haradn los estudiosos del siglo XIX.

Respecto a los capitulos estudiados del Tratado, el autor relatard historias
de gente que verdaderamente no estd muerta —para justificar sus tesis de las
resurreccion de los muertos—, hablara de las enfermedades que afectan a las mujeres
(sofocaciones de matriz) provocandoles una muerte momentanea; expondra ejemplos
de personas enterradas y que no estaban verdaderamente muertas; casos todos ellos
que contribuiran a demostrar que muchas de las muertes que después se han podido
relacionar con resucitados han sido en realidad causadas por enfermedades de muerte
momentanea que han posibilitado el regreso a la vida de los muertos en cuestion.
Para Calmet no hay en estos ejemplos “muerte verdadera”, sino que se produce una
especie de suefio o de letargo de la victima, lo que posibilita que ésta enterrada,

121



Calmet, los enterrados vivos y los falsos muertos... — C. Agusti y E. A1 Llorca

despierte al cabo de un tiempo. Entre sus historias encontramos relatos de enterrados
vivos que han despertado cuando han sido robados; devoradores de sudarios, que
han aparecido con parte los dedos roidos, supuestos de poblaciones supersticiosas
que creen que los muertos devoran su sudario; enterrados precipitadamente por
causa de la peste y el miedo al contagio; muertos y enterrados de apoplejia; casos
de ahogados, de personas que han permanecido muertas hasta siete semanas, y
luego han regresado a la vida; casos de letargia; de mujeres que vuelven a la vida
y que habian permanecido muertas por “sofocacion de la matriz” y que podian
subsistir un tiempo sin respirar; nifios que nacen de mujeres muertas estando
embarazadas, a las cuales se ha creido que estaban muertas; y toda una serie de
historias de la época, tomadas por ciertas y contadas por otros autores que Calmet
recoge y clasifica; es un gran transmisor de lo que otros han relatado, y simplemente
utiliza estos relatos para afirmar durante toda su obra de manera inalterable, que,
solamente se puede volver de la muerte por obra y gracia de Dios. Ni resucitados,
ni excomulgados, ni revenants pueden resucitar por si solos, distingue entre los que
no estan verdaderamente muertos, y por esto pueden volver a la vida, y aquellos
a los que solamente Dios puede conceder el poder de retornar de la muerte. Pero
es innegable que las descripciones de Calmet, sus relatos pormenorizando escenas
que muestran las inhumaciones de cadaveres y las referencias de las caracteristicas
del muerto, han pasado al imaginario colectivo evocando la imagen literaria del
muerto que vuelve de la tumba, influenciando a aquellos primeros escritores del
movimiento Romantico y a la creacion del arquetipo de un personaje: un muerto
que en este caso no es un falso muerto sino que es un muerto viviente, el vampiro.

5. BIBLIOGRAFIA

Agusti Aparisi, Carme (2016). Calmet y el vampiro: un personaje del mal. Aproximacion
desde la antropologia a la literaturizacion del fendmeno vampirico. Revista
Cuadernos de Ilustracion y Romanticismo, n. 22, pp. 179-203.

Agusti Aparisi, Carme (2017). La aportaciéon de Calmet en la creacion de tdpicos que
pasaran a la literatura vampirica. Cédille. Revista de estudios franceses, n. 13.
Asociacion de Francesistas de la Universidad Espafiola [en prensa].

Aracil, Miguel G. (2009). Vampiros. Mito y realidad de los no muertos. Madrid: EDAF.
Aries, Philippe (2014). Essais sur [’histoire de la mort en occident. Paris: Points.

Bedouelle, Thierry (2009). La théologie, n. 3766. Presses Universitaires de France
(iBooks).

Biblia de Jerusalén (1998). Bilbao: Descleé de Brouwer.

Cathelinot, Ildefonse (2008 [1749]). Réflexions sur le Traité des Apparitions de dom
Calmet, Grenoble, Editions Jérome Million. Edicion Guilles Banderier.

Catholic Encyclopedia (1917). Eschatology. [http://www.newadvent.org/cathen/05528b.
htm] [consulta: agosto 2016].

122



Revista de Humanidades, 32 (2017). p. 101-124. ISSN 1130-5029

Diaz-Rosales, J. y Romo, J. E. (2007). Mitos y ciencia: Porfiria y vampirismo. Boletin
Mexicano de Historia y Filosofia de la Medicina 10 (1), pp. 44-46.

Faivré, Robert (1978). La Mort au Siecle des lumieres. Lyon : Presses Universitaires de
Lyon.

Gomez Alonso, J. (1992). Rabia y vampirismo en la Europa de los siglos XVIII y XIX.
Universidad Complutense de Madrid. (Tesis doctoral). nam. 250/92.

Haindl Ugarte, Ana Luisa (2009). La Muerte en la Edad Media. Revista Electronica
Historias del Orbis Terrarum, n. 01, Santiago, en www.orbisterrarum.cl [consulta:
5 abril 2016].

Lara Alberola, Eva (2015). La brujeria en los textos literarios: el caso del “Malleus
Maleficarum”. Revista de Filologia Romdntica, n. 32. (Articulo en prensa).

Lecouteux, Claude (1999). Dialogue avec un revenant. Paris: Presses de I’Universite de
Paris-Sorbonne.

Lopez Rojas, Luis A. (2006). Historiar la muerte (1508-1920). San Juan (Puerto Rico):
Isla Negra.

Lovecraft, H.P. (2010). EI horror sobrenatural en la literatura y otros escritos teoricos y
autobiogrdficos. Edicion de Juan Antonio Molina Foix. Madrid: Valdemar.

Marigny, Jean (1993). Sang pour sang. Le réveil des vampires. Paris: Gallimard.

Phlegon of Tralles’ Book of Marvels (1996). Commentary by William Hansen. Exeter:
University of Exeter Press.

Prioleau, Elise (2011). Le lien symbolique entre les vivants et la mort en Occident: entre
déni et omniprésence. Mémoire. Montréal (Québec, Canada), Université du Québec
a Montréal.

Ranft, Michaél (1995). De la mastication des morts dans leurs tombeaux. Petite collection
ATOPIA. Grenoble: Jérdome Million.

Tratados

Bouchut, Eugene (1849). Traité des signes de la mort et des moyens de prévenir les
enterrements prematurés. Paris, Chez J. B. Bailliére. Libraire de 1’Académie
Nationale de Médicine.

Calmet, Augustin (1751). Traité sur les Apparitions des Esprits, et sur les vampires, ou
les Revenans de Hongrie, de Moravie, &c., Tome 11, Paris, Chez Debure 1’ainé.
Consultada en la edicion en linea: Gallica, Bibliothéque Nacional de France
[consulta: 23 enero 2015].

Calmet, Augustin (2009). Tratado sobre los Vampiros., Traduccion de Lorenzo Martin
del Burgo. Madrid: Reino de Cordelia.

Compendio Historico de todas las Epidemias padecidas en Valencia antes del aiio 1647
(1804), estudio escrito por Bartolomé Ribelles, Bibliotecario Mayor en su Real

123



Calmet, los enterrados vivos y los falsos muertos... — C. Agusti y E. A1 Llorca

Convento de Predicadores, Historiador de su orden en la provincia de Aragon,
Cronista y Analista de la ciudad y Reino de Valencia. Valencia, en la imprenta de
Joseph de Orga, aio MDCCCIV, pp. 17-18.

Goulard, Simon (1610). Histoires admirables et memorables de notre temps, Tome
II, Paris, Chez Jean Hovz¢, au Palais, en la galerie des prisonniers, allant en la
Chancellerie. Consultada en la edicion en linea: Google Books [consulta: 9 marzo
2016].

Debay, Auguste (1846). Les vivants enterrés et les morts ressuscités, considérations
physiologiques sur les morts apparentes et les inhumations précipitées, Paris,
Moquet, Libraire-Editeur. Consultada en la edicion en linea: Gallica, Bibliothéque
Nacional de France [consulta: 11 marzo 2016].

Dissertation sur l'incertitude des signes de la mort, et 'abus des enterremens, &
embaumemens précipités. Par Jacques Beninge Winflow, Docteur Régent de la
Faculté de Medicine de Paris, de I’Academie Roiale des Sciencies, Traduite, &
Commentée par Jacques-Jean Bruhier, Docteur en Medicine. Paris, M.D.CC.XLII,
pp. 49-50. Consultada en la edicion en linea: Google Books [consulta: 6 marzo
2016].

Le Bon, Gustave (1866). De la mort apparente et des inhumations prématurées,
Paris, Librairie d’Adrien Delahaye. Consultada en la edicion en linea: Gallica,
Bibliothéque Nacional de France [consulta: 13 mayo 2015].

Le Bruyn, Corneille Voyage au Levant (1700). Traduit du Flamand. A Delft, Chez Henri
de Kroonevelt. Consultada en la edicion en linea: Gallica, Bibliothéque Nacional
de France [consulta: 12 abril 2016].

Leclerc, Daniel (1696). Histoire de la Medecine ou [’on void [’origine & le progres de
cet Art, de Siécle en Siécle depuis le commencement du Monde, Geneve, Chez J :
A : Chouét & D. Ritter. Consultada en la edicion en linea: Google Books [consulta:
13 mayo 2016].

Misson, Maximilien (1743). Voyage d’Italie, Tomo 1, Paris, Chez Clousier, David,
Durand, Damonneville, carta nim. 5, p.57. Consultada en la edicion en linea:
Gallica, Bibliothéque Nacional de France [consulta: 13 mayo 2016].

Reies Franco, Gaspar (1661). Elysius iucundarum quaestionum campus, omnium
literarum amoenissima varietate refertus, Bruxelle. Consultada en la edicion en
linea: Google Books [consulta: 13 mayo 2016].

124



