Sobre la libertad y la verdad en Michel Foucault

Valentin Galvan Garcia
Universidad Pablo de Olavide






Revista de Humanidades, 32 (2017). p.11-23. ISSN 1130-5029

Sobre la libertad y la verdad en Michel Foucault

On freedom and truth in Michel Foucault

Valentin Galvan Garcia
Universidad Pablo de Olavide
vgalgar929@gmail.com

Fecha de recepcion: 04/11/2016
Fecha de aceptacion: 14/03/2017

Resumen

El articulo aborda la dltima etapa del pensamiento de Michel Foucault. Su ética es
una reflexion sobre la belleza de la existencia, entendiendo la vida como una obra
de arte que evita los excesos e ignora la perversion. La finalidad de esta estética de
la existencia es asegurar el ejercicio continuo de la libertad.

Palabras clave: Michel Foucault; Etica; Existencia; Libertad; Verdad.
Abstract

The article describes the last stage of Michel Foucault’s thought. His ethics is
a reflection on the beauty of the existence, understanding life as a work of art
that avoids the excesses and ignores perversion. The purpose of this aesthetics of
existence is to ensure the continued exercise of freedom.

Keywords: Michel Foucault; Ethics; Existence; Freedom; Truth.

Para citar este articulo: Galvan Garcia, V. (2017). Sobre la libertad y la verdad
en Michel Foucault. Revista de Humanidades, n. 32, p. 11-23, ISSN 2340-8995
(ISSN-e 2340-8995).

Sumario: 1. Introduccién. 2. La ética de Michel Foucault. 3. Sobre las
problematizaciones éticas. 4. Sobre las posibilidades éticas. 5. Sobre la libertad y
la verdad. 6. Algunas conclusiones. 7. Referencias bibliogréficas.

13



Sobre la libertad y la verdad en Michel Foucault - Valentin Galvan Garcia

1. INTRODUCCION

En la obra de Michel Foucault encontramos tres dominios principales de
analisis: el de los sistemas de conocimiento, el de las modalidades de poder y el de
la relacion del yo consigo mismo. El filosofo francés siempre reinterpretd su propia
trayectoria intelectual: si ahora la tematica fundamental era el sujeto, antes lo habia
sido el saber y el poder. En la etapa arqueoldgica y genealdgica indago sobre lo que
decimos y hacemos a los demas; mientras que su ética es una reflexion sobre que
nos decimos y hacemos a nosotros mismos. La ultima etapa no desplaza a las dos
anteriores, aunque altera las implicaciones metodoldgicas finales de ambas.

Tras la publicacion de La Voluntad de saber en 1976 (Foucault, 1976), tuvimos
que esperar a 1984, afio en el que aparecieron los dos tltimos volumenes de la Historia
de la sexualidad, en los que su autor modifico el esquema de trabajo, previamente
anunciado en el primer volumen de dicha obra. Su proyecto de estudio consistia
en desarrollar cuatro lineas mayores de investigacion -las mujeres, los nifios, los
pervertidos y las poblaciones- que incluia seis volumenes sobre la historia de la
sexualidad, centrados en los siglos XVIII y XIX: en el proximo volumen estudiaré
la concepcion cristiana de la carne desde la Edad Media hasta el siglo XVII, «La
carne y el espirituy, luego, la manera como se ha problematizado la sexualidad
de los ninios, «La Cruzada de los nifios»; luego, la sexualidad de las mujeres, «La
mujer, la madre y la histeria»; la sexualidad en la practica de perversion, «Los
perversos» y el sexto volumen, «Razas y poblaciony (Morey, 1978, p. 268). Los
tomos publicados difieren del proyecto anunciado, sobre todo por el desplazamiento
cronologico al mundo antiguo. El estudio de la sexualidad en el mundo griego y
grecorromano lo abordd en una determinada secuencia historica, con diferentes
cronologias: El uso de los placeres lo situa en el siglo V. a. C., y El cuidado de si en
los siglos I y II de nuestra era. Una posible explicacion -para entender la novedosa
cronologia- es que la experiencia de la sexualidad en los siglos XVIII y XIX estaba
decisivamente informada por sistemas de conocimiento surgidos de la biologia, la
medicinay la psiquiatria; y también la imposicidn en la conducta sexual de sistemas
de poder normativos que proceden de la educacion y la ley, entre otros sectores.

El Gltimo dominio de su pensamiento lo desarrolla fundamentalmente en los
volimenes segundo y tercero de la Historia de la sexualidad, en varios cursos del
Colegio de Francia, y en la entrevista que mantuvo en 1983 con Hubert Dreyfus
y Paul Rabinow. El didlogo “On the Genealogy of Ethics” fue un avance editorial
de lo que fueron a la postre sus dos ultimos libros, El uso de los placeres y El
cuidado de si. Esta inédita interpretacion teorica vincula el poder y el saber con la
subjetividad, descubriendo la importancia de la moral en tanto que parte esencial
de una ontologia historica en relacion a la ética, a través de la cual nos constituimos
en agentes morales. Los codigos morales predominantes, oficiales y privados serian
parte de esa historia, pero hay otro lado de las prescripciones morales, que la

14



Revista de Humanidades, 32 (2017). p.11-23. ISSN 1130-5029

mayor parte del tiempo no esta aislado como tal pero que es, creo, muy importante:
la clase de relacion que se deberia tener con uno mismo, rapport a soi, que llamo
ética, y que determina como el individuo supuestamente se constituye como sujeto
moral de su propia accion. (Dreyfus y Rabinow, 1983. pp. 238-9).

Enestaontologia delahistoriarealizé Foucault una genealogia de lamoral como
diagnostico del presente, descubriendo la trascendencia de la ética en la Antigliedad
clasica como condicidén indispensable para mejor entender el funcionamiento de
la sexualidad, el deseo y el placer: he aqui la cuestion planteada a la que intento
responder en un terreno preciso: el nacimiento de una moral, de una moral relativa
a la reflexion sobre la sexualidad, sobre el deseo, sobre el placer. (Foucault, 1985,
p- 228). Al estudiar la ética griega y grecorromana considerd que el problema
esencial de la época no fue el poder ni la sexualidad ni mucho menos la religion,
sino mas bien la moral: lo que me sorprende es que, en la ética griega, las gentes
se preocupaban mds de su conducta moral, de su ética y de su relacion consigo
mismos y con los otros que de los problemas religiosos. ;En qué nos convertimos
tras la muerte?, ;Qué son los dioses?, ;Intervienen o no? Estas cuestiones tenian
poca importancia pues no estaban ligadas a la ética. Esta a su vez no estaba ligada
a un sistema legal. Por ejemplo, las leyes contra la mala conducta sexual no eran
numerosas ni muy constrictoras. Lo que interesaba a los griegos, su tema, era la

constitucion de una ética que fuese una estética de la existencia. (Foucault, 1985,
pp- 184-185).

En los dos ultimos volumenes de la Historia de la sexualidad apela su autor
al testimonio de Jenofonte, Platon, Plutarco, Séneca y Epicteto. Desde el principio
aclara que los conceptos que toma de estos autores no son significativos en su
proyecto para construir una historia de la sexualidad concebida como experiencia,
entendiendo por ésta la correlacion que existe en una cultura entre dominios de
saber, tipos de normatividad y formas de subjetividad. En E/ uso de los placeres se
pregunta como el hombre occidental llegd a reconocerse como sujeto de deseo. No
es excluyente ni persuasiva la transicion que oscilo del dispositivo de la sexualidad
(origen de las técnicas modernas de la disciplina de los cuerpos en las escuelas,
talleres, cuarteles y prisiones; y las técnicas de regulacion de las poblaciones que van
desde el racismo de estado a las disposiciones politicas de natalidad) a la ontologia
ética, definida por el estilo estético o por la hermenéutica del deseo: parecia dificil
analizar la formacion y el desarrollo de la experiencia de la sexualidad a partir
del siglo XVIII sin hacer un trabajo historico y critico sobre el deseo y sobre el
sujeto deseante, es decir, sin llevar a cabo una «genealogia». Pero era claro que
emprender esa genealogia me alejaba mucho de mi proyecto definitivo. Debia pues
escoger...Y he optado por este ultimo partido al reflexionar que después de aquello
a lo que me atengo -aquello a lo que he querido atenerme desde hace muchos anos-
es una empresa para desentraniar algunos de los elementos que pudieran servir a
una historia de la verdad. (Foucault, 1986, pp. 11-12).

15



Sobre la libertad y la verdad en Michel Foucault - Valentin Galvan Garcia

2. LA ETICA DE MICHEL FOUCAULT

Para el filosofo francés la ética es un estudio del yo consigo mismo. Este modo
de entender la ética es peculiar para muchos filosofos, en cuanto que la €tica es una
parte del estudio de la moral, y la moral consiste en la conducta de la gente y en
el codigo moral que se les impone. La tradicion de la filosofia ética no es un todo
unificado. La moral judeocristiana también se constituyd con fuentes paganas. Los
codigos que regulan la conducta cambiaron la concepcidn misma de la ética y sus
relaciones con la religion, la ciencia, la politica y el derecho. Se trataba de estudiar la
ética y no la historia de la moral, es decir, las practicas del si-mismo en nuestra esfera
propiay, a partir de ahi plantearlas en una sociedad dada. Cuando modifica la cuestion
del ser ético del individuo censura la idea vaga del individualismo, invocada para
explicar en diferentes épocas fendmenos muy diversos. (Foucault, 1987). La ética
que propone es una estética de la existencia: la belleza de esta existencia individual
radica en la armonia entre las palabras y sus actos. El centro de este ethos filosofico,
del compromiso de la parresia en la historia, esta constituido por la practica de una
interrogacion ética y de una constitucion del si-mismo, lo que define toda una serie
de oposiciones nuevas en el caso de una decision moral y politica.

El pensamiento moderno nunca fue capaz de proponer una moral. (Foucault,
1968, pp. 338-339). El pensamiento y el saber son actividades que hay que someter
a una interrogacion ética para comprender como se constituyeron. Esta perspectiva
ética permite volver a colocar el régimen de produccion de lo verdadero y de lo falso
en el centro mismo del analisis historico y de la critica politica. (Foucault, 1980: 48).
Su interrogacion ética no solo consiste en el analisis de las verdades y de los deseos
que determinan nuestras condiciones morales, sino que es un proceso en que el
individuo circunscribe la parte de si mismo que constituye el objeto de esta practica
moral, define su posicion en relacion con el precepto que sigue, se fija cierto modo
de ser que valdra como realizacion moral de si mismo, se emperia en conocerse, se
controla, se experimenta, se perfecciona, se transforma. (Foucault, 1973, p. 48).

En la ética foucaultiana diferenciamos cuatro aspectos basicos. El primero es
la parte de nuestra conducta que constituye la materia del comportamiento moral.
Como ejemplo de esta “sustancia ética” nos podemos preguntar: ;se deben aplicar
los juicios éticos a los sentimientos, las intenciones o el deseo? El filésofo de
Poitiers sostiene que la sustancia de la ética grecorromana era muy diferente de las
categorias de la sustancia ética cristiana y moderna. El segundo aspecto, los “modos
de sujecion”, concierne a la manera en la que el individuo establece su relacion
con la regla. Podemos reconocer obligaciones morales bien sean reveladas por la
ley divina, impuestas por las demandas de la razon o basadas en la convencion.
Y también, para usar uno de sus ejemplos mas interesantes, como derivadas del
intento de darle a la propia existencia la forma mas bella posible. (Foucault, 1984,
p. 373). El tercero son “las formas de elaboracion del trabajo ético” que son el medio
por el que cambiamos o evolucionamos para convertirnos en sujetos €ticos. Por

16



Revista de Humanidades, 32 (2017). p.11-23. ISSN 1130-5029

ejemplo, la austeridad sexual puede ser practicada como una renuncia stibita o como
un combate permanente. Y el ultimo dominio de la ética, la “teleologia del sujeto
moral”, tiende a la realizacion del individuo. Es la clase de ser al que aspiramos
cuando nos comportamos moralmente: jdeberiamos tornarnos puros o inmortales,
o libres, o amos de nosotros mismos...? (Foucault, 1984, p. 375).

Entre estos cuatro elementos de la ética existen relaciones, aunque también
sostuvo que habia cierta clase de independencia entre ellas. (Foucault, 1984, p.
375). Los volumenes segundo y tercero de la Historia de la sexualidad pueden leerse
como un estudio de las relaciones, las clases de dependencia e independencia entre
estos cuatro aspectos de la €tica en la sociedad griega y romana. El legado ético
foucaultiano no nos impone una conducta, mas bien nos muestra como podemos
escapar de un medio intelectual que no tiene su fuente en la interrogacion ética. Al
practicar ésta nos indica como podemos tener acceso a nuevas responsabilidades
y como podemos asumirlas colectivamente. Este dominio ético define un campo
de andlisis que permite superar el dualismo teoria-practica, en cuanto que no esta
constituido por las instituciones, las teorias o las ideologias sino por las practicas,
las relaciones discursivas y extra-discursivas que rigen el programa de conducta de
la empresa intelectual, de la accion practica y de la constitucion de si misma que se
da una cultura.

3. SOBRE LAS PROBLEMATIZACIONES ETICAS

Enelprefaciode Eluso de los placeres reconsidera sus anteriores investigaciones
a la luz de las nuevas problematizaciones. En una entrevista, Hubert Dreyfus y Paul
Rabinow preguntaron al filosofo francés si la ética griega ofrecia una alternativa
atrayente y plausible. Su respuesta fue contundente: ;No! No busco una solucion de
relevo; no se encuentra la solucion de un problema en algo que ha sido propuesto
en otros tiempos y para otras gentes. Lo que quiero hacer no es la historia de las
soluciones y por esta razon no acepto el término «alternativay; querria hacer la
genealogia de los problemas, de las problematicas. (Foucault, 1985, p. 185). La ética
de Foucault se aleja de la historia de los principios y de sus modos de legitimacion,
en cuanto que es una historia de las maneras de responder a problemas especificos
o singulares.

La genealogia de los problemas designa a la vez una modificacion de la historia
en general y del modo de ser de cada cual. Se cuestiona como se concibieron los
obstaculos que hay que superar para hacer lo que uno debe hacer, y también como
se ha racionalizado lo que hay que hacer atendiendo a lo que uno piensa que es el
error. Y quizas lo mas importante, ;a partir de un analisis de las problematizaciones
podemos reconsiderar la tarea del pensamiento en relacion con los saberes, con las
estrategias del hacer, con el derecho o con la politica? Estas preguntas se pueden
configurar en funcion de:

17



Sobre la libertad y la verdad en Michel Foucault - Valentin Galvan Garcia

a) El saber-poder. Los problemas de la sociedad y de si-mismo son objeto de
un saber y de unas determinadas estrategias. El concepto de “normalizacion”
se refiere a este proceso de regulacion de la vida de los individuos y de las
poblaciones. En nuestras sociedades de normalizacion se cruzan la norma
de la disciplina y las tecnologias de regulacion. En este sentido la filosofia
cumple una funcién de anti-normalizacion.

b) El derecho. Hay que analizar el derecho en aquellos puntos en que su
aplicacidon presenta problemas, en virtud de los cuales se ha construido una
experiencia juridica singular. Todo el mundo sabe que las leyes estan hechas
por unos e impuestas a otros. La ilegalidad es un dispositivo cuya funcion
estd prevista en la estrategia general de la sociedad, por tanto ni constituye
un accidente ni es una imperfeccion.

c¢) Lapolitica. Nos podemos preguntar de qué manera y a través de qué propositos
algunos acontecimientos problematicos se hacen politicos. El acontecimiento
cuyo nombre es una fecha, por ejemplo “Mayo del 68”. En este caso, la
politica no es constitutiva de las problematizaciones, por el contrario son
¢éstas las que cuestionan la politica y transforman su concepcion.

La investigacion filosofica se hace sustancialmente ética, en el sentido
foucaultiano del término, cuando se interesa por las problematizaciones que debe
afrontar una cultura como consecuencia de la interaccidon de sus practicas, atendiendo
a tres variables como son los tipos de saber, las diversas estrategias politicas y los
estilos de vida personal. O lo es que lo mismo:

a) el analisis de lo que efectia (y no interpreta) el saber;

b) las modalidades en virtud de las cuales se construye (y no se representa) el
poder;

¢) y la manera en que el individuo inventa (y no descubre) su relacion consigo
mismo.

4. SOBRE LAS POSIBILIDADES ETICAS

Desde la perspectiva de Foucault apenas existen diferencias entre los filosofos
que defienden la existencia de deberes para con nosotros mismos y aquellos que
sostienen que no existen tales deberes, puesto que ambos -los herederos de Kant y
los sucesores de Shopenhauer- ignoran el dominio de la ética. Es decir, la relacion
del yo consigo mismo concebida como independencia de la estructura del codigo
moral.

Las discusiones de los filésofos que creen que tenemos algunos deberes para
con nosotros mismos no ocupan mas que unas pocas paginas en los tratados morales.
La mayoria estan de acuerdo en que nuestros deberes para con los otros son mayores

18



Revista de Humanidades, 32 (2017). p.11-23. ISSN 1130-5029

-en numero, complejidad e incluso interés- que nuestros deberes para con nosotros
mismos. Los andlisis foucaultianos desnaturalizan las grandes preguntas kantianas
sobre el saber:

a) no se pregunta qué puedo conocer sino cdmo se produjeron mis preguntas;

b) no se pregunta qué debo hacer sino qué es lo que me situd -o donde estoy-
para aprehender lo real;

¢) y tampoco se pregunta qué puedo esperar sino mas bien en qué luchas estoy
envuelto.

Con la transformacién de estas preguntas su finalidad es liberar el pensamiento
de las estructuras formales para situarlo en un campo historico diferente: frente a
lo universal, necesario y obligatorio concurre lo singular, contingente y arbitrario.
La filosofia de Foucault versa sobre lo que se puede pensar y sobre lo que se puede
cambiar en lo que uno piensa. El nexo entre lo posible y lo pensable se remonta a
Kant, mientras que el filésofo francés quiso introducir el acontecimiento o suceso
en la filosofia critica. Esta tarea de la historia critica del pensamiento consiste en
insertar los acontecimientos que hacen concebibles las cosas en lo que entendemos
o interpretamos como evidencia. Para ambos pensadores la libertad no es una
posibilidad ética entre otras sino la posibilidad misma de la ética. Es decir, la ética
es la forma deliberada que toma la libertad. Sin embargo, contrariamente a Kant,
esta libertad procede de un cuestionamiento incesante de los hechos historicos de
la identidad y no de una republica racional de sujetos autonomos. La pretension de
Foucault es hacer una historia de lo que puede ser, de lo que se puede hacer y de
las posibilidades de vida. Y no es una historia de lo que es verdadero o falso ni de
las maneras de vivir. Su trabajo critico relativo al campo de los sucesos histdricos
singulares abre nuevas posibilidades filoséficas y esboza una novedosa manera de
concebir la relacion entre la filosofia y la historia. En definitiva, comporta una nueva
manera de hacer filosofia.

5. SOBRE LA LIBERTAD Y LA VERDAD

En la genealogia del sujeto se pregunta sobre la historia de la verdad y los
juegos de verdad que pueden ser descritos por el historiador. No se interesa por la
verdad de la historia que escribe, a lo sumo confiere que la tarea de “decir la verdad”
es infinita. La verdad no es un concepto preformativo, es ante todo el objeto de un
juego o de un dispositivo, cerrados ambos a las reglas definidas de manera autoritaria
y de las cuales no procede su propio discurso. Asi lo atestigua Foucault en su escrito
“:Queé es la lustracion?”, en el que opone la “ontologia del presente” -reivindicada
por ¢l- a la “analitica de la verdad”, de la cual cree que puede prescindir: no se trata
ya de una analitica de la verdad sino de lo que podria llamarse una ontologia del
presente, una ontologia de nosotros mismos. Y me parece que la eleccion filosofica a

19



Sobre la libertad y la verdad en Michel Foucault - Valentin Galvan Garcia

la que nos encontramos enfrentados actualmente es la siguiente: bien optar por una
filosofia critica que aparecerd como una filosofia analitica de la verdad en general,
bien optar por un pensamiento critico que adoptara la forma de una ontologia de
nosotros mismos, una ontologia de la actualidad. (Foucault, 1985, p. 207). A partir de
su conferencia sobre el ensayo kantiano, Jiirgen Habermas se percata del paralelismo
existente entre Kant y Foucault (Habermas, 1987, p. 12). En el comentario al opusculo
kantiano y en los dos ultimos volumenes de la Historia de la sexualidad propone
su autor una ética no universal concebida como estética. El trabajo artistico que
debia de servir para desprendernos de la subjetividad impuesta durante siglos y su
ethos de la libertad se enfrentaron al imperativo ético de Habermas, cuya teoria ética
implicaba una comunidad ideal de comunicacion convertida en clave hermenéutica
que interpreta el presente, y por supuesto valida como proyecto politico de futuro.
Por su parte, Foucault discrepa de la ética habermasiana, en tanto que la teoria
del consenso politico no entra a analizar el ejercicio de las relaciones de poder.
Enfrentarse a los mecanismos o dispositivos de poder es “pensar de otro modo”, y
su objetivo es escribir una historia de las problematizaciones. La libertad y la verdad
estan profundamente vinculadas, ya que la negacion de una se torna en negacion
de la otra. Esta combinacion inspirada en la Ilustracion fue rechazada por Foucault
en tanto que la verdad como principio liberador es una profunda ilusion. Es decir,
no hay ninguna verdad que pueda ser adoptada, defendida o rescatada contra los
sistemas de poder. Por el contrario, cada sistema define y defiende su propia variante
de verdad. La genealogia lltima de este gran rechazo sobre “verdad y liberacion™ es
profundamente nietzscheana: no hay orden o naturaleza humana a la que podamos
apelar para juzgar o evaluar los modos de vida. Sélo existen diferentes modos
impuestos por los individuos sobre el caos primordial, siguiendo su voluntad de poder.

Michel Foucault abraza la tesis relativista que no puede juzgar entre formas
de vida, modos de pensamiento y valores, en cuanto que comportan imposiciones
de poder. En los regimenes de verdad y en su estrecho entrelazamiento con los
sistemas de dominio constata la verdad como subordinada al poder: cada sociedad
tiene su régimen de verdad, su «politica general» de verdad; es decir, los tipos de
discurso que acepta y hace funcionar como ciertos, los mecanismos e instancias
que nos permiten distinguir declaraciones verdaderas y falsas, los medios por los
cuales cada una es sancionada, las técnicas y los procedimientos a los que se les
otorga valor en la adquisicion de verdad; la condicion de aquellos encargados de
decir lo que cuenta como verdad. (Foucault, 1978, p. 131). Desde la antigliedad, la
filosofia no consiste en la experiencia tomada en si misma sino en su relacion con
el conocimiento y con la verdad. La genealogia foucaultiana pretende realizar un
analisis de los juegos de verdad, no busca por tanto el origen del “poder de la verdad”
ni pretende hacer una historia sobre lo verdadero en el conocimiento. Su formulacion
marca la diferencia: la verdad no como especulacion, sino la que se da en la practica
y a través de la interpretacion de estas practicas.

20



Revista de Humanidades, 32 (2017). p.11-23. ISSN 1130-5029

6. ALGUNAS CONCLUSIONES

La finalidad de la ética foucaultiana es asegurar el ejercicio continuo de la
libertad. Comprendid que nunca podremos escapar de las condiciones en que se
sittian las relaciones entre el saber, el poder y la subjetividad. Si nos liberamos
de estas relaciones con nosotros mismos, las que nos hacen conformarnos a las
configuraciones existentes o bien resistirnos a ellas, encontraremos un nuevo
modo de relacion con los saberes modernos. En definitiva, una hermenéutica del
si mismo considerada como el lugar de enfrentamiento entre la vida y la muerte.

Conviene recordar que sus ultimas obras fueron objeto de una reaccion
muy mitigada por parte de sus adversarios. Ya no le interesaban los mecanismos
de poder que reglamentaban la formacion y las practicas de un saber sobre el
sexo, sino a través de que técnicas y de qué lugares de problematizacion se habia
construido la conciencia de que somos sujetos morales. Asimismo mostraron
su desacuerdo por considerar que la busqueda de la belleza de la existencia
estaba por encima de las demas virtudes intelectuales y morales, concibiendo
la vida como material para una obra de arte: lo que me sorprende es el hecho
de que en nuestra sociedad el arte se ha convertido en algo que no concierne
mas que a los objetos, y no a los individuos ni a la vida. Que el arte es una
especialidad hecha solo por los expertos que son los artistas. Pero ;jpor qué no
podria cada uno hacer de su vida una obra de arte?, ;por qué esta lampara,
esta casa, seria un objeto de arte y no mi vida? (Foucault, 1985, p. 191).

Desde el enfoque foucaultiano, la moral griega sentd las bases para la
construccion de un sujeto duefio de si mismo que une la vida cotidiana a la ética,
cuestionando la técnica que se debia utilizar para vivir bien, sin ningun tipo de
relacion con un sistema autoritario o juridico ni con ninguna estructura disciplinaria.
Los criticos de Foucault interpretaron esta estética de la existencia como una cierta
adhesion a una moral griega e incluso como un esteticismo amoral. Aunque tratd
de evitar estas interpretaciones, en sus ultimos escritos sobre la relacion del yo
consigo mismo subray6 el ingente deseo de pensar de manera diferente. El giro
ético foucaultiano no significa que abandonase sus preocupaciones politicas, mas
bien se trata de encarar la politica como una ética. (Foucault, 1984, p. 375). Y
para ello nos pinta “el arte de vivir” en nuestra incesante cultura de lucha entre la
vida y la muerte. Frente a la maquinaria de guerra, explotacion y consumo de las
sociedades occidentales que rige la ley del salvese quien pueda, Michel Foucault
apuesta por un nuevo tipo de conducta que conlleva el uso de los placeres y el
cuidado que uno se dispensa a si mismo, con una unica preocupacion: hacer de la
propia vida una obra de arte, alejado de toda norma y control social, que evite los
excesos e ignore lo que quiere decir la perversion.

21



Sobre la libertad y la verdad en Michel Foucault - Valentin Galvan Garcia

7. REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Abraham, Tomas (1989). Los senderos de Foucault. Buenos Aires: Ediciones Nueva
Vision.

Castro, Edgardo (2011a). Diccionario Foucault. Temas, conceptos, autores. Buenos
Aires: Siglo XXI.

Castro, Edgardo (2011b). Lecturas foucaulteanas. Una historia conceptual de la
biopolitica. La Plata: Unipe Editorial Universitaria.

Deleuze, Gilles (1986). Foucault. Paris: Minuit.
Eribon, Didier (1989). Michel Foucault. Paris: Flammarion.

Eribon, Didier (1995). Michel Foucault y sus contempordneos. Buenos Aires: Nueva
Vision.

Foucault, Michel (1968). Las palabras y las cosas. Una arqueologia de las ciencias
humanas. Traduccion de Elsa Cecilia Frost. México: Siglo XXI.

Foucault, Michel (1973). El orden del discurso. Traduccion de Alberto Gonzalez
Troyano. Barcelona: Tusquets.

Foucault, Michel (1977). La Voluntad de saber. Historia de la sexualidad I. Traduccion
de Ulises Guifiazi. México: Siglo XXI.

Foucault, Michel (1978). Curso del 7 de Enero de 1976. En Foucault, Michel. Microfisica
del poder. Traduccion de Julia Varela y Fernando Alvarez-Uria. Madrid: La Piqueta,
pp. 125-137.

Foucault, Michel (1980). Table ronde du 20 mai 1978. En Perrot, Michel. (comp.).
L’impossible prison: recherches sur le systeme penitentiaire au X1X. Paris: Seuil,
pp. 40-46. (Dialogo con los historiadores J. Léonard, F. Ewald, J. Revel, M. Perrot
et al., sobre Vigilar y Castigar).

Foucault, Michel (1982). Mesa redonda sobre Vigilar y Castigar. En: Perrot, Michel.
(comp.). La imposible prision: debate con Michel Foucault. Barcelona: Anagrama,
pp- 55-79.

Foucault, Michel (1983). The genealogy of ethics: An overvietw of work en progress,
(Entrevista con H. Dreyfus y P. Rabinow). En Dreyfus y Rabinow. (1983). Michel
Foucault. Beyond Structuralism and Hermeneutics. 2* ed. Chicago: The University
of Chicago Press, pp. 229-252.

Foucault, Michel (1984). Politics y Ethics: an interview. En Rabinow, Paul. (ed.). The
Foucault Reader. New York: Panteon, pp. 373-380.

Foucault, Michel (1985). ;Qu¢ es la Ilustracion?. En Saber y Verdad. Madrid: La Piqueta,
pp. 197-207.

Foucault, Michel (1985). El interés por la verdad (Entrevista de F. Ewald). En Saber y
Verdad. Madrid: La Piqueta, pp. 227-239.

22



Revista de Humanidades, 32 (2017). p.11-23. ISSN 1130-5029

Foucault, Michel (1986). El uso de los placeres. Historia de la Sexualidad I1. Traduccion
de Marti Soler. México: Siglo XXI.

Foucault, Michel (1987). El cuidado de si. Historia de la Sexualidad IIl. México: Siglo
XXI. (Traduccion de Tomas Segovia).

Galvan Garcia, Valentin (2010). De vagos y maleantes. Michel Foucault en Espana.
Barcelona: Virus Editorial.

Galvan Garcia, Valentin (2013). El evangelio del diablo. Foucault y la historia de la
locura. Madrid: Biblioteca Nueva.

Habermas, Jiirgen (1987). Con laflecha en el corazon de la actualidad. Acerca del curso de
Foucault sobre el texto de Kant: ;Qué es la [lustracion?. En Mdiz, Ramon (comp.).
Discurso, Poder, Sujeto. Lecturas sobre Michel Foucault. Santiago: Universidad de
Santiago de Compostela, pp. 9-12.

Lévy, Bernard-Henri (1977). No al sexo rey (Entrevista a M. Foucault). Triunfo, n. 752,
pp. 46-51.

Lopiz Cant6, Pablo (2010). Michel Foucault, pensar es resistir. Santa Cruz de Tenerife:
Ediciones Idea.

Morey, Miguel (1978). Guia para la lectura de Foucault. En Sexo, Poder, Verdad.
Conversaciones con Michel Foucault. Seleccion, Traduccion y Prélogo de Miguel
Morey. Barcelona: Cuadernos Materiales, pp. 261-280.

Osorio, Manuel (1977). El poder, una bestia magnifica (Entrevista a M. Foucault).
Cuadernos para el dialogo, n. 238, pp. 60-63.

Revel, Judith (2002). Le Vocabulaire de Foucault. Paris: Ellipses.
Revel, Judith (2005). Expériences de la pensée. Michel Foucault. Paris: Bordas.
Terrel, Jean (2010). Politiques de Foucault. Paris: Presses Universitaires de France.

Veyne, Paul (2008). Foucault, sa pensée, sa personne. Paris: Albin Michel.

23



