
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 67 - 90. UNED, Madrid

LA NOCIÓN DE LOGISMOÍ EN EVAGRIO 
PÓNTICO: EL CORRELATO COGNITIVO DE 

LAS PASIONES ENFERMAS

THE NOTION OF LOGISMOÍ IN EVAGRIUS 
PONTICUS: THE COGNITIVE CORRELATE OF 

SICK PASSIONS

Santiago HERNÁN VAZQUEZ *

UNCUYO-CONICET

Resumen: El presente trabajo se propone profundizar en una noción característica 
de la obra del filósofo tardoantiguo, Evagrio Póntico. Dicha noción es la de logismoí. 
Las distintas modulaciones y sentidos con que Evagrio se refiere a este tópico, justifica 
la necesidad de acercarse a éste a fin de lograr una conceptualización coherente del 
mismo que contemple todos sus sentidos. Se trata principalmente de dilucidar si 
estamos frente a una realidad psíquica y/o frente a lo que nuestro autor considera una 
sugestión preternatural. Creemos que comprender estos  como el correlato cognitivo de 
las pasiones, enfermas a raíz de la ignorancia de sí, constituye la clave de bóveda para 
acceder a una conceptualización coherente.

Palabras clave: Logismoí, Pasiones, Enfermedad, Demonios

* Licenciado en Psicología, Doctor en Filosofía. Email: santiagohernanvazquez@gmail.
com. Domicilio: Almirante Brown 2900, Loteo Los Olmos casa 32, Vistalba, Luján de Cuyo 
(Mendoza, Argentina)



68 Santiago Hernán Vazquez 

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 67 -90. UNED, Madrid

Abstract: The present work intends to deepening in a characteristic notion of 
the the writings of the philosopher of the Late Antiquity, Evagrio Póntico. This is, the 
notion of logismoí. The different modulations and meanings, with which Evagrio refers 
to this topic, justifies the need to approach it in order to achieve a coherent concep-
tualization that contemplates all his senses. We will try to elucidating whether we are 
facing a psychic reality and/or -what our author considers- a preternatural suggestion. 
We believe that the understanding of these logismoí as the cognitive correlate of the 
passions, which are diseased as a result of self-ignorance, constitutes the vault key to 
access a coherent conceptualization.

Keywords: Logismoí, Passions, Disease, Demons

1. Introducción

Recogiendo una rica herencia clásica que va de Platón a la medicina hipocrá-
tico-galénica pasando por el estoicismo y la teología patrística (principalmente 
la de la Escuela de Alejandría), Evagrio Póntico, el monje filósofo del siglo IV, 
elaborará una compleja noción de enfermedad del alma que redundará en un 
enfoque psicoespiritual de notable precisión en el que se destaca una noción muy 
característica de su obra y muy cara para el pensamiento cristiano posterior: la 
de logismoí en tanto categoría por la que se tipifica la actividad cognitiva que 
emerge de las pasiones enfermas. En otros lugares nos hemos ocupado de pro-
fundizar en aquella compleja noción de enfermedad del alma1, a la luz de la cual 
consideramos que debe entenderse la noción de logismoí, de acuerdo a nuestra 
interpretación de la concepción evagriana. Consignemos aquí que la conclusión 
a la que arribamos en la etapa previa a este estudio es que la enfermedad propia 
del alma para Evagrio Póntico es la ignorancia de sí. El nous caído (tal cosa es el 
hombre para nuestro autor) ignora, a consecuencia de haberse desprendido de 
la unidad con Dios, quién es, ignora su condición espiritual y su vocación de 
unicidad con el Creador. Tal ignorancia engendra un amor de sí parà  phýsin –lla-
mado por Evagrio filautía (filautia)– que posee como objeto el propio cuerpo. 
Dicho amor genera, a su vez, una actividad de la parte pasional del alma, también 
parà phýsin en tanto busca la satisfacción de ese cuerpo, que posee un correlato 
cognitivo rayano en lo patológico y que Evagrio denomina logismoí. Este es, 
en apretada síntesis, lo que podría llamarse el cuadro etiológico completo de la 
concepción evagriana de enfermedad del alma. 

1  Cfr. Vazquez, 2017: 4-17; 2018.



La noción de LOGISMOÍ en Evagrio Póntico: el correlato cognitivo... 69

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 67 - 90. UNED, Madrid

A la luz de tal concepción procuraremos acercarnos al concepto de logismoí. 
Como sucede frecuentemente con la obra de Evagrio, se trata de un tópico dis-
perso por su obra, tratado por aproximaciones sucesivas, con distintas modulacio-
nes conceptuales y, por lo mismo, de compleja sistematización2. Nuestro objetivo 
será tratar de identificar y diferenciar en la obra evagriana todas las realidades 
psicoespirituales que nuestro autor quiere designar con tal concepto y buscar en 
el vínculo causal que los logismoí tienen con las pasiones y en el lugar que ocupan 
dentro del dinamismo “patológico” de la ignorancia, las ideas que unifiquen las 
diversas acepciones y sentidos que tiene el término en la obra evagriana.

2. Logismoí: parte de la estructura del psiquismo en tanto nous 
caído

Indica el kephálaion 57 de Capítulos de los discípulos de Evagrio3: “Es necesario 
que el monje desprecie la glotonería, la avaricia, la vanagloria, el amor del placer 
y la filautía, que es la madre de todos, y también al que es enemigo del alma, es 
decir, la carne, porque allí están los logismoí fundamentales” (57).

Esta es la primera parte del kephálaion. La filautía es aquí mh®thr: madre, 
fuente, origen. Ella es amor al enemigo del alma y, en cuanto tal, fuente de 

2  Acerca de esta condición de la obra de Evagrio, indica Julia Konstantinovsky al referirse al 
tópico de la contemplación natural: “No es tarea fácil sistematizar la doctrina de la contem-
plación natural de Evagrio. Como generalmente sucede con su obra, las ideas de Evagrio acerca 
de los grados y substancias de contemplación están dispersos a través del su corpus entero por lo 
que se deben tener en cuenta los diferentes contextos.” (Konstantinovsky, 2009: 48. El subra-
yado es nuestro)
3  Aunque no se puede decir que esta obra fue escrita directamente por Evagrio, no quedan 
dudas acerca de lo que los especialistas llaman “autoría derivativa” de tal obra. Se trata, en 
efecto, de una colección de dichos de Evagrio compilados por sus discípulos y que presentan 
con relativa originalidad los grandes tópicos del pensamiento del Póntico entregándonos, 
como indican los editores, las últimas elaboraciones de éste. Es por ello que Sources Chrétien-
nes incluye y edita directamente esta obra dentro de los escritos de autoría evagriana. Cfr. 
Géhin, 2007: 19-89; Kalvesmaki, 2017: en línea; Larchet, 2007: en línea. En un estudio, 
previo a la edición de Sources Chrétiennes, de los manuscritos sobre los que se hizo dicha 
edición, Joseph Paramelle indicaba lo siguiente: “En su conjunto, estos capítulos nos conser-
van el eco bien reconocible de la doctrina de Evagrio, tal como ella se ha transmitido, sin 
duda a partir de la lectura de sus obras, seguramente gracias al recuerdo de su enseñanza oral, 
tal como ella ha evolucionado en un medio que sigue siendo bastante fiel a su recuerdo para 
continuar, en despecho de la sospecha precoz y de los anatemas del 553, apelando a su nom-
bre” (J. Paramelle, 1978: 111-12).



70 Santiago Hernán Vazquez 

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 67 -90. UNED, Madrid

la que emergen los logismoí4. Éstos son, en la elaborada psicología evagriana, 
la actividad cognitiva característica del alma enferma o apasionada, o, mejor, 
la lógica misma de las pasiones como indica Forthomme5. Este mismo autor 
señala algo en consonancia con nuestro desarrollo: “Los logismoí son parte de la 
estructura del psiquismo en la medida en que éste es afectado por el alejamiento 
ontológico de la unidad” (Forthomme, 2000: 501). Esto explica que digamos 
que los logismoí designan la actividad cognitiva propia del alma enferma. El alma 
enferma, en efecto, es en la concepción evagriana el nous que ha caído del estado 
de unidad, o que padece el “alejamiento ontológico de la unidad” como aquí 
indica Forthomme6. Porque ha caído de la unidad, el nous ignora qué y quién es 
el, se concibe a sí mismo erróneamente (como cuerpo) y ama eso que él cree que 
es. Esto desorbita su parte pasional que comienza a buscar la satisfacción corporal 
y engendra una actividad cognitiva que Evagrio llama logismoí. De modo que, 
estos logismoí son, efectivamente, “parte de la estructura del psiquismo” en tanto 
este psiquismo refiere el nous que se ha separado o alejado de la unidad.

Es por esto que no es conveniente traducir el término logismoí. Este vocablo 
tiene siempre en Evagrio un sentido peyorativo que no sería bien expresado en 
la traducción correspondiente de “pensamientos”. Pero sigamos indagando los 

4  Para ver los posibles antecedentes históricos de este concepto evagriano de logismoí se pue-
de consultar: Guillaumont, 1971: 63-84; Daniélou, 1957: 187; Pesthy, 2003: 1017-1022. 
Aunque ciertamente puedan espigarse en las tradiciones antiguas y tardoantiguas que estos 
autores consideran, nociones que podría haber resultado la fuente del concepto evagriano, lo 
cierto es que “la ‘fuente’ más relevante de Evagrio en su teoría de los ocho logismoí no es nece-
sario buscarla en autores anteriores ya que no se trata de conclusiones teóricas conseguidas 
luego de un proceso deductivo y a partir de antecedentes literarios sino más bien de la siste-
matización de la observación psicológica y de la propia experiencia conseguidas en sus años 
de vida monástica en el desierto egipcio como monje y como maestro de monjes.” (Peretó 
Rivas, 2014: 88).
5  Cfr. Forthomme, 2000: 500.
6  Para una comprensión más completa de nuestra interpretación de la concepción evagriana 
de enfermedad del alma, remitimos a nuestra ya citada contribución “La enfermedad del 
alma en el filósofo tardo antiguo Evagrio Póntico: entre ignorancia y filautía” (Vazquez, 
2018). Consignemos, no obstante, dos textos evagrianos claves en el marco de dicha interpre-
tación y útiles para visualizar algunos de los fundamentos textuales de nuestras afirmaciones: 
“No es la unidad la que, por sí misma, se pone en movimiento; sino que ella es puesta en 
movimiento por la receptividad del nous, el cual por su negligencia, desvía de ella su rostro y, 
por el hecho de ser privado de ella, engendra la ignorancia” (Kephálaia Gnóstica I, 49).
“La riqueza del alma es la ciencia, y su pobreza la ignorancia; pero si la ignorancia es priva-
ción de ciencia, la riqueza es anterior a la pobreza, y la salud del alma a su enfermedad.” 
(Kephálaia Gnóstica II, 8).



La noción de LOGISMOÍ en Evagrio Póntico: el correlato cognitivo... 71

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 67 - 90. UNED, Madrid

textos evagrianos a fin de ir probando todas nuestras afirmaciones e ir delineando 
nuestra interpretación del concepto. 

En lo que sigue del texto de aquel kephálaion de Capítulos de los discípulos de 
Evagrio, los logismoí reciben una importante caracterización:

Al principio ellos abordan el alma con dulzura y una gran fuerza per-
suasiva, como si ellos tuvieran piedad del cuerpo y le prometieran alguna 
comodidad, pero al fin, ellos se lanzan sobre ella descaradamente, entonces 
ella no puede deshacerse de ellos, porque ella ha acogido las pasiones funda-
mentales capaces de engendrarlos (57). 

PiqanÈ¹ es el término que Géhin traduce como “fuerza persuasiva”. Otras 
traducciones que el término admite pueden ser las de “argumentos convincen-
tes” o “argumentos verosímiles”. Estos pensamientos enraizados en la filautía 
operan mediante el lenguaje y elaboran argumentos con apariencia de verdad, 
cuyo único fin es asegurar el bienestar del cuerpo sin que esto parezca ir en detri-
mento del alma. Por ello se afirma que la disuaden razonando, argumentando, 
como si ellos ofrecieran algún acuerdo, un trato (tal otra posible traducción de 
la expresión tina# eèpagge®llwn), una flexibilización que establezca 
una avenencia entre el deber ascético y el cuidado del cuerpo. Sin violentar al 
alma que es abordada con dulzura, con suavidad (pra®jw¹j), este ofrecimiento 
busca garantizar la satisfacción y la comodidad del cuerpo. De esta manera las 
pasiones se profundizan y los logismoí que de ellas nacen hostigan con mayor 
fuerza al alma cual “flechas inteligibles” que vienen de la parte pasional del alma7, 

llegando de este modo a “horadar la libertad” (Peretó Rivas, 2011: 160), pues el 
alma ya no puede “deshacerse de ellos”. Acogiéndolos ha dado mayor fuerza a 
las pasiones que se van adueñando del alma.

7  Cfr. Kephálaia Gnóstica VI, 53.



72 Santiago Hernán Vazquez 

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 67 -90. UNED, Madrid

Con esto se introduce ya una caracterización bastante precisa de los llamados 
logismoí, los cuales constituyen una especie de eslabón final en la consideración 
evagriana de la enfermedad del alma. 

3. La enfermedad del alma y las pasiones como fuente

Dependientes de la filautía, los logismoí se especifican por el hecho de consti-
tuir lo que con Tobon podemos llamar la “actividad cognitiva característica” del 
alma enferma8. En otro lugar la misma autora los llama “hábitos de pensamiento 
asociados con ‘el viejo yo’” paulino (Tobon, 2011: 767). Las dos definiciones 
son precisas. En efecto, este viejo yo u hombre viejo paulino designa en Evagrio 
al alma enferma de ignorancia que se cura -despojándose de ese hombre viejo- 
cuando ve su propia luz9. Los hábitos de pensamiento o la actividad cognitiva 
característica de este hombre viejo es la que surge, la que emerge, de un alma 
signada por la ignorancia y su consecuente filautía. 

En una de sus cartas, nuestro autor indica reveladoramente que, de los pen-
samientos tentadores que nos asaltan, unos proceden de la naturaleza, no son 
malos en sí mismos pero aquí “la perfidia del maligno” puede “causar la muerte 
en vosotros por medio de cosas buenas”. Pero los otros, los logismoí propia-
mente dichos, tienen lugar debido a “la enfermedad (asqenei®avj10) de nuestra 

8  Cfr. Tobon, 2010: 7.
9  “Cuando el intelecto se haya despojado del hombre viejo y se haya revestido de aquel que 
nace de la gracia, entonces es su propio estado el que verá al momento de la oración, similar 
al zafiro o al color del cielo; es el estado que la Escritura nombre el lugar de Dios, que ha sido 
visto por los Ancianos sobre el monte Sinaí” (Sobre los Pensamientos 39).
10  En la utilización del término aèsqe®neia en tanto enfermedad, nuestro autor parece estar 
articulando una tradición antropológica cristiana que se enraíza en la Sagrada Escritura, y más 
precisamente en la versión griega de los LXX del libro sagrado. Juan Carlos Alby se ha ocupa-
do detenidamente del análisis y el rastreo de este término en la Sagrada Escritura y en la 
antropología cristiana primitiva. Aunque este autor no se ocupe de Evagrio Póntico, clara-
mente la conclusión a la que arriba se aplica también a nuestro filósofo del desierto. En efec-
to, Alby indica que “El significado primario de asthéneia tanto en el Antiguo como en el 
Nuevo Testamento es el de enfermedad corporal. No obstante, en la medida en que la antro-
pología cristiana avanzó hacia formulaciones más elaboradas, la concepción de hombre soste-
nida por los primeros cristianos como un ser en relación con lo divino a través de su dimen-
sión espiritual y con el cosmos creado por Dios, produjo una expansión de su campo 
semántico generándose otros indicadores de la debilidad connotada por el término, tales 
como la flaqueza en la fe o la que deviene de las injurias y persecuciones. El horizonte de la 
enfermedad se amplió más allá de la esfera corporal hacia aspectos propios de la experiencia 



La noción de LOGISMOÍ en Evagrio Póntico: el correlato cognitivo... 73

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 67 - 90. UNED, Madrid

propia  voluntad” o de nuestro poder de elegir, que a esto remite el término 
proaire®sewv usado aquí por nuestro autor. Éstos “se producen por la irascibi-
lidad (qumou) y la concupiscencia (epiqumi®avj)” (Carta 55, 2). Con ello nuestro 
autor está indicando que los logismoí proceden de la parte pasional y se imponen 
a nuestra voluntad sin que ella pueda hacer nada frente a su surgimiento. Surgen, 
emergen, de la aèsqe®neia de nuestra alma y en virtud de ello somos incapaces de 
elegir experimentarlos o no: “Que todos estos pensamientos perturben el alma 
o no la perturben, esto no depende de nosotros; pero que ellos permanezcan o 
no permanezcan, que ellos desencadenen las pasiones o no las desencadenen, he 
aquí lo que depende de nosotros” (Tratado Práctico 6).

Los logismoí mueven las pasiones pero, a su vez, son formados a partir de 
ellas y, en rigor, son casi indiscernibles de ellas11. Digamos que son una especie de 
correlato lógico-verbal-imaginativo de las pasiones, o, como quiere Forthomme, 
la estructura lógica de éstas12. En efecto, el término logismoí designa en Evagrio 
razonamientos, representaciones, sugestiones verbales interiores, que proceden 
de las pasiones. Bunge indica al respecto: “antes de volverse acción, las pasio-
nes escondidas en el corazón se manifiestan concretamente en pensamientos 
( logismoí)” (Bunge, 1989: 35). Que procedan de las pasiones y que por tanto 
sean casi identificables con ellas (hasta tal punto de que nuestro autor a veces se 
refiere indistintamente a unos y a otras13), es algo que Evagrio afirma en muchos 

religiosa.” (Alby, 2011: 11-26, 24). Evagrio resulta un ejemplo eminente de lo que refiere 
Alby. En su obra puede rastrearse, en efecto, esta doble significación del término aèsqe®neia. 
Como enfermedad corporal aparece, por ejemplo, en tres capítulos del Tratado Práctico: en el 
40 hablando de la tentación que recae sobre alguien que está físicamente enfermo 
(aèsqenou^ntavjj), en el 82 refiriéndose a posibles miembros del cuerpo en estado mórbido 
(aèsqenou®ntwn melw^n) y en el 91 hablando de la obra del servicio de los enfermos 
(aèsqe®nou^si) que los monjes podían eventualmente llevar a cabo. Designando enfermedades 
espirituales o del alma aparece, por ejemplo, en el capítulo 13 de Ocho espíritus de la maldad. 
Por lo demás en Escolios a los Proverbios (310) Evagrio aplica efectivamente el término 
aèsqe®neia  al intelecto caído, subrayando que esta enfermedad, este estado de debilidad, le es 
propio, innato (oièkei®an aèsqe®neian), y es en virtud de dicho estado que está incapacitado para 
la contemplación, es decir, se halla en una condición parà phýsin, teniendo en cuenta lo que 
afirma nuestro autor en el capítulo 86 del Tratado Práctico respecto a la contemplación como 
la actividad katà phýsin del logistikón. 
11  “Evagrio utiliza de modo casi indiferente los términos ‘demonio’, ‘pasión’ y ‘pensamiento’ 
para designar la misma realidad, aun cuando naturalmente las distingue muy bien” (Bunge, 
1989: 79-80).
12  Cfr. Forthomme, 2000: 500. Evagrio se refiere, en efecto, a “los pensamientos [propios] 
de una pasión” (Sobre los pensamientos 34).
13  Por ejemplo, en el Tratado Práctico caracteriza por separado a cada uno de los ocho 
logismoí y al llegar a la cólera –uno de los ocho– habla de ella como pasión: “La cólera es una 



74 Santiago Hernán Vazquez 

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 67 -90. UNED, Madrid

lugares en los que da a entender de modo explícito que las pasiones enfermas 
son la matriz de los logismoí:

 La pasión está subyacente en el alma, y ella es el origen del logismós 
apasionado (êmpaqh#v logismo®v)è   (Capítulos de los discípulos de Evagrio 49).

Es en efecto a partir de esas pasiones que se forman poco a poco todos 
los logismoí demoníacos que precipitan al intelecto ‘en la ruina y la perdición’ 
(1 Tim. 6, 9). (Sobre los pensamientos 3)

Todos los logismoí impuros que persisten en nosotros a causa de las 
pasiones hacen descender el intelecto ‘a la ruina y a la perdición’ (1 Tim 6, 
9). (Sobre los pensamientos 22)

Es cuando el nous se aproxima a los inteligibles, cuando no se une más 
al logismós que viene de la parte apasionada del alma. (Kephálaia Gnóstica 
VI, 55)

No son todos los logismoi  los que le impiden [al nous] la ciencia de 
Dios, sino aquellos que lo acosan desde el thymos y desde la epithymia y que 
son contra natura. (Kephálaia Gnóstica VI, 83)

No te alegre el vino, ni te deleiten las carnes, para que no engordes tu 
cuerpo y los pensamientos deshonrosos (logismoi# aièscroi) se asienten en 
ti. (A los monjes 38)

El que adorna sus vestidos y harta su estómago, alimenta pensamientos 
deshonrosos (logismou#v aièscrou#v). (A los monjes 82)

4. Los logismoí y su carácter imaginativo y lógico-verbal

El Póntico tipifica minuciosamente la actividad lógico-verbal-imaginativa 
que se constituye en una especie de correlato cognitivo de la actividad pasio-
nal del alma enferma. Categoriza toda esta actividad en lo que él llama ocho 
 pensamientos malvados14 (kakoi® logismoi) de acuerdo a los distintos  objetos de 
satisfacción que las pasiones persiguen desordenadamente (el dinero, el  alimento, 

pasión muy rápida. Se dice, en efecto, que ella es un hervor de la parte irascible” (11).
14  Los ocho, de acuerdo al orden del Tratado Práctico, son: gula, fornicación, avaricia, triste-
za, cólera, acedia, vanagloria y orgullo.



La noción de LOGISMOÍ en Evagrio Póntico: el correlato cognitivo... 75

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 67 - 90. UNED, Madrid

los cuerpos, la huida de situaciones dolorosas, la autoexaltación), indica que estos 
ocho “comprenden todos los pensamientos” (Tratado Práctico 6), y describe e 
identifica las sugestiones concretas que a modo de lenguaje interior tienen lugar 
en el pensamiento cual “flechas inteligibles” que son disparadas desde la parte 
pasional (Kephálaia Gnóstica VI, 53). 

Esta condición de correlato cognitivo de las pasiones que caracteriza a los 
logismoí, y su carácter racional y/o imaginativo, se observa claramente cuando 
nos detenemos en los ejemplos de logismoí concretos que Evagrio consigna prin-
cipalmente en su libro Antirrhético, o en algunos de los ejemplos y precisiones 
que da, principalmente, en su tratado Sobre los Pensamientos. En la primera de 
estas obras nuestro autor se encarga de identificar minuciosamente las sugestio-
nes (profa®sesin es el término, traducido como sugestiones por Guillaumont y 
Géhin, que usa nuestro autor para referirse a los logismoí en el tratado Sobre los 
Pensamientos [5]) concretas que pueden surgir de las distintas pasiones, muchas 
veces mediante la mediación preternatural de los demonios los cuales refuerzan 
con palabras el movimiento pasional. En un momento volveremos sobre este 
asunto del posible rol de los demonios en la dinámica de los logismoí. 

En la segunda de aquellas obras (Sobre los Pensamientos), el Póntico se centra 
en el carácter imaginativo que pueden tener estos logismoí. Es decir, el término 
logismoí designa allí, no solo una actividad racional al servicio de las pasiones, 
sino también una imaginativa que surge de la misma fuente y busca un mismo 
fin. Veamos primero esto último, para centrarnos luego en la dimensión más 
racional que pueden tener los logismoí.

Es, principalmente, en el capítulo 22 del tratado Sobre los Pensamientos, don-
de Evagrio se referirá con singular claridad a los logismoí en tanto representacio-
nes imaginativas engendradas por las pasiones y, a la vez, movilizadoras de éstas:

Todos los pensamientos impuros que persisten en nosotros a causa de 
las pasiones hacen descender el intelecto ‘a la ruina y a la perdición’ (1 Tim. 
6, 9). Porque así como la representación del pan persiste en el hambriento a 
causa del hambre y la representación del agua persiste en el sediento a causa 
de la sed, así las representaciones de las riquezas y de los bienes persisten a 
causa de la codicia, y las representaciones de los alimentos y de los pensa-
mientos vergonzosos que engendran los alimentos persisten a causa de las 
pasiones.



76 Santiago Hernán Vazquez 

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 67 -90. UNED, Madrid

Evagrio no identifica los logismoí con las representaciones, pero sí entiende 
que las representaciones pueden transformarse en logismoí cuando se vuelven 
apasionadas. Esto  es, en efecto, lo que afirma en Capítulos de los discípulos de 
Evagrio: “El logismós [es] la representación apasionada” (65). Al utilizar el térmi-
no no®hma –que aquí traducimos, siguiendo la lección de Géhin y Guillaumont, 
como “representación”– para designar primariamente la imagen provocada por 
la percepción de un objeto sensible, Evagrio está articulando libremente una 
tradición aristotélico-estoica acerca del proceso de conocimiento15. Es decir, se 
está refiriendo a una instancia propia de la actividad cognoscitiva humana16:

15  Sin duda, se abren aquí una serie de interrogantes. Por ejemplo, en qué sentido Evagrio es 
receptor de una tradición para la que el término nóema se vincula más al “concepto” que a la 
“imagen”. También si este que lo vincula a la imagen es el único sentido en que el término 
nóema se encuentra en Evagrio. Géhin y Guillaumont responden estos interrogantes: “Una 
noción fundamental es expresada por la palabra nóema que, tomada de Aristóteles, aparece 47 
veces en este tratado [Sobre los Pensamientos] y que nosotros hemos traducido, después de 
muchas vacilaciones, por ‘representación’. Lo que Evagrio llama nóema para designar la ima-
gen provocada por la percepción de un objeto sensible corresponde exactamente a lo que los 
estoicos denominaban fantasía, término que se traduce habitualmente por ‘representación’ 
[…] Se puede preguntar por qué al término estoico fantasía Evagrio ha preferido la palabra 
aristotélica nóema. De hecho, en virtud del principio de que todo conocimiento es de origen 
sensible, el nóema aristotélico tiene por origen la imagen producida por la percepción de un 
objeto sensible, imagen llamada habitualmente fa®ntasma; pero el nóema es distinto de esta 
imagen porque, recibido por el intelecto, es elaborado por él, en cierto modo ‘conceptualiza-
do’, de donde el sentido de ‘concepto’ que puede recibir habitualmente la palabra (cf. Del 
Alma III 8 431 b – 436 a). Se puede pensar que es esta relación estrecha que tiene la imagen 
con el intelecto lo que ha determinado a Evagrio a designarla por el término nóema, con 
preferencia al término estoico fantasía” (Géhin, Guillaumont, C. y Guillaumont, A., 1998: 
24-25).
El sentido del término nóema que nosotros venimos subrayando y a partir del cual Evagrio 
trata el tópico de los logismoí, es, entonces, el de representación imaginativa. Sin embargo, 
indiquemos que el término nóema también asume en otros lugares de la obra evagriana el 
sentido, quizá más fiel al aristotélico, de representación no imaginativa: “Entre las represen-
taciones (nohma®twn), las unas dan una impresión y una figura a nuestra facultad directriz, las 
otras suministran solamente un conocimiento, sin imponer al intelecto ni huella ni figura. Así 
el versículo ‘Al comienzo era el Verbo y el Verbo estaba junto a Dios’ deposita en el corazón 
una representación (noh®ma), sin imponerle una figura o una huella” (Sobre los pensamientos 
41); “A través del oído [la mente] capta las representaciones que imprimen una forma o no 
imprimen una, porque una palabra (puede) significar tanto objetos sensoriales como objetos 
contemplativos” (Skemmata 17).
Para ver con detenimiento este asunto remitimos a los puntos II y III, de la citada introduc-
ción de Géhin y Guillaumont al tratado Sobre los Pensamientos.
16  Por cierto, los noh®mata pueden también ser aportados por la memoria que guarda los 
productos de experiencias perceptivas y cognoscitivas pasadas. Acerca de esto se puede ver: 
Guillaumont, 2009: 284; Peretó Rivas, 2014: 284-285.



La noción de LOGISMOÍ en Evagrio Póntico: el correlato cognitivo... 77

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 67 - 90. UNED, Madrid

Es necesario comenzar por decir cómo el intelecto por naturaleza recibe 
las representaciones de todos los objetos sensibles y una huella conforme a 
ellos por intermedio del instrumento que es nuestro cuerpo. Tal como sea 
la forma del objeto, tal será necesariamente también la imagen que recibe el 
intelecto; de allí que las representaciones de los objetos son llamadas copias, 
ya que ellas conservan la misma forma que ellos (Sobre los pensamientos 25). 

Por ello indica que “Si las representaciones son el mal, aquel que ha fabricado 
el intelecto de una tal manera es responsable” (Capítulos de los discípulos de Eva-
grio 118), queriendo con esto decir que el intelecto conoce mediante noh®mata 
y que, por tanto, no está allí el mal pues así hemos sido creados por Dios. En 
este sentido, vemos que los noh®mata no son necesariamente logismoí y lo que el 
monje debe cuidar es que no se transformen en logismoí sino que sean el medio 
para alcanzar un conocimiento profundo y verdadero de las cosas. Esto está 
expresado bellamente en el capítulo diecisiete del tratado Sobre los pensamientos, 
donde el Póntico, usando imágenes bíblicas, deja en claro que son las pasiones las 
que hacen a una representación un producto cognitivo, por así decir, mórbido, 
cuando ellas son en realidad el medio para conocer una realidad que le ha sido 
dada al hombre para ascender hacia el conocimiento de Dios.

El Señor ha confiado las representaciones de este siglo al hombre como 
ovejas a un buen pastor […] Para ayudarlo, le ha dado la parte irascible y la 
parte concupiscible, a fin de que la primera ponga en fuga a las representa-
ciones que son lobos, y por la segunda cuide a las ovejas. […] Es necesario 
entonces, que el anacoreta vigile noche y día a este pequeño rebaño, por 
miedo a que alguna de las representaciones sea presa de las bestias salvajes o 
caiga en manos de malhechores, y si tal cosa sucede debe enseguida arran-
carla de la boca del león y de la osa. La representación concerniente a un 
hermano deviene presa de las bestias salvajes, si se la hace pastar en nosotros 
con odio; la que concierne a la mujer, si se la alimenta en nosotros con una 
concupiscencia vergonzosa; la de la plata y el oro, si ella es acorralada con 
codicia; y las representaciones de los santos carismas, si se las hace pastar en 
compañía de la vanagloria. Lo mismo ocurrirá con otras representaciones, 
cuando ellas son la presa de las pasiones (17).

También en los Capítulos de los discípulos de Evagrio, se insiste repetidamente 
en esta idea:



78 Santiago Hernán Vazquez 

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 67 -90. UNED, Madrid

No es contra los objetos ni contra las representaciones, sino contra las 
pasiones que se les adjuntan que debemos combatir (65).

Si las representaciones de los objetos son el mal, aquel que ha fabricado 
el intelecto de una tal manera es responsable, y si los objetos fueran el mal, 
aquel que los ha creado sería él mismo responsable. Pero ni las representa-
ciones ni los objetos son el mal, evidentemente, sino el movimiento del libre 
arbitrio hacia lo peor (118).

El mal no está en el intelecto, ni en el objeto, ni en la representación 
del objeto, sino en la pasión unida a la representación. Y soy yo quien es 
responsable de su existencia, ya que lo soy también de su desaparición (165).

Consignemos, por último, un texto más que repite la misma idea y que per-
tenece a los Escolios a los Salmos: “No son los objetos ni sus representaciones, sino 
las representaciones apasionadas de los objetos quienes encadenan el intelecto” 
(Escolio al versículo 7 del salmo 145).

Vemos entonces que las pasiones desorbitadas pueden instrumentar los 
 y transformarlos así en logismoí. Este es el sentido de decir que los 

logismoí son actividad cognitiva imaginativa propia de la enfermedad del alma. 

Pero atendamos ahora al carácter racional-lógico (complementario del imagi-
nativo) que también pueden tener los logismoí, y que vemos desplegado, de modo 
eminente, en Antirrhético. Ya hemos visto en aquel texto de Capítulos de los dis-
cípulos de Evagrio que citábamos más arriba, que los logismoí se caracterizan por 
su gran fuerza persuasiva y por desplegar argumentos convicentes (Piqanw^v). 
Pues bien, el Antirrhético es un ejemplo exhaustivo de cómo los logismoí son 
generalmente elaboraciones lógicas procedentes de las inclinaciones pasionales o 
de las disposiciones habituales de la parte pasional del alma enferma, que procu-
ran mediante argumentos convincentes garantizar la satisfacción de esas pasiones 
a cuyo calor nacen. Digamos en este sentido que los logismoí constituyen una 
actividad racional al servicio de las pasiones. Consignemos a modo de ejemplo 
algunas sugestiones concretas de los ocho logismoí que podemos encontrar en 
la citada obra Antirrhético, para ver cómo Evagrio identifica la lógica pasional 
de los pensamientos malvados a fin de desbaratarla. Las sugestiones concretas 
son reconducidas a su raíz pasional dejando en evidencia el engaño de los argu-
mentos que usan mediante la presentación de un texto de la Escritura opuesto. 
Ya en el prólogo mismo a esta obra nuestro autor nos habla de la necesidad de 



La noción de LOGISMOÍ en Evagrio Póntico: el correlato cognitivo... 79

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 67 - 90. UNED, Madrid

 identificar la “insensatez” de estas sugestiones como primer paso para desarticu-
larlas (Prólogo 3).

Comencemos por una sugestión del logismós de la avaricia que, aunque no 
explicita como otros pasajes, el razonamiento completo de la sugestión, sí con-
tiene excepcionalmente una explicación muy clara de aquello que indicamos 
respecto a cómo Evagrio intenta reconducir a su raíz pasional al logismós a fin 
de desbaratarlo. 

Para el alma que recibe oro destinado a la utilidad de los hermanos y, 
olvidando la lepra de Guejazí, desea gastarlo a su antojo –aquellos que leen 
reflexionen sobre cómo el profeta Eliseo había develado el pensamiento de 
avaricia, primero indicando las pasiones malvadas y, luego, los razonamien-
tos que lo circundan; el resultado de ello es un largo período en el cual los 
pensamientos obstaculizan con intenciones malvadas la mente y la vuelven 
leprosa (Antirrhético III, 15)17.

En el caso de la gula, Evagrio identifica razonamientos engañosos como este:

Contra el pensamiento que nos impide compartir nuestra provisión de 
alimento y nuestros vestidos con los necesitados por el hecho de que los 
recursos no son suficientes para nosotros y para ellos; él [nos sugiere] que 
hay ciertamente otro más débil y necesitado que el que está delante y es a 
ese a quien conviene dar y no a éste, que busca comer y vestirse sin fatiga: 
‘Quien tiene dos túnicas, dé una a quien no tiene; y quien tiene alimento, 
haga otro tanto’ (Lc. 3, 11). (Antirrhético I, 49)

En el caso de la soberbia, el Póntico identifica como procedente de la pasión 
por la autoexaltación, ciertos pensamientos y razonamientos acerca de sí y de los 
otros, e incluso ciertos juicios de tipo doctrinal erróneos. Identifica y reconduce 
a aquella pasión, por ejemplo, las siguientes autoevaluaciones:

El pensamiento de la soberbia que me exalta y me levanta en alto como 
uno que es irreprensible y no acoge más pensamientos impuros. (VIII, 2)

17  Evagrio se está refiriendo aquí a un pasaje del segundo libro de los Reyes (5, 17-27), en el 
cual el profeta Eliseo descubre el engaño de su siervo Guejazí que actúa movido por la 
 avaricia.



80 Santiago Hernán Vazquez 

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 67 -90. UNED, Madrid

Contra el pensamiento soberbio que me glorifica, ya que, habiendo 
orado, no solo no soy más esclavo del vientre, sino que incluso he vencido 
a la ira. (VIII, 55)

El pensamiento de soberbia que me alaba porque yo he edificado las 
almas [conduciéndolas] sobre rectas sendas y [guiándolas] al conocimiento 
de Dios. (VIII, 30)

También despeja la raíz pasional de ciertos juicios y razonamientos acerca 
de los otros hombres: 

El pensamiento [de la soberbia] que nos aconseja despreciar a nuestros 
santos padres porque no han sufrido tanto como nosotros en su vida. (VIII, 
8)

El pensamiento de la soberbia que se burla de la soberbia de los her-
manos por considerarlos negligentes en la práctica de los mandamientos. 
(VIII, 31)

El pensamiento soberbio que se justifica a sí mismo y no es benévolo 
hacia algo que ha sido hecho por los hermanos por debilidad. (VIII, 52)

El pensamiento soberbio que desprecia al hermano que no come y lo 
considera una persona débil que se da al ayuno porque, si comiese, no estaría 
en grado de combatir. (VIII, 55)

Asimismo es en la identificación de las sugestiones de la pasión de la soberbia, 
donde Evagrio aborda un tópico que también aparece en otras obras y que mues-
tra claramente su noción –en el marco de la cual debe ser inscripta su concepción 
de los logismoí– acerca de la actividad racional que puede estar al servicio de las 
pasiones enfermas. Nos referimos a la raíz pasional que encuentra en la postu-
lación de ciertos puntos doctrinales erróneos o heréticos (aéiretikoi), como los 
llaman los Capítulos de los discípulos de Evagrio. En Antirrhético reconduce, por 
ejemplo, a la soberbia el siguiente razonamiento de implicancia doctrinal: “El 
pensamiento blasfemo que niega nuestra libertad y dice que no es por nuestra 
voluntad que pecamos o somos justificados, por tanto el juicio no será pronun-
ciado en manera justa” (VIII, 16).



La noción de LOGISMOÍ en Evagrio Póntico: el correlato cognitivo... 81

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 67 - 90. UNED, Madrid

Por lo demás, la soberbia mueve principalmente a una concepción errónea 
de Dios que constituye para Evagrio “la caída más grave” (Tratado Práctico 14). 
Dios no es ya la causa de las buenas acciones (Ib.) ni aquél de quien proviene la 
victoria (Antirrhético VIII, 22), sino que “el pensamiento soberbio se considera 
a sí mismo Dios” (Antirrhético VIII, 49b). 

En otras obras se habla también de esta raíz pasional que tendría lo que 
Evagrio llama heterodoxia (eéterodoxi®a) o herejía (ai°resiv) en tanto doctrinas 
erróneas. Mencionemos esto –y consignemos algunos textos de muestra– como la 
expresión más radical de aquella actividad racional al servicio de las pasiones que 
tiene en los logismoí sus productos primarios y en las postulaciones doctrinales 
“heréticas” el corolario de la acción persistente y triunfante de éstos. En Kephálaia 
Gnóstica aparece, por ejemplo, la idea de cómo las pasiones oscurecen la visión 
de las razones de las disposiciones de Dios: “El movimiento multiforme y las 
pasiones diversas de los logikoí han forzado las intelecciones que conciernen a la 
providencia a aparecer oscuramente, y su índole diversa ha ocultado las intelec-
ciones que conciernen al juicio” (V, 23).

En Escolios a los Proverbios, se pone de manifiesto lacónicamente el grado de 
extravío intelectual al que podría llegar el alma que no ha logrado dominio sobre 
su concupiscencia: “El alma pura encuentra sus delicias en la ciencia, pero el alma 
impura considera incluso la pseudociencia como la verdadera ciencia” (331).

En los Capítulos de los discípulos de Evagrio, la idea es expuesta con meridiana 
claridad comprendiendo la herejía como el resultado intelectual de una vida en 
la que no se ha combatido contra las pasiones:

Los heréticos son pues castigados, no porque ellos son heréticos, sino 
porque ellos han llevado una vida malvada, porque no es posible devenir 
herético si no se ha llevado una vida malvada, sea en palabra sea en acción. 
Ellos sufrirán pues un justo juicio, no porque ellos tropiecen sino porque, 
cegándose con la embriaguez, la desobediencia y la avaricia, ellos ‘avanzan 
en la oscuridad’ (125 cum supplemento [F3]).

En el mismo sentido, en su obra El gnóstico, nuestro autor previene insis-
tentemente contra ciertas indagaciones y discusiones intelectuales prematuras 
–sobre todo de los jóvenes– en las que se buscan abordar –sin haber alcanzado 
una mesura mínima de las pasiones– aspectos doctrinales, o “escrutar” impru-
dentemente y sin orientación de un sabio “las razones de los corporales y de 



82 Santiago Hernán Vazquez 

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 67 -90. UNED, Madrid

los incorpóreos” (25). En esta discusión prematura que está al servicio de las 
pasiones, de la “gloria pasajera” (El gnóstico 24), se halla el caldo de cultivo de 
los heréticos: “No es el mismo el tiempo de la explicación y el de la discusión. 
Es necesario reprimir a esos que prematuramente hacen objeciones. Está allí, en 
efecto, la costumbre de los heréticos y de los disputadores” (El gnóstico 26)18.

5. El rol de los demonios

En este contexto no resulta extraño que, al hablar de la finalidad que per-
siguen los demonios y por la cual entran a jugar un rol que aún no hemos 
explicitado en la conformación de los logismoí, Evagrio se refiera expresamente 
al alejamiento del conocimiento: 

Acerca de la contemplación de los seres y de la ciencia de la Trinidad, los 
demonios y nosotros sostenemos un gran combate; ellos queriendo impe-
dirnos conocer y nosotros buscando aprender (Kephálaia Gnostica III, 41).

Toda guerra que se libra entre nosotros y los demonios impuros, no 
tiene otro motivo que la contemplación espiritual; pues ésta es muy hostil y 
odiosa para ellos; mas para nosotros es causa de salvación y muy agradable 
(Sobre la oración 50).

Ya hemos indicado que Evagrio apela en diversas ocasiones a los demonios 
para explicar los logismoí. Dilucidar su acción nos permite tener una visión com-
pleta de todos los sentidos en que el término logismoí es usado por Evagrio y ver 
mejor hasta qué punto es por este producto cognitivo del alma enferma, que la 
condición mórbida misma se puede profundizar. 

No podemos ignorar, si queremos ser fieles al pensamiento del Póntico, esta 
presencia preternatural que él percibe en la vida de los hombres y que se vuel-
ve palmaria a su entender en el ámbito del pensamiento y de estos productos 
característicos del alma enferma que son los logismoí. Los demonios, en efecto, 

18  Comentando la idea que Evagrio desarrolla en estos capítulos, Guillaumont y Géhin 
remiten al diálogo platónico República (VII, 539 ad). Efectivamente, encontramos en esta 
obra del discípulo de Sócrates, una idea semejante a la desarrollada por Evagrio en El  gnóstico 
pues Platón se refiere allí a los peligros que entraña admitir prematuramente a los jóvenes en 
la dialéctica en tanto no tienen las disposiciones requeridas y ello no haría mas que aumentar 
en ellos el gusto reprobable por la disputa y el escepticismo.



La noción de LOGISMOÍ en Evagrio Póntico: el correlato cognitivo... 83

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 67 - 90. UNED, Madrid

“como resultado del estudio, han aprendido el lenguaje de los hombres” (Kephá-
laia Gnóstica IV, 35) y es en el lenguaje interior del hombre donde concretan su 
ataque. Ellos soplan, dicen, sugieren palabras al oído, indica Evagrio19. El len-
guaje posee en el pensador del Ponto un potencial patógeno cuyo negativo es su 
virtualidad curativa, como hemos intentado demostrar en otro lugar (Vazquez, 
2017). Los demonios buscan, en efecto, profundizar la enfermedad.

Esta apelación a una realidad preternatural que Evagrio realiza con frecuencia 
al hablar de los logismoí, se complementa naturalmente en su pensamiento con 
una comprensión que podríamos denominar más estrictamente psicológica. Los 
demonios –que, como los ángeles, poseen, de acuerdo al pensamiento evagriano, 
una influencia concreta sobre la vida de los hombres20– lo que hacen, en rigor, 
es reforzar mediante palabras el movimiento pasional propio del alma enferma. 
Imprimen representaciones y procuran reforzar la lógica de las pasiones. Por 
ello en ocasiones Evagrio identifica su influencia con los logismoí. Que estos 
sean, como hemos dicho, el correlato cognitivo de las pasiones enfermas sigue 
siendo válido pues, como decimos, lo que hacen los demonios, de acuerdo al 
pensamiento de Evagrio, es valerse del movimiento pasional parà phýsin y de 
su correlato cognitivo anejo para introducir hábilmente palabras e impresiones 
que profundicen ese movimiento y consoliden el pensamiento que de él surge. 
Por eso Evagrio indica que “Los demonios prevalecen sobre el alma cuando las 
pasiones se multiplican” (Kephálaia Gnóstica IV, 85). Cuando la parte irascible 
“está plena de humildad por el recuerdo de Dios”, y la parte concupiscible “está 
toda inclinada hacia el Señor”, entonces el nous “no teme a nuestros adversarios 
que circulan por fuera del cuerpo” (Kephálaia Gnóstica IV, 73): “De los (varios 
tipos de) pensamientos, algunos nacen de un movimiento del alma. Otros vienen 
de fuera, por las acciones de los demonios” (Skemmata 48).

Esta acción que viene de fuera por lo general se asocia a una pasión y sus 
sugestiones toman fuerza en el alma a partir de dicha pasión, pues se refieren a 
recuerdos, palabras, razonamientos vinculados a ésta: 

A causa de la codicia los demonios hacen nacer [en el alma] todo género 
de tentaciones (Antirrhético II, 62).

19  Cfr. Antirrhético I, 2, 3, 17; II, 4, 5; III, 16, 37; V, 26; VI, 41, 4321.
20  “Los ángeles y los demonios se acercan a nuestro mundo; pero nosotros no podemos 
acercarnos a sus mundos. En efecto, no podemos hacer que los ángeles se aproximen más a 
Dios, ni pensar en contaminar más a los demonios” (Kephálaia Gnóstica III, 78).



84 Santiago Hernán Vazquez 

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 67 -90. UNED, Madrid

El demonio de la fornicación por medio de un deseo pasional imprime 
una visión de aspecto impuro en mi mente (Antirrhético II, 54).

Investiguemos cómo [los demonios] ponen en movimiento la memoria; 
¿no será por intermedio de las pasiones? Sí, evidentemente (Sobre los pensa-
mientos 4).

Cuando, habiendo cogido un pretexto, la parte irascible de nuestra alma 
es profundamente turbada, allí está el momento en el que los demonios nos 
sugieren que la anacoresis es bella, para impedirnos poner fin a lo que había 
causado nuestra tristeza, y liberarnos así de nuestra turbación. Pero cuando 
la parte concupiscible es violentamente excitada, entonces, al contrario, ellos 
trabajan para hacernos sociables, nos llaman duros y salvajes a fin de que, 
deseando cuerpos, tengamos comercio con cuerpos (Tratado Práctico 22).

La acción del demonio toma su fuerza de la enfermedad de las pasiones, pues 
“es a partir de estas dos pasiones (se refiere a las partes irascible y concupiscible) 
que se forman poco a poco todos los pensamientos demoníacos que precipitan el 
intelecto en la ruina y la perdición” (Sobre los pensamientos 3). Y por ello el Pón-
tico dirá que “La impasibilidad imperfecta se dice en relación a la potencia del 
demonio que lucha aún contra ella [el alma]” (Tratado Práctico 60), queriendo 
significar con ello, como indica Guillaumont en el comentario a este pasaje, que 
la fuerza de los demonios viene de lo que le falta al alma para llegar a la salud 
de las pasiones o impasibilidad (apátheia). En el capítulo treinta y cuatro del 
tratado Sobre los pensamientos, nuestro autor indica que cada demonio tiene una 
“pasión que le es cara” y que son “los pensamientos de una cierta pasión” los que 
él acicala a fin de hacer implosionar y poner en movimiento esa pasión. Es decir, 
que los demonios, por así decir, se “especializan” en una pasión, reconocen las 
palabras y los pensamientos inherentes a ella y son capaces de promoverlos a fin 
de llevar al nous lejos del conocimiento y “apagar su bienaventurada luz” (Sobre 
los pensamientos 37) por la satisfacción de una pasión. 

6. Los logismoí y el hundimiento en la ignorancia

Señala Peretó Rivas que “para Evagrio Póntico la ignorancia no es solo ausen-
cia de conocimiento sino que es conocimiento de una realidad falsa, presentada 
como tal por los logismoí” (Peretó Rivas, 2014: 76). A esto puede estar haciendo 
referencia Evagrio cuando indica que el alma sumida en la ignorancia y en las 



La noción de LOGISMOÍ en Evagrio Póntico: el correlato cognitivo... 85

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 67 - 90. UNED, Madrid

pasiones que engendran los logismoí, ve fantasmas, es decir, ve cosas que no exis-
ten y que se interponen entre la realidad y ella: “El tercer renunciamiento es la 
separación de la ignorancia, la cual tiene la costumbre de aparecer a los hombres 
como fantasmas en el combate, según el grado de su crecimiento” (Kephálaia 
Gnóstica I, 80 [S1]).

Interpretando alegóricamente la Sagrada Escritura, Evagrio dirá que los filis-
teos quieren ocupar la tierra prometida (Kephálaia Gnóstica V, 30). Ésta es en 
Evagrio el símbolo del conocimiento de la realidad creada (physiké), y aqué-
llos [los filisteos] el de los demonios. Que los filisteos quieran ocupar la tierra 
prometida sugiere que los demonios –que aquí son considerados en aquel rol 
de promotores de los logismoí– quieren usurpar el ámbito del conocimiento y 
proponer uno falso. 

De este modo con estas consideraciones acerca de los logismoí desembocamos, 
como no puede ser de otra manera, en la ignorancia. En efecto, con su acción 
sobre el alma los logismoí –procedan o no de una sugestión demoníaca directa– 
no hacen sino –cuando sus insinuaciones tienen éxito– aumentar y profundizar 
la ignorancia: buscan llegar al extremo de considerar al propio ser como absolu-
tamente independiente de Dios y, consecuentemente, como Dios mismo, según 
hemos visto. Se arriba así a una noción de sí específicamente opuesta a aquella 
que el nous poseía en el estado de unidad (moua®v).

Recordemos que el logismós del orgullo busca “no reconocer que la victoria 
viene de Dios” (Antirrhético VIII, 22) sino que “atribuye la victoria a las propias 
fuerzas” (Antirrhético VIII, 25) e “incita a no reconocer la ayuda de Dios, sino a 
creer que es ella [el alma] misma la causa de las buenas acciones” (Tratado Práctico 
14). El alma puede llegar al extremo en el que “se considera a sí misma Dios” 
(Antirrhético VIII, 49b).

No es extraño que Evagrio al referirse a esta suprema ignorancia de sí, hable 
también de enfermedad: “Está enfermo (nosei^) de soberbia quien se separa de 
Dios, atribuyendo a las propias fuerzas las obras rectas que cumple” (Ocho espí-
ritus de la maldad 17).

Por ello con este descenso a la suprema ignorancia que pueden operar los 
logismoí, se arriba a la “caída más grave” (Tratado Práctico 14) y a una especie de 
paroxismo: “Vienen a continuación la cólera, la tristeza y, lo que es el último de 
los males, el extravío del espíritu, la visión de una muchedumbre de demonios 



86 Santiago Hernán Vazquez 

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 67 -90. UNED, Madrid

en el aire” (Ib.). Así, y como indica nuestro autor en Escolios al Eclesiastés, si se 
da lugar en el corazón al “pensamiento impío (logismoŸv aèsebh®v)” se llega a 
“morir en la ignorancia (aèpoqa®nhj aègnosi®aj)” (63). 

Un ejemplo gráfico de este hundimiento mortal en la ignorancia suprema 
que es el orgullo, se puede encontrar en la historia del anciano Herón relatada 
por el discípulo de Evagrio, Casiano, en una de sus Conferencias y evocada por 
Evagrio al hablar precisamente del orgullo. Este logismós puede, en la compre-
sión evagriana del dinamismo psicoespiritual, enfermar al monje y enloquecerlo 
hasta el punto de pensar, por ej., que por el mérito de sus virtudes y trabajos, 
por haber llegado a ser un “monje perfecto” (Antirrhético VIII, 39), podría salir 
indemne después de precipitarse a un pozo, como relata Casiano que le suce-
dió al anciano Herón (Conferencias II, 5, 1-4). Resulta significativo el texto de 
la Sagrada Escritura que, sin más, evoca Evagrio para rechazar el logismós que 
engaña al monje susurrándole al oído que ha logrado la perfección. Se trata del 
fragmento del Eclesiastés que reza: “Es mejor un perro vivo que un león muerto” 
(Antirrhético VIII, 39). Nuestro monje podría estar recordando aquí al anciano 
Herón. En efecto, en el capítulo veintitrés de su tratado Sobre los pensamientos 
y en el diecisiete de su obra Ocho espíritus de la maldad, realiza una descripción 
detallada del desequilibrio psíquico y el hundimiento final en la locura en que 
se puede caer a causa de los pensamientos de orgullo y hace referencia, en el pri-
mero de los tratados, a dos hermanos suyos en la vida monástica cuyo naufragio 
mental está siempre aleccionadoramente bajo sus ojos. Guillaumont y Géhin 
señalan, comentando este pasaje, que muy probablemente Evagrio está haciendo 
referencia aquí a dos monjes de los que habla el discípulo y biógrafo de monje del 
Ponto, Paladio, en su Historia Lausíaca (Géhin, Guillaumont, C. y Guillaumont, 
A., 1998: 234). Estos dos monjes son Valens y Herón. Por lo demás, Casiano 
es contemporáneo y discípulo de Evagrio y es este último una de sus principales 
fuentes (Cfr. Pichery, 2008: 65). 

Aquel orgullo o soberbia desequilibrante –fundada en la necesidad de enal-
tecer y exaltar al propio yo– es la que lleva al monje a creer que ha alcanzado la 
perfección, que ha subido hasta una gran altura, que él es la causa de muchas 
buenas acciones y que el resto le debe reconocimiento por ello (Cfr. Tratado 
Práctico 14; Ocho espíritus de la maldad 17). Aquella necesidad de exaltar al yo 
que lleva a imaginar y a proyectar determinadas situaciones en las que el propio 
yo es enaltecido y alabado (Cfr. Tratado Práctico 13), deviene en una creencia 
irracional consistente en la certeza de que se ha alcanzado por las solas fuerzas 
la perfección. 



La noción de LOGISMOÍ en Evagrio Póntico: el correlato cognitivo... 87

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 67 - 90. UNED, Madrid

Alcanzado este endiosamiento se está, por lo mismo, incluso más allá de las 
leyes de la naturaleza. Tirarse a un pozo y salir indemne lo probaría. Aquella 
condición irremediable y definitiva que Evagrio ve en el naufragio del orgullo, 
se muestra patentemente en el caso de Herón el cual persiste en su delirio de 
grandeza, aún moribundo durante los dos días que duró su agonía (Conferencias 
II, 5, 4). Por eso Evagrio propone frente al pensamiento “que me exalta como si 
hubiera alcanzado la perfección en la práctica de los mandamientos” (Antirrhético 
VIII, 58) o “como si en mi mente no hubiera huella de pecado” (Antirrhético 
VIII, 59), la meditación de textos de la Escritura que muestren el engaño demo-
níaco que significa creerse perfecto y sin huella de pecado. Propone comprender 
adecuadamente el yo a la luz  de las Sagradas Escrituras.

7. Conclusiones

Hemos podido verificar a lo largo de nuestro desarrollo que los logismoí son 
el correlato cognitivo de la actividad pasional enferma y, más ampliamente, la 
manifestación al nivel del pensamiento de la enfermedad del alma. En efecto, 
pudimos identificar y diferenciar las distintas realidades que Evagrio designa con 
el término concluyendo, en todos los casos, que estamos frente a la traducción 
cognitiva de las pasiones enfermas. Logismoí son tanto representaciones apasio-
nadas, cuanto actividad lógica al servicio de los deseos parà phýsin de las partes 
concupiscible e irascible del alma. Asimismo el modo en el que Evagrio presenta 
el posible rol de los demonios en el desarrollo de esta actividad representacional 
o lógica, no pone de manifiesto una posible vacilación de nuestro autor entre 
una explicación psicológica y otra religiosa del estado del alma enferma. Por el 
contrario, hemos podido observar que esta apelación a una realidad preternatu-
ral que Evagrio realiza con frecuencia al hablar de los logismoí, se complementa 
naturalmente en su pensamiento con una comprensión que podríamos deno-
minar más estrictamente psicológica. Lo que hacen los demonios es valerse del 
movimiento pasional parà phýsin y de su correlato cognitivo anejo para introducir 
hábilmente palabras, impresiones o recuerdos que profundicen ese movimiento 
y consoliden el pensamiento que de él surge.

Los logismoí son así el último eslabón de la cadena de causas y consecuencias 
de la enfermedad del alma. Vimos que ellos profundizan aquella ignorancia que 
está en el origen de todo el dinamismo “patológico” con el que Evagrio entiende 
el estado postlapsario del alma. Ellos, profundizando el movimiento pasional parà 
phýsin, oscurecen aún más la inteligencia impidiéndole abrirse al  conocimiento 



88 Santiago Hernán Vazquez 

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 67 -90. UNED, Madrid

de las cosas y de sí mismo. La caída más grave que ellos propician es precisamente 
la de llegar a una noción de sí y de Dios específicamente distinta a aquella del 
estado de unidad al que el alma está vocada, allí donde se halla la “mona®dovj 
uégei®aj (salud de la unidad)” (Capítulos de los discípulos de Evagrio 8).

Referencias

ALBY, J. C. (2011). La asthéneia en la antropología cristiana primitiva”, en: Scripta 
Mediaevalia, 4:1, pp. 11-26.

BUNGE, G. (1989). “Notas”, en: Pontikos, Evagrios (1989). Praktikos oder der Mönch, 
Köln: Luthe-Verlag.

CASIANO, J. (2008). Conférence , traducción y notas Dom Eugène Pichery, Paris: 
Cerf.

DANIÉLOU, J. (1957). “Démon”, en: Dictionnaire de Spiritualité, vol. 3, Paris: 
Beauchesne, p. 187.

FORTHOMME, B. (2000). De l’acédie monastique à l’anxio-depression. Histoire philosophique 
de la transformation d’un vice en pathologie, París: Synthélabo.

GÉHIN, P. (2007). “Introduction”, en: Póntico, Evagrio (2007). Chapitres des disciples 
d’Évagre (pp. 19-98), introducción, traducción y comentarios de P. Géhin, Paris: 
Cerf.

GÉHIN, P; GUILLAUMONT, C. & GUILLAUMONT, A. (1998). “Introduction”, en: 
Póntico, Evagrio (1998). Sur les pensées (pp. 9-136), Paris: Cerf.

− (1998). “Notas”, en: Póntico, Evagrio, Sur les pensées, Paris: Cerf.

GUILLAUMONT, A. (2009). Un philosophe au désert. Évagre le Pontique. Paris: Vrin.

KALVESMAKI, J (ed. 2017). Guide to Evagrius Ponticus, spring 2017 edition, Washington, 
DC: http://evagriusponticus.net/corpus.htm; 

KONSTANTINOVSKY, J. (2009). Evagrius Ponticus. The Making of a Gnostic. Farnham: 
Ashgate.

LARCHET, J.-C. (2007). “Recension: ‘Chapitres des disciples d’Évagre’”, en: http://
orthodoxie.com/recension-chapi/

PARAMELLE, J. (1978). “Chapitres des disciples d’Évagre dans un manuscrit grec du 
musée Bénaki d’Athènes”, Parole de l’Orient: revue semestrielle des études syriaques et 
arabes chrétiennes vol. 6-7, pp. 101-113.

PERETÓ RIVAS, R. (2011). “Las mutaciones de la acedia. De la Patrística a la Edad 
Media”, Studium. Filosofía y Teología 27, pp. 157-171.



La noción de LOGISMOÍ en Evagrio Póntico: el correlato cognitivo... 89

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 67 - 90. UNED, Madrid

− (2014). “Conocimiento e ignorancia en Evagrio Póntico”, Cauriensia IX, pp. 75-93.

PESTHY, M. (2003). “Logismoí Origéniens – Logismoí Évagriens”, en: Perrone, L., 
Bernardino, P. & Marchini, D. (eds.), Origeniana Octava, Leuven, Leuven 
University Press / Peeters, pp. 1017-1022.

PICHERY, D. E. (2008). “Introduction”, en: Casiano, J. (2008) Conférences (I-VII) (pp. 
7-78), introducción, traducción y notas de Dom Eugène Pichery, SC 42 bis, Paris: 
Cerf.

PÓNTICO, EVAGRIO (1971). Traité Pratique ou le moine. Introducción, traducción y 
notas de Antoine Guillaumont y Claire Guillaumont, Sources Chrétiennes 171, 
Paris: Cerf.

− (1985). Les six centuries des ‘Kephalaia gnostica’ d’Évagre le Pontique, traducción de 
Antoine Guillaumont, Patrologia Orientalis T. XXVIII, fascicule 1, Paris: Brepols.

− (1987). Scholies aux Proverbes, introducción, traducción y notas de Paul Géhin, 
Sources Chrétiennes 340, Paris: Cerf.

− (1989/2008). Le gnostique ou a celui qui est devenu digne de la science, introducción, 
traducción y notas de Antoine Guillaumont y Claire Guillaumont, Sources 
Chrétiennes 356, Paris: Cerf.

− (1993). Scholies à l’Ecclésiaste, introducción, traducción y notas de Paul Géhin, 
Sources Chrétiennes 397, Paris: Cerf.

− (1995). A los monjes, en: Obras espirituales (pp. 177-211), introducción, traducción 
y notas de José I. González Villanueva y Juan Pablo Rubio Sadia, Madrid: Ciudad 
Nueva.

− (1995). Sobre la Oración, en: Obras espirituales (pp. 229-275), introducción, 
traducción y notas de José I. González Villanueva y Juan Pablo Rubio Sadia, 
Madrid: Ciudad Nueva.

− (1996). Gli otto spiriti della malvagità, introducción, traducción y notas de Francesca 
Moscatelli, Milano: San Paolo.

− (1998). Sur les pensées, introducción, traducción y notas de Paul Géhin, Claire 
Guillaumont y Antoine Guillaumont, Sources Chrétiennes 438, Paris: Cerf.

− (2001). Skemmata, introducción, traducción y notas de William Harmless y And 
Raymond R. Fitzgerald. En: “The sapphire light of the mind: the Skemmata of 
Evagrius Ponticus”, Theological Studies, 62, pp. 498-529.

− (2005). Contro i pensieri malvagi. Antirrhetikos, introducción de Gabriel Bunge, 
traducción y notas de Valerio Lazzeri, Magnano: Qiqajon.

− (2007). Chapitres des disciples d’Évagre, introducción, traducción y notas de Paul 
Géhin, Sources Chrétiennes 514, Paris: Cerf.



90 Santiago Hernán Vazquez 

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 43, 2019, pp. 67 -90. UNED, Madrid

− (2015). Evagrius’s Kephalaia Gnostica: A New Translation of the Unreformed Text 
from the Syriac, introducción, traducción y notas de Illaria Ramelli, Writings from 
the Greco-Roman World, Atlanta: SBL Press.

− (En línea). Carta 55, en: L. Dysinger, “St. Evagrius Ponticus (345–399). Selected 
Letters”, Monastic Spirituality Self-Study (Website), 1990: http://www.ldysinger.
com/Evagrius/11_Letters/00a_start.htm

− (En línea). Escolios a los salmos, en: L. Dysinger, “St. Evagrius Ponticus (345–399). 
Selected Letters”, Monastic Spirituality Self-Study (Website), 1990: http://www.
ldysinger.com/Evagrius/08_Psalms/00a_start.htm

TOBON, M. (2011). “Evagrius as Writer: The Example of Eulogios 2’s Discussion of 
Xeniteia”, en: Kaczmarek, S., Dziadowiec, A. & Pietras, H. (eds.), Origeniana 
decima: Origen as writer: papers of the 10th International Origen Congress, University 
School of Philosophy and Education Ignatianum (pp. 765-778), Krakow, Poland, 31 
August - 4 September 2009, Leuven: Peeters.

− (2010). Apatheia in the Teachings of Evagrius Ponticus, Th. D., London: University 
College.

VAZQUEZ, S. (2017). “La palabra y su dimensión terapéutica frente a la enfermedad del 
alma en Evagrio Póntico”, Rivista di Storia e Letteratura Religiosa LIII/1, pp. 3-31.

− (2018). “La enfermedad del alma en el filósofo tardoantiguo Evagrio Póntico: entre 
ignorancia y  filautía”, Anales del seminario de historia de la filosofía 35/2, pp. 323-
343.

Recibido: 15/03/2018

Aceptado: 20/02/2019

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 


