El mito del hombre nuevo y la realidad de las leyes. (A propésito del libro:
FERNANDEZ LIRIA, Carlos, y ALEGRE ZAHONERO, Luis (2006), Com-
prender Venezuela, pensar la democracia. El colapso moral de los intelectuales occi-
dentales, Editorial Hiru, Hondarribia, 2006, 159 pdginas).

Santiago Alba Rico

En las dltimas lineas de su extraordinaria obra La democracia, historia de una
ideologia, Luciano Canfora resume el definitivo fracaso de este concepto en la
tradicién europea a la luz de la oposicién libertad/democracia, revelando el ver-
dadero contenido de la constitucién de la UE y la doctrina implicita en sus pdgi-
nas: la de que «ha vencido la libertad —en el mundo rico— con todas las terri-
bles consecuencias que ello comporta y comportard para los otros» y que «la
democracia debe ser aplazada para otra época y serd pensada, desde el principio,
por otros hombres, quizds ya no europeos».

Tal vez esa época es la nuestra y tal vez ese pais no europeo es Venezuela.

Lo que el libro de Carlos Ferndndez Liria y Luis Alegre Zahonero demues-
tra —alertando a las instituciones bolivarianas para que no se aparten de ese cami-
no— es que pensar desde el principio la democracia significa precisamente con-
servar sus principios, inhabilitados, secuestrados, corrompidos dentro de la trampa
capitalista, a la que es tan necesario proponer su hipétesis como imposibilitar sus
efectos. Durante los dltimos cien afios, la tradicién de izquierdas ha venido sucum-
biendo fatalmente al espejismo de esta contradiccidn y la propia divisién que ha
generado entre sus filas apuntala paraddjicamente la legitimidad inexpugnable
del hechizo: para defender la democracia, los social-demdcratas acabaron por
defender el capitalismo; para combatir el capitalismo, los comunistas acabaron
por renunciar o despreciar la democracia. Ambas posiciones alimentaron y ali-
mentan por igual la falsa evidencia de que capitalismo y democracia son genéti-
ca y empiricamente inseparables.

Esta evidencia es tan falsa como la de que el sol gira alrededor de la tierra: [a
verdad es precisamente su inversién. Enfrentados a un desprestigio del concep-

ENDOXA: Series Filosoficas, n.’ 22, 2007, pp. 387-393. UNED, Madrid



388 RESENAS

to cuyo dltimo precedente hay que buscarlo en los afios treinta del siglo XX, el
dafio infligido a la democracia ha sido tanto mayor cuanto que su nombre estd
siendo hoy utilizado —como lo fue antafo el de «raza» o el de debensraum» o
el de «civilizacién»— para romperle el pecho al lenguaje, incendiar el derecho
internacional, descerrajar tres paises y torturar y matar a cientos de miles de per-
sonas; 0, lo que es lo mismo, estd siendo utilizado para imponer decisiones al
margen de la soberana «mayoria de edad» de los pueblos de la tierra. Frente a la
democracia como palanca o como chantaje, es ficil ceder a la tentacién de arre-
meter mds contra la democracia que contra el capitalismo y acabar consideran-
do las formas mismas como tramposas o restrictivas. ;Hay que inventar nuevas
vias de participacién? ;Es que el «derecho burgués» no ofrece suficientes meca-
nismos para que la voluntad popular decida? Lo dificil no es concebir o incluso
establecer procedimientos que garanticen la participacién de los ciudadanos en
la toma de decisiones; lo dificil es concebir y establecer procedimientos para que
esas decisiones se cumplan. Pero si esas decisiones de la voluntad popular no se
cumplen no es porque los gobernantes sean malos, el poder corrompa o el hom-
bre viejo se imponga en cada gesto, sino porque el capitalismo siempre constitu-
yente secuestra de manera ininterrumpida las reglas y los conductos de la sobe-
rania constituida. De forma geogréficamente desigual, segtin contexto y coyuntura,
el capitalismo tiende, como hacia su ideal, al equilibrio perfecto entre el respeto
formal a los principios de la expresién democritica y el incumplimiento perma-
nente de sus decisiones: un modelo, pues, de legitimidad y no de determinacién.
La izquierda sigue creyendo, citando a un Marx incompleto o superficial, que el
llamado «derecho burgués» es sélo el excipiente o cobertura legal de los intere-
ses de la clase dominante sin reparar en que sus leyes, instituciones y cauces de
expresién son en realidad ——a igual titulo y al mismo precio que las obtenidas y
ya casi perdidas en el terreno laboral— trabajosisimas conquistas populares que
esa clases dominantes se vieron obligadas a aceptar y al mismo tiempo a secues-
trar y dejar sin efecto. Precisamente Luciano Canfora dedica trescientas minu-
ciosisimas pdginas a describir los procedimientos materiales de ese secuestro, resu-
midos de un modo sumario en dos modelos de intervencién alternativos o
simultdneos: la manipulacién y el terror. Alli donde o cuando podia permitirse-
lo, el capitalismo ha ensayado sutiles formas de dominio blanco a través de la
propaganda, la reforma electoral —sistema mayoritario, proporcional o mixto,
seguin las circunstancias— y el soborno estructural o puntual de los electores
(electoralismo, «pucherazo» o «estado del bienestar»). Alli donde o cuando no
podia permitirse estos expedientes, ha recurrido a la violencia explicita, segiin



RESENAS 389

una férmula que he utilizado otras veces, que tiene su arranque histérico en la
Comuna de Paris y que en Latinoamérica han probado del modo mds dramati-
co en las dltimas décadas: matar a casi todo el mundo cada treinta afios y des-
pués dejar votar a los supervivientes. Es posible que haya que reformar las insti-
tuciones, pero la ya impostergable revolucién econémica no deberia impugnarlas.
Decir «democracia participativa» es una redundancia como decir «capitalismo
democritico» es un oximoron. El capitalismo, que consiste en robar vidas y recur-
sos, nos roba también la democracia y el derecho y la lucha por recuperar unas
y otros es en realidad la misma lucha.

Ningtin parlamento o asamblea pude decidir democrdticamente el extermi-
nio de la poblacién de Mitilene, tal y como nos cuenta Tucidides, porque la
democracia consiste en haber decidido siempre ya que eso no puede ser objeto de
decisién. Ningtn parlamento o asamblea puede decidir democrdticamente inva-
dir un pais, bombardear sus ciudades y matar de hambre a sus habitantes, por-
que la democracia consiste en haber decidido ya que eso no puede ser objeto de
decisién. Ningin parlamento o asamblea puede decidir legalizar la tortura o la
discriminacién racial, porque la democracia consiste en haber decidido siempre
ya que eso no puede ser objeto de decisién. Ningtin parlamento o asamblea pue-
de decidir poner la riqueza en manos de 1.500 personas, en detrimento de la
mayoria de la poblacién, porque la democracia consiste en haber decidido siem-
pre ya que eso no puede ser objeto de decisién. Estas decisiones constituyentes
que se han tomado ya calcifican la estructura ésea que garantiza el cumplimien-
to de [a voluntad popular y que es permanentemente corroida y ablandada por
la naturaleza misma del capitalismo; y tienen que ver con la produccidn y dis-
tribucién de la riqueza, con la igualdad ante la ley y con la divisién de poderes.
Esas decisiones se llaman Constitucién y Estado de Derecho, ideas surgidas al
hilo de la misma fuerza que las hizo imposibles, y deben ser firmemente defen-
didas, reivindicadas, afinadas —como un piano o un violin— contra esa fuerza
de licuadora.

Esas decisiones son #nstituciones y no virtudes siempre actuales, siempre en
marcha, siempre fatigosamente alerta, de un hombre superior, una moralidad
superior o una voluntad superior. ;No es esta precisamente la ensefianza de la
Tlustracién, segtin la doctrina de Montesquieu? La fibula de los trogloditas, reco-
gida en las Cartas Persas, nos habla de un pueblo compuesto sélo de personas
malas, entregadas a su autarquia selvdtica, a las que una epidemia obliga a con-



390 RESENAS

tratar a un médico; como los trogloditas son muy malos, una vez curados incum-
plen su compromiso y niegan a su salvador el pago de sus servicios. Por eso, cuan-
do la epidemia, afios mis tarde, se repite, ningtin médico quiere acudir a la aldea
de los trogloditas, cuya poblacién sucumbe asi a la enfermedad. .. con excepcién
de una pareja, casualmente los dos tnicos hombres buenos de la comunidad. La
pareja de buenos se reproduce y tiene sélo hijos buenos a su vez, que les dan nie-
tos también buenos, de manera que al cabo de algunas décadas el pueblo de los
trogloditas estd compuesto dnicamente de hombres uenos, como antes estaba
s6lo compuesto de hombres malos; y son tan buenos que, al igual que cuando
eran malos, no necesitan ni leyes ni instituciones ni gobierno: la virtud general
asegura el cumplimiento de las promesas, el respeto reciproco de la libertad y la
igualdad y seguridad de todos con independencia de sus diferencias naturales.
Pero el tiempo pasa, la poblacién crece y de pronto los trogloditas sienten la nece-
sidad de acudir al més viejo y sabio de la tribu para que les dé leyes que les obli-
guen a hacer aquello que hasta ahora vienen haciendo por propia voluntad. «Oh,
dia desventurado», gime el anciano, «;por qué he vivido yo tanto? (...) Bien veo,
trogloditas, que empieza a seros gravosa vuestra virtud (...) y queréis someteros
a leyes menos rigidas que vuestras costumbres. ;Cémo he de dar preceptos a un
troglodita? ;Queréis que ejecute él acciones virtuosas porque yo se las mando,
pues sin mi mandato las harfa sélo siguiendo su inclinacién natural?».

El suspiro desilusionado del anciano, que lamenta ver a los trogloditas some-
tidos a otro yugo que su propia virtud, es el del pueblo legislador que, arranca-
do del rousseauniano estado de naturaleza, se resigna a hacer por ley lo que ya
no es seguro que venga dictado por la costumbre o la inclinacién natural. La idea
de ley implica la aceptacién del cardcter falible, limitado, corruptible, del hom-
bre, cuya existencia social no puede estar regida por la virtud variable y contin-
gente de sus miembros; e implica al mismo tiempo un cierto orden de inmuta-
bilidad concertada cuya eficacia no dependa de la bondad individual de los
ciudadanos ni pueda ser cuestionada por ninguna maldad particular. Hay que
tomar decisiones vinculantes que «impongan» en el futuro la libertad de decidir
y esas decisiones —insintia Montesquieu a través de sus trogloditas— es mejor
tomarlas mientras se es bueno, antes de que hagan falta; cuando se estd tranquilo,
como decfa Voltaire, o cuando no estamos cegados por las pasiones, como decia
Locke en defensa de la necesidad de establecer instituciones a partir del derecho
natural. Este «antes de que hagan falta», en sociedad y bajo el capitalismo, no
puede ser sino una ficcién tedrica, pero no puedo imaginar una situacién real



RESENAS 391

mids favorable que aquella que asume la necesidad de un cambio precisamente
contra la «intranquilidad» febril del mercado laboral y las «pasiones» destructi-
vas de las tasas de ganancia. ;Podemos imaginar un momento en el que los hom-
bres sean mds buenos —solidarios, desinteresados, abnegados, razonables— que
cuando se levantan contra la injusticia? Hay que aprovechar la bondad general de
la revolucién triunfante, esa rendija temporal, ese punto liminar y auroral de los
trogloditas virtuosos, muy poco duradero, no para hacer hombres nuevos, sino
para promulgar leyes nuevas en los viejos moldes —con cuatro o cinco poderes
en vez de tres, como querfa Bolivar— de unas «formas» democrdticas duramen-
te conquistadas mediante luchas populares y siempre malversadas, profanadas,
inhabilitadas y suspendidas por el permanente «estado de excepcién» del capita-
lismo. ;Puede concebirse un hombre mds nuevo que el que se da leyes a si mis-
mo y estd seguro de su cumplimiento?

Como ponen de manifiesto Carlos Ferndndez Liria y Luis Alegre Zahonero,
el caso de la Venezuela bolivariana constituye la oportunidad, casi sin preceden-
tes, de demostrar al mismo tiempo que capitalismo y democracia son incompa-
tibles y que sélo tras la derrota del capitalismo puede haber verdaderamente demo-
cracia. Por su forma de alcanzar el poder —tan distinta de Cuba— y por las
ventajas econémicas de las que goza, el gobierno bolivariano de Chévez consti-
tuye una subversién del paradigma mds arriba citado segin el cual habia que
escoger entre igualdad y derecho. Cuando hablamos de Venezuela, pensamos sin
querer en una experiencia novedosisima, en una forma inédita de concebir la
democracia, mds participativa y transversal, y lo que en realidad tiene de nuevo
y participativo es que se limita a tomarse en serio y a aplicar estrictamente las
reglas democrdticas que en Espafia, en EEUU, en Japén, en Nigeria, en la India,
bajo la presién de las clases dominantes capitalistas, fungen inevitablemente como
instrumentos de sometimiento (cuando no directamente de exterminio o tortu-
ra). Esta manifiesta superioridad democrdtica de Venezuela en términos burgue-
ses —porque lo que inventan unas condiciones se puede usar en otras— desnu-
da de tal manera la dictadura del capitalismo que nada puede extrafiar la pataleta
continua de politicos, intelectuales y medios de comunicacién, denunciados tam-
bién en este libro, ni su vergonzosa disposicién a violar cualquier principio —detrés
de la cual asoma ya su disposicién también a violar nifios, torturar prisioneros o
bombardear parlamentos, si hiciera falta~ con tal de que no haya democracia y
verdadero Estado de Derecho en ningtin lugar del mundo. Sélo contra Cuba se
han vertido tantas mentiras, apafiado tantas conspiraciones, ignorado tantas belle-



392 RESENAS

zas, negado tantos progresos de la razén, pero lo que no pueden perdonarle a
Venezuela es que el pueblo se haya hecho duefio de sus recursos sin censurar
periédicos ni encarcelar opositores ni conculcar la divisién de poderes (je inclu-
so dividiéndolo mds que el propio Montesquieu!). Lo que no pueden perdonar
a Venezuela es eso que resume la férmula excogitada recientemente por uno de
nuestros intelectuales colaboracionistas, mds fino que sus colegas, que escribe
habitualmente en el periédico espafiol de Catlos Andrés Pérez y Gustavo Cis-
neros: «Chdvez estd acabando democrdticamente con la democracian, frase en la
que «democriticamente» quiere decir «con el apoyo soberano del pueblo y res-
petando todos las reglas del juego» y «la democracia» quiere decir «la pobreza, la
enfermedad, el analfabetismo, la inseguridad juridica, la inexistencia, el hambre,
el racismo, la corrupcién, la esclavitud, el abuso de poder y los pucherazos». Ché-
vez y sus compafieros bolivarianos estdn acabando democrdticamente con el capi-
talismo, lo que quiere decir que, ademds de acabar con el capitalismo y precisa-
mente por eso, estdn haciendo realidad por primera vez —quizds en la historia—
la democracia. Eso-no puede gustar, naturalmente, a los que viven de citar en voz
alta su nombre antes de fusilarla.

El libro de Carlos Ferndndez Liria y Luis Alegre Zahonero, mds alld de la
defensa de Venezuela y la denuncia de los intelectuales nihilistas que cavan inge-
niosa y elegantemente la tumba de medio planeta (y el homenaje, por contras-
te, a los otros, tantos y tantos y tan grandes, como demostré el Encuentro en
Defensa de la Humanidad de Caracas), este libro —digo— es también una pro-
puesta tedrica y programdtica cuya importancia no puede exagerarse, hasta el
punto de que me atreveria a decir que constituye una prolongacién imprescin-
dible, en términos juridico-institucionales, del Manifiesto Comunista de Marx y
Engels. Venezuela es el modelo, la esperanza, la demostracién. Acabar democrd-
ticamente con el capitalismo (jcon la naturaleza!) es acabar con el capitalismo y
liberar la democracia. Es verdad que el capitalismo se impone muy naturalmen-
te y casi lo peor que puede decirse de él es que se ajusta a la naturaleza. Pero la
naturaleza nos impone arrastrarnos y resulta que volamos; la naturaleza nos impo-
ne morir de sarampidn y resulta que nos vacunamos; la naturaleza nos impone
la reproduccién y resulta que nos amamos. La Constitucién y el Estado de Dere-
cho son la forma comunista de volar y de vacunarnos y de amarnos frente a la
ley natural —o ley de la selva— propugnada por Calicles, Hitler y George Bush
(y Repsol y la Bayer y Monsanto y sus propagandistas de The New York Times,
El Pais, 1l corriere della sera...).



RESENAS 393

Este libro es también, por eso mismo, un manual que explica el milagro de
Venezuela y previene contra el mal uso de la revolucién (de la revolucién en gene-
ral). Luchar contra el capitalismo —empezamos a darnos cuenta por fin de ello—
es luchar por un estado democritico y de derecho y, viceversa, luchar por un esta-
do democrdtico y de derecho es luchar contra el capitalismo. Las «formas» —las
decisiones constituyentes— son lo mds material que existe, a condicién de que
hayan decidido también ya, como principio inalienable de toda democracia, que
ningun interés material particular es compatible con ellas. Es decir: que ningu-
na libertad puede escoger libremente el hambre, la ignorancia y la muerte de los
demds.

Venezuela, como querfa Canfora, ha empezado a «repensar» la democracia y,
apenas se ha puesto a ello sobre el terreno, ha descubierto que en realidad ya esta-
ba pensada; y que s6lo se trataba de establecerla de una vez. Es dificil no dejarse
llevar por el entusiasmo ante una experiencia tan universal, como es dificil no
dejarse convencer por este libro que nos expone el camino que debe seguir, sin
volver a caer en la trampa, la izquierda anti-imperialista de todo el mundo.



La palabra frente al vacio. Filosofia de Nigarjuna. Juan Arnau (Fondo de Cultu-
ra Econémica, México, 2005, 347 pdginas.)

Maria Teresa Romdn

Nigirjuna es sin duda uno de los filésofos mds influyentes del budismo
mahiyina que vivié hacia el siglo II o III. Algunos estudiosos occidentales han
expuesto el pensamiento de Nigarjuna con gran respeto, entusiasmo y admira-
cién. Entre éstos se halla TR.V. Murti, profesor de la Universidad de Benarés,
que analiza pormenorizadamente y de forma entusiasta la doctrina de Négarju-
na en su libro Central philosophy of buddhism. También Karl Jaspers se ha ocu-
pado del pensamiento del gran dialéctico indio en su obra: Los grandes filssofos.
Los metafisicos que pensaron desde el origen: Anaximandro, Herdclito, Parménides,
Plotino, Anselmo, Spinoza, Lao-tse, Nagirjuna.

En torno a este enigmdtico fildsofo y fundador de la escuela maddhyamaka o
shinyavada han surgido diversas leyendas (en la actualidad existen biograffas
muy dispares entre s y confusas: dos tibetanas elaboradas por Buston y T4ranit-
ha y una china por Kumairajiva). Su doctrina estd expresada en forma sintetiza-

da en Milamadhyamakakirikih (<Fundamentos de la via media»).

En la filosoffa del madhyamaka (interesante rincén de discrepancia y de desa-
cuerdo con lo convencional, lo consensuado, lo «politicamente correcto») halla-
mos conceptos tales como inestabilidad, impermanencia, no-dualidad, y en espe-
cial el concepto sumamente misterioso, pero central del mahayana, shinyaza
(«vacuidad») o shéinya («vacio»), idea nuclear de la literatura de la Prajridpara-
mitd, sistematizada y elaborada por Nagarjuna. «La forma es vacuidad y vacui-
dad es realmente la forma», afirma el Prajridpbramitihridaya-sitra.

El lector tiene entre sus manos un estudio riguroso de la filosoffa de Nagér-
juna. Como sefiala Luis Oscar Gémez, orientalista de reconocido prestigio inter-
nacional y el autor del prélogo, estamos ante una «trabajo de reflexién filoséfica
e investigacién textual basada en las fuentes originales». Su autor, Juan Arnau,
especializado en la obra de Nagirjuna, nos ofrece a lo largo de los seis capitulos

ENDOXA: Series Filosdficas, n.* 22, 2007, pp. 395-396. UNED, Madrid



306 RESENAS

de los que consta el libro (genealogfa de la vacuidad, causalidad, experiencia e
identidad, ortodoxia, jerarquia y verdad, la metéfora que no fue, dialéctica como
sustitucién de léxicos y edificacién) una exposicion clara y detallada de las con-
cepciones bdsicas de la filosofia de NAgirjuna y una selecta bibliografia con la
pretensién de facilitar al gran publico el acceso al pensamiento de este gran dia-
léctico indio.

En definitiva estamos en presencia de una obra que nos permite no sélo
conocer el espiritu fundamental de la doctrina de Nigérjuna, sino también ras-
trear las principales lineas de desarrollo de su pensamiento. Asimismo consti-
tuye un esfuerzo mis en la larga y laboriosa tarea de aproximar posturas entre
Oriente y Occidente. En palabras del autor de esta excelente investigacidn:
«Négarjuna quiso ademds hacer de su doctrina una forma de estar en el mun-
do y una actitud hacia las ideas. También contribuyé a construir con ella un
ideal (bodhisattva) y un espejismo, un lugar al que no es posible llegar pero que
irresistiblemente nos atrae y mantiene viva nuestra marcha. Quiso hacer de su
doctrina una promesa».



Galileo Galilei, Carta a Cristina de Lorena y otros textos sobre ciencia y religion.
(Traduccién, introduccién y notas de Moisés Gonzdlez Garcfa. Historia de la
ciencia Alianza editorial, 20006).

Carolina Escalera

En este volumen se presenta una traduccién de la Carta a Cristina de Lore-
na de mediados de 1615 realizada por Moisés Gonzdlez Garcfa junto a otros tex-
tos galileanos de cardcter polémico, como las cartas a Benedetto Castelli del 21
de diciembre de 1613 y a Monsefor Piero Dini el 26 de febrero y el 23 de mar-
zo de 1615, asi como dos breves escritos redactados a finales de 1615 relaciona-
dos con el proceso de 1616. Los ataques de los teélogos obligaron a Galileo a
implicarse en el terreno religioso para defender la libertad de la ciencia frente a
la posicién dogmitica defendida por la Iglesia. En la Carta a Cristina de Lorena
Galileo defiende la ordenacién cosmolégica propuesta por Corpérnico frente a
la posicién admitida por el sistema Prolemaico, y se arriesga a intentar demos-
trar que la posicién copernicana era mds ficilmente compaginable con las Sagra-
das Escrituras. Esta defensa de la posicién copernicana frente a la ptolemaica se
opone a su teorfa segun la cual el individuo dedicada a la ciencia no debe utili-
zar argumentos teoldgicos, igual que los tedlogos no deben tratar de explicar la
ciencia en funcién de argumentos biblicos.

Este breve texto nos muestra la posicién de uno de los hombres més signifi-
cativos de la revolucién de siglo XVII. Su propuesta sobre la necesaria separacién
entre ciencia y religion sigue estando hoy vigente en campos como la bioética o
la teoria de la evolucién. Es en la libertad de investigacién donde estd la clave
para el progreso de las ciencias y el avance en el conocimiento sobre el ser huma-
no. Las cartas aunque dirigidas a personas particulares tenfan la intencién de con-
vertirse en auténticos vehiculos de exposicién de las ideas de este pensador. Esto
se muestra en la carta a Piero Dini, prelado romano amigo de Galileo, en la que
le ruega que la haga llegar a diversas autoridades, especialmente al Cardenal Bellar-
mino, tedlogo de gran prestigio en los circulos romanos.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 22, 2007, pp. 397-399. UNED, Madyrid



398 RESENAS

Tras el concilio de Trento (1545-1563) se emprende una cruzada contra la
libre circulacién de ideas que pudieran poner en peligro la ortodoxia catélica.
Galileo preocupado por la independencia de la libre investigacién cientifica se
propone realizar la conquista cientifica de Roma. Llega a Roma el 1 de abril de
1611. En estos momentos es una persona reconocida en los circulos cientificos
y con buenas relaciones con algunos de los personajes politicos importantes.
Forzado por las acusaciones de los teélogos, y no aceptando la solucién conci-
liadora, propuesta por el Cardenal Bellarmino, se siente obligado a defender la
posicién copernicana apoydndose en el texto biblico. Esta opcidn contradecia
su teorfa sobre la imposibilidad de que los textos sagrados se utilizaran como
argumentos en cuestiones cientificas. Bellarmino habia propuesto, como posi-
ble solucién al conflicto, considerar las teorias cientificas como puras hipétesis
que nada tuvieran que ver con la realidad, y asi eliminar la posibilidad de con-
flicto con el texto biblico y con €l las herejfas y las condenas. Otras secciones de
la Iglesia eran un poco mds radicales y querian la eliminacién completa del con-
trario para terminar con el conflicto. Pero, Galileo opinaba que sélo los que no
habian leido a Copérnico podfan afirmar que estaba defendiendo una hipéte-
sis. El defendia la autonomfa de la ciencia para hablar de la realidad, para hablar
de como va el cielo, por otra parte estaba de acuerdo en que fuera la Iglesia la
que tratara el tema de cémo se va al cielo, problema sobre el que la ciencia no
tiene nada que decir. Finalmente el 26 de febrero de 1616 Bellarmino amones-
ta a Galileo, que no fue piblicamente censurado. Serd mds tarde en 1633 cuan-
do se produzca la condena a Galileo y se termine, temporalmente, la discusién
cientifica en libertad.

Las cartas se han reunido en este volumen porque en todas ellas Galileo tra-
ta de aclarar su posicién sobre el problema de la relacién entre ciencia y religion.
En opinién de Galileo no existe posibilidad de conflicto entre la verdadera cien-
cia y la correcta interpretacién de la Biblia. El problema con el sistema coperni-
cano se centraba en dos cuestiones: el movimiento de la tierra; y la inmovilidad
del sol. Los criticos de esta teorfa habian convertido un problema cosmoldgico
en un problema teoldgico. Y los textos aqui reunidos son un manifiesto en defen-
sa de la autonomia de la investigacién cientifica que no puede someterse a ins-
tancias que le son ajenas. La nueva ciencia defendida por Galileo ha de apoyar-
se Gnicamente en la experiencia y en argumentaciones demostrativas. Sélo de
esta manera es posible la interpretacién de la naturaleza. Esta postura no resta
autoridad a los tedlogos, simplemente delimita la frontera entre ciencia y reli-



RESENAS 399

gion. Los te6logos han de limitarse a una correcta interpretacion de los textos, y
para ello necesitan la ayuda de los cientificos.

Galileo fue imprudente e incoherente con sus propias ideas al tratar de con-
ciliar la interpretacién copernicana con la Biblia, no se expresé siempre con la
debida claridad cientifica y no siempre dijo todo lo que pensaba. Esto hace que
la lectura de estas cartas no deba hacerse al pie de la letra. En ellas descubrimos
a un luchador intelectual que defendia la necesidad de un espiritu abierto para
poder interpretar la naturaleza; que descubrié el placer de comprender las cosas
sobre las que no tenemos ninguna autoridad, las cosas que simplemente son
como son sin que nosotros podamos quitarlas o ponerlas a nuestro antojo; y
defendié la libertad de la razén frente a la esclavitud del pensamiento de tal o
cual autor, la necesidad de eliminar el respeto equivocado a autores cldsicos como
Aristételes.

En definitiva es un texto breve que nos acerca, a través de la excelente tra-
duccién de Moisés Gonzdlez Garcfa, a las ideas de Galileo, un pensador del siglo
XVII preocupado sino por las complicaciones y retrasos que pudiera sufrir el
avance de la ciencia si no se delimitaba bien la autoridad de los poderes religio-
sos. Se trataba en definitiva de salvaguardar la libertad cientifica al margen de
cualquier tipo de extrafias interferencias teol6gicas. El problema planteado era
s6lo aparente entre determinados textos biblicos y las principales proposiciones
del sistema copernicano. Galileo no dudaba de que la curiosidad humana segui-
rfa guiando la mirada de las personas hacia el cielo, pero le preocupaba que las
autoridades religiosas trataran de adentrarse en un terreno que no era el suyo.

La traduccidn, realizada por Moisés Gonzdlez Garcfa, se ha hecho a partir
del texto de Galileo editado por Antonio Favaro, Opere, Edizione Nazionale, Flo-
rencia, G.Barcera Editores 1968. En ella se sigue lo mds de cerca posible la cons-
truccién de la frase italiana, manteniendo la méxima fidelidad no sélo al conte-
nido, sino también a la forma, con el fin de mostrar la prosa y el estilo del autor.



FILOSOFIA Y DOLOR.: MOISES GONZALEZ GARCIA (COMPILADOR).
EDITORIAL TECNOS.2006.

Emilio Ginés Morales cariabate

Este libro es la posibilidad de reflexionar acerca del dolor, esa sombra huidi-
za y siempre presta a escabullirse, con esa especie de poder de disgregacién que
habita en el sufrimiento y que lo hace tan dificil de atrapar, de definir; tanto es
asf, que como aparece a menudo en el texto, solo el silencio es capaz de aportar
un marco teérico adecuado.'

Los filésofos sobre los que versa el libro tienen la esperanza de poder atrapar
no solo algo del secreto que comporta el dolor sino también aportan esa otra
mirada que se atreve a intentar dar una respuesta.

Ahora que llegan a nuestras costas cientos de seres humanos, entre ellos nifios
de muy corta edad, que han pasado dfas, noches, horas infinitas en la soledad y
el frfo del océano; constato que su experiencia es la experiencia de la humanidad
a lo largo de los afios, atrapados en el frio de la historia. La mirada de esos nifios
es la mirada del hombre que pregunta sin entender con claridad.

Este obra se atreve a mirar y tiende una mano a las diversas experiencias que
sobre el dolor se tienen para intentar reflexionarlas desde diferentes perspectivas
filoséficas. El gran valor de este texto consiste en que todos hemos vivido de algu-
na manera el dolor pero no todos nos atrevemos a mirarlo cara a cara. Este escri-
to es una oportunidad para pensar sobre él. No negaré, que, como espectador de
un film romdntico irreal, uno desearfa que tuviese final feliz, pero el dolor posee
el acre sabor del «continuard»...

Hay muchas preguntas que el lector puede hacerse al enfrentarse a este tex-
to sobre el dolor: la inevitabilidad del miedo que nos produce, la imposibilidad

' Filosofia y dolor- Moisés Gonzédlez Garcia. Editorial Tecnos.2006. Entre otras: pigs13-149-
219-359....

ENDOXA: Series Filostficas, n.° 22, 2007, pp. 401-407. UNED, Madyid



402 RESENAS

de poder predecir porqué, cudndo y de dénde viene. Interrogarse no solo sobre
el dolor pensado sino también acerca del dolor vivido e irracional, en su presen-
te sin limites. La dimensidn corporal del dolor y el momento en el que el cuer-
po se hace vida, origen de transformacién vital. Cuestiones, en resumen, que vie-
nen al filésofo después del silencio inevitable del vivir siempre doloroso.

En los primeros capitulos, encontramos el poso de esperanza que fundamenta
la posibilidad de evolucionar hacia un todo que se encuentra esperdndonos, ahi.
Un mds alld que servird para recoger las piezas, recomponer lo que aparentemente
solo es un puzzle sin sentido. Como queda reflejado en el hermoso texto que se
afirma como matriz del Budismo Zen: «No dos»’.

UNO que sirva de negacidén del dolor que nos desarma en piezas, que nos
aporte el auténtico sentido de la naturaleza a la que pertenecemos.

Durante siglos de historia lucharemos por acercarnos a este sin sentido de
pluralidad desordenada, pero la experiencia del dolor es asi, cadtica en s{ misma
y como caos acarrea la desesperacién de lo que parece no tener «finvy esa impo-
sibilidad de racionalidad entre limites, de predecir los acontecimientos, hace cla-
mar al hombre que posee el sentimiento de encontrarse entre dos muertes. Lacan
lo describird como encerrados entre la vida y la muerte El héroe de la tragedia
aun cuando se apoya en la unidad, se siente dividido.

Este momento trigico desarrolla en la época Islamista todo un encuentro ted-
rico que se puede considerar en si mismo un arte y que el primer filosofo musul-
mdn al-kindi denominard: e/ arte de la consolacién. Esta obra serd un intento para-
digmdtico de convertir la filosoffa en palabra compasiva, en responder a esa ser
humano que nos mira desde la tristeza de su unidad rota, conmocionado ante
unas sensaciones que no comprende por qué le arrebatan todo su cuerpo y le tor-
turan en una irracionalidad desordenada, a-cientifica. Pensar el dolor y el pade-
cimiento ser4 evitado por muchos filésofos que lo considerarin poco digno.* Lo

* Filosofia y dolor- Moisés Gonzdlez Garcfa. Editorial Tecnos.2006. Cap. 1. El Vedanta advai-
ta ante el sufrimiento. De Ménica Caballé Cruz Pag. 24

? Filosofla y dolor- Moisés Gonzélez Garcfa. Editorial Tecnos.2006. Cap. 3.- «En torno al sufvi-
miento de Edipo» Juan Ignacio Morera de Guijarro. P4g118.

* Filosofia y dolor- Moisés Gonzélez Garcia. Editorial Tecnos.2006. Cap. 4. «El concepto de
sufrimiento en la filosofia Isldmica cldsica». de Santiago Escobar Gémez Pdg. 127.



RESENAS 403

que es inclasificable asusta. El mal, desterrado de la razén y la palabra se aco-
modard en el cuerpo, lo cual ha de ser atestiguado con las primeras descripcio-
nes psicosomdticas islimicas.” El mal necesario es el producto de la materia a la
que estamos sujetos.’ La filosoffa comienza por si misma a huir de la mirada de
los ojos del dolor, parece decir...»eso no es mi funcién».

Grandes filésofos como Erasmo y Maquiavelo romperdn este escapismo filo-
s6fico y forzardn a este arte filoséfico que se ha ido desarrollando «de consolatio-
ne» a confrontarse con la realidad y no a huir de ella. Erasmo reivindica una natu-
raleza encarnada en el cuerpo humano, su «propia figura natural lo hace apto
para la convivencia»’:

«Le dio brazos en circulo para abrazar, le dio el sentido del beso, para que los
4nimos se tocaran y se unieran... también las lagrimas simbolo de clemencia y
misericordia.»®

Magquiavelo, en cambio, presenta la naturaleza del hombre en toda su cru-
deza: contradictoria, en guerra y continuamente insatisfecha: «La causa es que la
naturaleza ha constituido al hombre de tal manera que puede desearlo todo, pero
no puede conseguirlo todo»’

Los ilustrados franceses, impregnados de este af4n humanista de Erasmo y
Maquiavelo contindan confrontdndonos a los hechos y mds que consolarnos nos
invitan a asumir la experiencia radical de fragilidad no solo por nuestra natura-
leza sino por estar supeditados a lo natural, ya sea desde sus efectos interiores (la
voluntad) como desde los exteriores (catdstrofes naturales). Diderot piensa el
mundo mejor de los posibles a la manera de un jardin que pertenece a la colec-
tividad y entre todos se ha de cultivar:

> Idem anterior pag 134-138 y también150.

¢ Idem anterior Pdg. 145.

7 Filosofta y dolor- Moisés Gonzélez Garcia. Editorial Tecnos.2006. Cap. 5. «La batalla del mal
contra Erasmor. Moisés Gonzdlez Garcia. Pdg. 162.

® [dem anterior. P4g. 163.

? Idem anterior pag 182. Cita a Maquiavelo.



404 RESENAS

Individuo, sociedad, politica han de darse las manos, al menos para que este
) . 1
mundo no se convierta en «el peor de los posibles».

Pero el dolor no solo nos une en lo politico sino también en lo personal. La
culpa de la inocencia'' por el mero hecho de existir nos recuerda desde tiempos
arcaicos que estamos unidos en el dolor y en la debilidad. Esta fragilidad nos lle-
va a la comunicacién, a poner en palabras, a dotar de pensamientos en imdgenes
y simbolos artisticos el consuelo de nuestras lamentaciones.

Esta lucha colectiva se nutre de tesis y antitesis que interactian en busca del
conocimiento y la reconciliacién. Hegel integra en sistema holista este todo
inquietante que nos obliga a contraponernos y contradecirnos, a negarnos a noso-
tros mismos y a los otros.

Se elimina de nuestro horizonte la posibilidad de interactuar originariamen-
te con el otro de forma sensitiva, a través del sentimiento de amor, solo nos que-
da reconocernos a través del desgarramiento. El profesor Jacinto Rivera en su
capitulo sobre «el dolor y muerte en la filosofia hegeliana» nos dice que para Hegel
este paso de dominacién es el primero, el dialogico o de respeto el posterior'?,
pero la historia hasta ahora nos demuestra que nunca alcanzamos, en un sin fin
de dolor desesperado, este punto de superacién.

A partir de los siguientes capitulos lo «inevitable» se imprime en la natura-
leza propia del ser humano. El filosofo ha de enfrentarse a esta imposibilidad,
Schopenhauer recoge una tras otro todos los dolores, los describe y los enumera
en el mundo, en los animales, en el hombre...para finalmente acabar proponiendo
la asimilacién de este fenémeno como propio, enraizado en nuestra propia natu-
raleza, esta aceptacién no solo ayudard al conocimiento del hombre sino que su
integracién nos redimiré del sufrimiento por la alegria de encontrarnos con noso-
tros mismos, ’con lo que realmente somos.

' Filosofia y dolor- Moisés Gonzdlez Garcfa. Editorial Tecnos.2006. Cap. 7.»El debate de los
ilustrado franceses» Alicia Villar Escurra... Pdg. 215..

""" Filosofia y dolor- Moisés Gonzélez Garcia. Editorial Tecnos.2006. Cap. 8. «Sonrefr a través
de las lagrimas: arte y dolors de Clementina Castillo. P4g. 122.

' Filosofla y dolor- Moisés Gonzélez Garcfa. Editorial Tecnos.2006. Cap. 9.» Dolor y muerte
en la filosofia begeliana». De Jacinto Rivera Rosales.Pdg. 257

" Filosofia y dolor- Moisés Gonzdlez Garcia. Editorial Tecnos.2006. Cap. 10. «&/ problema del
dolor en la frlosofla de Schopenhauer». Manuel Suanzes Marcos. Pdg. 307.



RESENAS 405

El dolor, como la muerte, no hace pactos y por tanto siempre nos obliga a ir
mds alld de lo que imaginé Schopenhauer, Nietzsche, no pretende asimilardo, lo
convierte en instinto, es el instinto del héroe que lucha contra la mediocridad
malsana. El héroe de Nietzsche no le tiene miedo al dolor, le tiene mds miedo a
la anestesia de una vida plana y compasiva que a la propia locura. El dolor adquie-
re un cardcter ontico al margen de cualquier moral."*

El malestar estd inscrito en nuestra naturaleza, sin él no serfamos ni siquiera
hombres, afirma Freud. La cultura ha de sufrir la desazén de haber encerrado el
instinto vivificador en cdrceles represoras. Esta reclusién conlleva a «la desilusién»
pues nada puede ni debe sacar al instinto de ellas: ni educacién, ni ética, ni cul-
tura. Estas prisiones contienen nuestras actitudes mds primitivas, arcaicas y bru-
tales, actitudes que una vez liberadas irfan en contra de nuestra propia supervi-
vencia."’

No podemos escapar sin embargo de las pulsiones de los instintos, este impul-
so vital y erético hacia el otro, es una llamada natural, intuitiva y quizds es en
esta demanda donde el dolor cotidiano se revela méds profundamente, Freud nos
dird «<ama tu préjimo como tu préjimo te ama a ti», pero recuerda:

«Que el préjimo es una tentacién para satisfacer en ¢l una agresién, explotar
. . . . 16
su fuerza de trabajo sin resarcirlo, usarlo sexualmente sin su consentimiento...»

El dolor como producto ambivalente de la agresién y del eros, se convierte
en laberinto del que no se puede salir y el filosofo, como cualquier hombre, apren-
de humildemente a decir: yo también, como td, sé ...»nada» . Es el dolor de la
propia existencid', este interesante capitulo de Carmen Lépez Sdez deja claro la
disolucién de la conciencia, del tiempo y de la propia existencia en la nada que
un Sarte victorioso puede echarnos en cara sobre el tema que intenta abordar,
nunca encontrard una oportunidad mejor.

" Filosofla y dolor- Moisés Gonzdlez Garcfa. Editorial Tecnos.2006. Cap. 11. «Dolor y nihilis-
mo». Enrique Salgado Ferndndez. Pdg. 331.

'* Filosofia y dolor- Moisés Gonzilez Garcfa. Editorial Tecnos.2006. Cap. 12. «Aspectos del
malestar social en Freud». Juan Ignacio Morera de Guijarro.. Pdg. 360-361.

' {dem anterior. P4g. 359.

""" Filosofia y dolor- Moisés Gonzdlez Garcfa. Editorial Tecnos.2006. Cap. 13.»El dolor de sen-
tir en la filosofla de la existencia.» Maria del Carmen Lépez Sdenz.381.



406 RESENAS

Claro que no es un problema de conciencia el que se aborda sino «de cuer-
po dolorido»'® y Merleau-Ponty ante esa terrible omisién y a pesar de pecar de
inoportuno vuelve a encontrar la posibilidad de retornar la conciencia al cuer-
po, de forzarla a vivirse como una sola.

La conciencia aun cuando esté perdida, no ha muerto sino que ha de «reen-
carnarse» e inmediatamente cualquier sentimiento adquiere la interioridad de
sentirse compartido en la existencia con otros cuerpos, no cuando «los pienso»
con toda su carga de prejuicios sino cuando «los vivor,en ese preciso momento
de visibilidad cuando veo el mismo rostro como yo en otro, «porque ambos esta-
mos encarnados en el mundo».”” En ese momento aparece la identidad ya que
somos idénticos a los otros; el ser vertical, es uno pero también, otro. Este otro
no es absoluto y perfectamente diferenciado, monada solitaria, sino que convi-
ve en la misma frontera conmigo. Yo y el otro miramos cuando nos vemos. La
sensacién, el contacto, junto con la comunicacién con el otro son recursos con-
tra el dolor.

Esta empatfa en la que profundiza el articulo de Marcuse™ es la que trata de
evitarse politicamente, es peligrosa por su propia vitalidad, por la unificacién de
las diferencias y por ello es la muerte la que, institucionalizada, legitima el dolor,
haciéndolo convivir con la ideologfa de la individualidad y adoptando numero-
sas caras, una de ellas es la mdscara de sumisién inerte que utiliza el dolor como
«principio de rendimiento».”'El hombre unidimensional mira al otro con la visién
reducida de una mdquina reprimida en sus necesidades, repetidas pero al fin y al
cabo productivas. El silencio doloroso de la cotidianidad oprimida que subyuga
la diferencia y la amordaza hasta la extenuacion.

Es esa misma muerte la que cambia continuamente de mdscaras, la que actia

como anticipadora del dolor y nos convierte en meros artefactos, al hacerlo cual-
. * 7 . 22

quier derecho queda anulado, aparece la recuperacién del «mal radical»™, con-

'* Idem P4g. 397.

" Idem P4g408.

* Filosofia y dolor- Moisés Gonzdlez Garcia. Editorial Tecnos.2006. Cap. 14.»Marcuse (1898-
1979)trabajo y dolor como consecuencias de la represion « escrito por Maria del Carmen Lépez Sanz.
Pdg. 439.

' {dem anterior P4g. 442.

2 Filosofia y dolor- Moisés Gonzdlez Garcfa. Editorial Tecnos.2006. Cap. 15.-« Dos plantea-
mientos acerca del mal y el holocaustor.de Agustin Serrano de Haro. Pdg. 455.



RESERAS 407

cepto inquietante que nos deja sin rostro al que mirar, sin mano a la que tocar,
todo es mero «cuerpo presente», residuo sin historia. Exterminio de la diferen-
cia, holocausto del préximo como si fuera enemigo.

La condena a la diferencia nos arrastra al desarraigo continuo, nos desposee
de morada en la que habitar, nos trata como errantes vagabundos sin «casa»y si
has cometido el pecado de no poseer una «morada» a la que pertenecer, quedas
deslegitimizado y por lo tanto desposeido de humanidad.

z . 2
Las reglas de la economia en la que se basa toda la cultura occidental® no te
ven, no pueden mirarte, no acceden a tu rostro y por lo tanto no te controlan.

Sin embargo este invisible sigue viviendo para mi, su invisibilidad es mi dife-
rencia pero su rostro me pide y me ordena, sigue siendo una orden dirigida a

z 24
mi.

La mirada del nifio perdido en el mar de las pateras, como Ulises, como los
miles de ndufragos que la historia ha dado, entre ellos tu y yo, encuentran en este
libro la posibilidad de flexibilizar, gracias a las diferentes perspectivas que pre-
senta, la angustia insoportable de sabernos unidos como«seres doloridos».

 Filosofia y dolor- Moisés Gonzdlez Garcia. Editorial Tecnos.2006. Cap. 15: «Com-pade-
cer/simpatizar» de Diego Sdnchez Mecar. Pdg. 476
*# Idem anterior . cita de un texto de Levinas. P4g. 483.



Redaccion:

Han llegado a la Redaccién de nuestra Revista Endoxa tres interesantes libros de
la Editorial Frommann-Holzboog que tratan otros tres pensadores de la filoso-
fia cldsica alemana: Reinhold, Schelling y Krause.

Alessandro Lazzari, «Das Eine, was der Menschheit Noth ist». Einbeit und Freiheit
in der Philosophie Karl Leonhard Reinbolds (1789-1792), Frommann-Holzboog,
Stuttgart-Bad Cannstartt, 2004, 368 pdginas.

Wilhelm G. Jacobs, Schelling lesen, Frommann-Holzboog, Stuttgart-Bad Canns-
tatt, 2004, 162 pdginas.

Claus Diersmeier, Der absolute Grund des Rechts, Karl Christian Friedrich Krau-
se in Auseinandersetzung mit Fichte und Schelling, Frommann-Holzboog, Stutt-
gart-Bad Cannstatt, 2003, 585 pdginas.

I

Karl Leonhard Reinhold (Viena 1758 — Kiel 1823) fue una figura promi-
nente entre los primeros kantianos y los primeros postkantianos. Sus Cartas sobre
la filosofia kantiana (Bricfe iiber die kantische Philosophie) en la revista £l Mercu-
rio alemdn (Der Teutsche Merkur), durante los afios 1786-1787, contribuyeron
poderosamente a la expansién y aceptacién de la nueva filosofia critica, que ain
estaba en proceso de elaboracién. Por ello Kant expresé publicamente su agra-
decimiento a Reinhold al final de su articulo «Sobre el uso de los principios tele-
olégicos en la filosofia» (1788), por su exposicién clara, inteligible y agradable
de su pensamiento”’, que demostraba un talento del que €l se reconocfa caren-
te. Reinhold consigui6 entonces (1787) una cdtedra de Filosofia en la Universi-
dad de Jena ideada para la ensefianza del sistema kantiano, la misma a la que acu-
dié Fichte (1794) cuando Reinhold se fue a la Universidad de Kiel. Poco después

Reinhold estuvo primero bajo la influencia de Fichte, y después, a consecuencia

B Ak. VIII, 183. Ese agradecimiento se lo reitera en carta del 28/31 de diciembre de 1787.

ENDOXA: Series Filoséficas, n.’ 22, 2007, pp. 409-424. UNED, Madrid



410 RESENAS

de la acusacién de atefsmo vertida contra este dltimo en el afio 1799, se hizo
seguidor de Jacobi y sobre todo de Bardili. Su importancia histérica, por tanto,
se sitlia en su primera etapa, cuando, una vez popularizada la filosoffa kantiana,
fue el jefe de fila de un movimiento tendente a completar la obra de Kant siste-
matizdndola desde un primer principio, del cual, segin él, carecia atin la filoso-
fia critica®. Fue una intuicién que hizo historia en el Idealismo alemén. Dicha
propuesta fue formulada en sus escritos Ensayo de una nueva teoria de la capaci-
dad humana de representacion (Versuch einer neuen Theorie des menschlichen Vor-
tellungsvermigen) de 1789, Contribuciones a la rectificacion de los malentendidos
habidos hasta ahora entre los fildsofos (Beitriige zur Berichtigung bisheriger Miss-
verstiindnisse der Philosophen), 2 vols, 1790-1794, y Sobre el fundamento del saber
filoséfico (Ueber das Fundament des philosophischen Wissens) de 1791.

De estos primeros y decisivos pasos de Reinhold nos da cuenta el libro del
suizo Alessandro Lazzari (Locarno, 1963), Profesor Asistente en la cdtedra de
Karen Gloy (Universidad de Lucerna, Suiza), que ha investigado sobre todo la
filosoffa cldsica alemana (Kant, Fichte, Reinhold, Schiller, Mendelssohn), ade-
mds de otro tépicos actuales (Wittgenstein, teorfa de la racionalidad y ética). El
libro se titula «Das Eine, was der Menschheit Noth ist». Einbeit und Freiheist in der
Philosophie Karl Leonbhard Reinholds (1789-1792) («Lo que necesita la humani-
dady». Unidad y libertad en la filosofia de Karl Leonhard Reinhold (1789-1792)),
editado en la serie ««Spekulation und Erfahrung. Texte und Untersuchungen
zum Deutschen Idealismus». Abteilung II: Untersuchungen, Band 49» (««Espe-
culacién y experiencia. Textos e investigaciones sobre el Idealismo alemdn». Sec-
cién II: Investigaciones, tomo 49), es la publicacién de una «Dissertation» (lo
que en Espafia podria corresponder a una tesis doctoral) que Lazzari defendié en
Fribourg (Suiza) en el afio 2000. Con su estudio quiere Lazzari revalorizar la
importancia del pensamiento de Reinhold, hacerle valer algo mds que como una
figura-puente hacia Fichte, y rescatarlo en cuanto pensador que dejé una impron-
ta decisiva en la filosofia postkantiana (p. 17).

Mis ain, la recepcién habitual de la contribucién filoséfica de Reinhold se
centra en su filosofia tedrica, donde se coloca justamente su primer principio, el

26 , . L. . .

«Hasta ahora a todas las filosoffas, sin excluir ni siquiera la kantiana cuando se la conside-
ra como ciencia, les falta nada menos que un fundamento» (Ueber das Fundament des philosophis-
chen Wissens, Meiner, Hamburg, 1978, p. 3.



RESENAS 411

«principio de conciencia» (Satz des BewufStseyns): «En la conciencia, la represen-
tacién es distinguida del sujeto y del objeto por el sujeto y relacionada a ambos»”.
La critica que le hard precisamente Fichte consistié en mostrar que Reinhold
habia colocado su primer principio en el dmbito teérico, no teniendo en cuen-
ta la primacfa kantiana de lo préctico (o moral), ni pudiendo explicar con él tam-
poco el sentir estético, analizado en la tercera Critica®™. Pues bien, la originali-
dad del libro de Lazzari reside en colocar bajo el foco de atencién, por el contrario,
la filosoffa préctica de Reinhold, que ha estado muy abandonada (p. 17), nos
dice. Lo hace asf no porque la propuesta moral de Reinhold sea importante en
el debate actual, sino porque habria jugado un papel esencial en la filosoffa de
Reinhold, y posteriormente en la evolucién de Fichte hacia su Doctrina de la
Ciencia, como puede verse en el § 2 de la segunda edicién del fichteano Ensayo
de una Critica de toda Revelacién (1793). «El interés prictico-moral representa el
motivo decisivo en la evolucién de toda la filosoffa de Reinhold entre 1789 y
1792» (p. 24), y «no reflexiones tedricas, sobre la naturaleza de la representacién
o el principio de conciencia» (p. 323).

La primera parte del libro estd dedicada al andlisis del Ensayo de una nueva
teoria de la capacidad humana de representacién, sobre todo a su intencién de
apuntalar la teologfa moral presente ya en la primera Ciritica, es decir, la justifi-
cacién de las tres ideas racionales: la inmortalidad, Dios y sobre todo la idea de
la libertad, como el fin mds alto de toda filosofia. Pero eso no lo logra Reinhold,
pues parte de una base que lo hace imposible, a saber, la capacidad de represen-
tacién del sujeto como lo genérico en toda conciencia. Las ideas racionales seri-
an entonces productos especiales de esa capacidad. Pero la libertad, en cuanto
causa absolutamente libre, no se deja comprender como resultado de una repre-
sentacién, que ademds sdlo es espontdnea respecto a la forma. Tuvo entonces
Reinhold que afiadir en el Ensayo un capitulo no previsto originariamente sobre
la capacidad de desear, en donde la voluntad pura es deducida como la realiza-
cién de la moralidad gracias a una ley moral entendida como representacién.
Pero eso tampoco explicaba su realidad ni su acoplamiento con lo empirico.

*” Reinhold, Contribuciones, p. 167.
% V¢ase la carta de Fichte a Reinhold del 28 de abril de 1795 (GA I11/2, 314-315) o la del 2
de julio de 1795 (GA 111/2, 345ss).



412 RESENAS

Entre 1789 y 1792 Reinhold fue abandonando su teorfa, que tomana la capa-
cidad de representacién como la actividad bésica del sujeto, su llamada «filoso-
fia de los elementos» (Elementarphilosophie), y se decidié por el primado de la
libertad, porque eso es «lo que necesita la humanidad», aquello que nos ofrece
la explicacién vélida y universal de nuestros derechos y deberes en esta vida, y lo
que hemos de esperar en la otra. Este proceso lo estudia Lazzari en la segunda
parte de su libro, teniendo en cuenta no sélo las obras principales de Reinhold,
sino también articulos poco estudiados y la correspondencia privada. Esa evolu-
cién habria tenido tres etapas, y llega a su mdxima expresién en una nueva serie
de Cartas sobre la filosofla kantiana, que Reinhold publica en 1792, primero con
la separacién de la voluntad respecto de la razén prictica, a fin de evitar el fata-
lismo inteligible de C.C.E. Schmid, y, en segundo lugar, con la separacién del
sano entendimiento comun respecto de la razén filosofante. Este sano entendi-
miento comun serfa un saber moral originario, causado por la razén prictica,
que nos ofrecerfa la evidencia de la autoconciencia de la libertad. La voluntad no
es por tanto una actividad del sujeto representante, sino que aparece como una
facultad fundamental.

El libro estd escrito de una forma clara y expositiva, y representa una apre-
ciable contribucién al conocimiento e interpretacién de los inicios del postkan-
tismo y los impulsos que conducen al sistema de Fichte (esta publicacién se
enmarca en un proyecto de investigacion sobre la génesis de la Doctrina de la
Ciencia). El fundamento metodoldgico que inspira esta investigacién de Lazza-
ri es el proclamado por Dieter Henrich como Konstellationsforschung, segiin el
cual no es posible comprender a ningtin pensador de esta época tan rica como
es la que va de Kant al Idealismo alemdn sin tener en cuenta a los demds, pues
se produce entre ellos un intenso didlogo y controversia debido a la necesidad de
elaborar la complejidad de la filosofia kantiana; ese co-filosofar, ese intenso y ace-
lerado debate, marca el cardcter filoséfico de cada uno de ellos”. Este es, por lo
demds, un principio metodolégico que se ha ido imponiendo en la investigacién
de la filosoffa cldsica alemana.

¥ Véase Dieter Henrich, Konstellationen. Probleme und Debaten am Ursprung der idealistis-
chen Philosophie (1789-1795), Klett-Cotte, Stuttgart, 1991. El dltimo fruto de esa forma de hacer
historia de la filosofia es el libro (en dos tomos) de 1740 pdginas de Henrich titulado Grundlegung
aus dem Ich. Untersuchugen zur Vorgeschichte des Idealismus. Titbingen-Jena 1790-1794 (Suhrkamp,
Frankfurt, 2004).



RESERNAS 413

I

Wilhelm G. Jacobs es Profesor de la Universidad de Munich (Alemania) y
un estudioso de los sistemas de Fichte y sobre todo de Schelling. Estudié con
Reinhard Lauth en esa misma Universidad, y colaboré activamente en algunos
tomos de la edicién de las obras de Fichte que Lauth ha llevado a cabo con mano
maestra en la Academia de Ciencias de Baviera de Munich. Desde 1968 Jacobs
forma parte de la Comisién-Schelling, constituida en esa misma Academia con
el fin de elaborar una edicién critica de las obras de ese filésofo. Este empefio va
mds lento que el anterior; su primer tomo aparecié en 1976, y el tltimo, que es
el 9, sali6 en el 2005, en donde se publica la obra de 1800 Sisterna del idealismo
transcendental. Queda pues todavia mucho material por salir hasta que lleguen
a 1854, ano de la muerte del filésofo. Pero esa edicién, sumada a la fundacién
en 1986 de la Sociedad Internacional Schelling, ha dado como resultado una
progresiva expansi6n en la investigacién sobre este pensador.

En su libro Schelling lesen (Leer a Schelling), Jacobs nos ofrece una introduc-
cidén al filésofo y a su obra, una invitacién a su lectura, una sucinta presentacién
de la figura y el pensamiento de Friedrich Wilhelm Joseph Schelling (1775-1854),
uno de los filésofos mayores del llamado Idealismo alemdn, junto con Fichte y
Hegel. Pero ;para qué leer hoy a Schelling? ;qué nos podrfa aportar su propues-
ta filoséfica, ademds de conocimientos histéricos o de archivos? No es mucho lo
que nos dice Jacobs al respecto en el capitulo final, el 11 (pp. 147-150), en el
que se plantea justamente ese tema: «;Leer a Schelling?». En primer lugar, este
filésofo nos proporcionarfa una mirada critica hacia el mundo moderno, cuyos
comienzos Schelling vivié (fue el primer gran filésofo en ser fotografiado, nos
recuerda). Aunque esa critica suya ha sido interpretada como reaccionaria y con-
servadora, nos sefialaria la falta de orientacién del mundo moderno. ;Y de dén-
de vendria esa orientacién? De lo que para Schelling siempre fue el alfa y el ome-
ga de lo real: la libertad. Es una herencia kantiana, afirma Jacobs, pero se podria
decir que es también y atiin mds fichteana®, una herencia que Schelling investi-
g6 mds all4 de los limites transcendentales, hacia sus origenes divinos y cosmo-

* «Mi sistema es el primer sistema de la libertad (carta de Fichte a Baggessen? de abril/mayo
1795, GA ¢. 11172, pp. 298 y 300). «M:i sistema, desde el principio hasta el final, es sélo un andli-
sis del concepto de libertad, y en él no puede haber contradiccién con ella por cuanto que no apa-
rece en €l ningtin otro ingrediente» (carta de Fichte a Reinhold del 8-1-1800; GA t. 111/4, p. 182).



414 RESENAS

gonicos. Se hubiera podido sefialar, sin embargo, también los enormes rendi-
mientos para una conciencia y accién ecolégica que podria proporcionarnos su
filosoffa de la naturaleza y el entroncamiento del hombre con sus raices natura-
les, no pensada ya como mero producto mecdnico o natura naturata, sino como
autoproductividad o autogeneracién (natura naturans) (algo se dice de eso en las
pp- 80 y 86-87). Podriamos también aprovechar su conciencia histdrica de la rea-
lidad, como génesis con diversas etapas. En este sentido los pensadores religio-
sos pueden encontrar una gigantesca visién de Dios y de la historia de la salva-
cién en su Filosoffa de la Revelacién. Y también la valoracién filoséfica positiva
y sugerente de la conciencia mitica (Filosofia de la mitologfa), que tantos frutos
ha dado a lo largo del siglo XX, o la elaboracién propia del método sintético-
genético o dialéctico, recogido de Fichte, o bien el tratado sistemdtico del arte
bajo una nueva denominacién filoséfica: la filosofia del arte (1802).

El libro de Jacobs se publica con motivo del 150 aniversario de la muerte de
Schelling, y quiere recoger la nueva imagen que la investigacién reciente ofrece
de él, no ya como un filésofo continuamente cambiante, proteico, «sin espina
dorsal», sino con una clara unidad en sus sucesivas etapas y temas (pp. 19-20).
Jacobs sitda el pensamiento de Schelling en la tradicién o influencia de Platén y
Spinoza, pero sobre todo de Kant, con el que Schelling se inicid y dialogé duran-
te toda sus produccidn filoséfica, si bien teniendo el interés sistemdtico de ir
siempre mds alld de los limites de su filosofia transcendental. Jacobs liga todas
las etapas y temas de la produccidn schellingiana a la filosoffa de Kant: «se ha
intentado mostrar, cémo el filosofar de Schelling procede de la filosofia de Kant»
(p. 108). Ese es su leitmotiv. Minusvalora, a mi entender, la importancia de Fich-
te, al menos en los inicios filoséficos de Schelling (pp. 24, 36, 38), oponiéndo-
se expresamente asi a clerta interpretacién anterior que quizés la habia exagera-
do, pues no habia reparado suficientemente en el horizonte distinto en el que
Schelling se coloca desde el inicio: no en el Yo, originario si, pero finito de Kant
y de Fichte en Jena, sino en el horizonte de un Yo que es «uno y todo» como la
substancia de Spinoza. Eso es cierto, y sin embargo el método de filosofar, el
método genético-sintético, de decisiva importancia en la captacién de la reali-
dad, lo aprende Schelling de Fichte, partiendo ambos del acto de libertad (algo
de eso se apunta al principio de la p. 133). M4s adn, cuando presenta Schelling
su primera contribucién netamente personal, su Filosoffa de la Naturaleza, lo
hace recurriendo a su predecesor: «El filésofo de la naturaleza [o sea, él] trata la
naturaleza como el filésofo transcendental [es decir, Fichte] trata el Yo» (Cotta



RESENAS 415

II1, 12), a lo que Jacobs no hace referencia. Pero también habrfamos de tener en
cuenta a Leibniz, y entre sus contempordneos a Schiller y los romdnticos, a cuyo
circulo de Jena Schelling llegé a pertenecer, y sin el cual no seria comprensible
su filosofia del arte (algo se dice en p. 88). O a Jacob Boehme y Franz von Baa-
der, para captar el acento religioso de su filosofia a partir de 1804 (p. 32). Jacobs
representa, por tanto, un contracjemplo de la propuesta de Henrich, que antes
vimos.

Comienza Jacobs la presentacién de Schelling con un esbozo biogréfico del
filésofo (pp. 22-35). El siguiente capitulo (pp. 36-51) coloca sus inicios bajo la
égida kantiana: «el filosofar de Schelling comienza con Kant y no con Fichte»
(p- 38). Para mostrarlo, Jacobs parte de un trabajo escolar de Schelling, del que
sélo tenemos noticias de su titulo, y que trata de la unidad de la razén tedrica y
prictica. Con la ayuda de Manfred Frank sefiala los momentos en la obra de Kant
en los que éste tendria que haber hablado de «intuicién intelectual» (el «Yo pien-
so» y la conciencia moral de la libertad, los que por cierto el mismo Fichte nos
hizo ver ya en su Segunda Introduccién de 1797), para ligarlos entonces con Sche-
lling, cuando hubiera sido mds claro y directo haber puesto el uso de esa expre-
sidn en relacién con Fichte, que fue el primero en utilizarla positivamente en su
«Resefia de Enesidemo» (1794), obra que conocié Schelling antes de emplear
dicha expresién. Apenas hace referencia Jacobs a Fichte, s6lo a su Segunda Intro-
duccidn (p. 67), intentando explicar la diferencia en la concepcién que ambos
tienen de esa intuicién intelectual, y sefiala que para Schelling lo representado
en ese acto de autoconciencia es realidad (p. 69). Pero podriamos decir que para
Fichte también lo es, que ahi, por tanto, no estd la diferencia, sino en el hecho
de que para Fichte no es una realidad-conciencia que pudiera ser sin mundo. Un
«hilo de Ariadna» para la comprensién de Schelling piensa Jacobs en el punto 5
que es esa intuicién intelectual, en donde se puede ver cémo la autoconciencia
se funda en la libertad o voluntad (pp. 62-67), idea que él liga con la filosofia
kantiana, donde ciertamente se afirma la primacia de lo prdctico sobre lo te6ri-
co, pero que fue sobre todo el punto sistemdtico fundamental de Fichte en Jena
(ZTathandlung lo llamaba), y ademds lo fue desde el punto de vista genético en el
que se coloca asimismo Schelling, y no meramente arquitecténico como Kant;
pero de eso Jacobs no dice una sola palabra.

El apartado 4 (pp. 52-61) lo dedica Jacobs al escrito estudiantil de Schelling
Sobre el mito (1793). Yo diria que la importancia de ese trabajo no reside tanto



416 RESENAS

en él, sino sobre todo en cuanto protohistoria de lo que serd después la Filosofia
de la Mitologia, con la etapa intermedia de su Filosofia del arte: la mitologia
como una «filosoffa hecha sensible» (AA 1/1, 225), y una histérica del desarro-
llo de la razén que sitda la mitologfa como «la filosofia del mundo mds antiguo»
(AA /1, 220), ideas que se encontraban ya en su entorno cultural.

A la filosofia de la naturaleza estd dedicado el punto o capitulo 6 (pp. 70-
87), que es sin duda donde Schelling comienza a alejarse mds claramente de Fich-
te. De nuevo quiere Jacobs mostrar las raices kantianas de esta nueva propuesta
filosofica, y se lanza a la Critica de la razén pura, a su concepto de causalidad, de
mundo y de Dios, cuando desde la «Introduccién» a Ideas para una filosofia de
la naturaleza de Schelling (1797) queda claro que la puerta de entrada a esa Filo-
sofia de la naturaleza ha sido una reflexién sobre el organismo, tema que Kant
habfa tratado en la segunda parte de la tercera Critica, en la «Critica del Juicio
teleolégico», pero queddndose sélo en un critico «como si», limite que Schelling
desbordard hacia la propuesta de una constitutiva natura naturans, que seria suje-
to-objeto, accidn real e ideal. Tampoco se puede decir que «Kant entiende lo
incondicionado como la totalidad de las condiciones» (p. 73), excepto en las anti-
tesis de las antinomias, sino que lo incondicionado es aquello en lo que la serie
de las condiciones encuentra su término (KrV A 326, B 382-3). Como tampo-
co cabe afirmar, como hace Jacobs, que en Schelling se dé varios incondiciona-
dos (pp. 74-75), pues la dualidad entre Filosofia de la naturaleza y Filosofia trans-
cendental pasa de la inicial primacia de ésta a la presentacién definitiva de ambas
como etapas sucesivas del proceso genético de un Yo absoluto (Sisterna del idea-
lismo transcendental), o de lo Absoluto (filosoffa de la identidad).

Viene después, en el punto 7 (pp. 88-98), una exposicién de la Filosofia del
arte de Schelling, tema que le atrajo sobre todo entre los afios 1800 a 1807.
Jacobs se fija fundamentalmente en el paralelismo entre la productividad de la
natura naturans y la genialidad del artista, la imaginacién y la poesia, presente
en mayor o menor medida en todos los hombres. Schelling presenté el arte como
la exposicidn pléstica (bildliche Darstellung) de lo divino o incondicionado (o
mejor dicho, de las Ideas en cuanto primeras determinaciones de lo Absoluto),
ofreci6 una divisién de las artes a través de los conceptos de ideal y real (olvi-
dando sin embargo las artes mixtas), y desarroll$ una historia en dos momen-
tos esenciales: los antiguos y los modernos, cuya cesura se habria producido a
la llegada del cristianismo debido a su conciencia adecuada de la libertad. Esta



RESENAS 417

comprensién histérica, sin embargo, no procede sélo de Friedrich Schlegel (p.
88 y 93), sino mds atin de su hermano August Wilhelm Schlegel, el gran histo-
riador de la literatura universal, pues el manuscrito de sus Lecciones sobre litera-
tura y arte (Berlin 1801) fue leido por Schelling durante la elaboracién de sus
lecciones sobre Filosofia del arte, de lo que Jacobs no da cuenta. En dltimo tér-
mino, la divisién de la historia del arte en dos etapas se remonta a la Querelle
des anciens et des modernes.

El andlisis de otro de los libros mayores de Schelling, el de las Investigaciones
[filosficas sobre la esencia de la libertad humana, tiene lugar en el punto 8 (pp. 99-
108). Se comienza de nuevo poniendo en relacién con el pensamiento de Kant
los dos conceptos de libertad que aparece en ese tratado. El primer concepto es
el de la libertad «formal», que Jacobs hace partir de la identificacién entre ser y
querer (p. 101); en realidad tendriamos que decir que consiste en tomar la liber-
tad como autodeterminacién para el bien, y ése es, piensa Schelling, el concep-
to al que se ha alzado el Idealismo. Jacobs explicita entonces que por «Idealismo»
hay que entender aqui sélo a Kant, cuando estd claro que a lo largo de la obra
de Schelling por «idealismo» se entiende sobre todo Fichte. Valga para mostrar-
lo una cita del escrito de Schelling Para la historia de la nueva filosofia (1827):
«Fichte elevé a ese Yo del entorno en parte oscurecido que tenfa en Kant, y lo
puso precisamente como Gnico principio en la cima de la filosofia, y se convir-
ti6é por tanto en el creador del idealismo transcendental [...] Esa realizacién del
idealismo de Fichte se encuentra en mi Sistema del idealismo transcendental apa-
recido en el afio 1800» (Cotta X, 92 y 96). Por el contrario, el concepto «real»
de libertad, en cuanto capacidad de bien y de mal, le acerca a Schelling a las refle-
xiones kantianas sobre el mal radical, contenidas en la Primera parte del libro Za
religion dentro de los limites de la razon (1793), mientras que la expresién de dliber-
tad formal», contrapuesta esta vez con la de «libertad material», la introduce Fich-
teen el § 10 de la Ftica de 1798, una distincién cuyo sentido fichteano es reto-
mado después por Hegel en la diferencia que hay entre Espiritu subjetivo, donde
el espiritu busca la felicidad, y el Espiritu objetivo, en donde lo que busca es la
realizacién de su libertad. Pero de eso Jacobs no da noticia alguna. Por dltimo,
en ese capitulo 8, Jacobs da cuenta de que en el escrito sobre la libertad Sche-
lling comienza a narrarnos la historia o génesis de Dios, presentado aqui como
compuesto por un fundamento oscuro, que hace posible el mal, y una existen-
cia luminosa, que acabard triunfando.



418 RESENAS

El capitulo 9 (pp. 109-128) estd dedicado a la exposicién de la Filosofia de
la mitologfa, que Schelling elaboré en sus treinta dltimos afios. En ella cuenta
Schelling el surgimiento de la conciencia de Dios hasta la aparicién del cristia-
nismo, que él considera una religién revelada. Ese proceso habria comenzado
con un monoteismo absoluto, hasta que aparece un segundo dios, que empuja
al primero hacia el pasado. De ese modo se instaura progresivamente un polite-
ismo, un movimiento que abre el tiempo histérico y va haciendo posible la liber-
tad. Asi se prepara la venida de la religién revelada, de igual manera que la Ilus-
tracién (alemana, Lessing) vefa en la religién una preparacién para las verdades
racionales.

La filosofia de la revelacién, por su parte, es un intento de entender el cris-
tianismo, y constituye la tltima etapa del pensamiento de Schelling. Es presen-
tada en el capftulo 10 (pp. 129-146). Importante en esta etapa son las dos par-
tes en las que Schelling divide la filosoffa. La filosofia negativa es el Idealismo,
que se sittia en la razén y el concepto, o sea, en lo a priori, y que sirve de prepa-
racién para la filosoffa positiva. Esta es la que parte de la existencia revelada (a
posteriori), pues la existencia no sale del concepto (en contra de Hegel). Ambas
son necesarias y complementarias. La Filosoffa positiva es en definitiva la Filo-
sofia de la revelacién, que tiene a la Filosofia de la mitologia como una parte de
la misma. Nos narra un proceso teogdnico, que es a la vez un proceso cosmogé-
nico y de salvacién, en donde no sélo Dios, sino también el mal como acto de
libertad, juegan un papel central, convergiendo ambos en la figura de Ciristo.
Pero Jacobs no entra a exponer sus distintos momentos.

Estamos, en definitiva, ante un libro muy personal. Yo diria que no es pro-
piamente una introduccidn a Schelling, pues el lector primerizo no encuentra
una orientacién académica y clara de los diferentes escritos del fildsofo, ni de su
estructura, y faltan muchos datos que un principiante necesitaria para comprender
lo que allf se estd contando. Es quizds mds apto para los conocedores del filéso-
fo, pues en él Jacobs expone su punto de vista y discute propiamente con otras
posiciones de especialista. Pero para esta funcién, su discusién y sus argumentos
se quedan algo escasos.



RESENAS 419

I

Karl Christian Friedrich Krause (1781-1832) se sittia en el 4mbirto filoséfi-
co denominado como Idealismo alemén. Seguidor de Kant, alumno de Fichte y
de Schelling en la Universidad de Jena, comparte con estos dltimos el empefio
de construir un sistema capaz de fundar todas las ramas del saber y de las accio-
nes humanas sobre un principio absoluto. En consonancia con el giro religioso
que experimentan los pensadores alemanes al inicio del s. XIX, este principio en
Krause pasa a ser Dios, un Dios personal e infinito, inmanente y a la vez trans-
cendente al mundo creado. Para dejar los dos aspectos bien sefialados, Krause
bautizé su sistema con el nombre de «panenteismo», un término inventado por
él a fin de nombrar su postura intermedia entre el panteismo y el defsmo. Es en
sus Lecciones sobre el Sistema de la filosofla de 1828, y en las Lecciones sobre las ver-
dades fundamentales de la Ciencia y su relacion con la vida de 1829, dadas ambas
en la Universidad de Gotinga, donde se considera que su filosofia alcanza su
expresién mds madura y lograda®.

Su pensamiento ejercié una relativa influencia en la Alemania del s. XIX
(Leonhardi y Réder). También en Bélgica a través de Henrich Ahrens, centrado
en la filosoffa del derecho, y Guillaume Tiberghien, y en Portugal por medio del
profesor de derecho y ministro de justicia Vicente Ferrer. Pero fue en Espafia, y
de ahi en Latinoamérica, donde el krausismo tuvo mayor eco gracias a la obra y
la ensefianza de Julidn Sanz del Rio y la Institucién Libre de Ensefianza (funda-
da por Francisco Giner de los Rios), desde mediados del s. XIX hasta la guerra
civil. El influjo en concreto de Krause en el derecho espafiol fue considerable, y
el krausista Nicolds Salmerén llegé a ser por tiempo breve Presidente de la Pri-
mera Republica Espafiola. En esa estela krausista quiere ver Dierksmeier tam-

bién a Ortega y Gasset (pp. 36-39).

El derecho fue uno de los asuntos abordados por Krause, siempre dentro de
su interés filoséfico-sistemdtico; era una pieza necesaria en el mejoramiento de
la humanidad, objetivo tltimo de su tarea filoséfica. De él tenemos dedicados

*' Una muy buena exposicién global de este filésofo se la debemos a Rafael V. Orden Jimé-
nez, El sistema de la filosofta de Krause. Génesis y desarrollo del Panenteismo, UPCo, Madrid, 1998.
O una mucho miés breve es la de Enrique M. Urefia, Krause (1781-1832), Ediciones del Orto,
Madrid, 2001.



420 RESENAS

expresamente a este tema una Fundamentacion del derecho natural (1803), en
donde el fundamento dltimo no es todavia el Ser o Dios, sino el Universo, y un
Compendio del Sistema de la filosofia del derecho, o del derecho natural (1828).
Hace poco se publicd en Espafia un libro de Francisco Querol Ferndndez sobre
ese tema: La filosofla del derecho de K. Ch. E Krause; con un apéndice sobre su pro-
yecto europeista (Universidad Pontificia Comillas, Madrid, 2000). Pues bien, éste
es también el asunto tratado por Claus Dierksmeier en su libro Der absolute
Grund des Rechts. Karl Christian Friedrich Krause in Auseinanderserzung mit Fich-
te und Schelling (El fundamento absoluto del derecho. Karl Christian Friedrich Krau-
se en discusion con Fichte y Schelling), que fue su trabajo de habilitacién, presen-
tado en la Universidad de Jena en el afio 2002. Actualmente es Profesor de Filosoffa
en el Stonehill-College en Easton (Boston, USA). Krause es ahora un pensador
poco menos que desconocido en su propio pais, y el libro de Dierksmeier quie-
re rescatar a Krause de ese olvido (p. 16-17). Mds aiin, no sdlo propone el siste-
ma filoséfico de Krause como coherente, sino que su filosoffa del derecho mere-
cerfa hoy una apropiacién argumentativa por su consistencia, plausibilidad,
potencia en la argumentacién, relevancia cientifica y utilidad préctica (p. 10). La
linea que va de Fichte a Schelling encontraria su resolucién en Krause. Por eso
Dierksmeier se centra en esa sucesién.

En la Introduccién encontramos el esquema del libro, més la filosofia del
derecho de Kant y la critica de Krause a éste. Le sigue un capitulo dedicado a
Fichte: «El derecho como lo absoluto», que se cierra de nuevo con la critica de
Krause. Después le toca el turno a Schelling: o Absoluto como derecho», mds
las objeciones de Krause. Los dos siguientes capitulos estén dedicados al sistema
de Krause y el lugar que en él ocupa el derecho, primero en la parte analitica, de
ascenso al dltimo fundamento (capitulo V), y segundo en su parte sintética o de
descenso (capitulo VI). Los tres capitulos posteriores tratan ya de la doctrina del
derecho de Krause, su teorfa de los sujetos de derecho (VI), la doctrina del dere-
cho privado (VII) y la del derecho publico (VIII). Finaliza el libro con un «Ane-
xo» dedicado a la bibliografia y a los indices.

Dierksmeier nos cuenta que la mayor contribucién de Kant al tema en su épo-
ca no fue tanto su doctrina del derecho, expuesta en la Mezafisica de las costum-
bres (1797), debido a su tardfa aparicién, sino el peso que en su obra critica tiene
el planteamiento juridico, el quid juris, que Kant aplica a toda pretensién de uni-
versalidad y necesidad, y, en segundo lugar, el concepto de organismo opuesto al



RESENAS 421

mecanismo y desarrollado en la segunda parte de la Crética del Juicio. Kant fue
para Krause el suelo filoséfico del que partié, pero siempre con la intencién de ir
mds alld, hasta el Absoluto, al igual que los otros idealistas, s6lo que éstos se habri-
an quedado en realidad mds atrds que Kant. La critica subjetivo-analitica kantia-
na tenfa que seguir sirviendo de primer momento del sistema. Pero no mds, pues
Kant no se habria alzado al verdadero concepto del Absoluto, ni por tanto a la
parte deductivo-sintética de la filosofia, en la que ésta desciende del Absoluto al
mundo. En ella apareceria el verdadero fundamento del derecho. Todas las demds
criticas de Krause a Kant surgen por esa nueva visién desde lo Absoluto.

En los capitulos dedicados a las posiciones de Fichte (II) y de Schelling (I1I),
Dierksmeier no se detiene en una exposicién interna y detallada de las mismas
para darlas a conocer, sino que ofrece una panordmica de conjunto que supone
ya su conocimiento. Es una exposicién interpretativa y critica, tanto de sus pro-
pias contradicciones como desde la perspectiva de Krause, poniéndolos ademds
en relacién entre si y con la filosofia moderna del derecho. Fichte (y aqui sélo se
contempla su primera etapa, 1794-1800) habria abordado ciertamente una deduc-
cién sintética, sistemdtica y unitaria de la realidad, desde el primer principio,
fundando el derecho como una condicién necesaria para la posibilidad de la liber-
tad, de la autoconciencia y de los individuos. Pero se critica que su deduccién
parta exclusivamente del Yo, que su visién del reconocimiento de los derechos
del otro sea mds bien mecanicista, que se construya un Estado sumamente con-
trolador y la minusvaloracién del ser natural al tomarlo como puro medio para
la accién moral. No obstante, también se encontrarian en Fichte inicios y fun-
damentos de un paradigma orgdnico desde la totalidad, mds cercano al pensa-
miento de Krause, como cuando comprende que la relacién moral y legal con el
otro es constitutiva para la libertad de cada uno, o que la propiedad del otro es
algo que atafie a mi propiedad, pues la propiedad es fundamentalmente comu-
nitaria, dependiente del reconocimiento de todos. El balance final es, sin embar-
go, mds bien critico, pues ni siquiera los esfuerzos del dltimo Fichte por pensar
desde lo Absoluto lograrfan zafarse del dogmatismo y del dualismo.

El derecho no fue un tema favorito de Schelling. Su primera obra, Nueva
deduccién del derecho natural (1796), se mueve en la linea fichteana, que Dierks-
meier tacha nuevamente de mecanicista. Y lo mismo ocurre cuando se trata del
derecho en el Sistema del Idealismo transcendental (1800) como etapa en la cons-
truccién del Yo absoluto; es entonces pensado como un (segundo) mecanismo



422 RESENAS

del espiritu, junto con el de la naturaleza. Es en su filosofia de la identidad (1802
y siguientes) cuando aparecen elementos de una interpretacién orgénica del dere-
cho. La idea del organismo ya estaba presente y era esencial en su filosofia de la
naturaleza (1797), idea que ahora se extiende al espiritu, y sobre todo al Estado,
en la filosoffa de la identidad. Krause no discutié directamente con la filosoffa
del derecho de Schelling, al contrario de lo que hizo con Fichte, y por eso Dierks-
meier toma la temprana obra de Krause Fundamento del derecho natural (1803)
como una indirecta discusién con Schelling, pues se encuentra atin cercano a la
filosoffa de la identidad de este dltimo.

El ascenso hasta el Absoluto como primer principio (capitulo IV), o sea, lo
que Krause denomina la parte analitica de su filosofia, tiene por objetivo fundar
desde un punto de vista reflexivo la aceptacidn, critica y no dogmdtica, de tal
principio, jugando en su sistema un papel parecido al de la Fenomenologia del
Espéritu en Hegel. El ascenso parte de la autoconciencia prerreflexiva indubita-
ble del Yo. De igual modo, la filosoffa analitica del derecho comienza con el sen-
timiento y la conciencia del derecho que se encuentra en la conciencia comun,
a fin de llegar a una clara y reflexiva conciencia de la libertad y su finalidad como
fundamento del derecho (el correlato de esa libertad, el bien, es un tema reser-
vado para la parte sintética). Desde esa fenomenologia del Yo se ha de ascender
después al conocimiento del Ser (Wesen) o noumenologfa. Recordemos, sin embar-
go, que fue Fichte el primero en pensar este momento inicial de la filosofia como
ascenso desde la conciencia comun hasta el primer principio.

La parte sintética (capitulo V) es la metafisica que arranca del Ser absoluto
(unidad de ser y pensar), y expone desde ah{ las categorias, esencias o esenciali-
dades fundamentales, entre las cuales se encuentra el derecho. El ascenso a ese
Ser se prepara mediante una critica al escepticismo y a los modos de pensar fini-
tos, y se alcanza en la visién o intuicién del Ser (Wesenschau) mediante la liber-
tad. En este punto intenta Dierksmeier hacer plausible la concepcidn krausista
del Ser o Dios, uno y todo, por medio de argumentos racionales, una concep-
cién que puede estar presente actualmente en algunos influjos de Spinoza o
Nietzsche, o en cierta sensibilidad religiosa procedente de la India. Por autodes-
plegamiento interior de ese Ser habria salido toda la multiplicidad del mundo.
Incluso el mal, pero nunca como mal radical, sino como malformacién del bien
o bien errado. Para evitatlo, sélo los fines incondicionados puede ofrecernos
orientacién: del conocimiento se desprende el fin de la sabiduria, de la ética el



RESENAS 423

de la virtud, de la estética el arte, de la religion al amor a Dios. Todos ellos deben
encontrar su armonia en Cl SCI'.

La doctrina sintética del derecho ha de presentarlo como esencialidad fun-
damental (Grundwesenbeit) de Dios, y no meramente como una relacién huma-
na (capitulo VI). En cuanto tal, el derecho es vdlido para todos los seres; es una
esencialidad césmica. Todo vive en Dios, y por tanto todo derecho es un dere-
cho interno de Dios, y todo derecho externo y relacional tiene en el interno su
fundamento y su medida. Eso no quiere decir que a todos les correspondan los
mismos derechos; a las distintas esferas de lo divino les corresponden distintos
derechos, que deben ser armonizados y jerarquizados orgdnicamente. Pero a hom-
bres y mujeres les corresponden los mismos derechos. Incluso a la naturaleza; no
s6lo es necesario cuidarla, conservarla y embellecerla para el hombre, sino que
Krause le concede cierta autonomia y valor, especialmente a los animales (los
superiores son como personas de un nivel inferior), a los que no se debe maltra-
tar, sin por ello dejar de exigir la eliminacién de los dafinos.

Primero se ha de tratar el derecho privado, después el social y finalmente el
estatal, pues el derecho no se fundamenta en el Estado, sino a la inversa. El dere-
cho privado (capitulo VII) se basa en que todo derecho para Krause es en dlti-
ma instancia un derecho personal. Los derechos privados son la libertad, la pro-
piedad mds el trabajo, el contrato y la sociabilidad (la familia); en ellos se expresa
el liberalismo de Krause. Segiin Dierksmeier, «la filosoffa de Krause sobre el dere-
cho privado merece ser nombrada junto a la de Kant y Hegel, pues logra captar
una impresionante cantidad de fenémenos de la realidad legal concreta y escla-
recerlos tedricamente desde sus principios, gracias a lo cual se zafa claramente de
la tradicién insociable del primer romanticismo» (p. 394).

Como toda esencialidad fundamental, también el derecho retorna sobre si
mismo dando lugar a un derecho al derecho, un derecho en segundo grado, y
eso seria el derecho publico (capitulo VIII). A este derecho publico pertenece el
derecho a la sociedad o derecho de la sociedad civil (agrupaciones, iglesias), el
derecho penal, el derecho estatal, y el derecho del ciudadano del mundo. Este
tltimo es valido para toda persona, y es quizés la figura mds caracteristica de la
filosoffa del derecho de Krause. La unidad legal de toda la tierra no sélo nos debe
llevar a alianzas entre las naciones, sino en tltimo término a un Estado de la tie-
rra, que adne todos los pueblos respetando sus diferencias.



424 RESENAS

El libro de Dierksmeier nos ofrece una exposicién 4gil e incisiva, documen-
tada y propositiva de la filosoffa de Krause (especialmente de su filosoffa del dere-
cho), que, a pesar del gran influjo ejercido, comienza a ser sélo ahora, en estas
dos ultimas décadas, estudiada de una manera rigurosa. Incluso parece ser que
pronto veremos por fin una edicién critica de las obras de este filésofo.



MEDIO SIGLO DE MEMORIA. C. Paris, Memorias sobre medio siglo, penin-
sula, Barcelona, 2006.

Nos presenta en este primer volumen de sus memorias Carlos Parfs el relato
de su vida desde su entrada como Catedrético en la Universidad de Santiago en
los afios cincuenta hasta las primeras elecciones de la democracia. En este escri-
to, Carlos desgrana su experiencia en el campo universitario, asf como su vida
politica y familiar. En estas reflexiones no se abordan sélo los aspectos més pro-
piamente autobiogrificos sino que en las mismas también se puede encontrar
una interpretacién de este medio siglo de vida espafola desde la dura y triste
postguerra hasta la restauracién de la democracia pasando por los timidos inten-
tos aperturistas de los afios cincuenta y sesenta y por la ambigiiedad de la tran-
sicion.

Carlos Paris ha sido un profesor universitario que ha desplegado su actividad
en primer lugar como filésofo, en el sentido de que ha desarrollado, y contintia
desarrollando, la elaboracién de un pensamiento propio, y en segundo lugar
como maestro, en el sentido de haber educado a una larga serie de discipulos que
recibieron de €l la impronta del trabajo intelectual. Lo que nunca fue Carlos fue
un cacique, y eso que tuvo varias oportunidades para serlo; tanto en Santiago
donde ingresé como catedritico muy joven, como posteriormente en la recién
creada Universidad Auténoma de Madrid donde fue decano y director del depar-
tamento de Filosofia. Nunca pretendié rodearse de una guardia pretoriana de
seguidores fervientes y acrilicos que loaran continuamente sus virtudes y a los
que no les estarfa permitida la minima discrepancia. Carlos a sus discipulos se
limité a ensefarles y no exigié nunca de ellos ninguin tipo de incondicionalidad
ni seguidismo. Como filésofo integré las, novedosas en aquel tiempo, reflexio-
nes sobre la ciencia en el marco de una concepcién filoséfica global, humanista
y materialista a la vez en lugar de autonomizarlas en una filosoffa de la ciencia
separada del comercio fecundo con el resto de la filosoffa y erigida en una nue-
va escoldstica que sustituyé y en algunos casos complementd a la escoldstica tra-
dicional en las Universidades espafiolas de los afios sesenta y setenta.

Sus reflexiones obre la ciencia no se han limitado a los aspectos formales,
16gicos y epistemoldgicos, de los que sin embargo fue uno de los primeros cul-

ENDOXA: Series Filosdficas, n.” 22, 2007, pp. 425-427. UNED, Madrid





