
El mito del hombre nuevo y la realidad de las leyes. (A propósito del libro: 
FERNÁNDEZ LIRIA, Carlos, y ALEGRE ZAHONERO, Luís (2006), Com­
prender Venezuela, pensar la democracia. El colapso moral de los intelectuales occi­
dentales. Editorial Hiru, Hondarribia, 2006, 159 páginas). 

Santiago Alba Rico 

En las últimas líneas de su extraordinaria obra La democracia, historia de una 
ideología, Luciano Canfora resume el definitivo ñ^acaso de este concepto en la 
tradición europea a la luz de la oposición libertad/democracia, revelando el ver­
dadero contenido de la constitución de la UE y la doctrina implícita en sus pági­
nas: la de que «ha vencido la libertad —en el mundo rico— con todas las terri­
bles consecuencias que ello comporta y comportará para los otros» y que «la 
democracia debe ser aplazada para otra época y será pensada, desde el principio, 
por otros hombres, quizás ya no europeos». 

Tal vez esa época es la nuestra y tal vez ese país no europeo es Venezuela. 

Lo que el libro de Carlos Fernández Liria y Luis Alegre Zahonero demues­
tra —alertando a las instituciones bolivarianas para que no se aparten de ese cami­
no— es que pensar desde el principio la democracia significa precisamente con­
servar sus. principios, inhabilitados, secuestrados, corrompidos dentro de la trampa 
capitalista, a la que es tan necesario proponer su hipótesis como imposibilitar sus 
efectos. Durante los últimos cien años, la tradición de izquierdas ha venido sucum­
biendo fatalmente al espejismo de esta contradicción y la propia división que ha 
generado entre sus filas apuntala paradójicamente la legitimidad inexpugnable 
del hechizo: para defender la democracia, los social-demócratas acabaron por 
defender el capitalismo; para combatir el capitalismo, los comunistas acabaron 
por renunciar o despreciar la democracia. Ambas posiciones alimentaron y ali­
mentan por igual la falsa evidencia de que capitalismo y democracia son genéti­
ca y empíricamente inseparables. 

Esta evidencia es tan falsa como la de que el sol gira alrededor de la tierra: la 
verdad es precisamente su inversión. Enfrentados a un desprestigio del concep-

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.' 22, 2007, pp. 387-393. UNED, Madrid 



388 RESEÑAS 

to cuyo último precedente hay que buscarlo en los años treinta del siglo XX, el 
daño infligido a la democracia ha sido tanto mayor cuanto que su nombre está 
siendo hoy utilizado —como lo fue antaño el de «raza» o el de «lebensraum» o 
el de «civilización»— para romperle el pecho al lenguaje, incendiar el derecho 
internacional, descerrajar tres países y torturar y matar a cientos de miles de per­
sonas; o, lo que es lo mismo, está siendo utilizado para imponer decisiones al 
margen de la soberana «mayoría de edad» de los pueblos de la tierra. Frente a la 
democracia como palanca o como chantaje, es fácil ceder a la tentación de arre­
meter más contra la democracia que contra el capitalismo y acabar consideran­
do las formas mismas como tramposas o restrictivas. ¿Hay que inventar nuevas 
vías de participación? ¿Es que el «derecho burgués» no ofrece suficientes meca­
nismos para que la voluntad popular decidan Lo difícil no es concebir o incluso 
establecer procedimientos que garanticen la participación de los ciudadanos en 
la toma de decisiones; lo difícil es concebir y establecer procedimientos para que 
esas decisiones se cumplan. Pero si esas decisiones de la voluntad popular no se 
cumplen no es porque los gobernantes sean malos, el poder corrompa o el hom­
bre viejo se imponga en cada gesto, sino porque el capitalismo siempre constitu­

yente secuestra de manera ininterrumpida las reglas y los conductos de la sobe­
ranía constituida. De forma geográficamente desigual, según contexto y coyunmra, 
el capitalismo tiende, como hacia su ideal, al equilibrio perfecto entre el respeto 
formal a los principios de la expresión democrática y el incumplimiento perma­
nente de sus decisiones: un modelo, pues, de legitimidad y no de determinación. 
La izquierda sigue creyendo, citando a un Marx incompleto o superficial, que el 
llamado «derecho burgués» es sólo el excipiente o cobertura legal de los intere­
ses de la clase dominante sin reparar en que sus leyes, instituciones y cauces de 
expresión son en realidad —a igual título y al mismo precio que las obtenidas y 
ya casi perdidas en el terreno laboral— trabajosísimas conquistas populares que 
esa clases dominantes se vieron obligadas a aceptar y al mismo tiempo a secues­
trar y dejar sin efecto. Precisamente Luciano Canfora dedica trescientas minu­
ciosísimas páginas a describir los procedimientos materiales de ese secuestro, resu­
midos de un modo sumario en dos modelos de intervención alternativos o 
simultáneos: la manipulación y el terror. Allí donde o cuando podía permitírse­
lo, el capitalismo ha ensayado sutiles formas de dominio blanco a través de la 
propaganda, la reforma electoral —sistema mayoritario, proporcional o mixto, 
según las circunstancias— y el soborno estructural o puntual de los electores 
(electoralismo, «pucherazo» o «estado del bienestar»). Allí donde o cuando no 
podía permitirse estos expedientes, ha recurrido a la violencia explícita, según 



RESEÑAS 389 

una fórmula que he utilizado otras veces, que tiene su arranque histórico en la 
Comuna de París y que en Latinoamérica han probado del modo más dramáti­
co en las últimas décadas: matar a casi todo el mundo cada treinta años y des­
pués dejar votar a los supervivientes. Es posible que haya que reformar las insti­
tuciones, pero la ya impostergable revolución económica no debería impugnarlas. 
Decir «democracia participativa» es una redundancia como decir «capitalismo 
democrático» es un oxímoron. El capitalismo, que consiste en robar vidas y recur­
sos, nos roba también la democracia y el derecho y la lucha por recuperar unas 
y otros es en realidad la misma lucha. 

Ningún parlamento o asamblea pude decidir democráticamente el extermi­
nio de la población de Mitilene, tal y como nos cuenta Tucídides, porque la 
democracia consiste en haber decidido siempre ya que eso no puede ser objeto de 
decisión. Ningún parlamento o asamblea puede decidir democráticamente inva­
dir un país, bombardear sus ciudades y matar de hambre a sus habitantes, por­
que la democracia consiste en haber decidido ya que eso no puede ser objeto de 
decisión. Ningún parlamento o asamblea puede decidir legalizar la tortura o la 
discriminación racial, porque la democracia consiste en haber decidido siempre 

ya que eso no puede ser objeto de decisión. Ningún parlamento o asamblea pue­
de decidir poner la riqueza en manos de 1.500 personas, en detrimento de la 
mayoría de la población, porque la democracia consiste en haber decidido siem­

pre ya que eso no puede ser objeto de decisión. Estas decisiones constituyentes 
que se han tomado ya calcifican la estructura ósea que garantiza el cumplimien­
to de la voluntad popular y que es permanentemente corroída y ablandada por 
la naturaleza misma del capitalismo; y tienen que ver con la producción y dis­
tribución de la riqueza, con la igualdad ante la ley y con la división de poderes. 
Esas decisiones se llaman Constitución y Estado de Derecho, ideas surgidas al 
hilo de la misma fuerza que las hizo imposibles, y deben ser firmemente defen­
didas, reivindicadas, afinadas —como un piano o un violín— contra esa fiaerza 
de licuadora. 

Esas decisiones son instituciones y no virtudes siempre actuales, siempre en 
marcha, siempre fatigosamente alerta, de un hombre superior, una moralidad 
superior o una voluntad superior. ¿No es esta precisamente la enseñanza de la 
Ilustración, según la doctrina de Montesquieu? La fábula de los trogloditas, reco­
gida en las Cartas Persas, nos habla de un pueblo compuesto sólo de personas 
malas, entregadas a su autarquía selvática, a las que una epidemia obliga a con-



390 RESEÑAS 

p-atar a un médico; como los trogloditas son muy malos, una vez curados incum­
plen su compromiso y niegan a su salvador el pago de sus servicios. Por eso, cuan­
do la epidemia, años más tarde, se repite, ningún médico quiere acudir a la aldea 
de los trogloditas, cuya población sucumbe así a la enfermedad... con excepción 
de una pareja, casualmente los dos únicos hombres buenos de la comunidad. La 
pareja de buenos se reproduce y tiene sólo hijos buenos a su vez, que les dan nie­
tos también buenos, de manera que al cabo de algunas décadas el pueblo de los 
trogloditas está compuesto únicamente de hombres buenos, como antes estaba 
sólo compuesto de hombres malos; y son tan buenos que, al igual que cuando 
eran malos, no necesitan ni leyes ni instituciones ni gobierno: la virtud general 
asegura el cumplimiento de las promesas, el respeto recíproco de la libertad y la 
igualdad y seguridad de todos con independencia de sus diferencias naturales. 
Pero el tiempo pasa, la población crece y de pronto los trogloditas sienten la nece­
sidad de acudir al más viejo y sabio de la tribu para que les dé leyes que les obli­
guen a hacer aquello que hasta ahora vienen haciendo por propia voluntad. «Oh, 
día desventurado», gime el anciano, «¿por qué he vivido yo tanto? (...) Bien veo, 
trogloditas, que empieza a seros gravosa vuestra virtud (...) y queréis someteros 
a leyes menos rígidas que vuestras costumbres. ¿Cómo he de dar preceptos a un 
troglodita? ¿Queréis que ejecute él acciones virtuosas porque yo se las mando, 
pues sin mi mandato las haría sólo siguiendo su inclinación natural?». 

El suspiro desilusionado del anciano, que lamenta ver a los trogloditas some­
tidos a otro yugo que su propia virtud, es el del pueblo legislador que, arranca­
do del rousseauniano estado de naturaleza, se resigna a hacer por ley lo que ya 
no es seguro que venga dictado por la costumbre o la inclinación natural. La idea 
de ley implica la aceptación del carácter falible, limitado, corruptible, del hom­
bre, cuya existencia social no puede estar regida por la virtud variable y contin­
gente de sus miembros; e implica al mismo tiempo un cierto orden de inmuta­
bilidad concertada cuya eficacia no dependa de la bondad individual de los 
ciudadanos ni pueda ser cuestionada por ninguna maldad particular. Hay que 
tomar decisiones vinculantes que «impongan» en el futuro la libertad de decidir 
y esas decisiones —insinúa Montesquieu a través de sus trogloditas— es mejor 
tomarlas mientras se es bueno, antes de que hagan falta; cuando se está tranquilo, 
como decía Voltaire, o cuando no estamos cegados por las pasiones, como decía 
Locke en defensa de la necesidad de establecer instituciones a partir del derecho 
natural. Este «antes de que hagan falta», en sociedad y bajo el capitalismo, no 
puede ser sino una ficción teórica, pero no puedo imaginar una situación real 



RESEÑAS 391 

más favorable que aquella que asume la necesidad de un cambio precisamente 
contra la «intranquilidad» febril del mercado laboral y las «pasiones» destructi­
vas de las tasas de ganancia. ¿Podemos imaginar un momento en el que los hom­
bres sean más buenos —solidarios, desinteresados, abnegados, razonables—• que 
cuando se levantan contra la injusticia? Hay que aprovechar la bondad general át 
la revolución triunfante, esa rendija temporal, ese punto liminar y auroral de los 
trogloditas virtuosos, muy poco duradero, no para hacer hombres nuevos, sino 
para promulgar leyes nuevas en los viejos moldes —con cuatro o cinco poderes 
en vez de tres, como quería Bolívar— de unas «formas» democráticas duramen­
te conquistadas mediante luchas populares y siempre malversadas, profanadas, 
inhabilitadas y suspendidas por el permanente «estado de excepción» del capita­
lismo. ¿Puede concebirse un hombre más nuevo que el que se da leyes a sí mis­
mo y está seguro de su cumplimiento? 

Como ponen de manifiesto Carlos Fernández Liria y Luis Alegre Zahonero, 
el caso de la Venezuela bolivariana constituye la oportunidad, casi sin preceden­
tes, de demostrar al mismo tiempo que capitalismo y democracia son incompa­
tibles y que sólo tras la derrota del cz.^ixs^ismo puede haber verdaderamente demo­
cracia. Por su forma de alcanzar el poder —tan distinta de Cuba— y por las 
ventajas económicas de las que goza, el gobierno bolivariano de Chávez consti­
tuye una subversión del paradigma más arriba citado según el cual había que 
escoger entre igualdad y derecho. Cuando hablamos de Venezuela, pensamos sin 
querer en una experiencia novedosísima, en una forma inédita de concebir la 
democracia, más participativa y transversal, y lo que en realidad tiene de nuevo 
y participativo es que se limita a tomarse en serio y a aplicar estrictamente las 
reglas democráticas que en España, en EEUU, en Japón, en Nigeria, en la India, 
bajo la presión de las clases dominantes capitalistas, fungen inevitablemente como 
instrumentos de sometimiento (cuando no directamente de exterminio o tortu­
ra). Esta manifiesta superioridad democrática de Venezuela en términos burgue­
ses —porque lo que inventan unas condiciones se puede usar en otras— desnu­
da de tal manera la dictadura del capitalismo que nada puede extrañar la pataleta 
continua de políticos, intelectuales y medios de comunicación, denunciados tam­
bién en este libro, ni su vergonzosa disposición a violar cualquier principio -<letrás 
de la cual asoma ya su disposición también a violar niños, torturar prisioneros o 
bombardear parlamentos, si hiciera falta- con tal de que no haya democracia y 
verdadero Estado de Derecho en ningún lugar del mundo. Sólo contra Cuba se 
han vertido tantas mentiras, apañado tantas conspiraciones, ignorado tantas belle-



392 RESEÑAS 

zas, negado tantos progresos de la razón, pero lo que no pueden perdonarle a 
Venezuela es que el pueblo se haya hecho dueño de sus recursos sin censurar 
periódicos ni encarcelar opositores ni conculcar la división de poderes (¡e inclu­
so dividiéndolo más que el propio Montesquieu!). Lo que no pueden perdonar 
a Venezuela es eso que resume la fórmula excogitada recientemente por uno de 
nuestros intelectuales colaboracionistas, más fino que sus colegas, que escribe 
habitualmente en el periódico español de Carlos Andrés Pérez y Gustavo Cis-
neros: «Chávez está acabando democráticamente con la democracia», frase en la 
que «democráticamente» quiere decir «con el apoyo soberano del pueblo y res­
petando todos las reglas del juego» y «la democracia» quiere decir «la pobreza, la 
enfermedad, el analfabetismo, la inseguridad jurídica, la inexistencia, el hambre, 
el racismo, la corrupción, la esclavitud, el abuso de poder y los pucherazos». Chá­
vez y sus compañeros bolivarianos están acabando democráticamente con el capi­
talismo, lo que quiere decir que, además de acabar con el capitalismo y precisa­
mente por eso, están haciendo realidad por primera vez —quizás en la historia— 
la democracia. Eso no puede gustar, naturalmente, a los que viven de citar en voz 
alta su nombre antes de fusilarla. 

El libro de Carlos Fernández Liria y Luis Alegre Zahonero, más allá de la 
defensa de Venezuela y la denuncia de los intelectuales nihilistas que cavan inge­
niosa y elegantemente la tumba de medio planeta (y el homenaje, por contras­
te, a los otros, tantos y tantos y tan grandes, como demostró el Encuentro en 
Defensa de la Humanidad de Caracas), este libro —digo— es también una pro­
puesta teórica y programática cuya importancia no puede exagerarse, hasta el 
punto de que me atrevería a decir que constituye una prolongación imprescin­
dible, en términos jurídico-institucionales, del Manifiesto Comunista de Marx y 
Engels. Venezuela es el modelo, la esperanza, la demostración. Acabar democrá­
ticamente con el capitalismo (¡con la naturaleza!) es acabar con el capitalismo y 
liberar la democracia. Es verdad que el capitalismo se impone muy naturalmen­
te y casi lo peor que puede decirse de él es que se ajusta a la naturaleza. Pero la 
naturaleza nos impone arrastrarnos y resulta que volamos; la naturaleza nos impo­
ne morir de sarampión y resulta que nos vacunamos; la naturaleza nos impone 
la reproducción y resulta que nos amamos. La Constitución y el Estado de Dere­
cho son la forma comunista de volar y de vacunarnos y de amarnos frente a la 
ley natural —o ley de la selva— propugnada por Cálleles, Hitler y George Bush 
(y Repsol y la Bayer y Monsanto y sus propagandistas de The New York Times, 
El País, II corriere della sera...). 



RESEÑAS 393 

Este libro es también, por eso mismo, un manual que explica el milagro de 
Venezuela y previene contra el mal uso de la revolución (de la revolución en gene­
ral). Luchar contra el capitalismo —empezamos a darnos cuenta por fin de ello— 
es luchar por un estado democrático y de derecho y, viceversa, luchar por un esta­
do democrático y de derecho es luchar contra el capitalismo. Las «formas» —las 
decisiones constituyentes— son lo más material que existe, a condición de que 
hayan decidido también ya, como principio inalienable de toda democracia, que 
ningún interés material particular es compatible con ellas. Es decir: que ningu­
na libertad puede escoger libremente el hambre, la ignorancia y la muerte de los 
demás. 

Venezuela, como quería Canfora, ha empezado a «repensar» la democracia y, 
apenas se ha puesto a ello sobre el terreno, ha descubierto que en realidad ya esta­
ba/»É'«jtf<aííz; y que sólo se trataba de establecerla de una vez. Es difícil no dejarse 
llevar por el entusiasmo ante una experiencia tan universal, como es difícil no 
dejarse convencer por este libro que nos expone el camino que debe seguir, sin 
volver a caer en la trampa, la izquierda anti-imperialista de todo el mundo. 



La palabra frente al vacío. Fibsofia de Nágárjuna. Juan Arnau (Fondo de Cultu­
ra Económica, México, 2005, 347 páginas.) 

María Teresa Román 

Nágárjuna es sin duda uno de los filósofos más influyentes del budismo 
maháyána que vivió hacia el siglo II o III. Algunos estudiosos occidentales han 
expuesto el pensamiento de Nágárjuna con gran respeto, entusiasmo y admira­
ción. Entre éstos se halla T.R.V. Murti, profesor de la Universidad de Benarés, 
que analiza pormenorizadamente y de forma entusiasta la doctrina de Nágárju­
na en su libro Centralphilosophy ofbuddhism. También Karl Jaspers se ha ocu­
pado del pensamiento del gran dialéctico indio en su obra: Los grandes filósofos. 
Los metafisicos que pensaron desde el origen: Anaximandro, Herdclito, Parménides, 
Plotino, Anselmo, Spinoza, Lao-tse, Nágárjuna. 

En torno a este enigmático filósofo y fundador de la escuela mádhyamaka o 
shúnyavada han surgido diversas leyendas (en la actualidad existen biografías 
muy dispares entre sí y conftisas: dos tibetanas elaboradas por Buston y Táranát-
ha y una china por Kumárajíva). Su doctrina está expresada en forma sintetiza­
da en Múlamadhyamakakárikáh («Fundamentos de la vía media»). 

En la filosofía del mádhyamaka (interesante rincón de discrepancia y de desa­
cuerdo con lo convencional, lo consensuado, lo «políticamente correcto») halla­
mos conceptos tales como inestabilidad, impermanencia, no-dualidad, y en espe­
cial el concepto sumamente misterioso, pero central del maháyána, shünyatá 
(«vacuidad») o shúnya («vacío»), idea nuclear de la literatura de la Prajñápára-
mitá, sistematizada y elaborada por Nágárjuna. «La forma es vacuidad y vacui­
dad es realmente la forma», afirma el Prajñápáramitáhridaya-sútra. 

El lector tiene entre sus manos un estudio riguroso de la filosofía de Nágár­
juna. Como señala Luis Osear Gómez, orientalista de reconocido prestigio inter­
nacional y el autor del prólogo, estamos ante una «trabajo de reflexión filosófica 
e investigación textual basada en las fuentes originales». Su autor, Juan Arnau, 
especializado en la obra de Nágárjuna, nos ofrece a lo largo de los seis capítulos 

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.° 22, 2007, pp. 395-396. UNED, Madrid 



396 RESEÑAS 

de los que consta el libro (genealogía de la vacuidad, causalidad, experiencia e 
identidad, ortodoxia, jerarquía y verdad, la metáfora que no fue, dialéctica como 
sustitución de léxicos y edificación) una exposición clara y detallada de las con­
cepciones básicas de la filosofía de Nágárjuna y una selecta bibliografía con la 
pretensión de facilitar al gran público el acceso al pensamiento de este gran dia­
léctico indio. 

En definitiva estamos en presencia de una obra que nos permite no sólo 
conocer el espíritu fundamental de la doctrina de Nágárjuna, sino también ras­
trear las principales líneas de desarrollo de su pensamiento. Asimismo consti­
tuye un esfiíerzo más en la larga y laboriosa tarea de aproximar posturas entre 
Oriente y Occidente. En palabras del autor de esta excelente investigación: 
«Nágárjuna quiso además hacer de su doctrina una forma de estar en el mun­
do y una actitud hacia las ideas. También contribuyó a construir con ella un 
ideal (bodhisattva) y un espejismo, un lugar al que no es posible llegar pero que 
irresistiblemente nos atrae y mantiene viva nuestra marcha. Quiso hacer de su 
doctrina una promesa». 



Galileo Galilei, Carta a Cristina de Lorena y otros textos sobre ciencia y religión. 
(Traducción, introducción y notas de Moisés González García. Historia de la 
ciencia Alianza editorial, 2006). 

Carolina Escalera 

En este volumen se presenta una traducción de la Carta a Cristina de Lore­
na de mediados de 1615 realizada por Moisés González García junto a otros tex­
tos galileanos de carácter polémico, como las cartas a Benedetto Castelli del 21 
de diciembre de 1613 y a Monseñor Piero Dini el 26 de febrero y el 23 de mar­
zo de 1615, así como dos breves escritos redactados a finales de 1615 relaciona­
dos con el proceso de 1616. Los ataques de los teólogos obligaron a Galileo a 
implicarse en el terreno religioso para defender la libertad de la ciencia frente a 
la posición dogmática defendida por la Iglesia. En la Carta a Cristina de Lorena 
Galileo defiende la ordenación cosmológica propuesta por Corpérnico frente a 
la posición admitida por el sistema Ptolemaico, y se arriesga a intentar demos­
trar que la posición copernicana era más fácilmente compaginable con las Sagra­
das Escrituras. Esta defensa de la posición copernicana frente a la ptolemaica se 
opone a su teoría según la cual el individuo dedicada a la ciencia no debe utili­
zar argumentos teológicos, igual que los teólogos no deben tratar de explicar la 
ciencia en fiinción de argumentos bíblicos. 

Este breve texto nos muestra la posición de uno de los hombres más signifi­
cativos de la revolución de siglo XVII. Su propuesta sobre la necesaria separación 
entre ciencia y religión sigue estando hoy vigente en campos como la bioética o 
la teoría de la evolución. Es en la libertad de investigación donde está la clave 
para el progreso de las ciencias y el avance en el conocimiento sobre el ser huma­
no. Las cartas aunque dirigidas a personas particulares tenían la intención de con­
vertirse en auténticos vehículos de exposición de las ideas de este pensador. Esto 
se muestra en la carta a Piero Dini, prelado romano amigo de Galileo, en la que 
le ruega que la haga llegar a diversas autoridades, especialmente al Cardenal Bellar-
mino, teólogo de gran prestigio en los círculos romanos. 

ÉNDOXA: Series Filosóficas. n.° 22, 2007, pp. 397-399. UNED, Madrid 



398 RESEÑAS 

Tras el concilio de Trento (1545-1563) se emprende una cruzada contra la 
libre circulación de ideas que pudieran poner en peligro la ortodoxia católica. 
Galileo preocupado por la independencia de la libre investigación científica se 
propone realizar la conquista científica de Roma. Llega a Roma el 1 de abril de 
1611. En estos momentos es una persona reconocida en los círculos científicos 
y con buenas relaciones con algunos de los personajes políticos importantes. 
Forzado por las acusaciones de los teólogos, y no aceptando la solución conci­
liadora, propuesta por el Cardenal Bellarmino, se siente obligado a defender la 
posición copernicana apoyándose en el texto bíblico. Esta opción contradecía 
su teoría sobre la imposibilidad de que los textos sagrados se utilizaran como 
argumentos en cuestiones científicas. Bellarmino había propuesto, como posi­
ble solución al conflicto, considerar las teorías científicas como puras hipótesis 
que nada tuvieran que ver con la realidad, y así eliminar la posibilidad de con­
flicto con el texto bíblico y con él las herejías y las condenas. Otras secciones de 
la Iglesia eran un poco más radicales y querían la eliminación completa del con­
trario para terminar con el conflicto. Pero, Galileo opinaba que sólo los que no 
habían leído a Copérnico podían afirmar que estaba defendiendo una hipóte­
sis. Él defendía la autonomía de la ciencia para hablar de la realidad, para hablar 
de como va el cielo, por otra parte estaba de acuerdo en que fuera la Iglesia la 
que tratara el tema de cómo se va al cielo, problema sobre el que la ciencia no 
tiene nada que decir. Finalmente el 26 de febrero de 1616 Bellarmino amones­
ta a Galileo, que no fue públicamente censurado. Será más tarde en 1633 cuan­
do se produzca la condena a Galileo y se termine, temporalmente, la discusión 
científica en libertad. 

Las cartas se han reunido en este volumen porque en todas ellas Galileo tra­
ta de aclarar su posición sobre el problema de la relación entre ciencia y religión. 
En opinión de Galileo no existe posibilidad de conflicto entre la verdadera cien­
cia y la correcta interpretación de la Biblia. El problema con el sistema coperni-
cano se centraba en dos cuestiones: el movimiento de la tierra; y la inmovilidad 
del sol. Los críticos de esta teoría habían convertido un problema cosmológico 
en un problema teológico. Y los textos aquí reunidos son un manifiesto en defen­
sa de la autonomía de la investigación científica que no puede someterse a ins­
tancias que le son ajenas. La nueva ciencia defendida por Galileo ha de apoyar­
se únicamente en la experiencia y en argumentaciones demostrativas. Sólo de 
esta manera es posible la interpretación de la naturaleza. Esta postura no resta 
autoridad a los teólogos, simplemente delimita la frontera entre ciencia y reli-



RESEÑAS 399 

gión. Los teólogos han de limitarse a una correcta interpretación de los textos, y 
para ello necesitan la ayuda de los científicos. 

Galileo fue imprudente e incoherente con sus propias ideas al tratar de con­
ciliar la interpretación copernicana con la Biblia, no se expresó siempre con la 
debida claridad científica y no siempre dijo todo lo que pensaba. Esto hace que 
la lectura de estas cartas no deba hacerse al pie de la letra. En ellas descubrimos 
a un luchador intelectual que defendía la necesidad de un espíritu abierto para 
poder interpretar la naturaleza; que descubrió el placer de comprender las cosas 
sobre las que no tenemos ninguna autoridad, las cosas que simplemente son 
como son sin que nosotros podamos quitarlas o ponerlas a nuestro antojo; y 
defendió la libertad de la razón frente a la esclavitud del pensamiento de tal o 
cual autor, la necesidad de eliminar el respeto equivocado a autores clásicos como 
Aristóteles. 

En definitiva es un texto breve que nos acerca, a través de la excelente tra­
ducción de Moisés González García, a las ideas de Galileo, un pensador del siglo 
XVII preocupado sino por las complicaciones y retrasos que pudiera sufrir el 
avance de la ciencia si no se delimitaba bien la autoridad de los poderes religio­
sos. Se trataba en definitiva de salvaguardar la libertad científica al margen de 
cualquier tipo de extrañas interferencias teológicas. El problema planteado era 
sólo aparente entre determinados textos bíblicos y las principales proposiciones 
del sistema copernicano. Galileo no dudaba de que la curiosidad humana segui­
ría guiando la mirada de las personas hacia el cielo, pero le preocupaba que las 
autoridades religiosas trataran de adentrarse en un terreno que no era el suyo. 

La traducción, realizada por Moisés González García, se ha hecho a partir 
del texto de Galileo editado por Antonio Favaro, Opere, Edizione Nazionale, Flo­
rencia, G.Barcera Editores 1968. En ella se sigue lo más de cerca posible la cons­
trucción de la frase italiana, manteniendo la máxima fidelidad no sólo al conte­
nido, sino también a la forma, con el fin de mostrar la prosa y el estilo del autor. 



FILOSOFÍA Y DOLOR.. MOISÉS GONZÁLEZ GARCÍA (COMPILADOR). 
EDITORL\L TECNOS.2006. 

Emilio Ginés Morales cañábate 

Este libro es la posibilidad de reflexionar acerca del dolor, esa sombra huidi­
za y siempre presta a escabullirse, con esa especie de poder de disgregación que 
habita en el sufrimiento y que lo hace tan difícil de atrapar, de definir; tanto es 
así, que como aparece a menudo en el texto, solo el silencio es capaz de aportar 
un marco teórico adecuado.' 

Los filósofos sobre los que versa el libro tienen la esperanza de poder atrapar 
no solo algo del secreto que comporta el dolor sino también aportan esa otra 
mirada que se atreve a intentar dar una respuesta. 

Ahora que llegan a nuestras costas cientos de seres humanos, entre ellos niños 
de muy corta edad, que han pasado días, noches, horas infinitas en la soledad y 
el frío del océano; constato que su experiencia es la experiencia de la humanidad 
a lo largo de los años, atrapados en el frío de la historia. La mirada de esos niños 
es la mirada del hombre que pregunta sin entender con claridad. 

Este obra se atreve a mirar y tiende una mano a las diversas experiencias que 
sobre el dolor se tienen para intentar reflexionarlas desde diferentes perspectivas 
filosóficas. El gran valor de este texto consiste en que todos hemos vivido de algu­
na manera el dolor pero no todos nos atrevemos a mirarlo cara a cara. Este escri­
to es una oportunidad para pensar sobre él. No negaré, que, como espectador de 
un film romántico irreal, uno desearía que tuviese final feliz, pero el dolor posee 
el acre sabor del «continuará»... 

Hay muchas preguntas que el lector puede hacerse al enfrentarse a este tex­
to sobre el dolor: la inevitabilidad del miedo que nos produce, la imposibilidad 

' Filosofía y dolor- Moisés González García. Editorial Tecnos.2006. Entre otras: págsl3-l49-
219-359.... 

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.° 22, 2007, pp. 401-407. UNED, Madrid 



402 RESEÑAS 

de poder predecir porqué, cuándo y de dónde viene. Interrogarse no solo sobre 
el dolor pensado sino también acerca del dolor vivido e irracional, en su presen­
te sin limites. La dimensión corporal del dolor y el momento en el que el cuer­
po se hace vida, origen de transformación vital. Cuestiones, en resumen, que vie­
nen al filósofo después del silencio inevitable del vivir siempre doloroso. 

En los primeros capítulos, encontramos el poso de esperanza que fundamenta 
la posibilidad de evolucionar hacia un todo que se encuentra esperándonos, ahí. 
Un más allá que servirá para recoger las piezas, recomponer lo que aparentemente 
solo es un puzzle sin sentido. Como queda reflejado en el hermoso texto que se 
afirma como matriz del Budismo Zen: «No dos»^. 

UNO que sirva de negación del dolor que nos desarma en piezas, que nos 
aporte el auténtico sentido de la naturaleza a la que pertenecemos. 

Durante siglos de historia lucharemos por acercarnos a este sin sentido de 
pluralidad desordenada, pero la experiencia del dolor es así, caótica en sí misma 
y como caos acarrea la desesperación de lo que parece no tener «fin»y esa impo­
sibilidad de racionalidad entre límites, de predecir los acontecimientos, hace cla­
mar al hombre que posee el sentimiento de encontrarse entre dos muertes. Lacan 
lo describirá como encerrados entre la vida y la muerte. El héroe de la tragedia 
aun cuando se apoya en la unidad, se siente dividido. 

Este momento trágico desarrolla en la época Islamista todo un encuentro teó­
rico que se puede considerar en sí mismo un arte y que el primer filosofo musul­
mán al-kindi denominará: el arte de la consolación. Esta obra será un intento para­
digmático de convertir la filosofía en palabra compasiva, en responder a esa ser 
humano que nos mira desde la tristeza de su unidad rota, conmocionado ante 
unas sensaciones que no comprende por qué le arrebatan todo su cuerpo y le tor­
turan en una irracionalidad desordenada, a-científica. Pensar el dolor y el pade­
cimiento será evitado por muchos filósofos que lo considerarán poco digno. Lo 

Filosofía y dolor- Moisés González García. Editorial Tecnos.2006. Cap. 1. El Vedanta advai-
ta ante el sufrimiento. De Mónica Caballé Cruz Pág. 24 

Filosofía y dolor- Moisés González García. Editorial Tecnos.2006. Cap. 3.- «En tomo al sufri­
miento de Edipo» Juan Ignacio Morera de Guijarro. Págl 18. 

Filosofía y dolor- Moisés González García. Editorial Tecnos.2006. Cap. 4. «.El concepto de 
sufrimiento en lafrlosofia Isldmicí clásica», de Santiago Escobar Gómez Pág. 127. 



RESEÑAS 403 

que es inclasificable asusta. El mal, desterrado de la razón y la palabra se aco­
modará en el cuerpo, lo cual ha de ser atestiguado con las primeras descripcio­
nes psicosomáticas islámicas.^ El mal necesario es el producto de la materia a la 
que estamos sujetos. La filosofía comienza por sí misma a huir de la mirada de 
los ojos del dolor, parece decir...»eso no es mi ftinción». 

Grandes filósofos como Erasmo y Maquiavelo romperán este escapismo filo­
sófico y forzarán a este arte filosófico que se ha ido desarrollando «de consolatio-
ne» a. confrontarse con la realidad y no a huir de ella. Erasmo reivindica una natu­
raleza encarnada en el cuerpo humano, su «propia figura natural lo hace apto 
para la convivencia» : 

«Le dio brazos en círculo para abrazar, le dio el sentido del beso, para que los 
ánimos se tocaran y se unieran... también las lagrimas símbolo de clemencia y 
misericordia.» 

Maquiavelo, en cambio, presenta la naturaleza del hombre en toda su cru­
deza: contradictoria, en guerra y continuamente insatisfecha: «La causa es que la 
naturaleza ha constituido al hombre de tal manera que puede desearlo todo, pero 
no puede conseguirlo todo» 

Los ilustrados franceses, impregnados de este afán humanista de Erasmo y 
Maquiavelo continúan confrontándonos a los hechos y más que consolarnos nos 
invitan a asumir la experiencia radical de fragilidad no solo por nuestra natura­
leza sino por estar supeditados a lo natural, ya sea desde sus efectos interiores (la 
voluntad) como desde los exteriores (catástrofes naturales). Diderot piensa el 
mundo mejor de los posibles a la manera de un jardín que pertenece a la colec­
tividad y entre todos se ha de cultivar: 

' ídem anterior pag 134-138 y tambiénl50. 
ídem anterior Pág. 145. 

' Filosofía y dolor- Moisés González García. Editorial Tecnos.2006. Cap. 5. «La batalla del mal 
contra Erasmo». Moisés González García. Pág. 162. 

ídem anterior. Pág. 163. 
' ídem anterior pag 182. Cita a Maquiavelo. 



404 RESEÑAS 

Individuo, sociedad, política han de darse las manos, al menos para que este 
mundo no se convierta en «el peor de los posibles». 

Pero el dolor no solo nos une en lo político sino también en lo personal. La 
culpa de la inocencia por el mero hecho de existir nos recuerda desde tiempos 
arcaicos que estamos unidos en el dolor y en la debilidad. Esta fragilidad nos lle­
va a la comunicación, a poner en palabras, a dotar de pensamientos en imágenes 
y símbolos artísticos el consuelo de nuestras lamentaciones. 

Esta lucha colectiva se nutre de tesis y antitesis que interactúan en busca del 
conocimiento y la reconciliación. Hegel integra en sistema bolista este todo 
inquietante que nos obliga a contraponernos y contradecirnos, a negarnos a noso­
tros mismos y a los otros. 

Se elimina de nuestro horizonte la posibilidad de interactuar originariamen­
te con el otro de forma sensitiva, a través del sentimiento de amor, solo nos que­
da reconocernos a través del desgarramiento. El profesor Jacinto Rivera en su 
capitulo sobre «el dolor y muerte en la filosofía hegeliana» nos dice que para Hegel 
este paso de dominación es el primero, el dialogico o de respeto el posterior , 
pero la historia hasta ahora nos demuestra que nunca alcanzamos, en un sin fin 
de dolor desesperado, este punto de superación. 

A partir de los siguientes capítulos lo «inevitable» se imprime en la natura­
leza propia del ser humano. El filosofo ha de enfrentarse a esta imposibilidad, 
Schopenhauer recoge una tras otro todos los dolores, los describe y los enumera 
en el mundo, en los animales, en el hombre...para finalmente acabar proponiendo 
la asimilación de este fenómeno como propio, enraizado en nuestra propia natu­
raleza, esta aceptación no solo ayudará al conocimiento del hombre sino que su 
integración nos redimirá del sufrimiento por la alegría de encontrarnos con noso­
tros mismos,' con lo que realmente somos. 

'" Filosofía y dolor- Moisés González García. Editorial Tecnos.2006. Cap. 7•>^El debate de los 
ilustrado franceses ».A\\a2i Villar Escurra... Pág. 215.. 

' ' Filosofía y dolor- Moisés González García. Editorial Tecnos.2006. Cap. 8. «Sonreír a través 
de las lagrimas: arte y dolor» de Ciernen tina Castillo. Pág. 122. 

'̂  Filosofía y dolor- Moisés González García. Editorial Tecnos.2006. Cap. 9.» Dolor y muerte 
en la filosofía hegeliana». De Jacinto Rivera Rosales.Pág. 257 

'̂  Filosofía y dolor- Moisés González García. Editorial Tecnos.2006. Cap. 10. «El problema del 
dolor en lafílosofía de Schopenhauer». Manuel Suanzes Marcos. Pág. 307. 



RESEÑAS 405 

El dolor, como la muerte, no hace pactos y por tanto siempre nos obliga a ir 
más allá de lo que imaginó Schopenhauer, Nietzsche, no pretende asimilardo, lo 
convierte en instinto, es el instinto del héroe que lucha contra la mediocridad 
malsana. El héroe de Nietzsche no le tiene miedo al dolor, le tiene más miedo a 
la anestesia de una vida plana y compasiva que a la propia locura. El dolor adquie­
re un carácter ontico al margen de cualquier moral. 

El malestar está inscrito en nuestra naturaleza, sin él no seríamos ni siquiera 
hombres, afirma Freud. La cultura ha de sufi'ir la desazón de haber encerrado el 
instinto vivificador en cárceles represoras. Esta reclusión conlleva a «la desilusión» 
pues nada puede ni debe sacar al instinto de ellas: ni educación, ni ética, ni cul­
tura. Estas prisiones contienen nuestras actitudes más primitivas, arcaicas y bru­
tales, actitudes que una vez liberadas irían en contra de nuestra propia supervi­
vencia.'^ 

No podemos escapar sin embargo de las pulsiones de los instintos, este impul­
so vital y erótico hacia el otro, es una llamada natural, intuitiva y quizás es en 
esta demanda donde el dolor cotidiano se revela más profijndamente, Freud nos 
dirá «ama tu prójimo como tu prójimo te ama a ti», pero recuerda: 

«Que el prójimo es una tentación para satisfacer en él una agresión, explotar 
su fiíerza de trabajo sin resarcirlo, usarlo sexualmente sin su consentimiento...» . 

El dolor como producto ambivalente de la agresión y del eros, se convierte 
en laberinto del que no se puede salir y el filosofo, como cualquier hombre, apren­
de humildemente a decir: yo también, como tú, sé ...»nada» . Es el dolor de la 
propia existencia , este interesante capitulo de Carmen López Sáez deja claro la 
disolución de la conciencia, del tiempo y de la propia existencia en la nada que 
un Sarte victorioso puede echarnos en cara sobre el tema que intenta abordar, 
nunca encontrará una oportunidad mejor. 

Filosofía y dolor- Moisés González García. Editorial Tecnos.2006. Cap. 11. <tDolory nihilis­
mo». Enrique Salgado Fernández. Pág. 331. 

" Filosofía y dolor- Moisés González García. Editorial Tecnos.2006. Cap. 12. '.•Aspectos del 
malestar social en Freud». Juan Ignacio Morera de Guijarro.. Pág. 360-361. 

" ídem anterior. Pág. 359. 
'̂  Filosofía y dolor- Moisés González García. Editorial Tecnos.2006. Cap. X?).» El dolor de sen­

tir en lafílosofía de la existencia.» María del Carmen López Sáenz.381. 



406 RESEÑAS 

Claro que no es un problema de conciencia el que se aborda sino «de cuer­
po dolorido»'^ y Merleau-Ponty ante esa terrible omisión y a pesar de pecar de 
inoportuno vuelve a encontrar la posibilidad de retornar la conciencia al cuer­
po, de forzarla a vivirse como una sola. 

La conciencia aun cuando esté perdida, no ha muerto sino que ha de «reen­
carnarse» e inmediatamente cualquier sentimiento adquiere la interioridad de 
sentirse compartido en la existencia con otros cuerpos, no cuando «los pienso» 
con toda su carga de prejuicios sino cuando «los vivo»,en ese preciso momento 
de visibilidad cuando veo el mismo rostro como yo en otro, «porque ambos esta­
mos encarnados en el mundo». ' ' En ese momento aparece la identidad ya que 
somos idénticos a los otros; el ser vertical, es uno pero también, otro. Este otro 
no es absoluto y perfectamente diferenciado, monada solitaria, sino que convi­
ve en la misma frontera conmigo. Yo y el otro miramos cuando nos vemos. La 
sensación, el contacto, junto con la comunicación con el otro son recursos con­
tra el dolor. 

Esta empatia en la que profundiza el articulo de Marcuse es la que trata de 
evitarse políticamente, es peligrosa por su propia vitalidad, por la unificación de 
las diferencias y por ello es la muerte la que, institucionalizada, legitima el dolor, 
haciéndolo convivir con la ideología de la individualidad y adoptando numero­
sas caras, una de ellas es la máscara de sumisión inerte que utiliza el dolor como 
«principio de rendimiento». El hombre unidimensional mira al otro con la visión 
reducida de una máquina reprimida en sus necesidades, repetidas pero al fin y al 
cabo productivas. El silencio doloroso de la cotidianidad oprimida que subyuga 
la diferencia y la amordaza hasta la extenuación. 

Es esa misma muerte la que cambia continuamente de máscaras, la que actúa 
como anticipadora del dolor y nos convierte en meros artefactos, al hacerlo cual­
quier derecho queda anulado, aparece la recuperación del «mal radical» , con-

"* ídem Pág. 397. 
" IdemPág408. 

Filasoflay dolor- Moisés González García. Editorial Tecnos.2006. Cap. XA.viMarcuse (1898-
1979)trabajoy dolor como consecuencias de la represión « escrito por María del Carmen López Sanz. 
Pág. 439. 

ídem anterior Pág. 442. 
Filosofía y dolor- Moisés González García. Editorial Tecnos.2006. Cap. 15.-« Dos plantea­

mientos acerca del mal y el holocausto».áe. Agustín Serrano de Haro. Pág. 455. 



RESEÑAS 407 

cepto inquietante que nos deja sin rostro ai que mirar, sin mano a la que tocar, 
todo es mero «cuerpo presente», residuo sin historia. Exterminio de la diferen­
cia, holocausto del próximo como si fuera enemigo. 

La condena a la diferencia nos arrastra al desarraigo continuo, nos desposee 
de morada en la que habitar, nos trata como errantes vagabundos sin «casa»y si 
has cometido el pecado de no poseer una «morada» a la que pertenecer, quedas 
deslegitimizado y por lo tanto desposeído de humanidad. 

Las reglas de la economía en la que se basa toda la cultura occidental no te 
ven, no pueden mirarte, no acceden a tu rostro y por lo tanto no te controlan. 

Sin embargo este invisible sigue viviendo para mí, su invisibilidad es mi dife­
rencia pero su rostro me pide y me ordena, sigue siendo una orden dirigida a 

/ 24 
mi. 

La mirada del niño perdido en el mar de las pateras, como Ulises, como los 
miles de náufragos que la historia ha dado, entre ellos tu y yo, encuentran en este 
libro la posibilidad de flexibilizar, gracias a las diferentes perspectivas que pre­
senta, la angustia insoportable de sabernos unidos como«seres doloridos». 

Filosofía y dolor- Moisés González García. Editorial Tecnos.2006. Cap. 15: «Com-pade-
cerhimpatizar» de Diego Sánchez Meca». Pág. 476 

^ ídem anterior . cita de un texto de Levinas. Pág. 483. 



Redacción: 

Han llegado a la Redacción de nuestra Revista Éndoxa tres interesantes libros de 
la Editorial Frommann-Holzboog que tratan otros tres pensadores de la filoso­
fía clásica alemana: Reinhold, Schelling y Krause. 

Alessandro Lazzaii, «D¿ts Eine, was der Menschheit Noth ist». Einheit und Freiheit 
in der Philosophie Karl Leonhard Reinholds (1789-1792), Frommann-Holzboog, 
Stuttgart-Bad Cannstatt, 2004, 368 páginas. 

Wilhelm G. Jacobs, ScheUing lesen, Frommann-Holzboog, Stuttgart-Bad Canns­
tatt, 2004, 162 páginas. 

Claus Diersmeier, Der absolute Grund des Rechts. Karl Christian Friedrich Krau­
se in Auseinandersetzung mit Fichte und Schelling, Frommann-Holzboog, Stutt­
gart-Bad Cannstatt, 2003, 585 páginas. 

I 

Karl Leonhard Reinhold (Viena 1758 - Kiel 1823) fiae una figura promi­
nente entre los primeros kantianos y los primeros postkantianos. Sus Cartas sobre 
lafibsofia kantiana {Briefe über die kantische Philosophie) en la revista El Mercu­
rio alemán {Der Teutsche Merkur), durante los años 1786-1787, contribuyeron 
poderosamente a la expansión y aceptación de la nueva filosofía crítica, que aún 
estaba en proceso de elaboración. Por ello Kant expresó públicamente su agra­
decimiento a Reinhold al final de su artículo «Sobre el uso de los principios tele-
ológicos en la filosofía» (1788), por su exposición clara, inteligible y agradable 
de su pensamiento^^, que demostraba un talento del que él se reconocía caren­
te. Reinhold consiguió entonces (1787) una cátedra de Filosofía en la Universi­
dad de Jena ideada para la enseñanza del sistema kantiano, la misma a la que acu­
dió Fichte (1794) cuando Reinhold se fue a la Universidad de Kiel. Poco después 
Reinhold estuvo primero bajo la influencia de Fichte, y después, a consecuencia 

Ak. VIII, 183. Ese agradecimiento se lo reitera en carta del 28/31 de diciembre de 1787. 

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n." 22, 2007, pp. 409-424. UNED, Madrid 



410 RESEÑAS 

de la acusación de ateísmo vertida contra este último en el año 1799, se hizo 
seguidor de Jacobi y sobre todo de Bardili. Su importancia histórica, por tanto, 
se sitúa en su primera etapa, cuando, una vez popularizada la filosofía kantiana, 
fue el jefe de fila de un movimiento tendente a completar la obra de Kant siste­
matizándola desde un primer principio, del cual, según él, carecía aún la filoso­
fía crítica^ . Fue una intuición que hizo historia en el Idealismo alemán. Dicha 
propuesta fiíe formulada en sus escritos Ensayo de una nueva teoría de Ut capaci­
dad humana de representación (Versuch einer neuen Theorie des menschlichen Vor-
tellungsvermógen) de 1789, Contribuciones a la rectificación de los malentendidos 
habidos hasta ahora entre los filósofos [Beitrage zur Berichtigung bisheriger Miss-
verstdndnisse der Philosophen), 2 vols, 1790-1794, y Sobre el fundamento del saber 
filosófico {Ueber das Fundament desphibsophischen Wissens) de 1791. 

De estos primeros y decisivos pasos de Reinhold nos da cuenta el libro del 
suizo Alessandro Lazzari (Locarno, 1963), Profesor Asistente en la cátedra de 
Karen Gloy (Universidad de Lucerna, Suiza), que ha investigado sobre todo la 
filosofía clásica alemana (Kant, Fichte, Reinhold, Schiller, Mendeissohn), ade­
más de otro tópicos actuales (Wittgenstein, teoría de la racionalidad y ética). El 
libro se titula «Das Eine, was der Menschheit Noth ist». Einheit und Freiheit in der 
Philosophie Karl Leonhard Reinholds (1789-1792) {«Lo que necesita la humani­
dad». Unidad y libertad en lafilosofia de Karl Leonhard Reinhold (1789-1792)), 
editado en la serie ««Spekulation und Erfahrung. Texte und Untersuchungen 
zum Deutschen Idealismus». Abteilung II: Untersuchungen, Band 49» (««Espe­
culación y experiencia. Textos e investigaciones sobre el Idealismo alemán». Sec­
ción II: Investigaciones, tomo 49), es la publicación de una «Dissertation» (lo 
que en España podría corresponder a una tesis doctoral) que Lazzari defendió en 
Fribourg (Suiza) en el año 2000. Con su estudio quiere Lazzari revalorizar la 
importancia del pensamiento de Reinhold, hacerle valer algo más que como una 
figura-puente hacia Fichte, y rescatarlo en cuanto pensador que dejó una impron­
ta decisiva en la filosofía postkantiana (p. 17). 

Más aún, la recepción habitual de la contribución filosófica de Reinhold se 
centra en su filosofía teórica, donde se coloca justamente su primer principio, el 

«Hasta ahora a todas las filosofías, sin excluir ni siquiera la kantiana cuando se la conside­
ra como ciencia, les falta nada menos que un fundamento» {Ueber das Fundament des phibsophis­
chen Wissens, Meiner, Hamburg, 1978, p. 3. 



RESEÑAS 411 

«principio de conciencia» {Satz des Bewufitseyns): «En la conciencia, la represen­
tación es distinguida del sujeto y del objeto por el sujeto y relacionada a ambos» . 
La crítica que le hará precisamente Fichte consistió en mostrar que Reinhold 
había colocado su primer principio en el ámbito teórico, no teniendo en cuen­
ta la primacía kantiana de lo práctico (o moral), ni pudiendo explicar con él tam­
poco el sentir estético, analizado en la tercera Crítica^^. Pues bien, la originali­
dad del libro de Lazzari reside en colocar bajo el foco de atención, por el contrario, 
la filosofía práctica de Reinhold, que ha estado muy abandonada (p. 17), nos 
dice. Lo hace así no porque la propuesta moral de Reinhold sea importante en 
el debate actual, sino porque habría jugado un papel esencial en la filosofía de 
Reinhold, y posteriormente en la evolución de Fichte hacia su Doctrina de la 
Ciencia, como puede verse en el § 2 de la segunda edición del fichteano Ensayo 
de una Crítica de toda Revelación (1793). «El interés práctico-moral representa el 
motivo decisivo en la evolución de toda la filosofía de Reinhold entre 1789 y 
1792» (p. 24), y «no reflexiones teóricas, sobre la naturaleza de la representación 
o el principio de conciencia» (p. 323). 

La primera parte del libro está dedicada al análisis del Ensayo de una nueva 
teoría de la capacidad humana de representación^ sobre todo a su intención de 
apuntalar la teología moral presente ya en la primera Crítica, es decir, la justifi­
cación de las tres ideas racionales: la inmortalidad. Dios y sobre todo la idea de 
la libertad, como el fin más alto de toda filosofía. Pero eso no lo logra Reinhold, 
pues parte de una base que lo hace imposible, a saber, la capacidad de represen­
tación del sujeto como lo genérico en toda conciencia. Las ideas racionales serí­
an entonces productos especiales de esa capacidad. Pero la libertad, en cuanto 
causa absolutamente libre, no se deja comprender como resultado de una repre­
sentación, que además sólo es espontánea respecto a la forma. Tuvo entonces 
Reinhold que añadir en el Ensayo un capítulo no previsto originariamente sobre 
la capacidad de desear, en donde la voluntad pura es deducida como la realiza­
ción de la moralidad gracias a una ley moral entendida como representación. 
Pero eso tampoco explicaba su realidad ni su acoplamiento con lo empírico. 

^̂  Reinhold, Contribuciones, p. 167. 
^' Véase la carta de Fichte a Reinhold del 28 de abril de 1795 (GA II1/2, 314-315) o la del 2 

de julio de 1795 (GA III/2, 345ss). 



412 RESEÑAS 

Entre 1789 y 1792 Reinhold fiíe abandonando su teoría, que tomana la capa­
cidad de representación como la actividad básica del sujeto, su llamada «filoso­
fía de los elementos» {Elementarphtlosophie), y se decidió por el primado de la 
libertad, porque eso es «lo que necesita la humanidad», aquello que nos ofrece 
la explicación válida y universal de nuestros derechos y deberes en esta vida, y lo 
que hemos de esperar en la otra. Este proceso lo estudia Lazzari en la segunda 
parte de su libro, teniendo en cuenta no sólo las obras principales de Reinhold, 
sino también artículos poco estudiados y la correspondencia privada. Esa evolu­
ción habría tenido tres etapas, y llega a su máxima expresión en una nueva serie 
de Cartas sobre kfilosofia kantiana, que Reinhold publica en 1792, primero con 
la separación de la voluntad respecto de la razón práctica, a fin de evitar el fata­
lismo inteligible de C.C.E. Schmid, y, en segundo lugar, con la separación del 
sano entendimiento común respecto de la razón filosofante. Este sano entendi­
miento común sería un saber moral originario, causado por la razón práctica, 
que nos ofrecería la evidencia de la autoconciencia de la libertad. La voluntad no 
es por tanto una actividad del sujeto representante, sino que aparece como una 
facultad fundamental. 

El libro está escrito de una forma clara y expositiva, y representa una apre-
ciable contribución al conocimiento e interpretación de los inicios del postkan­
tismo y los impulsos que conducen al sistema de Fichte (esta publicación se 
enmarca en un proyecto de investigación sobre la génesis de la Doctrina de la 
Ciencia). El fundamento metodológico que inspira esta investigación de Lazza­
ri es el proclamado por Dieter Henrich como Konstellationsforschung, según el 
cual no es posible comprender a ningún pensador de esta época tan rica como 
es la que va de Kant al Idealismo alemán sin tener en cuenta a los demás, pues 
se produce entre ellos un intenso diálogo y controversia debido a la necesidad de 
elaborar la complejidad de la filosofía kantiana; ese co-filosofar, ese intenso y ace­
lerado debate, marca el carácter filosófico de cada uno de ellos^ .̂ Éste es, por lo 
demás, un principio metodológico que se ha ido imponiendo en la investigación 
de la filosofía clásica alemana. 

^' Véase Dieter Henrich, Konstellationen. Probleme und Debaten am Ursprung der idealistis-
chen Philosophie (1789-1795), Klett-Cotte, Stuttgart, 1991. El último fruto de esa forma de hacer 
historia de la filosofía es el libro (en dos tomos) de 1740 páginas de Henrich titulado Grundlegung 
aus dem Ich. Untersuchugen zur Vorgeschichte des Idealismus. Tübingen-Jena 1790-1794 (Suhrkamp, 
Frankfiírt, 2004). 



RESEÑAS 413 

II 

Wilhelm G. Jacobs es Profesor de la Universidad de Munich (Alemania) y 
un estudioso de los sistemas de Fichte y sobre todo de Schelling. Estudió con 
Reinhard Lauth en esa misma Universidad, y colaboró activamente en algunos 
tomos de la edición de las obras de Fichte que Lauth ha llevado a cabo con mano 
maestra en la Academia de Ciencias de Baviera de Munich. Desde 1968 Jacobs 
forma parte de la Comisión-Schelling, constituida en esa misma Academia con 
el fin de elaborar una edición crítica de las obras de ese filósofo. Este empeño va 
más lento que el anterior; su primer tomo apareció en 1976, y el último, que es 
el 9, salió en el 2005, en donde se publica la obra de 1800 Sistema del idealismo 
transcendental. Queda pues todavía mucho material por salir hasta que lleguen 
a 1854, año de la muerte del filósofo. Pero esa edición, sumada a la fundación 
en 1986 de la Sociedad Internacional Schelling, ha dado como resultado una 
progresiva expansión en la investigación sobre este pensador. 

En su libro Schelling lesen {Leer a Schelling, Jacobs nos ofrece una introduc­
ción al filósofo y a su obra, una invitación a su lectura, una sucinta presentación 
de la figura y el pensamiento de Friedrich Wilhelm Joseph Schelling (1775-1854), 
uno de los filósofos mayores del llamado Idealismo alemán, junto con Fichte y 
Hegel. Pero ¿para qué leer hoy a Schelling? ¿qué nos podría aportar su propues­
ta filosófica, además de conocimientos históricos o de archivos? No es mucho lo 
que nos dice Jacobs al respecto en el capítulo final, el 11 (pp. 147-150), en el 
que se plantea justamente ese tema: «¿Leer a Schelling?». En primer lugar, este 
filósofo nos proporcionaría una mirada crítica hacia el mundo moderno, cuyos 
comienzos Schelling vivió (ftie el primer gran filósofo en ser fotografiado, nos 
recuerda). Aunque esa crítica suya ha sido interpretada como reaccionaria y con­
servadora, nos señalaría la falta de orientación del mundo moderno. ¿Y de dón­
de vendría esa orientación? De lo que para Schelling siempre fiíe el alfa y el ome-
ga de lo real: la libertad. Es una herencia kantiana, afirma Jacobs, pero se podría 
decir que es también y aún más fichteana °, una herencia que Schelling investi­
gó más allá de los límites transcendentales, hacia sus orígenes divinos y cosmo-

«Mi sistema es el primer sistema de la libertad (carta de Fichte a Baggessen? de abril/mayo 
1795, GA t. III/2, pp. 298 y 300). «Mi sistema, desde el principio hasta el final, es sólo un análi­
sis del concepto de libertad, y en él no puede haber contradicción con ella por cuanto que no apa­
rece en él ningún otro ingrediente» (carta de Fichte a Reinhold del 8-1-1800; GA t. II1/4, p. 182). 



414 RESEÑAS 

gónicos. Se hubiera podido señalar, sin embargo, también los enormes rendi­
mientos para una conciencia y acción ecológica que podría proporcionarnos su 
filosofía de la naturaleza y el entroncamiento del hombre con sus raíces natura­
les, no pensada ya como mero producto mecánico o natura naturata, sino como 
autoproductividad o autogeneración {natura naturans) (algo se dice de eso en las 
pp. 80 y 86-87). Podríamos también aprovechar su conciencia histórica de la rea­
lidad, como génesis con diversas etapas. En este sentido los pensadores religio­
sos pueden encontrar una gigantesca visión de Dios y de la historia de la salva­
ción en su Filosofía de la Revelación. Y también la valoración filosófica positiva 
y sugerente de la conciencia mítica (Filosofía de la mitología), que tantos fi^utos 
ha dado a lo largo del siglo XX, o la elaboración propia del método sintético-
genético o dialéctico, recogido de Fichte, o bien el tratado sistemático del arte 
bajo una nueva denominación filosófica: la filosofía del arte (1802). 

El libro de Jacobs se publica con motivo del 150 aniversario de la muerte de 
Schelling, y quiere recoger la nueva imagen que la investigación reciente ofrece 
de él, no ya como un filósofo continuamente cambiante, proteico, «sin espina 
dorsal», sino con una clara unidad en sus sucesivas etapas y temas (pp. 19-20). 
Jacobs sitúa el pensamiento de Schelling en la tradición o influencia de Platón y 
Spinoza, pero sobre todo de Kant, con el que Schelling se inició y dialogó duran­
te toda sus producción filosófica, si bien teniendo el interés sistemático de ir 
siempre más allá de los límites de su filosofía transcendental. Jacobs liga todas 
las etapas y temas de la producción schellingiana a la filosofía de Kant: «se ha 
intentado mostrar, cómo el filosofar de Schelling procede de la filosofía de Kant» 
(p. 108). Ese es su leitmotiv. Minusvalora, a mi entender, la importancia de Fich­
te, al menos en los inicios filosóficos de Schelling (pp. 24, 36, 38), oponiéndo­
se expresamente así a cierta interpretación anterior que quizás la había exagera­
do, pues no había reparado suficientemente en el horizonte distinto en el que 
Schelling se coloca desde el inicio: no en el Yo, originario sí, pero finito de Kant 
y de Fichte en Jena, sino en el horizonte de un Yo que es «uno y todo» como la 
substancia de Spinoza. Eso es cierto, y sin embargo el método de filosofar, el 
método genético-sintético, de decisiva importancia en la captación de la reali­
dad, lo aprende Schelling de Fichte, partiendo ambos del acto de libertad (algo 
de eso se apunta al principio de la p. 133). Más aún, cuando presenta Schelling 
su primera contribución netamente personal, su Filosofía de la Naturaleza, lo 
hace recurriendo a su predecesor: «El filósofo de la naturaleza [o sea, él] trata la 
naturaleza como el filósofo transcendental [es decir, Fichte] trata el Yo» (Cotta 



RESEÑAS 415 

III, 12), a lo que Jacobs no hace referencia. Pero también habríamos de tener en 
cuenta a Leibniz, y entre sus contemporáneos a Schilier y los románticos, a cuyo 
círculo de Jena Schelling llegó a pertenecer, y sin el cual no sería comprensible 
su filosofía del arte (algo se dice en p. 88). O a Jacob Boehme y Franz von Baa-
der, para captar el acento religioso de su filosofía a partir de 1804 (p. 32). Jacobs 
representa, por tanto, un contraejemplo de la propuesta de Henrich, que antes 
vimos. 

Comienza Jacobs la presentación de Schelling con un esbozo biográfico del 
filósofo (pp. 22-35). El siguiente capítulo (pp. 36-51) coloca sus inicios bajo la 
égida kantiana: «el filosofar de Schelling comienza con Kant y no con Fichte» 
(p. 38). Para mostrarlo, Jacobs parte de un trabajo escolar de Schelling, del que 
sólo tenemos noticias de su título, y que trata de la unidad de la razón teórica y 
práctica. Con la ayuda de Manfred Frank señala los momentos en la obra de íCant 
en los que éste tendría que haber hablado de «intuición intelectual» (el «Yo pien­
so» y la conciencia moral de la libertad, los que por cierto el mismo Fichte nos 
hizo ver ya en su Segunda Introducción de 1797), para ligarlos entonces con Sche­
lling, cuando hubiera sido más claro y directo haber puesto el uso de esa expre­
sión en relación con Fichte, que ftie el primero en utilizarla positivamente en su 
«Reseña de Enesidemo» (1794), obra que conoció Schelling antes de emplear 
dicha expresión. Apenas hace referencia Jacobs a Fichte, sólo a su Segunda Intro­
ducción (p. 67), intentando explicar la diferencia en la concepción que ambos 
tienen de esa intuición intelectual, y señala que para Schelling lo representado 
en ese acto de autoconciencia es realidad (p. 69). Pero podríamos decir que para 
Fichte también lo es, que ahí, por tanto, no está la diferencia, sino en el hecho 
de que para Fichte no es una realidad-conciencia que pudiera ser sin mundo. Un 
«hilo de Ariadna» para la comprensión de Schelling piensa Jacobs en el punto 5 
que es esa intuición intelectual, en donde se puede ver cómo la autoconciencia 
se funda en la libertad o voluntad (pp. 62-67), idea que él liga con la filosofía 
kantiana, donde ciertamente se afirma la primacía de lo práctico sobre lo teóri­
co, pero que fue sobre todo el punto sistemático fundamental de Fichte en Jena 
{Tathandlunglo llamaba), y además lo fue desde el punto de vista genético en el 
que se coloca asimismo Schelling, y no meramente arquitectónico como Kant; 
pero de eso Jacobs no dice una sola palabra. 

El apartado 4 (pp. 52-61) lo dedica Jacobs al escrito estudiantil de Schelling 
Sobre el mito (1793). Yo diría que la importancia de ese trabajo no reside tanto 



416 RESEÑAS 

en él, sino sobre todo en cuanto protohistoria de lo que será después la Filosofía 
de la Mitología, con la etapa intermedia de su Filosofía del arte: la mitología 
como una «filosofía hecha sensible» (AA I/l, 225), y una histórica del desarro­
llo de la razón que sitúa la mitología como «la filosofía del mundo más antiguo» 
(AA I/l, 220), ideas que se encontraban ya en su entorno cultural. 

A la filosofía de la naturaleza está dedicado el punto o capítulo 6 (pp. 70-
87), que es sin duda donde Schelling comienza a alejarse más claramente de Fich-
te. De nuevo quiere Jacobs mostrar las raíces kantianas de esta nueva propuesta 
filosófica, y se lanza a la Crítica de la razón pura, a su concepto de causalidad, de 
mundo y de Dios, cuando desde la «Introducción» a Ideas para una filosofía de 
la naturaleza de Schelling (1797) queda claro que la puerta de entrada a esa Filo­
sofía de la naturaleza ha sido una reflexión sobre el organismo, tema que Kant 
había tratado en la segunda parte de la tercera Crítica, en la «Crítica del Juicio 
teleológico», pero quedándose sólo en un crítico «como sí», límite que Schelling 
desbordará hacia la propuesta de una constitutiva natura naturans, que sería suje­
to-objeto, acción real e ideal. Tampoco se puede decir que «Kant entiende lo 
incondicionado como la totalidad de las condiciones» (p. 73), excepto en las antí­
tesis de las antinomias, sino que lo incondicionado es aquello en lo que la serie 
de las condiciones encuentra su término {KrVA 326, B 382-3). Como tampo­
co cabe afirmar, como hace Jacobs, que en Schelling se dé varios incondiciona-
dos (pp. 74-75), pues la dualidad entre Filosofía de la naturaleza y Filosofía trans­
cendental pasa de la inicial primacía de ésta a la presentación definitiva de ambas 
como etapas sucesivas del proceso genético de un Yo absoluto {Sistema del idea­
lismo transcendental), o de lo Absoluto (filosofía de la identidad). 

Viene después, en el punto 7 (pp. 88-98), una exposición de la Filosofía del 
arte de Schelling, tema que le atrajo sobre todo entre los años 1800 a 1807. 
Jacobs se fija fímdamentalmente en el paralelismo entre la productividad de la 
natura naturans y la genialidad del artista, la imaginación y la poesía, presente 
en mayor o menor medida en todos los hombres. Schelling presentó el arte como 
la exposición plástica {bildliche Darstellung) de lo divino o incondicionado (o 
mejor dicho, de las Ideas en cuanto primeras determinaciones de lo Absoluto), 
ofireció una división de las artes a través de los conceptos de ideal y real (olvi­
dando sin embargo las artes mixtas), y desarrolló una historia en dos momen­
tos esenciales: los antiguos y los modernos, cuya cesura se habría producido a 
la llegada del cristianismo debido a su conciencia adecuada de la libertad. Esta 



RESEÑAS 417 

comprensión histórica, sin embargo, no procede sólo de Friedrich Schlegel (p. 
88 y 93), sino más aún de su hermano August Wilhelm Schlegel, el gran histo­
riador de la literatura universal, pues el manuscrito de sus Lecciones sobre litera­
tura y arte (Berlín 1801) fue leído por Schelling durante la elaboración de sus 
lecciones sobre Filosofía del arte, de lo que Jacobs no da cuenta. En último tér­
mino, la división de la historia del arte en dos etapas se remonta a la Querelle 
des anciens et des modernes. 

El análisis de otro de los libros mayores de Schelling, el de las Investigaciones 
filosóficas sobre la esencia de la libertad humana, tiene lugar en el punto 8 (pp. 99-
108). Se comienza de nuevo poniendo en relación con el pensamiento de Kant 
los dos conceptos de libertad que aparece en ese tratado. El primer concepto es 
el de la libertad «formal», que Jacobs hace partir de la identificación entre ser y 
querer (p. 101); en realidad tendríamos que decir que consiste en tomar la liber­
tad como autodeterminación para el bien, y ése es, piensa Schelling, el concep­
to al que se ha alzado el Idealismo. Jacobs explícita entonces que por «Idealismo» 
hay que entender aquí sólo a Kant, cuando está claro que a lo largo de la obra 
de Schelling por «idealismo» se entiende sobre todo Fichte. Valga para mostrar­
lo una cita del escrito de Schelling Para la historia de la nueva filosofía (1827): 
«Fichte elevó a ese Yo del entorno en parte oscurecido que tenía en Kant, y lo 
puso precisamente como único principio en la cima de la filosofía, y se convir­
tió por tanto en el creador del idealismo transcendental [...] Esa realización del 
idealismo de Fichte se encuentra en mi Sistema del idealismo transcendental apa­
recido en el año 1800» (Corta X, 92 y 96). Por el contrario, el concepto «real» 
de libertad, en cuanto capacidad de bien y de mal, le acerca a Schelling a las refle­
xiones kantianas sobre el mal radical, contenidas en la Primera parte del libro La 
religan dentro de los límites de la razón (1793), mientras que la expresión de «liber­
tad formal», contrapuesta esta vez con la de «libertad material», la introduce Fich­
te en el § 10 de la Etica de 1798, una distinción cuyo sentido fichteano es reto­
mado después por Hegel en la diferencia que hay entre Espíritu subjetivo, donde 
el espíritu busca la felicidad, y el Espíritu objetivo, en donde lo que busca es la 
realización de su libertad. Pero de eso Jacobs no da noticia alguna. Por último, 
en ese capítulo 8, Jacobs da cuenta de que en el escrito sobre la libertad Sche­
lling comienza a narrarnos la historia o génesis de Dios, presentado aquí como 
compuesto por un ftmdamento oscuro, que hace posible el mal, y una existen­
cia luminosa, que acabará triunfando. 



418 RESEÑAS 

El capítulo 9 (pp. 109-128) está dedicado a la exposición de la Filosofía de 
la mitología, que Schelling elaboró en sus treinta últimos años. En ella cuenta 
Schelling el surgimiento de la conciencia de Dios hasta la aparición del cristia­
nismo, que él considera una religión revelada. Ese proceso habría comenzado 
con un monoteísmo absoluto, hasta que aparece un segundo dios, que empuja 
al primero hacia el pasado. De ese modo se instaura progresivamente un polite­
ísmo, un movimiento que abre el tiempo histórico y va haciendo posible la liber­
tad. Así se prepara la venida de la religión revelada, de igual manera que la Ilus­
tración (alemana, Lessing) veía en la religión una preparación para las verdades 
racionales. 

La filosofía de la revelación, por su parte, es un intento de entender el cris­
tianismo, y constituye la última etapa del pensamiento de Schelling. Es presen­
tada en el capítulo 10 (pp. 129-146). Importante en esta etapa son las dos par­
tes en las que Schelling divide la filosofía. La filosofía negativa es el Idealismo, 
que se sitúa en la razón y el concepto, o sea, en lo a priori, y que sirve de prepa­
ración para la filosofía positiva. Ésta es la que parte de la existencia revelada (a 
posteriori), pues la existencia no sale del concepto (en contra de Hegel). Ambas 
son necesarias y complementarias. La Filosofía positiva es en definitiva la Filo­
sofía de la revelación, que tiene a la Filosofía de la mitología como una parte de 
la misma. Nos narra un proceso teogónico, que es a la vez un proceso cosmogó­
nico y de salvación, en donde no sólo Dios, sino también el mal como acto de 
libertad, juegan un papel central, convergiendo ambos en la figura de Cristo. 
Pero Jacobs no entra a exponer sus distintos momentos. 

Estamos, en definitiva, ante un libro muy personal. Yo diría que no es pro­
piamente una introducción a Schelling, pues el lector primerizo no encuentra 
una orientación académica y clara de los diferentes escritos del filósofo, ni de su 
estructura, y faltan muchos datos que un principiante necesitaría para comprender 
lo que allí se está contando. Es quizás más apto para los conocedores del filóso­
fo, pues en él Jacobs expone su punto de vista y discute propiamente con otras 
posiciones de especialista. Pero para esta fiínción, su discusión y sus argumentos 
se quedan algo escasos. 



RESEÑAS 419 

III 

Karl Christian Friedrich Krause (1781-1832) se sitúa en el ámbito filosófi­
co denominado como Idealismo alemán. Seguidor de Kant, alumno de Fichte y 
de Schelling en la Universidad de Jena, comparte con estos últimos el empeño 
de construir un sistema capaz de fiíndar todas las ramas del saber y de las accio­
nes humanas sobre un principio absoluto. En consonancia con el giro religioso 
que experimentan los pensadores alemanes al inicio del s. XIX, este principio en 
Krause pasa a ser Dios, un Dios personal e infinito, inmanente y a la vez trans­
cendente al mundo creado. Para dejar los dos aspectos bien señalados, Krause 
bautizó su sistema con el nombre de «panenteísmo», un término inventado por 
él a fin de nombrar su postura intermedia entre el panteísmo y el deísmo. Es en 
sus Lecciones sobre el Sistema de lafibsofía de 1828, y en las Lecciones sobre las ver­
dades fundamentales de la Ciencia y su relación con U vida de 1829, dadas ambas 
en la Universidad de Gotinga, donde se considera que su filosofía alcanza su 
expresión más madura y lograda . 

Su pensamiento ejerció una relativa influencia en la Alemania del s. XIX 
(Leonhardi y Róder). También en Bélgica a través de Henrich Ahrens, centrado 
en la filosofía del derecho, y Guillaume Tiberghien, y en Portugal por medio del 
profesor de derecho y ministro de justicia Vicente Ferrer. Pero fue en España, y 
de ahí en Latinoamérica, donde el krausismo tuvo mayor eco gracias a la obra y 
la enseñanza de Julián Sanz del Río y la Institución Libre de Enseñanza (funda­
da por Francisco Giner de los Ríos), desde mediados del s. XIX hasta la guerra 
civil. El influjo en concreto de Krause en el derecho español fiíe considerable, y 
el krausista Nicolás Salmerón llegó a ser por tiempo breve Presidente de la Pri­
mera República Española. En esa estela krausista quiere ver Dierksmeier tam­
bién a Ortega y Gasset (pp. 36-39). 

El derecho fue uno de los asuntos abordados por Krause, siempre dentro de 
su interés filosófico-sistemático; era una pieza necesaria en el mejoramiento de 
la humanidad, objetivo último de su tarea filosófica. De él tenemos dedicados 

'̂ Una muy buena exposición global de este filósofo se la debemos a Rafael V. Orden Jimé­
nez, El sistema de lafilosofia de Krause. Génesis y desarrollo del Panenteísmo, UPCo, Madrid, 1998. 
O una mucho más breve es la de Enrique M. Ureña, Krause (1781-1832), Ediciones del Orto, 
Madrid, 2001. 



420 RESEÑAS 

expresamente a este tema una Fundamentación del derecho natural (1803), en 
donde el fundamento último no es todavía el Ser o Dios, sino el Universo, y un 
Compendio del Sistema de la filosofía del derecho, o del derecho natural (1828). 
Hace poco se publicó en España un libro de Francisco Querol Fernández sobre 
ese tema: La filosofía del derecho de K. Ch. E Krause; con un apéndice sobre su pro­
yecto europetsta (Universidad Pontificia Comillas, Madrid, 2000). Pues bien, éste 
es también el asunto tratado por Claus Dierksmeier en su libro Der absolute 
Grund des Rechts. Karl Christian Friedrich Krause in Ameinandersetzung mit Fich-
te undSchelling {Elfiíndamento absoluto del derecho. Karl Christian Friedrich Krau­
se en discusión con Fichtey Schelling), que fue su trabajo de habilitación, presen­
tado en la Universidad de Jena en el año 2002. Actualmente es Profesor de Filosofi'a 
en el Stonehill-College en Easton (Boston, USA). Krause es ahora un pensador 
poco menos que desconocido en su propio país, y el libro de Dierksmeier quie­
re rescatar a Krause de ese olvido (p. 16-17). Más aún, no sólo propone el siste­
ma filosófico de Krause como coherente, sino que su filosofía del derecho mere­
cería hoy una apropiación argumentativa por su consistencia, plausibilidad, 
potencia en la argumentación, relevancia científica y utilidad práctica (p. 10). La 
línea que va de Fichte a Schelling encontraría su resolución en Krause. Por eso 
Dierksmeier se centra en esa sucesión. 

En la Introducción encontramos el esquema del libro, más la filosofía del 
derecho de Kant y la crítica de Krause a éste. Le sigue un capítulo dedicado a 
Fichte: «El derecho como lo absoluto», que se cierra de nuevo con la crítica de 
Krause. Después le toca el turno a Schelling: «lo Absoluto como derecho», más 
las objeciones de Krause. Los dos siguientes capítulos están dedicados al sistema 
de Krause y el lugar que en él ocupa el derecho, primero en la parte analítica, de 
ascenso al último fundamento (capítulo V), y segundo en su parte sintética o de 
descenso (capítulo VI). Los tres capítulos posteriores tratan ya de la doctrina del 
derecho de Krause, su teoría de los sujetos de derecho (VI), la doctrina del dere­
cho privado (VII) y la del derecho público (VIII). Finaliza el libro con un «Ane­
xo» dedicado a la bibliografía y a los índices. 

Dierksmeier nos cuenta que la mayor contribución de Kant al tema en su épo­
ca no fue tanto su doctrina del derecho, expuesta en la Metafísica de las costum­
bres (1797), debido a su tardía aparición, sino el peso que en su obra crítica tiene 
el planteamiento jurídico, el quidjuris, que Kant aplica a toda pretensión de uni­
versalidad y necesidad, y, en segundo lugar, el concepto de organismo opuesto al 



RESEÑAS 421 

mecanismo y desarrollado en la segunda parte de la Critica del Juicio. Kant fue 
para Krause el suelo filosófico del que partió, pero siempre con la intención de ir 
más allá, hasta el Absoluto, al igual que los otros idealistas, sólo que éstos se habrí­
an quedado en realidad más atrás que Kant. La crítica subjetivo-analítica kantia­
na tenía que seguir sirviendo de primer momento del sistema. Pero no más, pues 
Kant no se habría alzado al verdadero concepto del Absoluto, ni por tanto a la 
parte deductivo-sintética de la filosofía, en la que ésta desciende del Absoluto al 
mundo. En ella aparecería el verdadero fimdamento del derecho. Todas las demás 
críticas de Krause a Kant surgen por esa nueva visión desde lo Absoluto. 

En los capítulos dedicados a las posiciones de Fichte (II) y de Schelling (III), 
Dierksmeier no se detiene en una exposición interna y detallada de las mismas 
para darlas a conocer, sino que ofrece una panorámica de conjunto que supone 
ya su conocimiento. Es una exposición interpretativa y crítica, tanto de sus pro­
pias contradicciones como desde la perspectiva de Krause, poniéndolos además 
en relación entre sí y con la filosofía moderna del derecho. Fichte (y aquí sólo se 
contempla su primera etapa, 1794-1800) habría abordado ciertamente una deduc­
ción sintética, sistemática y unitaria de la realidad, desde el primer principio, 
fimdando el derecho como una condición necesaria para la posibilidad de la liber­
tad, de la autoconciencia y de los individuos. Pero se critica que su deducción 
parta exclusivamente del Yo, que su visión del reconocimiento de los derechos 
del otro sea más bien mecanicista, que se construya un Estado sumamente con-
trolador y la minusvaloración del ser natural al tomarlo como puro medio para 
la acción moral. No obstante, también se encontrarían en Fichte inicios y fun­
damentos de un paradigma orgánico desde la totalidad, más cercano al pensa­
miento de Krause, como cuando comprende que la relación moral y legal con el 
otro es constitutiva para la libertad de cada uno, o que la propiedad del otro es 
algo que atañe a mi propiedad, pues la propiedad es fiíndamentalmente comu­
nitaria, dependiente del reconocimiento de todos. El balance final es, sin embar­
go, más bien crítico, pues ni siquiera los esfuerzos del último Fichte por pensar 
desde lo Absoluto lograrían zafarse del dogmatismo y del dualismo. 

El derecho no fue un tema favorito de Schelling. Su primera obra, Nueva 
^.educción del derecho natural (XI^G), se mueve en la línea fichteana, que Dierks­
meier tacha nuevamente de mecanicista. Y lo mismo ocurre cuando se trata del 
derecho en el Sistema del Idealismo transcendental (1800) como etapa en la cons­
trucción del Yo absoluto; es entonces pensado como un (segundo) mecanismo 



422 RESEÑAS 

del espíritu, junto con el de la naturaleza. Es en su filosofía de la identidad (1802 
Y siguientes) cuando aparecen elementos de una interpretación orgánica del dere­
cho. La idea del organismo ya estaba presente y era esencial en su filosofía de la 
naturaleza (1797), idea que ahora se extiende al espíritu, y sobre todo al Estado, 
en la filosofía de la identidad. Krause no discutió directamente con la filosofía 
del derecho de Schelling, al contrario de lo que hizo con Fichte, y por eso Dierks-
meier toma la temprana obra de Krause Fundamento del derecho natural (1803) 
como una indirecta discusión con Schelling, pues se encuentra aún cercano a la 
filosofía de la identidad de este último. 

El ascenso hasta el Absoluto como primer principio (capítulo IV), o sea, lo 
que Krause denomina la parte analítica de su filosofía, tiene por objetivo fijndar 
desde un punto de vista reflexivo la aceptación, crítica y no dogmática, de tal 
principio, jugando en su sistema un papel parecido al de la Fenomenología del 
Espíritu en Hegel. El ascenso parte de la autoconciencia prerreflexiva indubita­
ble del Yo. De igual modo, la filosofía analítica del derecho comienza con el sen­
timiento y la conciencia del derecho que se encuentra en la conciencia común, 
a fin de llegar a una clara y reflexiva conciencia de la libertad y su finalidad como 
fundamento del derecho (el correlato de esa libertad, el bien, es un tema reser­
vado para la parte sintética). Desde esa fenomenología del Yo se ha de ascender 
después al conocimiento del Ser {Wesen) o noumenología. Recordemos, sin embar­
go, que fiie Fichte el primero en pensar este momento inicial de la filosofía como 
ascenso desde la conciencia común hasta el primer principio. 

La parte sintética (capítulo V) es la metafísica que arranca del Ser absoluto 
(unidad de ser y pensar), y expone desde ahí las categorías, esencias o esenciali-
dades fundamentales, entre las cuales se encuentra el derecho. El ascenso a ese 
Ser se prepara mediante una crítica al escepticismo y a los modos de pensar fini­
tos, y se alcanza en la visión o intuición del Ser {Wesenschau) mediante la liber­
tad. En este punto intenta Dierksmeier hacer plausible la concepción krausista 
del Ser o Dios, uno y todo, por medio de argumentos racionales, una concep­
ción que puede estar presente actualmente en algunos influjos de Spinoza o 
Nietzsche, o en cierta sensibilidad religiosa procedente de la India. Por autodes-
plegamiento interior de ese Ser habría salido toda la multiplicidad del mundo. 
Incluso el mal, pero nunca como mal radical, sino como malformación del bien 
o bien errado. Para evitarlo, sólo los fines incondicionados puede ofrecernos 
orientación: del conocimiento se desprende el fin de la sabiduría, de la ética el 



RESEÑAS 423 

de la virtud, de la estética el arte, de la religión al amor a Dios. Todos ellos deben 
encontrar su armonía en el Ser. 

La doctrina sintética del derecho ha de presentarlo como esencialidad fun­
damental {Grundwesenheii) de Dios, y no meramente como una relación huma­
na (capítulo VI). En cuanto tal, el derecho es válido para todos los seres; es una 
esencialidad cósmica. Todo vive en Dios, y por tanto todo derecho es un dere­
cho interno de Dios, y todo derecho externo y relacional tiene en el interno su 
fundamento y su medida. Eso no quiere decir que a todos les correspondan los 
mismos derechos; a las distintas esferas de lo divino les corresponden distintos 
derechos, que deben ser armonizados y jerarquizados orgánicamente. Pero a hom­
bres y mujeres les corresponden los mismos derechos. Incluso a la naturaleza; no 
sólo es necesario cuidarla, conservarla y embellecerla para el hombre, sino que 
Krause le concede cierta autonomía y valor, especialmente a los animales (los 
superiores son como personas de un nivel inferior), a los que no se debe maltra­
tar, sin por ello dejar de exigir la eliminación de los dañinos. 

Primero se ha de tratar el derecho privado, después el social y finalmente el 
estatal, pues el derecho no se fundamenta en el Estado, sino a la inversa. El dere­
cho privado (capítulo VII) se basa en que todo derecho para Krause es en últi­
ma instancia un derecho personal. Los derechos privados son la libertad, la pro­
piedad más el trabajo, el contrato y la sociabilidad (la familia); en ellos se expresa 
el liberalismo de Krause. Según Dierksmeier, «la filosofía de Krause sobre el dere­
cho privado merece ser nombrada junto a la de Kant y Hegel, pues logra captar 
una impresionante cantidad de fenómenos de la realidad legal concreta y escla­
recerlos teóricamente desde sus principios, gracias a lo cual se zafa claramente de 
la tradición insociable del primer romanticismo» (p. 394). 

Como toda esencialidad fundamental, también el derecho retorna sobre sí 
mismo dando lugar a un derecho al derecho, un derecho en segundo grado, y 
eso sería el derecho público (capítulo VIII). A este derecho público pertenece el 
derecho a la sociedad o derecho de la sociedad civil (agrupaciones, iglesias), el 
derecho penal, el derecho estatal, y el derecho del ciudadano del mundo. Éste 
último es valido para toda persona, y es quizás la figura más característica de la 
filosofía del derecho de ICrause. La unidad legal de toda la tierra no sólo nos debe 
llevar a alianzas entre las naciones, sino en último término a un Estado de la tie­
rra, que aune todos los pueblos respetando sus diferencias. 



424 RESEÑAS 

El libro de Dierksmeier nos ofrece una exposición ágil e incisiva, documen­
tada y propositiva de la filosofía de Krause (especialmente de su filosofi'a del dere­
cho), que, a pesar del gran influjo ejercido, comienza a ser sólo ahora, en estas 
dos últimas décadas, estudiada de una manera rigurosa. Incluso parece ser que 
pronto veremos por fin una edición crítica de las obras de este filósofo. 



MEDIO SIGLO DE MEMORIA. C. París, Memorias sobre medio siglo, penín­
sula, Barcelona, 2006. 

Nos presenta en este primer volumen de sus memorias Carlos París el relato 
de su vida desde su entrada como Catedrático en la Universidad de Santiago en 
los años cincuenta hasta las primeras elecciones de la democracia. En este escri­
to, Carlos desgrana su experiencia en el campo universitario, así como su vida 
política y familiar. En estas reflexiones no se abordan sólo los aspectos más pro­
piamente autobiográficos sino que en las mismas también se puede encontrar 
una interpretación de este medio siglo de vida española desde la dura y triste 
postguerra hasta la restauración de la democracia pasando por los tímidos inten­
tos aperturistas de los años cincuenta y sesenta y por la ambigüedad de la tran­
sición. 

Carlos París ha sido un profesor universitario que ha desplegado su actividad 
en primer lugar como filósofo, en el sentido de que ha desarrollado, y continúa 
desarrollando, la elaboración de un pensamiento propio, y en segundo lugar 
como maestro, en el sentido de haber educado a una larga serie de discípulos que 
recibieron de él la impronta del trabajo intelectual. Lo que nunca fue Carlos fue 
un cacique, y eso que tuvo varias oportunidades para serlo; tanto en Santiago 
donde ingresó como catedrático muy joven, como posteriormente en la recién 
creada Universidad Autónoma de Madrid donde fue decano y director del depar­
tamento de Filosofía. Nunca pretendió rodearse de una guardia pretoriana de 
seguidores fervientes y acrílicos que loaran continuamente sus virtudes y a los 
que no les estaría permitida la mínima discrepancia. Carlos a sus discípulos se 
limitó a enseñarles y no exigió nunca de ellos ningún tipo de incondicionalidad 
ni seguidismo. Como filósofo integró las, novedosas en aquel tiempo, reflexio­
nes sobre la ciencia en el marco de una concepción filosófica global, humanista 
y materialista a la vez en lugar de autonomizarlas en una filosofía de la ciencia 
separada del comercio fecundo con el resto de la filosofía y erigida en una nue­
va escolástica que sustituyó y en algunos casos complementó a la escolástica tra­
dicional en las Universidades españolas de los años sesenta y setenta. 

Sus reflexiones obre la ciencia no se han limitado a los aspectos formales, 
lógicos y epistemológicos, de los que sin embargo fue uno de los primeros cul-

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n." 22, 2007, pp. 425-427. UNED, Madrid 




