
RESEÑAS



Reseñas	 271

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid

Romero Martín F., Piñeiro Balvis A., Santamaria Santiago M., Bak A., 
(Eds). Reflexionar sobre el padecer hoy. Aledaños de la salud. la clínica y la psiquia-
tría. Dykinson, e-book. Madrid. 2025.

Emilio Ginés Morales Cañavate1

Πάθος significa originariamente todo lo que uno experimenta y siente. Ante 
esta realidad no solo somática, sino también espiritual, las ciencias de la salud 
parecen haber olvidado que el cuerpo objetivo se encuentra anudado a un sujeto 
que piensa y ordena su sentir, no a un mero receptor pasivo de la enfermedad 
sino un agente con voluntad propia. El libro ante el que nos encontramos vuelve 
a recuperar esta relación desde distintos frentes filosóficos, una importante parte 
de ellos emparentados con la fenomenología.

A lo largo del texto podremos encontrar múltiples referencias que nos per-
mitirán establecer un diálogo con una gran variedad de autores de los que resal-
taremos, entre otros, Aristóteles, Husserl, Heidegger, Merleau-Ponty, Nietzsche, 
Freud, Foucault, Arendt, Zambrano, Lacan, Derrida, Deleuze, Scheler, Bergson 
o Jaspers. 

En sus respectivas aportaciones, cada autor establecerá interacciones entre 
filósofos como los anteriormente explicitados y diversos filósofos, psiquiatras, psi-
cólogos o médicos de la actualidad como Catherine Malabou, Fernando Colina, 
etc. Igualmente entrarán en una interesante discusión sobre el origen y naturaleza 
de enfermedades tan diversas como el estrés, la fenilcetonuria, la fibromatosis 
hialina, la ceguera, el cáncer y la relación de todas ellas con manifestaciones 
comportamentales tales como la psicosis, la neurosis, la depresión, el trastorno 
por déficit de atención e hiperactividad o el autismo. 

Del mismo modo, determinados capítulos desarrollan un análisis diferencial 
de las visiones actuales acerca de la diversidad sexual en contraposición con los 
estereotipos o prejuicios con los que las ciencias de la salud los juzgaban ante-
riormente. 

1 Emilio Ginés Morales Cañavate. UNED. SEFE. HERCRITIA. C/Amaniel 31. 1C- Madrid. 
28015 emiliogines2@gmail.com. 



272	 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid

La relación de autores y comportamientos anteriormente señalados se entrela-
zará con un estudio pormenorizado de perspectivas que desde los profesionales de 
la salud y la ciencia se han tenido sobre las personas y las circunstancias políticas, 
sociales y culturales en distintos contextos y épocas. 

La obra constituye, en suma, un análisis riguroso del fenómeno de la salud y 
sus perturbaciones, basado fundamentalmente en la descripción de un malestar 
cultural y en la necesidad de un cambio de paradigma a la hora de afrontar pro-
blemas como el colonialismo, el capitalismo, el neoliberalismo y su repercusión 
en la objetivación del cuerpo como elemento de consumo.

La obra consta de cinco secciones. La primera, Análisis fenomenológicos se 
abre con el capítulo de Ágata Bak, Conocimientos otros, Conocimientos nuestros (p. 
14-28). Descubriendo «Mundos (im) pacientes» nos lleva a la noción de paciente 
como pasividad impaciente ante el poder del otro que «sabe» con un saber que 
es, antes que diálogo, monólogo.  Este saber ocluido propio de la ciencia niega 
la prioridad de aquello que revitaliza nuestro mundo de la vida, como es la 
intersubjetividad y el lenguaje compartido. El sujeto, que no es un mero cuerpo 
mecanizado, ve entonces afectadas las coordenadas estructurales del mundo en 
el que vive, y solo la calidad y el cuidado del acogimiento que reciba por parte 
del otro atenuará su paciente-impaciencia. 

Daniel Grecco en El cuerpo y el suplemento: Reinterpretando los mecanismos 
de compensación en Phénoménologie de la percepción (p. 29-41) nos plantea los 
fenómenos de compensación del cuerpo como forma ineludible de adaptación 
subjetiva al nuevo mundo que se abre ante la presencia de una enfermedad. La 
persona se adentra en una lucha psicosomática por alcanzar la normalidad a la 
que aspira. Las nociones de «complemento» o «suplemento» son las estrategias 
con que el sujeto corporal forma un hábito que se instituye como un estilo, un 
modo de ser y actuar en el mundo.

Carmen López nos plantea en Filosofía de la (buena) ambigüedad del pathos 
(p. 42-59) la ambivalencia del pathos, como disyunción entre, podríamos decir, 
salud o enfermedad tal y como es entendida por la ciencia, y a diferencia de la 
poesía, que permite la coexistencia de opuestos y la integración de la experiencia 
pática y la experiencia gnósica. Destaca la postura del fenomenólogo Merleau-
Ponty, el cual distingue la ambigüedad de la ambivalencia y considera necesaria 
la primera para describir la incertidumbre y la tensión existencial hasta hacerlas 
confluir en los diferentes modos de conocer y de ser. El pathos es constitutivo 



Reseñas	 273

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid

de nuestro mismo existir y trascender, el cual apela a preguntar sobre la manera 
ética de responder a nuestra condición ambigua y al mensaje que conlleva. Des-
cifrar el logos en que dolor y sufrimiento se expresan es encontrar el valor de su 
contrapartida cifrada en la creatividad y el descubrimiento.

La segunda sección lleva como título Acercamientos políticos-sociales al sufri-
miento. La inaugura Fernando Gilabert con Grapas, hilos y cinta americana: 
re-construcción permanente del sentido del mundo en los tiempos de la de-cons-
trucción inmanente del mundo de sentido (p. 61-73) definiendo con solvencia 
las habladurías sobre la salud, como un collage de estereotipos, que, más que 
ayudar a su reconocimiento, lo impiden por el catastrofismo al que nos llevan. 
Explicita críticamente la articulación del sufrimiento, que está compuesto por 
retales clasificados en categorías y en comportamientos, o también por modelos 
psicológicos a los que se les ha extraído el sentido. Estos ensamblajes han de ser 
deconstruidos de nuevo para encontrar tras ellos a la persona que se oculta y ha 
sido reemplazada por un objeto que se pretende comprar o vender dentro de un 
«turbo-capitalismo» frenético.

Marco Antonio Millán en La violencia como pathos social (p.74-81) nos 
recuerda el tiempo «Bisagra» en el que vivimos, en el que el sistema produce, 
a la vez, bienestar y violencia manteniendo en un anonimato mutuo a los que 
participan en él, prescindiendo de cualquier acercamiento al otro como sujeto, 
privilegiando, por el contrario, el cuerpo-objeto como mercancía.

Jose Antonio Pérez Tapias en colonialidad del poder y de negación racista de 
reconocimiento como causas de patologías sociales y sufrimientos individuales (p. 
82-109) nos pone en aviso sobre otro modo de violencia provocadora de sufri-
miento originada en el racismo y el colonialismo que se ha venido ejerciendo 
durante siglos, y que se impone aún en nuestras sociedades. Todavía no son 
debidamente reconocidas las deudas heredadas -y sin pagar- con los pueblos y 
continentes vulnerados. Esta violencia normaliza el reconocimiento del ser huma-
no como un animal, deshumanizando el pensamiento y las acciones dirigidas 
contra los más vulnerables. Ante este clima, el autor aporta estrategias para una 
inclusión fraternal y humanista.

La siguiente sección, Críticas a las concepciones y modelos del malestar con-
temporáneo, empieza con un capítulo que versa sobre La enfermedad espiritual 
(p. 111-130) de Viviana Andrea Arboleda defendiendo que la persona ha de ser 
vista como una totalidad que incluya la dimensión espiritual, la cual también 



274	 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid

puede verse abocada a la enfermedad. El ser humano, aun estando atenazado por 
estímulos tanto individuales como sociales, puede elegir modelar su actitud ante 
las circunstancias más adversas para mantener una salud equilibrada.

En el capítulo de Víctor Fernández y Miguel Núñez Filosofía de la mente 
no ideal, locura y neurodiversidad (p. 131-144) se apela a la filosofía como un 
modo de teorizar la neurodiversidad en las enfermedades mentales y como un 
derecho de la persona a manifestarse en su singularidad. El comportamiento se 
evalúa oficialmente en relación a una serie de factores psiquiátricos y psicológicos 
que, aunque parecen estáticos, no lo son, pues se encuentran en un constante 
dinamismo en función de las formas culturales o vitales que forman el contexto 
del sujeto.

Miguel Grijalba en el siguiente capítulo capitalismo o salud (p.145-162) 
aborda el problema del capitalismo y su influencia en la mercantilización de la 
salud, señalando que la sanidad pública es vista como un problema por el neo-
liberalismo en su afán por la liberalización de los mercados. El autor describe 
los numerosos medios empleados por este capitalismo psicopático para influir 
antidemocráticamente en la población, no solo ideológicamente sino sobre los 
cuerpos.

Manuel Santamaría ahonda en Bocetos y críticas de lo incomprensible de la locu-
ra (p. 163-172) en la visión de Karl Jaspers, el cual defiende la imposibilidad de 
que los considerados “no locos” comprendan las formas de actuar de aquellos que 
son considerados “locos”. El terapeuta será incapaz de enfrentarse y empatizar 
con las dificultades de las personas que presentan problemas de salud psiquiátrica, 
pues carece de un sentido experiencialmente compartido con sus pacientes, a no 
ser que tenga en cuenta las dinámicas familiares, sociales y culturales que influyen 
y determinan su comportamiento.

La cuarta sección de la obra, Miradas al malestar, se abre con el capítulo 
En el malestar contemporáneo. ¿una resistencia de la resiliencia? (p. 174-187) de 
Antía Piñeiro, en el que afirma la necesidad de atender al individuo singular, no 
dejándole únicamente en manos de sí mismo y su capacidad de resiliencia, sino 
aprendiendo a comprender las crisis vitales a las que una persona se enfrenta a lo 
largo de su existencia. Situaciones tensionales que indefectiblemente se presentan 
dentro de un sistema colectivo de relaciones que afectan a sus posibilidades de 
salir adelante.



Reseñas	 275

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid

Cristina Rodríguez Marciel en ¿De dónde sale este sol negro? El yo soberano y la 
melancolía (p. 188-204) nos escribe acerca de la melancolía como una situación 
subyacente a la dinámica social actual al perder la persona su soberanía sobre ella 
misma lo que la obliga a reafirmarse dejando de lado, e incluso negando, toda 
alteridad, lo cual no solo no elimina su tristeza, sino que va produciendo una 
melancolía ontológica de origen y naturaleza anónima que se extiende social-
mente.

Francisco Romero en La configuración subjetiva en la civilización actual. Un 
intersticio entre la filosofía y la psiquiatría (p. 205-222) busca una abertura entre 
psiquiatría y filosofía, partiendo del nihilismo como enfermedad de la civiliza-
ción, y encontrando en él la oportunidad de volver a comenzar la búsqueda ori-
ginaria del ser en su devenir y desocultamiento. La sociedad actual está atenazada 
por fuerzas ciegas que violentan nuestra sociedad, desde el centro a la periferia, 
dando lugar a la pérdida de identidad y a una epocalidad donde la persona se 
siente fracturada en su cognición y psiquismo.

Guillermo Sáez, en El camino de ontológico hacia el malestar. El nihilismo como 
agente patógeno (p. 223-232), siguiendo la huella del nihilismo actual, constata 
en nuestra sociedad una pérdida de los valores supremos que se extiende como 
un agente patógeno. Viviendo en una cultura psicopatológica, se ha abandona-
do la búsqueda del ser en favor de la voluntad de poder, lo cual convierte al ser 
humano en una mercancía. El ser, por lo tanto es diluido en la técnica, el número 
y el cálculo, tal y como viene sucediendo hoy con la salud convertida en objeto 
de consumo y no de derecho fundamental para la humanidad.

En El inconsciente ontológico y el malestar actual (p. 233-251), Luis Sáez 
profundiza en esta pérdida consciente de la subjetividad la cual, sin embargo, 
permanece latiendo inconscientemente como un enigma que ha de ser redescu-
bierto. Esta vuelta al sujeto precisa reconocer la vida como nacimiento diario y 
constante. El renacer del sujeto se configura así como un desvelamiento del ser 
que puede así escapar de la nihilización que invade nuestra cultura y a los sujetos 
que la constituyen.

El quinto y último apartado, Perspectivas psicoanalíticas, se inicia con Lacan 
con Preciado. Goce y fármaco-porno- poder (p. 253-270) de Frederick C. Baitinger. 
El autor defiende la cultura trans basada en la teoría contrasexual como impul-
sora de un nuevo modo de concebir el análisis de la diversidad sexual. Pone en 
valor el reconocimiento del goce de cada ser humano como único y originario, 



276	 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid

más allá de los significantes masculino o femenino de los que una estructura 
inconsciente, política y social determinada, se ha apropiado. 

En ¿Hay hoy alguna alternativa para lo inconsciente? Cuando uno piensa sobre 
las cosas, lo dicho sobre ellas se desvanece, (p. 271-282) José Ordóñez se centra en la 
naturaleza del inconsciente como tema de discusión y plantea diferentes posibili-
dades de reconocimiento, a partir, por ejemplo, del síntoma; o de la ocultación, 
debido a los determinantes culturales que hacen difícil su detección. Esto sitúa 
la dinámica inconsciente como un misterio latente que puede alcanzar diferentes 
modos de manifestarse no siempre evidentes.

Sergio Rodia plantea en Sobre la apatía como pathos neoliberal (p. 283-299) 
que la apatía ha sido asociada indefectiblemente por la psiquiatría a numerosas 
enfermedades psicológicas, cuando para el autor, tiene su verdadero origen en el 
malestar que la cultura produce en el ser humano. La liberalización extrema del 
deseo por el capitalismo lo transforma en medio de consumo, lo cual produce el 
agotamiento y la fatiga psíquica en sujetos que viven con la presión de satisfacer 
algo que, por su naturaleza, se mostrará siempre incompleto.

En el capítulo final ¿Existe un fantasma del «capital»? Los cuerpos como mercan-
cía (300-307), escrito por José Ángel Rodriguez, se profundiza en la tematización 
del cuerpo como mercancía que ha sido comprada y vendida por un sistema 
capitalista que homogeniza su diversidad, debilitando así tanto el lenguaje que 
lo significa como empobreciendo su simbolismo originario.

Este imprescindible texto presenta, en resumen, una visión panorámica del 
ámbito de la salud en interacción con el de la filosofía, propiciando no solo una 
comprensión crítica de los males y «enfermedades» actuales, sino también pro-
poniendo diferentes soluciones posibles, pero radicales para recuperar la «salud».

La salud se nos presenta como fenómeno que ha de requerir un lenguaje 
compartido, tanto por pacientes como por expertos, para descubrir el padecer, no 
solo como sufrimiento sino como experiencia afectiva, pática. Toda circunstancia 
puede presentarse como un modo de conocer y de aprender a adaptarnos a las 
nuevas situaciones de enfermedad que ponen al sujeto en un punto de partida, 
más que en un punto final sin retorno.

Desde un encuadre político, se colige que la atención psicológica y psiquiátri-
ca ha de sobrepasar la mera categorización para recuperar al sujeto del anonimato 



Reseñas	 277

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid

y dar sentido a su existencia, siempre dentro de un proceso de humanización que 
deje de ver a la persona como mercancía y objeto.

El malestar en la cultura persistirá en tanto que la persona no sea vista como 
una totalidad en su singularidad. Para esto se requiere un análisis riguroso del 
nihilismo en el que nos encontramos. En efecto, la voluntad de poder adherida 
al capitalismo ha desdibujado la identidad de hombres y mujeres hasta transfor-
marlos en números y estadísticas y sumirlos en una melancolía, que es producto 
de un duelo en el que son tanto los dolientes como los finados.

Por todo ello, se requiere un renacer del ser humano y del individuo como 
miembros de una colectividad sometida a fuerzas conscientemente dirigidas a su 
dominación como también a potencias inconscientes. Estos poderes explícitos e 
implícitos y anónimos interactúan entre sí de modo soterrado y solo hasta que 
puedan ser puestos al descubierto podrán ponerse a favor del desvelamiento del 
ser y no en su contra.

Este trabajo se encuentra bajo una  licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 

Recibido: 18/05/2025

Aceptado: 15/07/2025

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Reseñas	 279

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid

von Wille, Dagmar, Adolf Wagner editore di Giordano Bruno: Una biografia 
intellettuale. Bruniana & Campanelliana, Supplementi, XLV. Studi 20. Pisa-
Roma: Fabrizio Serra Editore, 2024, 165 pp.

Miguel Á. Granada1

La obra de Giordano Bruno –tanto la italiana como la latina, publicadas 
ambas por el autor entre 1582 y 1591– no conoció nuevas ediciones hasta el siglo 
xix. Causa de este eclipse editorial fue sin duda el trágico fin de Bruno (quemado 
vivo en febrero de 1600, en cumplimiento de la condena del Santo Oficio de la 
Inquisición) y la prohibición consiguiente de sus obras. Aunque esta prohibición 
fue especialmente efectiva en los países de obediencia romana con Inquisición 
implantada (España e Italia; Francia no implantó la Inquisición y no aplicó los 
decretos del Concilio de Trento de censura y prohibición de libros), lo cierto es 
que tampoco en los países protestantes se reeditaron las obras de Bruno. 

Sin embargo, la obra del Nolano circuló por Europa, tanto por tierra refor-
mada como católica, aunque obviamente en esta última (Francia, Italia; en Espa-
ña su presencia fue mínima) con cautelas mayores. Los trabajos de Rita Sturlese 
y Saverio Ricci han mostrado la extensa y profunda presencia de Bruno en la 
filosofía y la ciencia europeas de los siglos xvii y xviii2. Dejando aparte la presen-
cia de significativas entradas “Brunus, Jordanus” en obras tan influyentes como 
el Dictionaire historique et critique de Pierre Bayle o l’Encyclopédie de Diderot y 
D’Alembert, la exhumación de la obra de Bruno tuvo lugar en la Alemania de 
finales del siglo xviii, en estrecha relación con el debate entre Jacobi y Lessing en 
torno al panteísmo y la filosofía de Spinoza, con el desarrollo del género “Historia 
de la filosofía” desde Jakob Brucker y Johann Gottlieb Buhle y con el curso de 
la filosofía alemana después de Kant. 

Como es sabido, fue Friedrich Heinrich Jacobi quien en la segunda edición 
de sus Cartas a Mendelssohn sobre la doctrina de Spinoza (1789) comenzó la exhu-
mación de la obra de Bruno al publicar, en traducción personal al alemán, pasajes 

1   Profesor emérito, Universitat de Barcelona, granada@ub.edu, ORCID: 0000-0002-8905-
4536.
2   Sturlese, R. (1987). Bibliografia, censimento e storia delle antiche stampe di Giordano Bruno, 
Florencia: Olschki; Ricci, S. (1990). La fortuna del pensiero di Giordano Bruno, 1660-1750, 
Florencia: Le Lettere.

mailto:granada@ub.edu


280	 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid

decisivos del diálogo italiano De la causa, principio y uno3. La traducción parcial 
de Jacobi y la poco posterior presentación de Bruno en la Historia de la filosofía 
moderna de Buhle4 constituyeron la base del conocimiento de Bruno por Sche-
lling –quien sobre esa base publicó un diálogo titulado Bruno o sobre el principio 
divino y natural de las cosas (1802)5– y también por Hegel en sus Lecciones sobre 
la historia de la filosofía, publicadas póstumamente en 1832-18366. Allí decía 
Hegel, sin embargo, que las obras de Bruno contaban «todavía entre los libros 
vedados de que los lectores no pueden disponer»7 en la Biblioteca Real de Dresde. 

A esta situación puso remedio August Wagner (1774-1835) con su edición, la 
primera moderna, de las obras italianas de Bruno: Opere di Giordano Bruno, ora 
per la prima volta raccolte e pubblicate da Adolfo Wagner, Dottore (2 vols, Leipzig: 
Weidmann, 1830; en realidad finales de 1829). Lo señaló Arthur Schopenhauer, 
que, a diferencia de Hegel, tenía en altísima consideración a Bruno, a quien con-
sideraba (con Spinoza) un héroe del pensamiento. Schopenhauer leyó a Bruno 
en los ejemplares severamente custodiados de la Biblioteca Real de Dresde, pero 
en la segunda edición (1844) de El mundo como voluntad y representación afirmó 
a propósito del diálogo De la causa: «Quien lea este su escrito principal, como 
también sus restantes escritos publicados, antes tan raros y ahora accesibles a 
todos gracias a una edición alemana [...]»8. 

En efecto, con la edición de la obra italiana de Bruno (la comedia Can-
delaio y los seis diálogos) se abría un tiempo nuevo, que se completó con la 
edición de algunas obras latinas por August Friedrich Gfrörer en 18369. Aunque 

3   Véase la traducción castellana en Jacobi, F. H. (1996). Cartas a Mendelssohn. David Hume. 
Carta a Fichte, prólogo, traducción y notas de J. L. Villacañas, Barcelona: Círculo de Lecto-
res, pp. 169-189. Véase también Bruno, G. (2018). De la causa, principio y uno, traducción 
de M. Á. Granada, Madrid: Tecnos, pp. lxx-lxxv.
4   Buhle, J. G. (1800). Geschichte der neueren Philosophie seit der Epoche der Wiederherstellung 
der Wissenschaften, 2 vols., Gotinga: J. F. Röwer.
5   Schelling, F. W. J. (1985). Bruno o sobre el principio divino y natural de las cosas, traduc-
ción de F. Pereña, Barcelona: Orbis. 
6   Hegel, G. W. F.  (1955). Lecciones sobre la historia de la filosofía, traducción de W. Roces, 
México: F.C.E., pp. 170-184.
7   Ibid., p. 172.
8   Schopenhauer, A. (2003-2004). El mundo como voluntad y representación, traducción de 
P. López de Santamaría, Madrid: Trotta, vol. I, p. 487. Véase Bruno, De la causa, principio y 
uno, cit., pp. lxxvii-lxxviii.
9   Jordani Bruni Scripta, quae latine confecit, omnia, vol. II, Stuttgart: Ex Bibliopolio Brodha-
giano, 1836. Como indica el título, el proyecto contemplaba una edición integral de la obra 
latina, pero sólo apareció este segundo volumen.  



Reseñas	 281

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid

severamente criticada, especialmente en Italia, por sus incorrecciones en la 
edición del texto, la edición de Wagner fue la vía de entrada a la obra de Bruno 
para los estudiosos del siglo xix hasta la edición de Giovanni Gentile de los 
diálogos italianos a comienzos del siglo xx10 y la del Candelaio por Vincenzo 
Spampanato en 190911, pues como Paul de Lagarde reconoció, su propia edición 
‘diplomática’ de las obras italianas de Bruno se vendió en pocos ejemplares en el 
año y medio que siguió a su publicación12. 

Esto pone de manifiesto la importancia histórica de la edición de Adolf 
Wagner, tío del famoso compositor, y el valor de esta ‘biografía intelectual’ que 
ha reconstruido Dagmar von Wille en un documentadísimo trabajo que nos 
ofrece la primera monografía sobre este autor en el marco de la cultura alemana 
del clasicismo, idealismo y primer romanticismo. 

La obra consta de una Introducción y cuatro capítulos, a los que se añade un 
breve Apéndice (pp. 139-142), que recoge –en el original alemán– dos cartas de 
Wagner a Goethe de 1826 y 182913 y un soneto en italiano (fechado el 26 de sep-
tiembre de 1829) al príncipe Johann de Sajonia, en agradecimiento por el présta-
mo de las ediciones ‘cinquecentinas’ de las obras italianas de Bruno presentes 
en la Biblioteca de Dresde y utilizadas para su edición14. Completa el volumen 
una Bibliografía (pp. 143-155) que recoge todos los escritos de Adolph Wagner, 
distribuidos en los siguientes apartados: 1. Monografías y publicaciones en obras 
de otro autor; 2. Teatro y publicaciones en torno al teatro; 3. Contribuciones 

10   Bruno, G. (1907-1908). Dialoghi italiani, a cura di Giovanni Gentile, 2 vols., Bari: 
Laterza (2ª ed. 1925 y 1927; 3ª ed. al cuidado de G. Aquilecchia, Florencia: Sansoni, 1958).
11   Bruno, G. (1909). Candelaio, edición crítica de V. Spampanato, Bari: Laterza (2ª ed. 
1923).
12   Le opere italiane di Giordano Bruno ristampate da Paolo de Lagarde, Gotinga: Dieterichsche 
Universitätsbuchhandlung, 1888 (en realidad 1889). Véase la obra reseñada, p. 16.
13   La segunda carta, fechada el 19 de diciembre, es la breve misiva que acompañaba al ejem-
plar de las Opere di Giordano Bruno recién salido de la imprenta con que Wagner obsequiaba 
a Goethe. En la carta Wagner citaba dos versos del famoso poema de Goethe Eins und Alles, 
con el que el poeta y ministro de estado de Sajonia expresaba su adhesión a la filosofía de la 
unidad del Todo. La carta aparece también citada casi en su totalidad, también en alemán, en 
p. 69, lamentablemente sin traducción. Sobre el interés de Goethe por Bruno puede verse 
Puccini, F. (2006). «“Sic non succifluis occurro poeta labellis”. Goethe lettore di Bruno 
(1770-1829)», Bruniana & Campanelliana, XII (2006), pp. 497-521.
14   Juan de Sajonia (1801-1873) sucedió en 1854 a su hermano Federico Augusto II como 
rey de Sajonia. Sobre él y sus intereses literarios (dirigidos especialmente a la literatura italia-
na; tradujo al alemán la Divina Comedia de Dante, publicada en 1849 bajo el pseudónimo de 
Philalethes), véase la p. 89.



282	 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid

en periódicos y almanaques; 4. Artículos enciclopédicos; 5. Traducciones; 6. 
Ediciones. Esta Bibliografía, de una exhaustividad extrema, constituye una ver-
dadera mina para quienes puedan estar interesados en la personalidad y entorno 
cultural del primer editor moderno de la obra de Bruno. La obra se completa 
con un completo Índice de autores (pp. 161-165).	

El primer capítulo («Adolph Wagner intellettuale del primo Romanticismo 
tedesco», pp. 29-50) presenta la vida y obra del autor, nacido en 1774 en Leipzig 
(Sajonia). Dagmar von Wille describe, tras mencionar los estudios universitarios 
de teología y filología en Leipzig y de filosofía en Jena en la última década del 
siglo xviii, su actividad como escritor, traductor, crítico literario y publicista en 
las tres primeras décadas del siglo xix. Su ejercicio como traductor se extendió, 
además de a las dos lenguas clásicas, al inglés, francés, español15 y sobre todo 
al italiano. De su dedicación a la lengua y literatura italianas dan fe su manual 
de lengua italiana (Lehrbuch der italischen Sprache, Leipzig, 1819, 18262), su 
monografía histórico-crítica Zwei Epochen der modernen Poesie in Dante, Petrarka, 
Boccaccio, Goethe, Schiller und Wieland (Leipzig, 1806) y sobre todo un ambi-
cioso proyecto en parte truncado: en 1826-1827 Wagner publicó, siempre en 
Leipzig y en dos ‘cuadernos’, Il Parnasso italiano ovvero: I quattro poeti celeberrimi 
italiani. La Divina Commedia di Dante Alighieri; le Rime di Francesco Petrar-
ca; L’Orlando furioso di Lodovico Ariosto; La Gerusalemme liberata di Torquato 
Tasso. El texto italiano era establecido por el propio Wagner y a cada una de 
las obras precedía un ensayo crítico suyo, donde puede ser interesante señalar el 
menosprecio de Wagner hacia la obra de Petrarca, punto en el que coincide con 
la valoración de Bruno en la epístola preliminar a De gli eroici furori. A esta ini-
ciativa debía seguir Il Parnasso italiano continuato, cuya edición se postergó hasta 
1833 por problemas con el impresor y para la cual Wagner aportó únicamente el 
texto y ensayo preliminar del Orlando Inamorato de Matteo Boiardo. La edición 
comprendía además Le Rime de Miguel Ángel, La secchia rapita di Alessandro 
Tassoni e Il Decamerone de Boccaccio16. De esta manera, von Wille ofrece una 
rica contextualización del trabajo editorial sobre Bruno.

15   La única obra española recogida en la Bibliografía como traducida al alemán por Wagner 
es «Seis Canziones Españolas – Sechs spanische Lieder (spanisch und deutsch) mit Begleitung 
des Pianoforte oder der Harfe, in Musik gesetzt – von M[ariano] de L[edesma], Leipzig-Ber-
lín, 1813». Sobre Mariano Rodríguez de Ledesma véase la entrada en el Diccionario Biográfico 
Español de la Real Academia de la Historia (autor Paulino Capdepón Verdú).
16   La autora ofrece una rica descripción de este proyecto de Wagner, de sus posiciones 
ecdóticas e interpretativas, así como de las varias reseñas, en las pp. 39-50 y en las fichas 
bibliográficas respectivas (pp. 154 s.). 



Reseñas	 283

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid

El segundo capítulo («Concezione estetico-filosofica e religiosa», pp. 51-64) 
nos presenta una panorámica del ideario estético-filosófico y religioso de Wagner 
en el marco general de la Alemania del Idealismo filosófico y del primer roman-
ticismo. Se subraya la influencia del idealismo de Schelling, bajo cuya impronta 
Wagner articula su ideario cosmopolita y universalista, basado en una concepción 
del desarrollo histórico de la humanidad en la naturaleza como un despliegue 
dialéctico en épocas sucesivas de inmersión en la naturaleza, extrañamiento de 
la misma y afirmación de la subjetividad, que darán paso a un estadio final de 
síntesis en una armonía presidida por el principio del ἕν καὶ πᾶν. Todo ello en el 
marco de un cristianismo visto como eje central de la historia de la humanidad.  

Wagner expuso sus ideas en este campo sobre todo en la corresponden-
cia, pero también en un ensayo Über Mysticismus und Schwärmerei (1812) y en 
la voz enciclopédica «Platon» (1816), donde presenta un Platón precursor del 
cristianismo, panteísta y formulador de la doctrina del ἕν καὶ πᾶν. Interesante y 
altamente significativa es la mención de Giordano Bruno como un platónico, que 
defiende la doctrina de Platón contra el aristotelismo. Además de reconocer la 
aportación de Jacobi con su extracto del De la causa y la formulación por Bruno 
de la doctrina del ἕν καὶ πᾶν, Wagner subrayaba la importancia del De l’infinito, 
universo e mondi, «donde la doctrina aristotélica es refutada punto por punto 
con fuego y profundidad»17.

El tercer capítulo («Il progetto dell’edizione delle opere italiane di Giordano 
Bruno», pp. 65-89) constituye el punto central del libro. Allí von Wille describe 
el creciente interés por la filosofía de Bruno en Alemania tras la publicación del 
extracto del De la causa por Jacobi en 1789. Esta atmósfera cultural, en la que 
desde varios frentes se señalaba la importancia de Bruno como formulador de la 
filosofía del ἕν καὶ πᾶν y del Idealismo18, constituyó la premisa para la edición de 
las obras italianas del Nolano. 

A continuación, la autora relata, a partir de un conocimiento prácticamente 
exhaustivo de la documentación existente, los orígenes y desarollo de la edición. 
Si la ya mencionada voz «Platon» mostraba que Wagner conocía ya en 1816 el 

17   pp. 56-58.
18   Son muy interesantes, en pp. 65-68, los testimonios de G. G. Fülleborn (1796, 1799), 
editor de los Beiträge zur Geschichte der Philosophie, de J. F. H. Schlosser (1811) y de W. G. 
Tennemann en el volumen noveno de su Geschichte der Philosophie (1814). Lamentablemente, 
las consideraciones de estos autores sobre Bruno y su obra están recogidos en el original, sin 
traducción italiana. 



284	 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid

Del infinito, von Wille establece lo que es uno de los resultados más importantes 
de su estudio: la idea inicial de la edición fue de Johann Amadeus Wendt (1783-
1836), cuñado de Wagner desde 1824 y profesor de filosofía en la universidad de 
Leipzig. Wendt –miembro de una logia masónica de Leipzig (la filosofía religiosa 
del ‘Todo uno’ y el mito del Egipto iniciático, presentes en Bruno, eran también 
componentes centrales del pensamiento masónico)– estableció el censo de los 
ejemplares de las obras italianas de Bruno presentes en las bibliotecas alemanas; 
también él obtuvo el préstamo inicial de los ejemplares de la Biblioteca de Dres-
de base de la edición y fue él quien obtuvo de Viena (de la Kaiserlich-Königli-
che Hofbibliothek, actualmente Biblioteca Nacional de Austria) el ejemplar de 
la Cábala que faltaba en la colección de Dresde. La edición, probablemente 
proyectada como trabajo conjunto, fue finalmente confiada a Wagner, cuando 
Wendt fue nombrado profesor en Gotinga y porque –como señaló el propio 
Wendt en la reseña a la edición que publicó en 1830 en las Göttingische gelehrte 
Anzeigen– Wagner «era conocido como uno de los mejores conocedores de la 
lengua italiana en Alemania y quizá el único totalmente capacitado en Alemania 
para afrontar las dificultades a que debía hacer frente la edición»19. El estudio por 
von Wille de la correspondencia de Wagner con F. A. Ebert, bibliotecario jefe de 
la Biblioteca Real de Dresde, lo ha confirmado, pues en carta del 4 de diciembre 
de 1828, dirigida a Ebert desde Leipzig, Wagner afirma (p. 79): «Vielleicht wis-
sen Sie, dass mein Schwager [Wendt], die Herausgabe des Giordano Bruno mir 
übertragen hat» [«Quizá sabe Vd. que mi cuñado me ha transferido la edición 
de Giordano Bruno»]20. 

El estudio se completa con un cuarto capítulo («Las primeras reseñas de la 
edición lipsiense de las obras italianas de Bruno» (pp. 91-137) que examina la 
recepción inmediata de la edición de Wagner, tal como reflejan seis extensas 
reseñas publicadas en 1830 y 1831: las cuatro primeras alemanas, respectiva-
mente en las Blätter für literarische Unterhaltung (de autor anónimo y con fecha 
agosto-octubre 1830), en las Göttingische gelehrte Anzeigen (la ya mencionada 
de Wendt en agosto de ese mismo año), en los Jahrbücher für wissenschaftli-
che Kritik (revista inspirada por Hegel; el autor era F. W. Carové, discípulo de 
Hegel y la reseña apareció en enero de 1831) y en la Allgemeine Literatur-Zeitung 

19   p. 73. Véase en pp. 71-78 la presentación del itinerario intelectual de Wendt. La reseña de 
Wendt está comentada en pp. 100-104, como la segunda de las seis reseñas precoces de la 
edición de Wagner estudiadas en el cuarto capítulo.
20   Si Wagner envió a Goethe el primer ejemplar de la edición el 19 de diciembre de 1829, el 
segundo fue enviado a Ebert al día siguiente. 



Reseñas	 285

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid

(anónima; octubre de 1831). La quinta es una reseña inglesa publicada en The 
Foreign Quarterly Review (también anónima; mayo de 1832), de orientación 
protestante y fuertemente anticatólica, presentando a Bruno como «una di quelle 
menti speculative che, volgendo le spalle alla filosofia scolastica e agli abusi del-
la teologia della curia romana, si perdevano nei laberinti del panteismo o del 
materialismo, invece di distinguere tra verità e falsità» (p. 126). A diferencia de 
las reseñas alemanas, que presentaban a Bruno como un interlocutor válido de 
la filosofía especulativa más reciente, la reseña inglesa lo reducía a testimonio de 
un pasado felizmente superado, por lo que su obra era «only interesting to the 
scholar, as a sort of literary curiosity» (p. 128). Finalmente, la sexta reseña era la 
italiana del Poligrafo (publicada en abril de 1832, de autor anónimo), que confuta 
el panteísmo de Bruno a partir del resumen de sus obras en la Historia de Buhle 
más que de la lectura de las obras italianas mismas, dentro de un rechazo de las 
filosofías contemporáneas.

Por todo ello el libro de Dagmar von Wille amplia considerablemente nues-
tro conocimiento del retorno de Bruno a la discusión filosófica del siglo xix. 
Mediante un exhaustivo trabajo de archivo y la meticulosa relectura de la publi-
cística alemana de las primeras tres décadas del siglo xix, la autora ha situado 
sobre una senda segura la investigación sobre los orígenes de la primera edición 
moderna de la obra del Nolano. Sólo una pequeña observación crítica se nos 
ocurre hacer: como ya se ha señalado en varias ocasiones, muchas de las citas 
de las fuentes están recogidas en el hermoso alemán de comienzos del siglo xix, 
sin traducción al italiano. Ello dificultará sin duda la completa asimilación de la 
investigación de la autora por parte de muchos lectores. Quizá hubiera valido la 
pena acometer el esfuerzo de ampliar las traducciones a pasajes muy importantes 
y desde luego a las dos cartas a Goethe recogidas en el Apéndice.  

Este trabajo se encuentra bajo una  licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 

Recibido: 29/09/2024

Aceptado: 06/12/2024

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Reseñas	 287

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid

Serrano de Haro, A. Arendt y España, Trotta, Madrid, 2023, 172 pp.

Jesús Marolla-Gajardo1

Agustín Serrano de Haro, científico titular del Instituto de Filosofía del Con-
sejo Superior de Investigaciones Científicas (CSIC), es una figura central en la 
filosofía española contemporánea, especialmente en el campo de la fenomeno-
logía. Formado en la tradición husserliana y heideggeriana, su trabajo ha contri-
buido significativamente a la renovación del pensamiento fenomenológico desde 
una perspectiva rigurosa, pero abierta al diálogo con otras corrientes filosóficas, 
políticas y culturales. En este horizonte, su aproximación a Hannah Arendt no 
es meramente filológica ni circunstancial, sino parte de un proyecto filosófico 
más amplio que busca recuperar la potencia crítica de la filosofía en contextos 
históricos marcados por el autoritarismo, la banalidad del mal y la comprensión 
la experiencia política.

El reconocimiento de Serrano de Haro como uno de los mayores expertos en 
la obra de Arendt se sostiene en una producción constante y diversa. El autor ha 
traducido con precisión conceptual y sensibilidad estilística algunos de sus textos 
fundamentales al castellano, y ha publicado ensayos que no solo interpretan su 
pensamiento, sino que lo reactualizan en relación con los desafíos contempo-
ráneos. Su lectura de Arendt se distingue por evitar tanto las simplificaciones 
moralistas como las apropiaciones ideológicas. En cambio, se sitúa en una zona 
de alta exigencia teórica, donde los conceptos arendtianos como los de acción, 
natalidad, juicio, espacio público, totalitarismo, son desplegados en sus tensiones 
internas y su ambigüedad constitutiva.

Este enfoque hermenéutico encuentra en Arendt y España una concreción 
particularmente significativa. Aquí, Serrano de Haro no se limita a reconstruir 
un episodio biográfico poco explorado, que es el paso de Arendt por la España 

1   Universidad Bernardo O’Higgins (UBO), Chile. Universidad Nacional de Educación a 
Distancia (UNED). jesusmarolla@gmail.com https://orcid.org/0000-0001-6215-0010 

mailto:jesusmarolla@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-6215-0010


288	 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid

franquista en su huida del nazismo, sino que examina cómo ese tránsito físico y 
simbólico dejó huellas discretas pero decisivas en su pensamiento posterior. La 
lectura que propone el autor revela un doble compromiso. Por un lado, con la 
reconstrucción histórica documentada y crítica, y por otro, con la reivindica-
ción de una filosofía política que no renuncia a interrogar el presente desde las 
fracturas del pasado.

Arendt y España constituye una aportación excepcional al corpus interpre-
tativo arendtiano, no sólo por el carácter inédito del episodio que examina que 
se relaciona con el tránsito de Arendt por España en 1941 durante su huida del 
régimen de Vichy, sino también por la densidad filosófica y la sensibilidad feno-
menológica con la que Agustín Serrano de Haro reconstruye aquella experiencia. 
Desde las primeras páginas, el autor invita al lector a adentrarse en una historia 
marcada por el desarraigo, la violencia y el exilio, pero también por el ejercicio 
del juicio, la preservación de la memoria y la capacidad humana de resistir, algo 
fundamental, mediante la palabra, el pensamiento y el arte.

Lo que diferencia esta obra de una simple biografía intelectual es la mirada 
fenomenológica que atraviesa cada capítulo. Serrano de Haro no se limita a ofre-
cer datos, sino que recupera la lectura comprensiva, afectiva y moral del viaje de 
Arendt por una España devastada, pero aún cargada de símbolos civilizatorios. 
Así, el posible paso por el Museo del Prado, en medio de la precariedad del exi-
lio, se transforma en un gesto filosófico de alto voltaje que vendría a significar 
un acto de contemplación que revela, como en La condición humana (Arendt, 
1993), la capacidad del ser humano para reconfigurar su mundo incluso en 
medio de la ruina.

En esa clave, Serrano de Haro muestra cómo Arendt encarna, en su tránsito 
español, una política de la natalidad. No desde el nacimiento físico, sino como 
una posibilidad de iniciar algo nuevo incluso desde el desamparo (Arendt, 1993). 
La salvaguarda de los manuscritos propios y de Walter Benjamin adquiere aquí 
un valor simbólico semejante al que la autora otorga a la acción política en su 
concepción clásica, planteando la idea arendtiana de “el milagro que salva al 
mundo” (Arendt, 1993, p. 258).

Uno de los grandes méritos del libro es rescatar un capítulo ignorado o 
trivializado por las principales biografías de Arendt, como la de Young-Bruehl 
(2006), quien apenas menciona el tránsito por España. Serrano de Haro corri-
ge esta omisión, no solo documentando el episodio con fuentes de archivo y 



Reseñas	 289

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid

testimonios paralelos de otros refugiados judíos, sino también insertándolo en 
una lectura amplia del siglo xx europeo. El paso por la frontera pirenaica, la 
parada en Figueres o Portbou, el eco de la muerte de Benjamin en septiembre de 
1940, todo ello se articula en un tejido narrativo que combina el rigor histórico 
con la evocación existencial.

A ello se suma el uso de referencias cruzadas entre Arendt y la tradición 
filosófica española, en particular la figura de Ortega y Gasset, a quien Serrano 
de Haro no sólo reconoce como un interlocutor potencial de Arendt, sino como 
un pensador cuya idea de “circunstancia” puede ser repensada desde la óptica 
arendtiana de la pluralidad y el juicio político (Ortega y Gasset, 2004). En este 
punto, el ensayo abre una línea de diálogo inédita entre la filosofía española y el 
pensamiento político centroeuropeo, desplazando las lecturas más canónicas y 
centradas exclusivamente en el eje Alemania-Estados Unidos.

Otro de los pasajes más potentes del libro es la reconstrucción de la experien-
cia de Arendt en el marco de la ayuda a refugiados, especialmente a través del 
Spanish Refugee Aid, que la autora coordinó en los años 60 desde Nueva York. 
Este aspecto ha sido subestimado por muchos intérpretes, pero aquí cobra una 
densidad especial, al ser leído como continuidad biográfica y política de aquel 
tránsito por la España franquista. La figura de Arendt aparece así no solo como 
una intelectual comprometida, sino como una agente ética que traduce en acción 
concreta su reflexión sobre el mundo común, el sufrimiento y la responsabilidad 
frente al otro (Bernasconi, 2010).

El epílogo del libro, una reflexión sobre la censura franquista en las primeras 
traducciones de Arendt al castellano, resulta de gran valor para entender cómo 
ciertos conceptos fundamentales de su obra, como la “banalidad del mal” o la 
distinción entre dictadura y totalitarismo, fueron deformados o silenciados en 
el contexto español. Esta parte conecta con los estudios más recientes sobre la 
historia intelectual del franquismo y la circulación asimétrica del pensamiento 
político en el mundo hispánico (Rodríguez, 2016; Fornet-Betancourt, 2009).

Uno de los méritos menos evidentes, pero más significativos del libro de 
Serrano de Haro, es el rescate de una faceta activista y comprometida de Hannah 
Arendt, comúnmente soslayada por sus biógrafos. En efecto, su implicación en la 
Spanish Refugee Aid (organización humanitaria con sede en Nueva York dedicada 
al auxilio de exiliados republicanos españoles), no fue un gesto simbólico, sino un 
compromiso sostenido durante más de una década. Arendt asumió la presidencia 



290	 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid

ejecutiva de la institución en los años sesenta, con un nivel de involucramiento 
que testimonia su convicción en la necesidad de responder éticamente a los lega-
dos del exilio, la diáspora y la derrota democrática (Arendt, 2007; Young-Bruehl, 
2006). En este sentido, el análisis de Serrano de Haro permite ampliar el campo 
interpretativo de su figura, integrando su pensamiento político con una praxis 
solidaria menos difundida.

De igual manera, el autor logra una lectura minuciosa de las referencias a 
España que aparecen en obras fundamentales como Los orígenes del totalitarismo 
(Arendt, 2005) y en diversos ensayos publicados en la década de 1940. Lejos 
de limitarse a una mención incidental, Arendt sitúa el conflicto español en una 
trama más amplia que conecta la Guerra Civil con los procesos de radicalización 
ideológica en Europa. Desde esta óptica, la Guerra Civil española no sólo fue 
el prólogo de la confrontación entre fascismo y comunismo, sino también el 
escenario de una “guerra civil europea”, en palabras de Enzo Traverso (2011), 
donde se pusieron en juego disputas internas sobre el sentido de la democracia, 
el republicanismo y la libertad.

Serrano de Haro subraya cómo Arendt, con su habitual agudeza conceptual, 
se aparta de los relatos maniqueos que reducen el conflicto español a una lucha 
entre el bien y el mal. En su lugar, propone una interpretación más trágica y 
plural, en la que el sufrimiento civil, la instrumentalización ideológica y la inter-
vención extranjera convergen para mostrar la fragilidad de las instituciones repu-
blicanas y la amenaza de las lógicas totalitarias. En este marco, el reconocimiento 
del papel de las Brigadas Internacionales adquiere un nuevo sentido, no tanto 
como un mito heroico, sino como la expresión de un internacionalismo militante 
que también encarnaba tensiones irresueltas del siglo xx (Bolloten, 1991).

Uno de los aspectos más logrados del ensayo es la articulación clara y rigurosa 
que el autor hace entre los conceptos de dictadura y totalitarismo, un eje cru-
cial del pensamiento arendtiano. Frente a las lecturas que tienden a homologar 
ambos regímenes bajo la categoría de autoritarismo, Serrano de Haro recupera 
con precisión filológica y argumentativa la diferenciación que Arendt establece en 
términos estructurales, funcionales e ideológicos. Mientras las dictaduras, como 
el franquismo para este caso, se definen por el control jerárquico del poder, diri-
gido fundamentalmente hacia los opositores políticos, los regímenes totalitarios, 
como el nazismo o el estalinismo, instauran un poder ubicuo, sin límites, que 
busca modelar toda la vida social bajo una lógica de terror sistemático (Arendt, 
2005, pp. 373–419).



Reseñas	 291

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid

Esta distinción no es sólo teórica, ya que implica consecuencias políticas, 
morales y jurídicas. El llamado “Estado dual” del totalitarismo, con su duplica-
ción institucional entre estructuras legales visibles y redes paralelas de vigilancia 
y represión, introduce una forma de gubernamentalidad inédita en la histo-
ria moderna, según han explorado también algunos estudios sobre el aparato 
burocrático nazi y soviético (Gellately, 2001; Snyder, 2010). Al recuperar esta 
tipología desde el prisma del caso español, Serrano de Haro enriquece la com-
prensión del franquismo sin caer en el reduccionismo de equipararlo al nazismo, 
y al mismo tiempo destaca la sutileza con que Arendt analizaba las formas de 
dominación política sin renunciar a una evaluación rigurosa de sus diferencias.

Uno de los grandes méritos del ensayo de Agustín Serrano de Haro es haber 
iluminado con precisión un punto casi inadvertido en los estudios arendtianos 
y que se relaciona con la influencia, muchas veces compleja, sutil, pero real, de 
José Ortega y Gasset en el pensamiento de Hannah Arendt. A partir de una 
breve mención a La rebelión de las masas (1930) en Los orígenes del totalitarismo 
(Arendt, 2005), Serrano de Haro construye una genealogía intelectual que revela 
tanto las afinidades como las divergencias entre ambos pensadores. Este gesto 
hermenéutico, propio de un filósofo habituado a leer en el intersticio de los 
textos, le permite abrir un espacio de reflexión fecundo sobre el modo en que 
Arendt recibió y transformó algunos de los postulados orteguianos.

Ambos pensadores comparten una preocupación fundamental que se relacio-
naba con la irrupción de la masa como actor político en el siglo XX. Para Ortega, 
esta figura no representa un estrato social, sino un tipo humano, caracterizado 
por su indiferencia hacia los valores superiores, su tendencia a la homogeneiza-
ción y su rechazo a toda forma de ejemplaridad cultural. La masa es, en última 
instancia, una expresión del empobrecimiento espiritual de la modernidad, y su 
presencia dominante en la vida pública amenaza con d estruir el equilibrio entre 
minorías selectas y mayorías dirigidas (Ortega y Gasset, 1994).

Arendt recoge esta intuición, pero la desplaza hacia un marco más amplio, 
que incluye no solo una crítica cultural, sino una interpretación político-onto-
lógica del fenómeno. Como demuestra Serrano de Haro, la filósofa alemana 
amplía el concepto orteguiano de masa para integrarlo en una teoría del totali-
tarismo, donde las masas se convierten en el soporte estructural de los regímenes 
ideológicos que aspiran a la dominación total. La masa, en Arendt, no es sólo 
un fenómeno sociológico o psicológico, sino que representa el síntoma de una 
disolución radical del mundo común y del espacio público como lugar de apa-



292	 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid

rición plural (Arendt, 1993). Mientras que Ortega describe la masa como una 
forma de decadencia cultural, Arendt la concibe como un terreno fértil para la 
implantación del terror y la disolución de la responsabilidad individual.

Además, Serrano de Haro señala una diferencia crucial. Mientras Ortega 
insiste en el papel rector de las élites, tanto intelectuales, culturales, como mora-
les, Arendt se muestra más escéptica ante cualquier forma de pedagogía vertical. 
Su noción de pluralidad rechaza el ideal del “hombre superior” y sitúa el juicio 
político en un ámbito intersubjetivo, donde la libertad se ejerce no desde el aisla-
miento creador, sino desde la deliberación entre iguales. En otras palabras, si bien 
ambos comparten un diagnóstico sobre la crisis de la modernidad, sus respuestas 
se bifurcan en planos profundamente distintos. Ortega opta por la restauración 
de la jerarquía ilustrada, mientras Arendt apuesta por la recuperación del espacio 
público como escenario de aparición y acción concertada (Villa, 1996).

Por otro lado, hay en Arendt una distancia crítica respecto a la falta de aná-
lisis estructural en Ortega. Su lectura de las masas incluye la dimensión de clase 
(aunque no desde una óptica marxista ortodoxa), lo que le permite problematizar 
los efectos del desempleo, la atomización y la pérdida de sentido colectivo en las 
condiciones materiales del totalitarismo. Este componente, ausente en la perspec-
tiva de Ortega, le permite articular una crítica más robusta a las transformaciones 
modernas del poder. Como ha advertido Dana Villa (1996), Arendt asume la 
herencia de la filosofía continental, pero la reconfigura desde una lectura atenta 
a las rupturas históricas del siglo XX.

Este análisis de Serrano de Haro, por tanto, no se limita a un ejercicio de 
erudición bibliográfica, sino que plantea un diálogo entre tradiciones. Por un 
lado, la alemana, atravesada por la experiencia del totalitarismo, y, por otro, la 
española, marcada por el exilio y la meditación culturalista sobre Europa. La 
figura de Ortega aparece, así, como un interlocutor lateral pero significativo, 
cuya sombra recorre algunos de los conceptos centrales de la obra arendtiana. La 
“afinidad en la discrepancia”, expresado por el propio Serrano, es una fórmula 
que recoge con justeza esta relación de respeto crítico y distancia metodológica.

Finalmente, Arendt y España culmina con un epílogo extenso y sugerente, 
donde Agustín Serrano de Haro traza una proyección de la filosofía política 
arendtiana hacia el presente. Este cierre no opera como una simple recapitula-
ción, sino como un ejercicio de pensamiento en acto. El autor nos invita a leer 
a Arendt no desde la nostalgia del siglo XX, sino desde las urgencias del mundo 



Reseñas	 293

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid

contemporáneo. En tiempos marcados por la crisis de las democracias liberales, 
la erosión del espacio público, el ascenso de discursos de odio y la banalización de 
la responsabilidad política, conceptos como la acción, la pluralidad, la natalidad 
y la promesa –núcleos del pensamiento arendtiano– adquieren una renovada 
potencia crítica.

Serrano de Haro subraya que la defensa de Arendt de un mundo común 
(construido entre iguales a través del habla, el juicio y la acción concertada), no 
es un ideal abstracto, sino una exigencia concreta frente a la disolución de lo 
político en lo técnico, lo ideológico o lo mediático. La política, entendida como 
el arte de convivir sin destruirnos, sólo es posible si se reconoce la fragilidad de 
las instituciones democráticas y la necesidad de su constante reinvención (Arendt, 
1993; Canovan, 1994). En este sentido, la obra de Arendt no ofrece soluciones, 
sino marcos para pensar lo que está en juego cuando desaparecen la verdad, el 
juicio y la responsabilidad.

Arendt y España, entonces, no es solo un aporte riguroso al estudio de una 
pensadora clave del siglo XX. Es también una meditación sobre la memoria, 
el exilio, la resistencia intelectual y la posibilidad misma de una filosofía com-
prometida con su tiempo. Con erudición, sensibilidad y profundidad analítica, 
Agustín Serrano de Haro nos ofrece una lectura original, pertinente y necesaria, 
que rescata no solo un episodio ignorado de la biografía de Arendt, sino una 
dimensión subterránea y persistente de su pensamiento que tiene relación con 
su vínculo con los mundos hispánico y latinoamericano, y, desde tal perspectiva, 
su convicción filosófica y política, de que todo comienzo es un acto de libertad.

Referencias

Arendt, H. (1993). La condición humana (J. E. Rivera, Trad., 2.ª ed.). Paidós.

— (2005). Los orígenes del totalitarismo (R. Cansinos Asséns, Trad., 2.ª ed.). Taurus.

— (2007). Responsabilidad y juicio (J. E. Rivera, Trad.). Paidós.

Bernasconi, R. (2010). The Question of the Other: Essays in Contemporary Continental 
Philosophy. State University of New York Press.

Bolloten, B. (1991). The Spanish Civil War: Revolution and Counterrevolution. 
University of North Carolina Press.



294	 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid

Canovan, M. (1994). Hannah Arendt: A Reinterpretation of Her Political Thought. 
Cambridge University Press.

Fornet-Betancourt, R. (2009). Transformación intercultural de la filosofía. LIT Verlag.

Gellately, R. (2001). Backing Hitler: Consent and Coercion in Nazi Germany. Oxford 
University Press.

Ortega y Gasset, J. (1994). La rebelión de las masas. Alianza Editorial.

— (2004). Meditaciones del Quijote. Espasa.

Rodríguez, A. (2016). Filosofía y exilio: itinerarios del pensamiento español del siglo XX. 
Ediciones Akal.

Serrano de Haro, A. (2023). Arendt y España. Editorial Trotta.

Snyder, T. (2010). Bloodlands: Europe Between Hitler and Stalin. Basic Books.

Traverso, E. (2011). La historia como campo de batalla: Interpretar las violencias del siglo 
XX. Fondo de Cultura Económica.

Villa, D. R. (1996). Arendt and Heidegger: The Fate of the Political. Princeton Univer-
sity Press.

Young-Bruehl, E. (2006). Hannah Arendt: For Love of the World (2nd ed.). Yale 
University Press.

Este trabajo se encuentra bajo una  licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 

Recibido: 28/07/2025

Aceptado: 02/10/2025

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Reseñas	 295

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid

Žižek, Slavoj, Contra el progreso. Traducción de Pablo Hermida Lazcano. 
Barcelona: Paidós, 2025, 207pp.

Ananda Cinti-Romero1

En Contra el progreso, el filósofo esloveno Slavoj Žižek reúne una serie de 
ensayos que indagan en las concepciones tradicionales del progreso referidas al 
pensamiento moderno y contemporáneo y rechazan las visiones celebratorias del 
avance histórico. Desde una perspectiva influenciada por la dialéctica hegelia-
na, plantea que el progreso implica el avance simultáneo de aspectos positivos 
y negativos, y no una evolución lineal hacia una meta predeterminada. Con 
referencias a la cultura popular, diversas corrientes filosóficas y conceptos psicoa-
nalíticos, critica la visión desarrollista y aceleracionista centrada en el progreso 
tecnológico, y sostiene que esta alimenta crisis sociales, económicas, políticas 
y medioambientales que cada vez se tornan más desestabilizantes. Frente a los 
determinismos, afirma la necesidad de pensar los acontecimientos en su com-
plejidad y de examinar contradicciones y tensiones para proponer soluciones 
verdaderamente eficaces.

En el primer capítulo, El progreso y sus vicisitudes, Žižek cuestiona la con-
cepción lineal del progreso, señalando que esta puede generar efectos colaterales 
sórdidos, denominados pájaros aplastados del progreso en alusión a la película El 
truco final (2006) de Christopher Nolan. El autor plantea que el progreso no 
constituye una aproximación continua hacia una meta predefinida, sino que cada 
progreso requiere una redefinición radical y constante de su propio concepto. 
Asimismo, concibe este progreso como una forma de redención: un verdadero 
progreso busca redimir la potencialidad presente en todas las consecuencias nega-
tivas de los progresos pasados.

En el segundo capítulo, Contra el progreso, el filósofo presenta una visión 
anti-desarrollista y ecosocialista como propuesta para enfrentar la violenta crisis 
medioambiental ya en marcha; se opone radicalmente a las políticas neoliberales 
que sostienen el sueño tecnocrático de que los avances científicos sean capa-
ces de aliviar el sufrimiento humano y también a las soluciones insuficientes 
e ingenuas proferidas por la socialdemocracia. Por otro lado, explica cómo la 

1   Universidad de Salamanca, anandalyz@usal.es, https://orcid.org/0009-0006-3436-8059.

mailto:anandalyz@usal.es


296	 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid

valorización de las luchas sociales como factor principal de cualquier situación 
genera paradigmas de la «diversidad civilizada», donde naciones con políticas 
supuestamente decoloniales son extremadamente conservadoras con respecto a 
los derechos de sus propios ciudadanos en tanto en cuanto buscan, verbigratia, 
ilegalizar la homosexualidad o sofocar movimientos feministas. Žižek a tal efecto 
sostiene que el capitalismo es el primer y único orden social que utiliza el deseo 
humano incorporado en su funcionamiento y las últimas tendencias apuntan 
que el propio capitalismo está transformando su estructura básica hasta cierto 
punto que deviene algo mucho peor que sus fases anteriores, el tecnofeudalismo2.

El tercer capítulo, Aceleración, expone el aceleracionismo como una forma 
reciente de determinismo histórico, donde el capitalismo aparece como un pro-
ceso continuo de desterritorialización que nos empuja hacia un punto final: la 
autosuperación o autoaniquilación de la humanidad. Este discurso celebra el 
colapso como parte del progreso, impulsado por el desarrollo de la inteligencia 
artificial y la aspiración a una conciencia colectiva que elimina la singularidad 
individual. Bajo el concepto de Ilustración oscura, se extrema la lógica ilustrada 
del progreso hasta convertirla en su opuesto; en este marco, surge una paradoja 
en la que es necesario que ocurra una catástrofe y, al mismo tiempo, es necesario 
impedirla. Para Žižek, la verdadera locura de la época actual reside en la nor-
malización de esta contradicción, donde la amenaza de un colapso total convive 
con debates triviales.

En el cuarto capítulo, Historia holográfica, la noción lineal del progreso histó-
rico es cuestionada mediante la idea de que la historia surge del colapso contin-
gente de múltiples posibilidades superpuestas; al rechazar una secuencia evolu-
tiva predeterminada, se plantea que vivimos en una época caracterizada por la 
superposición de diversas visiones universales del progreso. Inspirado en la física 
cuántica, el autor propone que la realidad misma es el resultado de una suma de 
trayectorias posibles, como en un holograma donde cada parte contiene el todo. 
Desde esta perspectiva, el capitalismo no es simplemente una etapa del desarrollo 
histórico, sino el prisma a través del cual se reinterpreta todo lo anterior. Para 
Žižek, pensar holográficamente implica asumir la contingencia y reconocer los 
límites con el fin de mantener la esperanza en medio de la cercanía constante 
con la derrota.

2   Varoufakis, Y. (2024). Technofeudalism: What Killed Capitalism, Nueva Jersey: Melville 
House Publishing.



Reseñas	 297

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid

En el quinto capítulo, Invariantes absolutas, la teoría de la relatividad es uti-
lizada como marco para reflexionar sobre la posición del observador en la expe-
riencia del tiempo y el espacio. Desde esta perspectiva, no existe una posición 
absoluta, todo ocurre en relación con el punto de vista desde el cual se observa. El 
filósofo proyecta esta noción al plano ontológico al sugerir que el tiempo podría 
concebirse no solo como una dimensión, sino como una fisura en el espacio. 
Esta idea es extrapolada a la lucha de clases, entendida como una estructura que 
también depende del lugar desde donde se la enuncia: para la clase dominante la 
sociedad se percibe como una totalidad estable y para la clase subordinada, como 
un conflicto irreconciliable. Aun así, en esta relativización emerge una «invariante 
absoluta» que es la conciencia de la propia posición en la estructura. Cada clase se 
constituye a partir de una fisura interna, mientras la clase dominante se presenta 
como totalidad con una excepción que sostiene el orden, la clase subordinada es 
fragmentada y, por ello, su fuerza radica en evidenciar las fracturas de un sistema 
que aparenta continuidad.

En el sexto capítulo, Empeoramiento, Žižek aborda el actual escenario de crisis 
globales como manifestación de un proceso de degradación generalizada en la 
política y la sociedad contemporánea. Acontecimientos como la guerra en Ucra-
nia, el genocidio en Palestina o el ascenso de figuras autoritarias como Donald 
Trump son leídos como síntomas de una regresión. Este «empeoramiento» se 
interpreta como un intento desesperado por sostener un orden en descomposi-
ción. Mientras los populismos de extrema derecha proponen transformaciones 
vacías, la izquierda liberal cae en una autocrítica infructuosa que perpetúa la 
culpa sin ofrecer alternativas. Frente a esto, Žižek defiende la necesidad de una 
transformación radical que implique simultáneamente un replanteamiento pro-
fundo de los valores modernos, recuperando críticamente el potencial emanci-
pador del pensamiento europeo. No se trata, por tanto, de reivindicar el legado 
europeo en su forma tradicional, sino de reconstruir sus fundamentos desde una 
actitud filosófica radical.

En el séptimo capítulo, Análisis concreto de una situación concreta, se recupera 
el principio leninista que da título al apartado como una llamada a revisar con 
rigor las propias posiciones ante nuevas coyunturas históricas, evitando caer en 
dogmatismos estériles o en revisiones superficiales. Se defiende la necesidad de 
una ortodoxia crítica y activa, capaz de adaptarse sin perder radicalidad. En este 
sentido, la insistencia de la izquierda en preservar conquistas pasadas como el 
Estado del bienestar es cuestionada, cuando el capitalismo actual –profundamen-
te transformado por las nuevas tecnologías y tendente al tecnofeudalismo– impone 



298	 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid

desafíos que requieren un replanteamiento total. Ante este nuevo escenario, ya 
no basta con resistencias heroicas del pasado, sino que es necesario reformular 
las estrategias políticas desde cero. 

En el octavo capítulo, Guerra civil, el filósofo analiza la crisis contemporánea 
a partir de la película Guerra Civil (2024) de Alex Garland como metáfora de la 
fractura social en Estados Unidos. Plantea que muchos conflictos actuales son 
pseudoconflictos que enmascaran los antagonismos estructurales del capitalismo 
global, donde la violencia se presenta más como espectáculo que como un agente 
de verdadera transformación. A tal efecto, el filósofo critica tanto al populismo 
de derecha como al centro liberal, responsabilizando a este último de reproducir 
sistemáticamente las condiciones que perpetúan la crisis. Ante el colapso del 
contrato social y la evasión generalizada de la acción política aumenta el riesgo 
de una democracia desvirtuada, y así cada vez son más los líderes populistas de 
gran proyección mediática que logran consolidarse políticamente. 

En el noveno capítulo, Autoridad, Žižek discurre sobre la crisis de auto-
ridad, fundamentada por suplantaciones caricaturescas de la figura legítima, 
como populistas, payasos o dictadores. Se plantea que la autoridad no deriva 
de competencias ni de justificaciones éticas, sino de una excepción fundacional, 
ejemplificada en Cristo, que la configura como función vacía e independiente 
del contenido; su legitimidad proviene de un carácter trascendente y de su ins-
cripción como diferencia, de modo que se obedece no por la verdad del men-
saje, sino por la autoridad atribuida al emisor, cuya condición se mantiene solo 
si actúa como canal neutral de un contenido que lo excede. Desde una visión 
hegeliano-lacaniana, se sostiene que lo considerado como obstáculo estructural –a 
saber, la figura del judío en el antisemitismo– representa en realidad su condición 
constitutiva. Al proyectar en un «enemigo común» la culpa de las crisis sociales, 
políticas y económicas, se preserva la ilusión de la sociedad como una totalidad 
que puede tener su armonía perturbada por este supuesto obstáculo estructural.

En el décimo capítulo, De mal en peor, el autor aborda el desencanto con-
temporáneo con la posibilidad de una comprensión colectiva del mundo, dada 
la complejidad de la situación global y el desinterés generalizado por el conoci-
miento. Žižek denuncia la falsa dicotomía entre el neocolonialismo occidental y 
el autoritarismo anticolonial en regiones como África, además critica la supuesta 
meritocracia como un mito legitimador de las desigualdades estructurales del 
neoliberalismo. Señala que la saturación de información contradictoria, incluso 
por parte de expertos, genera parálisis y confusión, especialmente en momentos 



Reseñas	 299

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid

de crisis como el calentamiento global o la pandemia. Aunque el rechazo masivo 
al status quo puede parecer una amenaza para la democracia, también encierra el 
potencial para rupturas históricas excepcionales. Frente al ciclo de crisis, igno-
rancia y desesperanza, la única respuesta posible es insistir: fracasar, pero fracasar 
mejor3, preparándonos de este modo para futuras emergencias con mayor clari-
dad y determinación colectiva.

En el undécimo capítulo, Somos biomasa, se critica el ecologismo antropocén-
trico y la noción idealizada de una naturaleza como un todo armónico que puede 
ser restaurado, proponiendo, desde una perspectiva inspirada en Lacan, redefinir 
al ser humano como parte de un sistema simbólico parasitario y asumir el colapso 
de categorías como orgánico/inorgánico o humano/no humano. A partir del caso 
de Gaza, se retoma el concepto de biomasa de Michael Marder, que describe 
cómo la destrucción reduce cuerpos, lugares y estructuras a restos indiferenciados 
en una ontología nivelada donde todo interactúa caóticamente, imposibilitando 
el retorno a un equilibrio «natural» y revelando la idea del reciclaje total –en la 
que todo resto se utiliza de nuevo– como la última fantasía capitalista. Frente a 
ello, plantea aceptar la biomasa como nuestro único hogar –que es parcialmente 
explotable, pero no puede ser extinguido– desde donde reconstruir vínculos, 
articular resistencia y generar nuevas solidaridades; no podemos simplemente 
rechazar el malestar que implica la biomasa, tampoco excluir a los actores no 
humanos de la crisis climática, una vez que la destrucción de la naturaleza y la 
de la humanidad son un proceso de antagonismo mutuo.

En el duodécimo capítulo, El fin del mundo, Žižek plantea que quizá ya este-
mos viviendo el fin del mundo, no como una catástrofe súbita, sino como un 
estancamiento interminable, un presente perpetuamente diferido sin resolución 
posible. A través del contraste entre Corea del Norte y Corea del Sur, expone dos 
extremos del mundo globalizado: el autoritarismo totalitario y la complacencia 
pospolítica. En este contexto, retoma la idea de Alexandre Kojève sobre el fin de 
la historia, no como una utopía de paz, sino como una tensión extrema, poten-
cialmente autodestructiva. Corea del Sur ejemplifica una sociedad en la que, 
pese a su confort material, reina una apatía ritualizada que impide una verdadera 
politización, es una sociedad donde la historia ha terminado. Este escenario de 
las dos Coreas, según Žižek, refleja la parálisis colectiva y la falta de compromiso 
frente a las amenazas globales que ponen en riesgo nuestra supervivencia.

3   Referencia a la frase «Inténtalo de nuevo. Fracasa de nuevo. Fracasa mejor» de la obra 
Worstward Ho (1983) de Samuel Beckett.



300	 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid

En el último capítulo, Renegación, el filósofo examina cómo la sociedad con-
temporánea enfrenta las crisis globales –climática, bélica, social, política– recu-
rriendo a mecanismos como la negación (negacionismo), la fascinación apoca-
líptica, que consiste en aceptar la crisis inminente con cierto disfrute perverso, 
o la renegación, entendida como el reconocimiento racional de la gravedad de 
la situación acompañado de la inercia de actuar como si nada debiera cambiar. 
Esta última visión es denunciada como una aceptación pasiva sostenida por un 
«saber dominante» cínico que invisibiliza alternativas. Frente a este realismo 
paralizante, Žižek propone un acto ético-político capaz de subvertir el marco que 
define lo posible y lo imposible, inspirándose en Jean-Pierre Dupuy para afirmar 
que, incluso si el colapso parece inevitable, mientras no ocurra, puede evitarse. 
El desafío no es adaptarse a un destino predeterminado, sino transformarlo radi-
calmente: reescribir el pasado que conduce al desastre y actuar con decisión ante 
los signos ambiguos de un futuro que aún puede alterarse.

En definitiva, a lo largo de estos capítulos se despliega una crítica a las formas 
contemporáneas de poder, ideología y subjetividad, enmarcadas en un mundo 
atravesado por la catástrofe ecológica, el desencanto político y la disolución de 
los referentes éticos tradicionales. Conceptos como crisis de autoridad, biomasa 
y renegación permiten comprender que la catástrofe no es un evento por venir, 
sino una condición prolongada que habitamos. Estas condiciones, en efecto, 
delinean las paradojas de una sociedad que, aunque saturada de información y 
parcialmente consciente de sus amenazas, parece incapaz de actuar con coheren-
cia y transformación. Para Žižek, por consiguiente, no se trata de mantener la 
esperanza ingenua, sino de asumir nuestras debilidades y comprometernos con el 
desafío de actuar aunque el fracaso parezca seguro. En este sentido, los signos del 
presente no deben leerse como profecías ineludibles, sino como como un punto 
de partida que permita transformar decisivamente el curso de los acontecimientos 
actuales y explorar nuevos caminos para un futuro sostenible.

Este trabajo se encuentra bajo una  licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 

Recibido: 18/08/2025

Aceptado: 19/10/2025

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Reseñas	 301

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid

Mas Torres, Salvador, Escépticos y dogmáticos: estudios sobre la Academia 
Nueva. Madrid: UNED, 2023, 263 pp.

Julio Pérez García1

En el s. IV a.e.c., fuera de los muros de Atenas, fundó Platón su Academia. 
Lejos del sectarismo, la Academia formó a pensadores tan dispares como Aristóte-
les, Zenón, fundador del estoicismo, o Arcesilao de Pítana. Este último, en el s. 
III a.e.c., pasaría a ser escolarca de la Academia inaugurando lo que hoy llama-
mos su etapa ‘escéptica’, que durará hasta su disolución en el s. I. a.e.c. Durante 
este periodo, el pensamiento académico, enzarzado en intensos intercambios 
con los estoicos, seguiría una compleja evolución desde una aproximación casi 
puramente retórica con Arcesilao, a una postura escéptica en positivo, hasta a 
formas de ‘platonización’ del estoicismo, en su última etapa. 

El texto de Mas Torres pretende dar una explicación de esta inesperada evo-
lución de la institución filosófica más establecida del mundo antiguo. El autor 
no se decanta por una sola respuesta o línea explicativa, y en esto hace honor 
al subtítulo del libro. Cada estudio es, así, una aproximación desde distintos 
ángulos al desarrollo de las posturas académicas. 

El libro comienza con una hábil panorámica de la historia de la Academia. 
Mas Torres, en línea con tendencias reciente, enfatiza las raíces platónico-soc-
ráticas de este periodo. Así, lejos de introducir elementos externos o romper con 
la tradición, Arcesilao habría visto el anacrónicamente llamado ‘giro escéptico’ 
como un retorno a la argumentación aporética del Sócrates de los Diálogos. Alre-
dedor de cien años más tarde, el escolarca Carnéades retomaría estas prácticas, 
expandiéndolas y perfeccionándolas. Sus sucesores, Clitómaco y Filón de Larisa, 
entrarían en un debate interpretativo sobre el pensamiento de Carnéades. Huyen-
do de la guerra, Filón, último escolarca de la Academia, partiría a Roma, mientras 
que, en Atenas, su exalumno Antíoco fundaría una ‘Academia’ rival incorporando 

1   Doctorando en Filosofía en la Universidad Complutense de Madrid; email: juliop03@
ucm.es



302	 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid

elementos estoicos. En este contexto, se dará una disputa por el legado de Platón 
y la Academia que continuará hasta Cicerón, ya extinta la institución. 

El primer capítulo trata el argumento estrella de los académicos: la tesis de 
la inaprehensibilidad. Los estoicos postulaban que existe un tipo de impresión 
llamada ‘cataléptica’ que ‘tiene valor cognitivo y es la base de todo conocimien-
to’ (p. 28). Los académicos argumentaban que por cada impresión cataléptica 
puede existir otra que no lo es, pero idéntica en lo demás a la primera. El 
problema, dice Mas Torres, no es ontológico (qué es), sino epistemológico (su 
definición y satisfacción) (p. 29). En efecto, Arcesilao asumía la definición de 
impresión cataléptica a los estoicos (qué es y su definición), y su objetivo era 
mostrar que ninguna lo satisfacía; pero, si ninguna lo hace, ¿no quiere decir que 
no existe ninguna impresión tal? y ¿no es esto un resultado, si no ontológico, 
metafísico en el marco estoico? Si Mas Torres quiere decir que Arcesilao no tenía 
intención de disputarse para sí la impresión cataléptica, esto parece correcto, 
pero su análisis parece sugerir claras repercusiones retóricas en la ontología esto-
ica. Por lo demás, la aproximación al tema toma un ángulo fresco: la dialéctica 
académica como desontologización de la estoica. Se nos recuerda que, en la 
doctrina estoica, la dialéctica no abarcaba solo la lógica y la correctitud formal 
argumentativa, sino que abarcaba la ‘determinación físico-ontológica del ser’ 
(p. 32). Arcesilao habría utilizado la primera noción austera de dialéctica para 
enfrentarse a los estoicos.

Aunque el asentimiento y la epoché (suspensión de juicio) sea el elemento 
central del segundo estudio, son analizados a través de la figura del sabio. De 
aceptar el argumento de la inaprehensibilidad, se deduciría que el sabio estoico 
tendría que suspender juicio sobre todas las cosas, pues este solo debería asentir a 
las impresiones catalépticas. Aunque esto sea solo una advertencia para los estoi-
cos, el propio Arcesilao aceptaría que un sabio ha de precaverse de ser engañado, 
y él mismo suspendería juicio allí donde los argumentos no fueran concluyentes. 
Es bienvenido que Mas Torres rechace la extendida práctica de proyectar el inte-
rés en la suspensión de juicio sistemática pirrónica sobre los académicos (si bien 
su caracterización del pirronismo es poco generosa). 

Carnéades dará dos respuestas a la actitud del sabio: o bien, como decía 
Arcesilao, el sabio debe suspender juicio o asiente a impresiones no catalépticas, 
es decir, opina. Esta disyuntiva dividiría a sus sucesores en dos campos inter-
pretativos; aunque Mas Torres concluye que, a pesar de todas sus diferencias 
teóricas, el resultado práctico de ambas lecturas es idéntico. La lectura ‘radical’ 



Reseñas	 303

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid

de Clitómaco acepta la primera opción, manteniendo el marco del sabio estoico 
y la correctitud de la epoché. Esto le lleva abrazar una noción alternativa al asen-
timiento, la ‘aprobación’, que le permitiera actuar.  Existe una tensión teórica 
para los ‘radicales’ sobre la cual hubiera sido interesante conocer el diagnóstico 
del autor. La ‘aprobación’ proviene del antiguo debate en teoría de la acción: el 
asentimiento no es necesario para esta, pero su intención es combinarlo con la 
idea epistemológica de las impresiones probables, que supone el modelo estoico 
del asentimiento: ¿cómo conseguían esto? Finaliza este estudio con un provoc-
ativo excursus sobre Cicerón y el sabio, en el que se sugiere que la una relación 
entre la postura filosófica del político y su actividad en este ámbito. 

El tercer capítulo concierne a la interpretación alternativa, la ‘moderada’ 
de Filón. Este desecharía el modelo tradicional del sabio, pero manteniendo la 
noción de asentimiento estoica, que dará lugar a creencias falibles, aceptando la 
posibilidad de que la cognición fuera posible (pero no en su explicación estoica). 
Parte de su motivación habría sido la potencial contradicción que supone man-
tener que existen representaciones falsas y que no se puede distinguir la verdadera 
de la falsa. El debate entre ‘radicales’ y ‘moderados’, entonces es si los académicos 
anteriores aceptaban la catalepsis estoica como único modelo posible de cono-
cimiento. Mas Torres implícitamente resuelve el debate asumiendo que Arcesilao 
y Carnéades aceptaban esta definición como única válida (p. 73). Cabría esperar, 
desde luego, que ambos, como Sócrates, tuvieran unos estándares altos para el 
conocimiento (episteme), pero esto no implica, necesariamente, que se confor-
maran con la defectuosa explicación estoica del mismo. Esta postura que asume 
la inaprehensibilidad como tesis propia parece, creo, aparecer con Clitómaco. 
Por otro lado, parece claro que Arcesilao y Carnéades no habrían modificado su 
estándar de conocimiento, como hace Filón, pero, como este, tampoco habrían 
asumido el estándar estoico. Con esto quiero decir que cada parte del debate 
podría llevar la razón en aspectos ortogonales. 

En el siguiente estudio, Mas Torres pasa a la contramaniobra estoica en forma 
de la apraxia. Se introduce la anteriormente mencionada faceta praxeológica del 
asentimiento estoico: en la acción humana intervienen tres elementos: impresión, 
asentimiento e impulso. El elemento determinante es el asentimiento, que sería 
un juicio de segundo orden sobre la veracidad de la impresión. Los estoicos 
argumentan que, sin asentimiento, no podríamos actuar: la apraxia. Una pri-
mera respuesta de Arcesilao que no tiene en cuenta estos detalles (provienen 
de una fuente diferente) es que aquel que suspende juicio sobre todas las cosas 
puede actuar en base a ‘lo razonable’: aquello que puede justificar a posteriori. 



304	 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid

El autor insiste en que Arcesilao no propondría este criterio de forma irónica, 
sino in propria persona. Creo acertado rechazar una actitud irónica respecto de 
lo razonable, pero también es cuestionable que la jerga estoica fuera la preferida 
por Arcesilao para expresar sus propios compromisos: podría estar encajándolos 
dentro del carácter retórico de su intervención. 

Después, examina la defensa de los académicos que practica Plutarco en 
su Adversus Colotem; y aquí la cuestión se torna compleja. Por un lado, está la 
versión de la apraxia del epicúreo Colotes, que Mas Torres considera más sutil: 
quien suspende juicio no puede dar una explicación racional de sus decisiones. 
Pero, antes de dar su respuesta a Colotes, Plutarco examina una versión que él 
considera superior: sin asentimiento, la acción es imposible. Esto tiene que ver 
con la teoría praxeológica estoica que se presentó anteriormente, frente a la cual 
Plutarco defiende que solo impresión e impulso son necesarios. 

Mas Torres asume que Colotes tomó de los estoicos no solo la apraxia, sino su 
línea argumentativa, que la apraxia es un ataque ad hominem contra Arcesilao y 
que las respuestas de Plutarco representan las del escolarca. Y, aunque todas estas 
premisas son cuestionables, el autor ofrece la explicación más convincente en la 
literatura de aceptarlas. Fusionando lo razonable con Plutarco, la respuesta de 
Arcesilao sería: ‘[q]uien sigue a la naturaleza obra razonablemente y quien obra 
razonablemente sigue a la naturaleza’ (p. 92). Esta postura, a riesgo de parecer cir-
cular, vendría a ser que el impulso natural es suficiente para guiar la acción y que 
este impulso, al ser natural, puede ser justificado con buenos motivos a posteriori. 
Mas Torres apunta audazmente al ‘estoicismo’ implícito de este razonamiento, a 
saber, que la naturaleza es racional, lo que creo, tal vez, sugiera que el testimonio 
de Plutarco no es representativo.

A la respuesta de Arcesilao le sigue aquella de Carnéades y su teoría de lo 
pithanon. Mas Torres –creo acertadamente– se distancia de la tradición reciente, 
optando por traducir este término a ‘lo probable’, enfatizando el carácter verídico 
del concepto. Para el autor, no habría mucha diferencia en la práctica entre la 
posición estoica y esta, si acaso una afirmación por parte de los segundos de que 
las impresiones probables pueden tener un carácter objetivo real. En esta línea, 
se rescata la hipótesis de que sería la expansión de este habla epistemológica –
restringida en Carnéades a lo cotidiano– a tesis filosóficas por parte de Filón lo 
que traería el dogmatismo de vuelta a la Academia. 



Reseñas	 305

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid

Los estudios sexto y séptimo nos recolocan desde en el verdadero eje de las 
filosofías helenísticas: la ética.  A través de Cicerón, se nos presenta el elenco de 
posturas sobre el bien común de la época y modos de clasificarlas originados en 
Carnéades y modificados por sus sucesores. Estas divisiones forzarán la dualidad 
naturaleza/virtud de la teoría estoica según la cual el bien supremo es elegir 
aquello que es acorde a la naturaleza, haciéndola parecer irrealizable; a saber, el 
humano no tiene capacidad de elección en gran parte de cosas de la naturaleza, y, 
sin embargo, su bienestar depende de ella. Así redoblando la apuesta por la autar-
quía de la razón, los estoicos habrían pivotado a la reacción frente a la naturaleza 
y la fortuna como punto de ejercicio de la virtud. La virtud, que hace al sabio 
feliz, sería así independiente de toda aflicción externa, incluido el dolor, pero los 
estoicos subsumen estas pasiones a la razón. Y he aquí el problema: si el dolor 
es racional y lo racional es independiente de factores externos, ¿cómo se explica 
la atenuación del dolor con el paso del tiempo? Antíoco habría recurrido a los 
antiguos para dar una respuesta: aunque la virtud es suficiente para la felicidad, 
no es suficiente para la vida felicísima, que sí depende del azar. Aun así, Antíoco 
pensaría que esta diferencia es solo verbal con los estoicos. Y es que, en el nivel 
más abstracto, las divisiones neoacadémicas reducían las diferencias entre los 
distintos sistemas filosóficos. Cicerón las emplearía de manera constructiva para 
explorar la posibilidad más probable según su escepticismo mitigado, y Antíoco 
habría puesto estos argumentos al servicio de la legitimación de su postura cuasi-
estoica que se remontaba –decía él– a los vetero-académicos.

Al penúltimo capítulo concierne la relación entre Filosofía y Retórica: de 
la enemistad, a la coexistencia y, de nuevo, al conflicto. A pesar de las duras 
críticas del Sócrates platónico a los retóricos sofistas, esta victoria del filósofo 
sería interpretada por los neoacadémicos como una declaración de la superi-
oridad de la retórica informada por la Filosofía y una denuncia del rétor como 
practicante. Paralelamente, suavizarían también la diferencia entre su tradicional 
concepto ‘enemigo’: la dialéctica, despojándola de su fin puramente pedagógico 
para ponerse al servicio de la argumentación. Filón, que concebía la Filosofía a 
modo terapéutico como la capacidad de pensar la situación concreta incluiría 
la argumentación de este tipo en sus lecciones, abarcando así el rol propio del 
rétor también. Con Cicerón, resurge el conflicto entre ambas disciplinas. Este 
presenta en su afán ecléctico y conciliador una fusión del rétor-filósofo personifi-
cada. Aunque no llega a darse en este capítulo una distinción nítida entre ambas 
disciplinas, considero que es acertado, dado que es esta delineación misma la 
que está en juego. 



306	 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid

El último estudio, siguiendo la progresión propia de la época helenística, 
es dedicado a la Teología, que era considerada como extensión última de la 
Física. Se nos presentan argumentaos de Carnéades contra los dioses a través 
de Cicerón, no tanto con el fin de socavar su existencia, sino de cuestionar los 
argumentos estoicos. Estos últimos también creían en la adivinación y contra las 
críticas neoacadémicas de que las proposiciones causales ‘p→q’ de los adivinos 
quedan refutadas por la ocurrencia de ‘¬q’, habrían sugerido a estos un lenguaje 
conjuntivo del tipo ‘¬(p˄¬q).’ Reformuladas así, queda claro que la tabla de 
verdad de ambas proposiciones es la misma; la disputa, creo todavía relevante, es 
si un lenguaje condicional-causal y uno conjuntivo importan diferencias a nivel 
filosófico. Lo que está en juego es, en realidad, la libertad y la responsabilidad, 
imposibles en las teologías estoicas y epicúreas. Así, ‘en contra de los estoicos, 
Carnéades señala que la voluntad puede analizarse en términos no deterministas 
y en contra de los epicúreos, que analizarla de esta manera no obliga a tener que 
aceptar el [incausado] clinamen’ (p. 293). Cicerón, como Hume después, presen-
taría un lenguaje causal contrafáctico a posteriori, es decir, solo una vez ocurrido 
el suceso podemos identificar sus causas necesarias y suficientes. Además de esto, 
Mas Torres argumenta que la tradición neoacadémica desde Carnéades situaría 
la libertad en la voluntad auto-causada, sugiriéndolo como precursor de todo 
el pensamiento occidental posterior. El debate tal y como es expuesto en este 
estudio consigue capturar los puntos de conflicto que resurgirán más tarde en el 
Idealismo Alemán como respuesta a Spinoza y Leibniz y persiste hasta nuestros 
días en términos de ‘compatibilismo.’

La Academia Nueva, se nos cuenta en el epílogo, habría estado en un limbo 
sobre la cognición (o su falta) que habría facilitado el eclecticismo tardío de Filón 
y Antíoco. En tiempos de hastío neoacadémico, la escuela del joven Antíoco se 
sobrepondría a la de un viejo y exiliado Filón en Roma. El legado de la Academia 
sería disputado por los neoplatónicos y demás filósofos posteriores, que, inca-
paces de cuadrar su fase ‘escéptica’, crearán toda una historia de sus ‘enseñanzas 
dogmáticas secretas’. En realidad, este revisionismo, nos sugiere Mas Torres, no es 
más que una continuación del debate propio de toda la historia de la Academia: 
¿qué significa ser heredero de Sócrates y Platón?

La obra de Mas Torres es un placer para una investigadora: rigurosa, argu-
mentativamente rica y original. Como espero hayan dejado entrever mis comen-
tarios críticos, es una valiosa fuente para toda futura investigación en el área y, 
diría, un texto importante en la literatura sobre la filosofía helenística en español. 



Reseñas	 307

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid

Espero que el texto permee en los estudios sobre la Academia más allá de nuestras 
fronteras.

Este trabajo se encuentra bajo una  licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 

Recibido: 06/10/2025

Aceptado: 02/11/2025

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Reseñas	 309

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid

Ramón Rodríguez García, Gadamer. Comprender la verdad de la experiencia, 
Barcelona, Bonalletra Alcompas, 2021, 140 pp.

Cristina García Santos1

Ramón Rodríguez García, reputado experto en los campos de la fenome-
nología, la hermenéutica y la teoría de la subjetividad, y actualmente profesor 
emérito de la UCM, presenta bajo este título una introducción al pensamiento 
de Hans-Georg Gadamer (1900-2002). Por la claridad, el rigor y la consistencia 
de su exposición, esta obra está destinada a convertirse en un clásico de la ense-
ñanza filosófica, al igual que lo es ya el libro del mismo autor Heidegger y la crisis 
de la época moderna, que desde su publicación inicial en 1987 no ha dejado de 
ser reeditado y ha guiado a varias generaciones de estudiantes universitarios. En 
el caso de Gadamer, la labor de facilitar el acceso a su obra merece ser agradecida 
especialmente, pues se trata, a mi juicio, de una propuesta filosófica tan fácil de 
recibir en sus capas más superficiales como difícil de apreciar y calibrar en cuanto 
a sus tesis profundas. El texto de Rodríguez, manteniendo en todo momento la 
sencillez propia de su vocación pedagógica, deja entrever al mismo tiempo la den-
sidad ‒y el enredo‒ de la problemática diseñada por el discípulo de Heidegger.

Esta introducción a Gadamer se centra en Verdad y método (1960), el monu-
mento inaugural de una de las corrientes de pensamiento propias de las últimas 
décadas, la hermenéutica filosófica. La obra está estructurada en seis capítulos, 
encabezados por un prefacio y completados por una serie de apéndices (entre otros, 
una selección de fuentes bibliográficas primarias y secundarias en español). El pri-
mero de ellos, “Hans-Georg Gadamer, testigo del siglo XX”, muestra el estrecho 
vínculo que hay entre la obra de este pensador y el contexto histórico, cultural y 
filosófico en el que surgió. Su motivación primera se encontraría en la crisis de la 
“civilización moderna”, aquella que cuaja con el “racionalismo de la Ilustración” (p. 
14), crisis cuya magnitud se hace sumamente patente en la Alemania de entregue-
rras. Dicha civilización se caracteriza por haber erigido la ciencia natural en modelo 
único de racionalidad, relegando cualquier otra clase de experiencia que no se ajus-
te a este patrón. Este reduccionismo cientificista es lo que se trataba de combatir 

1  Profesora-tutora UNED; cris.garcia@madrid.uned.es



310	 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid

cuando, en determinados círculos universitarios de la época, se reivindicaba la 
“implicación entre filosofía y vida” (p. 15). Rodríguez nos recuerda el impacto 
(comparable a una “descarga eléctrica”, p. 16) que le causó al joven Gadamer su 
encuentro con Heidegger en 1922, precisamente porque este personificaba mejor 
que nadie los derechos de una filosofía arraigada en las “preguntas radicales de la 
existencia humana” (p. 14). Salta a la vista que Verdad y método se circunscribe a 
esta coyuntura: es, “ante todo, un monumento justificativo de la dignidad y del 
valor de las «ciencias del espíritu», de las humanidades”, y ello porque estos modos 
de saber “encierran una experiencia de verdad” que resulta marginada y desvirtuada 
en el paradigma cientificista moderno (p. 23).

El segundo capítulo está dedicado a situar la hermenéutica filosófica frente a 
sus antecedentes filosóficos más directos, único modo de acceder, según advierte 
Rodríguez, a “las claves de Verdad y método” (p. 27). Esta obra recupera los pro-
blemas planteados por la filosofía alemana a partir de la segunda mitad del siglo 
XIX a propósito del estatuto epistemológico y metodológico de las ciencias del 
espíritu, cuya peculiaridad frente a las ciencias de la naturaleza residiría en que 
tienen por objeto “la vida humana en su evolución histórica” (p. 29). Gadamer 
hereda la oposición establecida por Dilthey entre las “ciencias explicativas” (des-
tinadas a encontrar regularidades universales en los fenómenos físicos) y las “cien-
cias comprensivas” (dirigidas a entender el sentido de las acciones humanas, las 
cuales, desde que existe la “conciencia histórica”, son consideradas relativas a su 
época). Ahora bien, según Gadamer, Dilthey, en su intento de lograr alguna clase 
de “objetividad científica” dentro de este relativismo histórico, habría cometido 
el error de pretender que todas perspectivas históricas (las diversas “concepciones 
del mundo” depositadas en las producciones artísticas, religiosas y filosóficas) 
fueran interpretadas desde una perspectiva neutral, ella misma a-histórica, con 
lo que habría sucumbido al historicismo. Frente a esto, Gadamer objeta que 
“una reflexión histórica que lo sea verdaderamente tiene que ser consciente de 
su propia historicidad”, dado que “la condición histórica la afecta también a 
ella” (p. 34). 

Si a esta objeción le añadimos las transformaciones experimentadas por el 
concepto de “hermenéutica” en la segunda mitad del siglo XIX y los comienzos 
del XX, tendremos montado el armazón teórico de Verdad y método. Rodríguez 
expone dichas transformaciones en sus dos pasos principales. En primer lugar, 
Schleiermacher y Dilthey dan un realce inusitado a la noción de hermenéutica 
(que hasta entonces era sólo el arte de interpretar textos canónicos), al convertirla 
en la metodología general de las ciencias del espíritu, y más aún, en la tarea de 



Reseñas	 311

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid

descifrar una suerte de “espíritu humano esencial” que se iría expresando en las 
obras del saber del hombre sobre sí mismo. Y en segundo lugar, Heidegger, con 
su “hermenéutica de la facticidad”, traslada esta noción desde un terreno mera-
mente epistemológico hasta una matriz ontológica, al mostrar que comprender 
e interpretar no constituyen modos de conocimiento específicos (opuestos a las 
explicaciones causales científicas), sino “el modo primario de nuestro estar en el 
mundo, que es siempre un ejercer posibilidades de acción” (p. 37). Así, el tér-
mino “hermenéutica” acaba por remitir a una “teoría filosófica que quiere mostrar 
los caracteres fundamentales de la experiencia humana del mundo”, lo cual implica 
sostener que toda experiencia es “hermenéutica” o “interpretativa” (p. 38).

Los tres capítulos siguientes del libro que nos ocupa reproducen el contenido 
de cada una de las tres partes de Verdad y método. El relativo a la primera parte 
se titula “La verdad del arte”. Gadamer apela al arte (al igual que a los conceptos 
humanísticos de “formación”, “sensus communis”, “capacidad de juico” y “gus-
to”, y más adelante a la phrónesis aristotélica) como “prototipos de experiencias” 
que rebasan el modo de saber propio de la ciencia: no pueden ser formalizadas 
exhaustivamente ni reducidas a instrucciones metodológicas, puesto que abar-
can la totalidad de la orientación del ser humano en el mundo, y por tanto 
comprometen a los sujetos que participan en ellas (p. 44 y ss.). Tras reseñar 
la crítica de Verdad y método a la “subjetivación” y abstracción kantiana de lo 
estético respecto de su mundo, Rodríguez repara en la alternativa esbozada por 
Gadamer a partir del modelo del juego. Dicho modelo es traído aquí a colación 
para ilustrar una racionalidad ajena al subjetivismo y al metodologismo de la 
idea moderna de razón: “el sujeto del juego no son los jugadores, sino el juego 
mismo” (p. 53). Una autonomía semejante caracterizaría también a la obra de 
arte, en tanto “totalidad de sentido” que se automanifiesta en sus recepciones 
(p. 55), de modo que, aunque sólo existiría en cada una de ellas, estas no serían 
otra cosa que una realización de dicha totalidad. Gadamer utilizará este mismo 
esquema para explicar, en la segunda parte de Verdad y método, la participación 
de cada intérprete de un fenómeno histórico en un virtual “acontecer total” de la 
historia; y en la tercera, la participación de cada comunidad de hablantes de una 
determinada lengua en la “totalidad de mundo” a la que remitirían virtualmente 
todas las lenguas posibles.

El capítulo correspondiente a la segunda parte de Verdad y método (el cora-
zón de la obra, a mi juicio) lleva el sugerente título de “Somos seres históricos”. 
En este punto es donde anidan los conceptos más representativos de la herme-
néutica filosófica: historicidad, prejuicio, tradición, historia efectual, distancia 



312	 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid

temporal, fusión de horizontes, círculo hermenéutico, aplicación… En realidad, 
esta segunda parte sigue apegada a las dificultades epistemológicas relativas a la 
comprensión de textos y fenómenos del pasado. Pero con ello se pretende impli-
car también el significado “ontológico” y “universal” del comprender (es decir, la 
condición histórica, finita y situada de todo habitar en el mundo), puesto que, 
como señala Rodríguez, aquí se considera que el ser histórico común y corriente, 
por un lado, y la tarea de las ciencias históricas, por otro, no son dimensiones 
“cualitativamente distintas” (p. 65) y además se desarrollan siempre en una rela-
ción de continuidad. Tal es la consecuencia de los términos en los que Gadamer 
corrige el historicismo: el intérprete de un texto del pasado, lejos de poder situar-
se él mismo en una perspectiva neutral, aportaría su propia situación histórica, 
sus propios prejuicios. Pero eso no significaría que tuviera que permanecer atado 
a tales prejuicios: precisamente gracias al contraste con las perspectivas que se 
fueran destacando como “otras” en la interpretación de ese texto, se obraría una 
transformación de dicha situación histórica. Esta dinámica se describe en Verdad 
y método como una distinción y fusión de los horizontes respectivos del intérpre-
te y del texto del pasado (bajo la cual late, a ojos vistas, la noción hegeliana de 
“mediación dialéctica”). Para ello Gadamer tiene que suponer que el intérprete 
y su texto pertenecen ‒al parecer, necesariamente y por principio‒ a una única 
tradición, que se encontraría constantemente en desarrollo y que no conocería, 
en última instancia, corte ni ruptura alguna. Si esto es así, entonces “comprender 
desde el pasado” (es decir, desde un ámbito de sentido o sistema de presupuestos 
previamente abierto) y “comprender el pasado” están destinados a confundirse en 
un único movimiento, un supuesto efectuarse total y continuo (aunque siempre 
abierto e inconcluso) de la historia. Gadamer aquilata este planteamiento al 
describir la lectura de un documento histórico como un diálogo de corte dialéc-
tico: una conversación entre dos interlocutores que siempre podrían limar sus 
diferencias restaurando la identidad de su (hipotético) asunto común.

La exposición de la tercera parte de Verdad y método se titula “Y en el fondo, 
el lenguaje”. En ella se trata de explicitar el “giro ontológico de la hermenéutica”, 
o sea, el carácter histórico e interpretativo de toda experiencia. Rodríguez resume 
así el argumento de Gadamer a este respecto: “si la experiencia hermenéutica 
tiene forma dialógica y el diálogo es la esencia del lenguaje que somos, nuestro 
trato con el mundo tiene estructura interpretativa” (p. 92). Y a continuación se 
ocupa de desplegar los tres ingredientes del silogismo: “lingüisticidad”, “diálo-
go” e “interpretación”. Para empezar, “la universalidad de la hermenéutica” se 
cimenta aquí sobre el hecho de que cualquier comprensión de un sentido se 
inscribe en un medio lingüístico (Gadamer parece olvidar que los fenómenos 



Reseñas	 313

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid

también están mediados por nuestra corporalidad sensible). Y esa realización 
lingüística de la experiencia implicaría tanto “tener que ver con las cosas” como 
“tener que ver con otros”, o sea, pertenecer a un mundo compartido; de ahí que 
pueda decirse que toda comprensión de algo implica la posibilidad de dialogar 
con otras personas al respecto. Rodríguez advierte que Gadamer aminora la 
diferencia entre las “conversaciones de la vida cotidiana”, hechas sobre un “suelo 
común”, y aquellas otras que se establecen entre paradigmas diversos, las cuales 
pueden provocar aquellos problemas de comprensión en los que tenía su razón 
de ser la tarea “específicamente hermenéutica”, es decir, la necesidad de llevar a 
cabo una interpretación, que en los casos más extremos puede llegar a ser una 
auténtica traducción (pp. 96-97). Para Gadamer, la diferencia entre ambas situa-
ciones sería sólo de grado: no importa lo lejos que estén los hablantes entre sí, en 
todo caso una “auténtica” comunicación debería ir suspendiendo los puntos de 
vista meramente “subjetivos” para desentrañar ‒o llevar a efecto‒ el objeto que, 
por principio, tales interlocutores tendrían en común. En esta misma dialéctica 
se basa la tesis según la cual “todo comprender es interpretar”: cualquier com-
prensión sería interpretativa porque tendría que mediar con otras perspectivas 
parciales para reconstruir de otro modo la totalidad potencial del sentido al que 
remitirían todas las perspectivas habidas y por haber.

El último capítulo de esta obra, “La hermenéutica en discusión”, recoge las 
principales recepciones y confrontaciones a las que ha dado lugar la iniciativa de 
Gadamer: en el posmodernismo de G. Vattimo, en la crítica de las ideologías de 
la Escuela de Frankfurt y en el deconstruccionismo de J. Derrida.

En suma, este texto didáctico cumple con creces la misión de introducir a un 
público no especializado en el conjunto de temas formulados por la hermenéutica 
filosófica, e incluso va más allá de tal objetivo. Al sintetizar y clarificar la trama 
de Verdad y método, Rodríguez no sólo pone en valor sus líneas de fuerza, sino 
que también ‒inevitablemente‒ deja al descubierto algunas de sus debilidades. 
Por un lado, el hecho de descargar la obra de su enorme aparato erudito hace 
que se advierta mejor la fragilidad de la que adolece su estructura argumentativa 
en ciertos puntos (por ejemplo, en el paso desde la hermenéutica específica de 
las humanidades hasta su dimensión universal, cf. p. 92). Además, Rodríguez 
explicita y aquilata una serie de diferencias estructurales que en la exposición 
gadameriana resultan confusas: “experiencia de verdad” frente a “acreditación de 
la verdad” (p. 39); “historicidad propia de la comprensión normal y corriente” 
frente a “dificultades relativas a la interpretación de textos históricos”, pp. 75-76 
(o sea, “problemática del ser histórico” frente a “problemática de las ciencias 



314	 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid

históricas”); “ámbito de manifestación al que pertenece una comprensión” frente 
a “fenómeno comprendido en ella” (p. 74); y la más importante de todas ellas: 
la comprensión ejercida desde un ámbito de sentido previamente instituido (en 
el que se interpreta de modo automático “esto como algo”, sobre la base de 
una determinada comprensión del ser de ese ente) frente al momento en el que 
emerge dicho ámbito de sentido y se decanta dicha interpretación (pp. 102 y ss.).  

A mi juicio, desenvolver a fondo todas estas diferenciaciones exigiría no ya 
enriquecer y ampliar el contenido de Verdad y método, sino, en realidad, des-
montarlo y volverlo a montar. Gadamer parece haber puesto todo su empeño 
en desactivar el contraste que hay entre la experiencia comprensora ordinaria, 
posibilitada por un determinado ámbito de sentido (finito, concreto, configu-
rado históricamente), y los momentos extraordinarios en los que dicho ámbito 
de sentido quiebra y surge una configuración alternativa (así como también ha 
desactivado la irreductibilidad que puede darse entre diversos paradigmas sin-
crónicos). En su planteamiento, cualquier ruptura podría ser suturada por una 
supuesta “tradición” que, transformándose de continuo, engulliría en su seno 
toda clase de grieta o diferencia. Ahora bien, si los lugares en los que se desen-
vuelve nuestra experiencia admiten ser elaborados ilimitadamente y se pierden 
en un fondo único, ¿en qué consiste su historicidad, su finitud, su singularidad? 
La mencionada nivelación entre la comprensión ordinaria y su crisis (o entre 
“comprender” e “interpretar”, en los términos antedichos) sólo se sostiene a costa 
de olvidar lo que Heidegger llamó “diferencia ontológica”. Este olvido se cobija 
aquí en un “truco” tan viejo como la metafísica misma: el truco de la dialéctica, 
que consiste en remitir el acontecer del ser a una hipotética unidad total de lo 
ente (he desarrollado este diagnóstico en el artículo “Hermenéutica y dialéctica: 
una amistad peligrosa”, García Santos, 2010: 79-108). 

En mi opinión, la obra de Gadamer ha logrado asentar y popularizar una 
serie de tesis acertadas, relevantes y de hondo calado: la defensa de una teoría de 
la verdad en la que se haga valer la manifestación de los “fenómenos mismos” (“la 
fuerza de las razones” en torno a ellos, p. 90) y no sólo los factores de consenso 
o lucha de intereses; la legitimidad y el valor de verdad de ámbitos de saber rele-
gados por el cientificismo moderno, tales como la experiencia del arte o la de lo 
sagrado; la intervención indispensable de los presupuestos y de las tradiciones 
como condiciones de posibilidad de la comprensión fenoménica, y con ello la 
recusación de una racionalidad esencialista y abstracta; la anterioridad de la 
emergencia de un campo de verdad sobre la institución de aspectos normativos 
o metodológicos dentro de él; el papel de las obras canónicas o clásicas en la 



Reseñas	 315

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid

definición de las condiciones de validez propias de un determinado ámbito de 
sentido; y, ante todo, el carácter situado, histórico y finito de cualquier expe-
riencia del mundo. Dichas tesis tienen el poder, a mi juicio, de impugnar en su 
raíz el planteamiento afirmado por la Modernidad ilustrada. Pero, si esto es así, 
¿cómo es que esta teoría filosófica se ha mimetizado tan bien con el ambiente de 
“hipermodernidad” que nos rodea, sin marcar ninguna distancia clara respecto 
a su pasado más inmediato? ¿Cómo es que resulta connivente con escisiones 
tan típicamente modernas como la que supuestamente habría entre la esfera de 
la naturaleza y la del espíritu? ¿Cómo es que sigue hablando desde una óptica 
humanista, semejante a la que servía de cimiento a la época moderna? Para que la 
hermenéutica pueda despejar las ambigüedades e imprecisiones que la atenazan, 
para que pueda evitar la banalización de la que a menudo son objeto sus con-
signas, para que pueda dar, en fin, sus mejores frutos, hace falta una elaboración 
detallada, compleja y profunda del programa de Verdad y método en cuanto a sus 
bases ontológicas. Tal es la tarea que les cabe asumir a las nuevas generaciones. 
Esta introducción llevada a cabo por Ramón Rodríguez facilita notablemente 
la recepción del legado de Gadamer e invita a continuar explorando sus posibi-
lidades inéditas.

Bibliografía 

Gadamer, Hans-Georg (1985-1995). Gesammelte Werke. Tubinga: Mohr Siebeck.

— (1977). Verdad y método I, traducción de A. Agud y R. de Agapito. Salamanca: 
Sígueme. 

— (1992). Verdad y método II, traducción de M. Olasagasti. Salamanca: Sígueme. 

García Santos, Cristina (2010). “Hermenéutica y dialéctica: una amistad peligrosa”. 
ALEA. Revista Internacional de Fenomenología y Hermenéutica, Nº 8, pp. 79-108.

Rodríguez García, Ramón (2006). Heidegger y la crisis de la época moderna. Madrid: 
Síntesis. 

Este trabajo se encuentra bajo una  licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 

Recibido: 18/06/2025

Aceptado: 02/09/2025

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



