RESENAS



RESENAS 271

RoMERO MARTIN E, PINEIRO BALvis A., SANTAMARIA SANTIAGO M., Bak A.,
(Eds). Reflexionar sobre el padecer hoy. Aledarios de la salud. la clinica y la psiquia-
tria. Dykinson, e-book. Madrid. 2025.

Emilio Ginés Morales Carnavate’

1400 significa originariamente todo lo que uno experimenta y siente. Ante
esta realidad no solo somadtica, sino también espiritual, las ciencias de la salud
parecen haber olvidado que el cuerpo objetivo se encuentra anudado a un sujeto
que piensa y ordena su sentir, no a un mero receptor pasivo de la enfermedad
sino un agente con voluntad propia. El libro ante el que nos encontramos vuelve
a recuperar esta relacién desde distintos frentes filoséficos, una importante parte
de ellos emparentados con la fenomenologia.

A lo largo del texto podremos encontrar multiples referencias que nos per-
mitirdn establecer un didlogo con una gran variedad de autores de los que resal-
taremos, entre otros, Aristoteles, Husserl, Heidegger, Merleau-Ponty, Nietzsche,
Freud, Foucault, Arendt, Zambrano, Lacan, Derrida, Deleuze, Scheler, Bergson
o Jaspers.

En sus respectivas aportaciones, cada autor establecerd interacciones entre
filésofos como los anteriormente explicitados y diversos filésofos, psiquiatras, psi-
célogos o médicos de la actualidad como Catherine Malabou, Fernando Colina,
etc. Igualmente entrardn en una interesante discusién sobre el origen y naturaleza
de enfermedades tan diversas como el estrés, la fenilcetonuria, la fibromatosis
hialina, la ceguera, el cdncer y la relacién de todas ellas con manifestaciones
comportamentales tales como la psicosis, la neurosis, la depresién, el trastorno
por déficit de atenciodn e hiperactividad o el autismo.

Del mismo modo, determinados capitulos desarrollan un andlisis diferencial
de las visiones actuales acerca de la diversidad sexual en contraposicién con los
estereotipos o prejuicios con los que las ciencias de la salud los juzgaban ante-
riormente.

! Emilio Ginés Morales Cafavate. UNED. SEFE. HERCRITIA. C/Amaniel 31. 1C- Madrid.
28015 emiliogines2@gmail.com.

ENDOXA: Series Filosoficas,n.’ 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid



272 RESENAS

La relacién de autores y comportamientos anteriormente sefialados se entrela-
zard con un estudio pormenorizado de perspectivas que desde los profesionales de
la salud y la ciencia se han tenido sobre las personas y las circunstancias politicas,
sociales y culturales en distintos contextos y épocas.

La obra constituye, en suma, un andlisis riguroso del fenémeno de la salud y
sus perturbaciones, basado fundamentalmente en la descripcién de un malestar
cultural y en la necesidad de un cambio de paradigma a la hora de afrontar pro-
blemas como el colonialismo, el capitalismo, el neoliberalismo y su repercusién
en la objetivacién del cuerpo como elemento de consumo.

La obra consta de cinco secciones. La primera, Andlisis fenomenoldgicos se
abre con el capitulo de Agata Bak, Conocimientos otros, Conocimientos nuestros (p.
14-28). Descubriendo «Mundos (im) pacientes» nos lleva a la nocién de paciente
como pasividad impaciente ante el poder del otro que «sabe» con un saber que
es, antes que didlogo, mondlogo. Este saber ocluido propio de la ciencia niega
la prioridad de aquello que revitaliza nuestro mundo de la vida, como es la
intersubjetividad y el lenguaje compartido. El sujeto, que no es un mero cuerpo
mecanizado, ve entonces afectadas las coordenadas estructurales del mundo en
el que vive, y solo la calidad y el cuidado del acogimiento que reciba por parte
del otro atenuard su paciente-impaciencia.

Daniel Grecco en El cuerpo y el suplemento: Reinterpretando los mecanismos
de compensacion en Phénoménologie de la percepcion (p. 29-41) nos plantea los
fenémenos de compensacién del cuerpo como forma ineludible de adapracién
subjetiva al nuevo mundo que se abre ante la presencia de una enfermedad. La
persona se adentra en una lucha psicosomdtica por alcanzar la normalidad a la
que aspira. Las nociones de «complemento» o «suplemento» son las estrategias
con que el sujeto corporal forma un hébito que se instituye como un estilo, un
modo de ser y actuar en el mundo.

Carmen Lépez nos plantea en Filosofia de la (buena) ambigiiedad del pathos
(p- 42-59) la ambivalencia del pathos, como disyuncién entre, podriamos decir,
salud o enfermedad tal y como es entendida por la ciencia, y a diferencia de la
poesia, que permite la coexistencia de opuestos y la integracion de la experiencia
patica y la experiencia gnésica. Destaca la postura del fenomenélogo Merleau-
Ponty, el cual distingue la ambigiiedad de la ambivalencia y considera necesaria
la primera para describir la incertidumbre y la tensidn existencial hasta hacerlas
confluir en los diferentes modos de conocer y de ser. El pathos es constitutivo

ENDOXA: Series Filosoficas,n.’ 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid



RESENAS 273

de nuestro mismo existir y trascender, el cual apela a preguntar sobre la manera
ética de responder a nuestra condicién ambigua y al mensaje que conlleva. Des-
cifrar el Jogos en que dolor y sufrimiento se expresan es encontrar el valor de su
contrapartida cifrada en la creatividad y el descubrimiento.

La segunda seccién lleva como titulo Acercamientos politicos-sociales al sufri-
miento. La inaugura Fernando Gilabert con Grapas, hilos y cinta americana:
re-construccion permanente del sentido del mundo en los tiempos de la de-cons-
truccion inmanente del mundo de sentido (p. 61-73) definiendo con solvencia
las habladurias sobre la salud, como un collage de estereotipos, que, més que
ayudar a su reconocimiento, lo impiden por el catastrofismo al que nos llevan.
Explicita criticamente la articulacién del sufrimiento, que estd compuesto por
retales clasificados en categorfas y en comportamientos, o también por modelos
psicolégicos a los que se les ha extraido el sentido. Estos ensamblajes han de ser
deconstruidos de nuevo para encontrar tras ellos a la persona que se oculta y ha
sido reemplazada por un objeto que se pretende comprar o vender dentro de un
«turbo-capitalismo» frenético.

Marco Antonio Milldn en La violencia como pathos social (p.74-81) nos
recuerda el tiempo «Bisagra» en el que vivimos, en el que el sistema produce,
a la vez, bienestar y violencia manteniendo en un anonimato mutuo a los que
participan en él, prescindiendo de cualquier acercamiento al otro como sujeto,
privilegiando, por el contrario, el cuerpo—objeto como mercancia.

Jose Antonio Pérez Tapias en colonialidad del poder y de negacion racista de
reconocimiento como causas de patologias sociales y sufrimientos individuales (p.
82-109) nos pone en aviso sobre otro modo de violencia provocadora de sufri-
miento originada en el racismo y el colonialismo que se ha venido ejerciendo
durante siglos, y que se impone atn en nuestras sociedades. Todavia no son
debidamente reconocidas las deudas heredadas -y sin pagar- con los pueblos y
continentes vulnerados. Esta violencia normaliza el reconocimiento del ser huma-
no como un animal, deshumanizando el pensamiento y las acciones dirigidas
contra los mds vulnerables. Ante este clima, el autor aporta estrategias para una
inclusién fraternal y humanista.

La siguiente seccién, Criticas a las concepciones y modelos del malestar con-
tempordneo, empieza con un capitulo que versa sobre La enfermedad espiritual
(p- 111-130) de Viviana Andrea Arboleda defendiendo que la persona ha de ser
vista como una totalidad que incluya la dimensién espiritual, la cual también

ENDOXA: Series Filosoficas,n.’ 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid



274 RESENAS

puede verse abocada a la enfermedad. El ser humano, aun estando atenazado por
estimulos tanto individuales como sociales, puede elegir modelar su actitud ante
las circunstancias mds adversas para mantener una salud equilibrada.

En el capitulo de Victor Ferndndez y Miguel Nafez Filosofia de la mente
no ideal, locura y neurodiversidad (p. 131-144) se apela a la filosofia como un
modo de teorizar la neurodiversidad en las enfermedades mentales y como un
derecho de la persona a manifestarse en su singularidad. El comportamiento se
evaltia oficialmente en relacién a una serie de factores psiquidtricos y psicoldgicos
que, aunque parecen estdticos, no lo son, pues se encuentran en un constante
dinamismo en funcién de las formas culturales o vitales que forman el contexto
del sujeto.

Miguel Grijalba en el siguiente capitulo capitalismo o salud (p.145-162)
aborda el problema del capitalismo y su influencia en la mercantilizacién de la
salud, senalando que la sanidad pablica es vista como un problema por el neo-
liberalismo en su afén por la liberalizacién de los mercados. El autor describe
los numerosos medios empleados por este capitalismo psicopdtico para influir
antidemocrdticamente en la poblacién, no solo ideolégicamente sino sobre los
cuerpos.

Manuel Santamaria ahonda en Bocetos y criticas de lo incomprensible de la locu-
ra (p. 163-172) en la visién de Karl Jaspers, el cual defiende la imposibilidad de
que los considerados “no locos” comprendan las formas de actuar de aquellos que
son considerados “locos”. El terapeuta serd incapaz de enfrentarse y empatizar
con las dificultades de las personas que presentan problemas de salud psiquidtrica,
pues carece de un sentido experiencialmente compartido con sus pacientes, a no
ser que tenga en cuenta las dindmicas familiares, sociales y culturales que influyen
y determinan su comportamiento.

La cuarta seccién de la obra, Miradas al malestar, se abre con el capitulo
En el malestar contempordneo. juna resistencia de la resiliencia? (p. 174-187) de
Antia Pifneiro, en el que afirma la necesidad de atender al individuo singular, no
dejdndole tnicamente en manos de sf mismo y su capacidad de resiliencia, sino
aprendiendo a comprender las crisis vitales a las que una persona se enfrenta a lo
largo de su existencia. Situaciones tensionales que indefectiblemente se presentan
dentro de un sistema colectivo de relaciones que afectan a sus posibilidades de
salir adelante.

ENDOXA: Series Filosoficas,n.’ 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid



RESENAS 275

Cristina Rodriguez Marciel en ;De donde sale este sol negro? El yo soberano y la
melancolia (p. 188-204) nos escribe acerca de la melancolia como una situacién
subyacente a la dindmica social actual al perder la persona su soberania sobre ella
misma lo que la obliga a reafirmarse dejando de lado, e incluso negando, toda
alteridad, lo cual no solo no elimina su tristeza, sino que va produciendo una
melancolia ontolégica de origen y naturaleza anénima que se extiende social-
mente.

Francisco Romero en La configuracion subjetiva en la civilizacion actual. Un
intersticio entre la filosofia y la psiquiatria (p. 205-222) busca una abertura entre
psiquiatria y filosofia, partiendo del nihilismo como enfermedad de la civiliza-
cién, y encontrando en ¢l la oportunidad de volver a comenzar la basqueda ori-
ginaria del ser en su devenir y desocultamiento. La sociedad actual estd atenazada
por fuerzas ciegas que violentan nuestra sociedad, desde el centro a la periferia,
dando lugar a la pérdida de identidad y a una epocalidad donde la persona se
siente fracturada en su cognicién y psiquismo.

Guillermo Séez, en El camino de ontoldgico hacia el malestar. El nihilismo como
agente patdgeno (p. 223-232), siguiendo la huella del nihilismo actual, constata
en nuestra sociedad una pérdida de los valores supremos que se extiende como
un agente patégeno. Viviendo en una cultura psicopatoldgica, se ha abandona-
do la basqueda del ser en favor de la voluntad de poder, lo cual convierte al ser
humano en una mercancia. El ser, por lo tanto es diluido en la técnica, el ntimero
y el célculo, tal y como viene sucediendo hoy con la salud convertida en objeto
de consumo y no de derecho fundamental para la humanidad.

En El inconsciente ontolégico y el malestar actual (p. 233-251), Luis Sdez
profundiza en esta pérdida consciente de la subjetividad la cual, sin embargo,
permanece latiendo inconscientemente como un enigma que ha de ser redescu-
bierto. Esta vuelta al sujeto precisa reconocer la vida como nacimiento diario y
constante. El renacer del sujeto se configura asi como un desvelamiento del ser
que puede asi escapar de la nihilizacién que invade nuestra cultura y a los sujetos
que la constituyen.

El quinto y tltimo apartado, Perspectivas psicoanaliticas, se inicia con Lacan
con Preciado. Goce y farmaco-porno- poder (p. 253-270) de Frederick C. Baitinger.
El autor defiende la cultura trans basada en la teorfa contrasexual como impul-
sora de un nuevo modo de concebir el andlisis de la diversidad sexual. Pone en
valor el reconocimiento del goce de cada ser humano como tnico y originario,

ENDOXA: Series Filosoficas,n.’ 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid



276 RESENAS

mids alld de los significantes masculino o femenino de los que una estructura
inconsciente, politica y social determinada, se ha apropiado.

En ;Hay hoy alguna alternativa para lo inconsciente? Cuando uno piensa sobre
las cosas, lo dicho sobre ellas se desvanece, (p. 271-282) José Ordénez se centra en la
naturaleza del inconsciente como tema de discusion y plantea diferentes posibili-
dades de reconocimiento, a partir, por ejemplo, del sintoma; o de la ocultacién,
debido a los determinantes culturales que hacen dificil su deteccién. Esto sittia
la dindmica inconsciente como un misterio latente que puede alcanzar diferentes
modos de manifestarse no siempre evidentes.

Sergio Rodia plantea en Sobre la apatia como pathos neoliberal (p. 283-299)
que la apatia ha sido asociada indefectiblemente por la psiquiatria a numerosas
enfermedades psicolégicas, cuando para el autor, tiene su verdadero origen en el
malestar que la cultura produce en el ser humano. La liberalizacién extrema del
deseo por el capitalismo lo transforma en medio de consumo, lo cual produce el
agotamiento y la fatiga psiquica en sujetos que viven con la presién de satisfacer
algo que, por su naturaleza, se mostrard siempre incompleto.

En el capitulo final ;Existe un fantasma del «capitaly? Los cuerpos como mercan-
cia (300-307), escrito por José Angel Rodriguez, se profundiza en la tematizacién
del cuerpo como mercancia que ha sido comprada y vendida por un sistema
capitalista que homogeniza su diversidad, debilitando asi tanto el lenguaje que
lo significa como empobreciendo su simbolismo originario.

Este imprescindible texto presenta, en resumen, una visién panordmica del
dmbito de la salud en interaccién con el de la filosofia, propiciando no solo una
comprensidn critica de los males y «enfermedades» actuales, sino también pro-
poniendo diferentes soluciones posibles, pero radicales para recuperar la «salud».

La salud se nos presenta como fenémeno que ha de requerir un lenguaje
compartido, tanto por pacientes como por expertos, para descubrir el padecer, no
solo como sufrimiento sino como experiencia afectiva, pdtica. Toda circunstancia
puede presentarse como un modo de conocer y de aprender a adaptarnos a las
nuevas situaciones de enfermedad que ponen al sujeto en un punto de partida,
mds que en un punto final sin retorno.

Desde un encuadre politico, se colige que la atencién psicoldgica y psiquidtri-
ca ha de sobrepasar la mera categorizacién para recuperar al sujeto del anonimato

ENDOXA: Series Filosoficas,n.’ 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid



RESENAS 277

y dar sentido a su existencia, siempre dentro de un proceso de humanizacién que
deje de ver a la persona como mercancia y objeto.

El malestar en la cultura persistird en tanto que la persona no sea vista como
una totalidad en su singularidad. Para esto se requiere un anilisis riguroso del
nihilismo en el que nos encontramos. En efecto, la voluntad de poder adherida
al capitalismo ha desdibujado la identidad de hombres y mujeres hasta transfor-
marlos en nimeros y estadisticas y sumirlos en una melancolia, que es producto
de un duelo en el que son tanto los dolientes como los finados.

Por todo ello, se requiere un renacer del ser humano y del individuo como
miembros de una colectividad sometida a fuerzas conscientemente dirigidas a su
dominacién como también a potencias inconscientes. Estos poderes explicitos e
implicitos y anénimos interactian entre si de modo soterrado y solo hasta que
puedan ser puestos al descubierto podrdn ponerse a favor del desvelamiento del
Ser y no en su contra.

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0

Recibido: 18/05/2025
Aceptado: 15/07/2025

ENDOXA: Series Filosoficas,n.’ 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RESENAS 279

VON WALLE, DAGMAR, Adolf Wagner editore di Giordano Bruno: Una biografia
intellettuale. Bruniana & Campanelliana, Supplementi, XLV. Studi 20. Pisa-
Roma: Fabrizio Serra Editore, 2024, 165 pp.

Miguel A. Granada'

La obra de Giordano Bruno —tanto la italiana como la latina, publicadas
ambas por el autor entre 1582 y 1591— no conocié nuevas ediciones hasta el siglo
xix. Causa de este eclipse editorial fue sin duda el trigico fin de Bruno (quemado
vivo en febrero de 1600, en cumplimiento de la condena del Santo Oficio de la
Inquisicién) y la prohibicién consiguiente de sus obras. Aunque esta prohibicién
fue especialmente efectiva en los paises de obediencia romana con Inquisicién
implantada (Espana e Italia; Francia no implanté la Inquisicién y no aplicé los
decretos del Concilio de Trento de censura y prohibicién de libros), lo cierto es
que tampoco en los paises protestantes se reeditaron las obras de Bruno.

Sin embargo, la obra del Nolano circulé por Europa, tanto por tierra refor-
mada como catélica, aunque obviamente en esta tltima (Francia, Italia; en Espa-
fia su presencia fue minima) con cautelas mayores. Los trabajos de Rita Sturlese
y Saverio Ricci han mostrado la extensa y profunda presencia de Bruno en la
filosofia y la ciencia europeas de los siglos xvi1 y xviir’. Dejando aparte la presen-
cia de significativas entradas “Brunus, Jordanus” en obras tan influyentes como
el Dictionaire historique et critique de Pierre Bayle o I Encyclopédie de Diderot y
D’Alembert, la exhumacién de la obra de Bruno tuvo lugar en la Alemania de
finales del siglo xviii, en estrecha relacién con el debate entre Jacobi y Lessing en
torno al panteismo y la filosoffa de Spinoza, con el desarrollo del género “Historia
de la filosofia” desde Jakob Brucker y Johann Gottlieb Buhle y con el curso de
la filosofia alemana después de Kant.

Como es sabido, fue Friedrich Heinrich Jacobi quien en la segunda edicién
de sus Cartas a Mendelssohn sobre la doctrina de Spinoza (1789) comenzé la exhu-
macion de la obra de Bruno al publicar, en traduccién personal al alemdn, pasajes

' Profesor emérito, Universitat de Barcelona, granada@ub.edu, ORCID: 0000-0002-8905-
4536.

2 Sturlese, R. (1987). Bibliografia, censimento e storia delle antiche stampe di Giordano Bruno,
Florencia: Olschki; Ricci, S. (1990). La fortuna del pensiero di Giordano Bruno, 1660-1750,

Florencia: Le Lettere.

ENDOXA: Series Filosoficas,n.’ 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid


mailto:granada@ub.edu

280 RESENAS

decisivos del didlogo italiano De la causa, principio y uno’. La traduccién parcial
de Jacobi y la poco posterior presentacién de Bruno en la Historia de la filosofia
moderna de Buhle* constituyeron la base del conocimiento de Bruno por Sche-
lling —quien sobre esa base publicé un didlogo titulado Bruno o sobre el principio
divino y natural de las cosas (1802)°— y también por Hegel en sus Lecciones sobre
la historia de la filosofia, publicadas péstumamente en 1832-1836°. All{ decia
Hegel, sin embargo, que las obras de Bruno contaban «todavia entre los libros
vedados de que los lectores no pueden disponer»’ en la Biblioteca Real de Dresde.

A esta situacion puso remedio August Wagner (1774-1835) con su edicién, la
primera moderna, de las obras italianas de Bruno: Opere di Giordano Bruno, ora
per la prima volta raccolte e pubblicate da Adolfo Wagner, Dottore (2 vols, Leipzig:
Weidmann, 1830; en realidad finales de 1829). Lo senalé Arthur Schopenhauer,
que, a diferencia de Hegel, tenia en altisima consideracién a Bruno, a quien con-
sideraba (con Spinoza) un héroe del pensamiento. Schopenhauer leyé a Bruno
en los ejemplares severamente custodiados de la Biblioteca Real de Dresde, pero
en la segunda edicion (1844) de El mundo como voluntad y representacion afirmé
a propésito del didlogo De la causa: «Quien lea este su escrito principal, como

también sus restantes escritos publicados, antes tan raros y ahora accesibles a

todos gracias a una edicién alemana [...]»%.

En efecto, con la edicién de la obra italiana de Bruno (la comedia Can-
delaio y los seis didlogos) se abria un tiempo nuevo, que se completé con la
edicién de algunas obras latinas por August Friedrich Gfrorer en 1836°. Aunque

3 Véase la traduccidn castellana en Jacost, E H. (1996). Cartas a Mendelssohn. David Hume.
Carta a Fichte, prélogo, traduccién y notas de J. L. Villacanas, Barcelona: Circulo de Lecto-
res, pp. 169-189. Véase también Bruno, G. (2018). De la causa, principio y uno, traduccién
de M. A. Granada, Madrid: Tecnos, pp. Ixx-lIxxv.

4 BuHLE, J. G. (1800). Geschichte der neueren Philosophie seit der Epoche der Wiederherstellung
der Wissenschaften, 2 vols., Gotinga: ]. . Réwer.

5 ScHELLING, E W. J. (1985). Bruno o sobre el principio divino y natural de las cosas, traduc-
cién de E Perena, Barcelona: Orbis.

¢ Hecer, G. W. E (1955). Lecciones sobre la historia de la filosofia, traduccién de W. Roces,
México: EC.E., pp. 170-184.

7 Ibid., p. 172.

8 SCHOPENHAUER, A. (2003-2004). E/ mundo como voluntad y representacién, traduccién de
P. Lépez de Santamaria, Madrid: Trotta, vol. I, p. 487. Véase Bruno, De la causa, principio y
uno, cit., pp. Ixxvii-Ixxviii.

?  Jordani Bruni Scripta, quae latine confecit, omnia, vol. 11, Stuttgart: Ex Bibliopolio Brodha-
giano, 1836. Como indica el titulo, el proyecto contemplaba una edicién integral de la obra
latina, pero s6lo aparecié este segundo volumen.

ENDOXA: Series Filosoficas,n.’ 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid



RESENAS 281

severamente criticada, especialmente en Italia, por sus incorrecciones en la
edicién del texto, la edicién de Wagner fue la via de entrada a la obra de Bruno
para los estudiosos del siglo x1x hasta la edicién de Giovanni Gentile de los
didlogos italianos a comienzos del siglo xx'* y la del Candelaio por Vincenzo
Spampanato en 1909, pues como Paul de Lagarde reconocié, su propia edicién
‘diplomdtica’ de las obras italianas de Bruno se vendi6 en pocos ejemplares en el
afio y medio que siguié a su publicacién'.

Esto pone de manifiesto la importancia histérica de la edicién de Adolf
Wagner, tio del famoso compositor, y el valor de esta ‘biografia intelectual” que
ha reconstruido Dagmar von Wille en un documentadisimo trabajo que nos
ofrece la primera monografia sobre este autor en el marco de la cultura alemana
del clasicismo, idealismo y primer romanticismo.

La obra consta de una Introduccién y cuatro capitulos, a los que se anade un
breve Apéndice (pp. 139-142), que recoge —en el original alemdn— dos cartas de
Wagner a Goethe de 1826 y 1829" y un soneto en italiano (fechado el 26 de sep-
tiembre de 1829) al principe Johann de Sajonia, en agradecimiento por el présta-
mo de las ediciones ‘cinquecentinas’ de las obras italianas de Bruno presentes
en la Biblioteca de Dresde y utilizadas para su edicién'. Completa el volumen
una Bibliografia (pp. 143-155) que recoge todos los escritos de Adolph Wagner,
distribuidos en los siguientes apartados: 1. Monografias y publicaciones en obras
de otro autor; 2. Teatro y publicaciones en torno al teatro; 3. Contribuciones

10 Bruwno, G. (1907-1908). Dialoghi italiani, a cura di Giovanni Gentile, 2 vols., Bari:
Laterza (22 ed. 1925 y 1927; 32 ed. al cuidado de G. Aquilecchia, Florencia: Sansoni, 1958).
"' Bruno, G. (1909). Candelaio, edicién critica de V. Spampanato, Bari: Laterza (22 ed.
1923).

12 Le opere italiane di Giordano Bruno ristampate da Paolo de Lagarde, Gotinga: Dieterichsche
Universititsbuchhandlung, 1888 (en realidad 1889). Véase la obra resenada, p. 16.

3 La segunda carta, fechada el 19 de diciembre, es la breve misiva que acompariaba al ejem-
plar de las Opere di Giordano Bruno recién salido de la imprenta con que Wagner obsequiaba
a Goethe. En la carta Wagner citaba dos versos del famoso poema de Goethe Eins und Alles,
con el que el poeta y ministro de estado de Sajonia expresaba su adhesion a la filosofia de la
unidad del Todo. La carta aparece también citada casi en su totalidad, también en alemdn, en
p- 69, lamentablemente sin traduccién. Sobre el interés de Goethe por Bruno puede verse
Puccing, E (2006). «“Sic non succifluis occurro poeta labellis”. Goethe lettore di Bruno
(1770-1829)», Bruniana & Campanelliana, X1 (2006), pp. 497-521.

4" Juan de Sajonia (1801-1873) sucedié en 1854 a su hermano Federico Augusto II como
rey de Sajonia. Sobre él y sus intereses literarios (dirigidos especialmente a la literatura italia-
na; tradujo al alemdn la Divina Comedia de Dante, publicada en 1849 bajo el pseudénimo de
Philalethes), véase la p. 89.

ENDOXA: Series Filosoficas,n.’ 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid



282 RESENAS

en periddicos y almanaques; 4. Articulos enciclopédicos; 5. Traducciones; 6.
Ediciones. Esta Bibliografia, de una exhaustividad extrema, constituye una ver-
dadera mina para quienes puedan estar interesados en la personalidad y entorno
cultural del primer editor moderno de la obra de Bruno. La obra se completa
con un completo Indice de autores (pp. 161-165).

El primer capitulo («Adolph Wagner intellettuale del primo Romanticismo
tedesco», pp. 29-50) presenta la vida y obra del autor, nacido en 1774 en Leipzig
(Sajonia). Dagmar von Wille describe, tras mencionar los estudios universitarios
de teologia y filologia en Leipzig y de filosofia en Jena en la dltima década del
siglo xvi11, su actividad como escritor, traductor, critico literario y publicista en
las tres primeras décadas del siglo x1x. Su ejercicio como traductor se extendid,
ademds de a las dos lenguas cldsicas, al inglés, francés, espanol®® y sobre todo
al italiano. De su dedicacién a la lengua y literatura italianas dan fe su manual
de lengua italiana (Lebrbuch der italischen Sprache, Leipzig, 1819, 18267, su
monografia histrico-critica Zwei Epochen der modernen Poesie in Dante, Petrarka,
Boccaccio, Goethe, Schiller und Wieland (Leipzig, 1806) y sobre todo un ambi-
cioso proyecto en parte truncado: en 1826-1827 Wagner publicd, siempre en
Leipzig y en dos ‘cuadernos’, I/ Parnasso italiano ovvero: I quattro poeti celeberrimi
italiani. La Divina Commedia di Dante Alighieri; le Rime di Francesco Petrar-
ca; L'Orlando furioso di Lodovico Ariosto; La Gerusalemme liberata di Torquato
Tasso. El texto italiano era establecido por el propio Wagner y a cada una de
las obras precedia un ensayo critico suyo, donde puede ser interesante senalar el
menosprecio de Wagner hacia la obra de Petrarca, punto en el que coincide con
la valoracién de Bruno en la epistola preliminar a De gli eroici furori. A esta ini-
ciativa debia seguir 1/ Parnasso italiano continuato, cuya edicién se postergd hasta
1833 por problemas con el impresor y para la cual Wagner aportd tinicamente el
texto y ensayo preliminar del Orlando Inamorato de Matteo Boiardo. La edicién
comprendia ademds Le Rime de Miguel Angel, La secchia rapita di Alessandro
Tassoni e I/ Decamerone de Boccaccio'®. De esta manera, von Wille ofrece una
rica contextualizacién del trabajo editorial sobre Bruno.

15 La tnica obra espafiola recogida en la Bibliografia como traducida al alemdn por Wagner

es «Seis Canziones Espanolas — Sechs spanische Lieder (spanisch und deutsch) mit Begleitung
des Pianoforte oder der Harfe, in Musik gesetzt — von M[ariano] de L[edesma], Leipzig-Ber-
lin, 1813». Sobre Mariano Rodriguez de Ledesma véase la entrada en el Diccionario Biogrifico
Espariol de la Real Academia de la Historia (autor Paulino Capdepé6n Verdd).

16 La autora ofrece una rica descripcién de este proyecto de Wagner, de sus posiciones
ecdéticas e interpretativas, asi como de las varias resefas, en las pp. 39-50 y en las fichas
bibliograficas respectivas (pp. 154 s.).

ENDOXA: Series Filosoficas,n.’ 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid



RESENAS 283

El segundo capitulo («Concezione estetico-filosofica e religiosa», pp. 51-64)
nos presenta una panordmica del ideario estético-filoséfico y religioso de Wagner
en el marco general de la Alemania del Idealismo filoséfico y del primer roman-
ticismo. Se subraya la influencia del idealismo de Schelling, bajo cuya impronta
Wagner articula su ideario cosmopolita y universalista, basado en una concepcién
del desarrollo histérico de la humanidad en la naturaleza como un despliegue
dialéctico en épocas sucesivas de inmersién en la naturaleza, extrafamiento de
la misma y afirmacién de la subjetividad, que dardn paso a un estadio final de
sintesis en una armonia presidida por el principio del &v kai ndv. Todo ello en el
marco de un cristianismo visto como eje central de la historia de la humanidad.

Wagner expuso sus ideas en este campo sobre todo en la corresponden-
cia, pero también en un ensayo Uber Mysticismus und Schwirmerei (1812) y en
la voz enciclopédica «Platon» (1816), donde presenta un Platén precursor del
cristianismo, panteista y formulador de la doctrina del &v kai ndv. Interesante y
altamente significativa es la mencién de Giordano Bruno como un platénico, que
defiende la doctrina de Platén contra el aristotelismo. Ademds de reconocer la
aportacion de Jacobi con su extracto del De la causa y la formulacién por Bruno
de la doctrina del &v kot niv, Wagner subrayaba la importancia del De linfiniro,
universo e mondi, «donde la doctrina aristotélica es refutada punto por punto
con fuego y profundidad»'.

El tercer capitulo («Il progetto dell’edizione delle opere italiane di Giordano
Bruno», pp. 65-89) constituye el punto central del libro. Alli von Wille describe
el creciente interés por la filosofia de Bruno en Alemania tras la publicacién del
extracto del De la causa por Jacobi en 1789. Esta atmdsfera cultural, en la que
desde varios frentes se senalaba la importancia de Bruno como formulador de la
filosoffa del &v kai niv y del Idealismo'®, constituyé la premisa para la edicién de
las obras italianas del Nolano.

A continuacidn, la autora relata, a partir de un conocimiento practicamente
exhaustivo de la documentacién existente, los origenes y desarollo de la edicién.
Si la ya mencionada voz «Platon» mostraba que Wagner conocia ya en 1816 el

7 pp. 56-58.

8 Son muy interesantes, en pp. 65-68, los testimonios de G. G. Fiilleborn (1796, 1799),
editor de los Beitriige zur Geschichte der Philosophie, de J. E H. Schlosser (1811) y de W. G.
Tennemann en el volumen noveno de su Geschichte der Philosophie (1814). Lamentablemente,
las consideraciones de estos autores sobre Bruno y su obra estdn recogidos en el original, sin
traduccién italiana.

ENDOXA: Series Filosoficas,n.’ 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid



284 RESENAS

Del infinito, von Wille establece lo que es uno de los resultados mds importantes
de su estudio: la idea inicial de la edicién fue de Johann Amadeus Wendt (1783-
18306), cufiado de Wagner desde 1824 y profesor de filosofia en la universidad de
Leipzig. Wendt —miembro de una logia masénica de Leipzig (la filosofia religiosa
del “Todo uno’ y el mito del Egipto inicidtico, presentes en Bruno, eran también
componentes centrales del pensamiento masénico)— establecié el censo de los
ejemplares de las obras italianas de Bruno presentes en las bibliotecas alemanas;
también él obtuvo el préstamo inicial de los ejemplares de la Biblioteca de Dres-
de base de la edicién y fue él quien obtuvo de Viena (de la Kaiserlich-Konigli-
che Hofbibliothek, actualmente Biblioteca Nacional de Austria) el ejemplar de
la Cdbala que faltaba en la coleccién de Dresde. La edicién, probablemente
proyectada como trabajo conjunto, fue finalmente confiada a Wagner, cuando
Wendt fue nombrado profesor en Gotinga y porque —como senalé el propio
Wendt en la resefia a la edicién que publicé en 1830 en las Gortingische gelehrte
Anzeigen— Wagner «era conocido como uno de los mejores conocedores de la
lengua italiana en Alemania y quizd el Gnico totalmente capacitado en Alemania
para afrontar las dificultades a que debia hacer frente la edicién»". El estudio por
von Wille de la correspondencia de Wagner con F. A. Ebert, bibliotecario jefe de
la Biblioteca Real de Dresde, lo ha confirmado, pues en carta del 4 de diciembre
de 1828, dirigida a Ebert desde Leipzig, Wagner afirma (p. 79): «Vielleicht wis-
sen Sie, dass mein Schwager [Wendt], die Herausgabe des Giordano Bruno mir
tibertragen hat» [«Quizd sabe Vd. que mi cunado me ha transferido la edicién
de Giordano Bruno»]%.

El estudio se completa con un cuarto capitulo («Las primeras resefas de la
edicién lipsiense de las obras italianas de Bruno» (pp. 91-137) que examina la
recepcion inmediata de la edicién de Wagner, tal como reflejan seis extensas
resefias publicadas en 1830 y 1831: las cuatro primeras alemanas, respectiva-
mente en las Blitter fiir literarische Unterhaltung (de autor andénimo y con fecha
agosto-octubre 1830), en las Gottingische gelehrte Anzeigen (la ya mencionada
de Wendt en agosto de ese mismo afo), en los Jahrbiicher fiir wissenschaftli-
che Kritik (revista inspirada por Hegel; el autor era E W. Carové, discipulo de
Hegel y la resena aparecié en enero de 1831) y en la Allgemeine Literatur-Zeitung

9 p. 73. Véase en pp. 71-78 la presentacién del itinerario intelectual de Wendt. La resefia de

Wendt estd comentada en pp. 100-104, como la segunda de las seis resefias precoces de la
edicién de Wagner estudiadas en el cuarto capitulo.

20 Si Wagner envi6 a Goethe el primer ejemplar de la edicién el 19 de diciembre de 1829, el
segundo fue enviado a Ebert al dia siguiente.

ENDOXA: Series Filosoficas,n.’ 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid



RESENAS 285

(anénima; octubre de 1831). La quinta es una resena inglesa publicada en 7he
Foreign Quarterly Review (también andénima; mayo de 1832), de orientacién
protestante y fuertemente anticatélica, presentando a Bruno como «una di quelle
menti speculative che, volgendo le spalle alla filosofia scolastica e agli abusi del-
la teologia della curia romana, si perdevano nei laberinti del panteismo o del
materialismo, invece di distinguere tra verita e falsitd» (p. 126). A diferencia de
las resefias alemanas, que presentaban a Bruno como un interlocutor vilido de
la filosofia especulativa mds reciente, la resefia inglesa lo reducia a testimonio de
un pasado felizmente superado, por lo que su obra era «only interesting to the
scholar, as a sort of literary curiosity» (p. 128). Finalmente, la sexta resena era la
italiana del Poligrafo (publicada en abril de 1832, de autor anénimo), que confuta
el panteismo de Bruno a partir del resumen de sus obras en la Historia de Buhle
mds que de la lectura de las obras italianas mismas, dentro de un rechazo de las
filosofias contempordneas.

Por todo ello el libro de Dagmar von Wille amplia considerablemente nues-
tro conocimiento del retorno de Bruno a la discusién filoséfica del siglo xix.
Mediante un exhaustivo trabajo de archivo y la meticulosa relectura de la publi-
cistica alemana de las primeras tres décadas del siglo xix, la autora ha situado
sobre una senda segura la investigacién sobre los origenes de la primera edicién
moderna de la obra del Nolano. Sélo una pequefia observacion critica se nos
ocurre hacer: como ya se ha sefalado en varias ocasiones, muchas de las citas
de las fuentes estdn recogidas en el hermoso alemdn de comienzos del siglo xix,
sin traduccién al italiano. Ello dificultard sin duda la completa asimilacién de la
investigacién de la autora por parte de muchos lectores. Quizd hubiera valido la
pena acometer el esfuerzo de ampliar las traducciones a pasajes muy importantes
y desde luego a las dos cartas a Goethe recogidas en el Apéndice.

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-

NoComercial-SinObraDerivada 4.0

Recibido: 29/09/2024
Aceptado: 06/12/2024

ENDOXA: Series Filosoficas,n.’ 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RESENAS 287

SErRrANO DE HaRro, A. Arendt y Espania, Trotta, Madrid, 2023, 172 pp.

Jesiis Marolla-Gajardo’

Agustin Serrano de Haro, cientifico titular del Instituto de Filosoffa del Con-
sejo Superior de Investigaciones Cientificas (CSIC), es una figura central en la
filosofia espanola contempordnea, especialmente en el campo de la fenomeno-
logfa. Formado en la tradicién husserliana y heideggeriana, su trabajo ha contri-
buido significativamente a la renovacién del pensamiento fenomenoldgico desde
una perspectiva rigurosa, pero abierta al didlogo con otras corrientes filoséficas,
politicas y culturales. En este horizonte, su aproximacién a Hannah Arendt no
es meramente filolégica ni circunstancial, sino parte de un proyecto filoséfico
mds amplio que busca recuperar la potencia critica de la filosofia en contextos
histéricos marcados por el autoritarismo, la banalidad del mal y la comprensién
la experiencia politica.

El reconocimiento de Serrano de Haro como uno de los mayores expertos en
la obra de Arendst se sostiene en una produccién constante y diversa. El autor ha
traducido con precisién conceptual y sensibilidad estilistica algunos de sus textos
fundamentales al castellano, y ha publicado ensayos que no solo interpretan su
pensamiento, sino que lo reactualizan en relacién con los desafios contempo-
raneos. Su lectura de Arendt se distingue por evitar tanto las simplificaciones
moralistas como las apropiaciones ideolégicas. En cambio, se sitda en una zona
de alta exigencia teérica, donde los conceptos arendtianos como los de accidn,
natalidad, juicio, espacio publico, totalitarismo, son desplegados en sus tensiones
internas y su ambigiiedad constitutiva.

Este enfoque hermenéutico encuentra en Arendt y Espania una concrecién
particularmente significativa. Aqui, Serrano de Haro no se limita a reconstruir
un episodio biogrifico poco explorado, que es el paso de Arendt por la Espana

' Universidad Bernardo O’Higgins (UBO), Chile. Universidad Nacional de Educacién a
Distancia (UNED). jesusmarolla@gmail.com https://orcid.org/0000-0001-6215-0010

ENDOXA: Series Filosoficas,n.’ 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid


mailto:jesusmarolla@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-6215-0010

288 RESENAS

franquista en su huida del nazismo, sino que examina cémo ese trdnsito fisico y
simbélico dejé huellas discretas pero decisivas en su pensamiento posterior. La
lectura que propone el autor revela un doble compromiso. Por un lado, con la
reconstruccion histérica documentada y critica, y por otro, con la reivindica-
cién de una filosofia politica que no renuncia a interrogar el presente desde las
fracturas del pasado.

Arendt y Espana constituye una aportacién excepcional al corpus interpre-
tativo arendtiano, no sélo por el cardcter inédito del episodio que examina que
se relaciona con el trdnsito de Arendt por Espafna en 1941 durante su huida del
régimen de Vichy, sino también por la densidad filoséfica y la sensibilidad feno-
menolégica con la que Agustin Serrano de Haro reconstruye aquella experiencia.
Desde las primeras pdginas, el autor invita al lector a adentrarse en una historia
marcada por el desarraigo, la violencia y el exilio, pero también por el ejercicio
del juicio, la preservacién de la memoria y la capacidad humana de resistir, algo
fundamental, mediante la palabra, el pensamiento y el arte.

Lo que diferencia esta obra de una simple biografia intelectual es la mirada
fenomenoldgica que atraviesa cada capitulo. Serrano de Haro no se limita a ofre-
cer datos, sino que recupera la lectura comprensiva, afectiva y moral del viaje de
Arendt por una Espafia devastada, pero ain cargada de simbolos civilizatorios.
Ast, el posible paso por el Museo del Prado, en medio de la precariedad del exi-
lio, se transforma en un gesto filoséfico de alto voltaje que vendria a significar
un acto de contemplacién que revela, como en La condicidn humana (Arendt,
1993), la capacidad del ser humano para reconfigurar su mundo incluso en
medio de la ruina.

En esa clave, Serrano de Haro muestra cémo Arendt encarna, en su trinsito
espafol, una politica de la natalidad. No desde el nacimiento fisico, sino como
una posibilidad de iniciar algo nuevo incluso desde el desamparo (Arendt, 1993).
La salvaguarda de los manuscritos propios y de Walter Benjamin adquiere aqui
un valor simbdlico semejante al que la autora otorga a la accién politica en su
concepcién clésica, planteando la idea arendtiana de “el milagro que salva al

mundo” (Arendt, 1993, p. 258).

Uno de los grandes méritos del libro es rescatar un capitulo ignorado o
trivializado por las principales biografias de Arendt, como la de Young-Bruehl
(20006), quien apenas menciona el trdnsito por Espana. Serrano de Haro corri-
ge esta omision, no solo documentando el episodio con fuentes de archivo y

ENDOXA: Series Filosoficas,n.’ 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid



RESENAS 289

testimonios paralelos de otros refugiados judios, sino también insertdndolo en
una lectura amplia del siglo xx europeo. El paso por la frontera pirenaica, la
parada en Figueres o Portbou, el eco de la muerte de Benjamin en septiembre de
1940, todo ello se articula en un tejido narrativo que combina el rigor histérico
con la evocacién existencial.

A ello se suma el uso de referencias cruzadas entre Arendt y la tradicién
filoséfica espafiola, en particular la figura de Ortega y Gasset, a quien Serrano
de Haro no sélo reconoce como un interlocutor potencial de Arendt, sino como
un pensador cuya idea de “circunstancia’ puede ser repensada desde la éptica
arendtiana de la pluralidad y el juicio politico (Ortega y Gasset, 2004). En este
punto, el ensayo abre una linea de didlogo inédita entre la filosofia espanola y el
pensamiento politico centroeuropeo, desplazando las lecturas mds candnicas y
centradas exclusivamente en el eje Alemania-Estados Unidos.

Otro de los pasajes mds potentes del libro es la reconstruccién de la experien-
cia de Arendt en el marco de la ayuda a refugiados, especialmente a través del
Spanish Refugee Aid, que la autora coordiné en los afios 60 desde Nueva York.
Este aspecto ha sido subestimado por muchos intérpretes, pero aqui cobra una
densidad especial, al ser leido como continuidad biogréfica y politica de aquel
transito por la Espafia franquista. La figura de Arendt aparece asi no solo como
una intelectual comprometida, sino como una agente ética que traduce en accién
concreta su reflexion sobre el mundo comn, el sufrimiento y la responsabilidad
frente al otro (Bernasconi, 2010).

El epilogo del libro, una reflexién sobre la censura franquista en las primeras
traducciones de Arendt al castellano, resulta de gran valor para entender c6mo
ciertos conceptos fundamentales de su obra, como la “banalidad del mal” o la
distincién entre dictadura y totalitarismo, fueron deformados o silenciados en
el contexto espafol. Esta parte conecta con los estudios mds recientes sobre la
historia intelectual del franquismo y la circulacién asimétrica del pensamiento
politico en el mundo hispdnico (Rodriguez, 2016; Fornet-Betancourt, 2009).

Uno de los méritos menos evidentes, pero mds significativos del libro de
Serrano de Haro, es el rescate de una faceta activista y comprometida de Hannah
Arendt, comtinmente soslayada por sus bidgrafos. En efecto, su implicacién en la
Spanish Refugee Aid (organizacién humanitaria con sede en Nueva York dedicada
al auxilio de exiliados republicanos espafoles), no fue un gesto simbdlico, sino un
compromiso sostenido durante mds de una década. Arendt asumié la presidencia

ENDOXA: Series Filosoficas,n.’ 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid



290 RESENAS

ejecutiva de la institucién en los afios sesenta, con un nivel de involucramiento
que testimonia su conviccién en la necesidad de responder éticamente a los lega-
dos del exilio, la didspora y la derrota democratica (Arendt, 2007; Young-Bruehl,
2000). En este sentido, el andlisis de Serrano de Haro permite ampliar el campo
interpretativo de su figura, integrando su pensamiento politico con una praxis
solidaria menos difundida.

De igual manera, el autor logra una lectura minuciosa de las referencias a
Espafia que aparecen en obras fundamentales como Los origenes del rotalitarismo
(Arendt, 2005) y en diversos ensayos publicados en la década de 1940. Lejos
de limitarse a una mencién incidental, Arendt sitda el conflicto espafnol en una
trama mds amplia que conecta la Guerra Civil con los procesos de radicalizaciéon
ideoldgica en Europa. Desde esta 6ptica, la Guerra Civil espanola no sélo fue
el prélogo de la confrontacién entre fascismo y comunismo, sino también el
escenario de una “guerra civil europea”, en palabras de Enzo Traverso (2011),
donde se pusieron en juego disputas internas sobre el sentido de la democracia,
el republicanismo y la libertad.

Serrano de Haro subraya cémo Arendt, con su habitual agudeza conceptual,
se aparta de los relatos maniqueos que reducen el conflicto espafol a una lucha
entre el bien y el mal. En su lugar, propone una interpretacién mds trigica y
plural, en la que el sufrimiento civil, la instrumentalizacién ideolégica y la inter-
vencién extranjera convergen para mostrar la fragilidad de las instituciones repu-
blicanas y la amenaza de las 16gicas totalitarias. En este marco, el reconocimiento
del papel de las Brigadas Internacionales adquiere un nuevo sentido, no tanto
como un mito heroico, sino como la expresion de un internacionalismo militante
que también encarnaba tensiones irresueltas del siglo xx (Bolloten, 1991).

Uno de los aspectos mds logrados del ensayo es la articulacién clara y rigurosa
que el autor hace entre los conceptos de dictadura y totalitarismo, un eje cru-
cial del pensamiento arendtiano. Frente a las lecturas que tienden a homologar
ambos regimenes bajo la categoria de autoritarismo, Serrano de Haro recupera
con precision filolégica y argumentativa la diferenciacién que Arendt establece en
términos estructurales, funcionales e ideoldgicos. Mientras las dictaduras, como
el franquismo para este caso, se definen por el control jerdrquico del poder, diri-
gido fundamentalmente hacia los opositores politicos, los regimenes totalitarios,
como el nazismo o el estalinismo, instauran un poder ubicuo, sin limites, que
busca modelar toda la vida social bajo una ldgica de terror sistemdtico (Arendt,

2005, pp. 373-419).

ENDOXA: Series Filosoficas,n.’ 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid



RESENAS 291

Esta distincién no es sélo teérica, ya que implica consecuencias politicas,
morales y juridicas. El llamado “Estado dual” del totalitarismo, con su duplica-
cién institucional entre estructuras legales visibles y redes paralelas de vigilancia
y represién, introduce una forma de gubernamentalidad inédita en la histo-
ria moderna, segin han explorado también algunos estudios sobre el aparato
burocrético nazi y soviético (Gellately, 2001; Snyder, 2010). Al recuperar esta
tipologia desde el prisma del caso espafol, Serrano de Haro enriquece la com-
prension del franquismo sin caer en el reduccionismo de equipararlo al nazismo,
y al mismo tiempo destaca la sutileza con que Arendt analizaba las formas de
dominacién politica sin renunciar a una evaluacién rigurosa de sus diferencias.

Uno de los grandes méritos del ensayo de Agustin Serrano de Haro es haber
iluminado con precisién un punto casi inadvertido en los estudios arendtianos
y que se relaciona con la influencia, muchas veces compleja, sutil, pero real, de
José Ortega y Gasset en el pensamiento de Hannah Arendt. A partir de una
breve mencién a La rebelidn de las masas (1930) en Los origenes del totalitarismo
(Arendt, 2005), Serrano de Haro construye una genealogia intelectual que revela
tanto las afinidades como las divergencias entre ambos pensadores. Este gesto
hermenéutico, propio de un filésofo habituado a leer en el intersticio de los
textos, le permite abrir un espacio de reflexién fecundo sobre el modo en que
Arendt recibié y transformé algunos de los postulados orteguianos.

Ambos pensadores comparten una preocupacién fundamental que se relacio-
naba con la irrupcién de la masa como actor politico en el siglo XX. Para Ortega,
esta ﬁgura no representa un estrato social, sino un tipo humano, caracterizado
por su indiferencia hacia los valores superiores, su tendencia a la homogeneiza-
cién y su rechazo a toda forma de ejemplaridad cultural. La masa es, en tltima
instancia, una expresiéon del empobrecimiento espiritual de la modernidad, y su
presencia dominante en la vida publica amenaza con d estruir el equilibrio entre
minorfas selectas y mayorias dirigidas (Ortega y Gasset, 1994).

Arendt recoge esta intuicién, pero la desplaza hacia un marco mds amplio,
que incluye no solo una critica cultural, sino una interpretacién politico-onto-
légica del fenémeno. Como demuestra Serrano de Haro, la filésofa alemana
amplia el concepto orteguiano de masa para integrarlo en una teoria del totali-
tarismo, donde las masas se convierten en el soporte estructural de los regimenes
ideolégicos que aspiran a la dominacién total. La masa, en Arendt, no es s6lo
un fenémeno socioldgico o psicoldgico, sino que representa el sintoma de una
disolucién radical del mundo comin y del espacio ptblico como lugar de apa-

ENDOXA: Series Filosoficas,n.’ 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid



292 RESENAS

ricién plural (Arendt, 1993). Mientras que Ortega describe la masa como una
forma de decadencia cultural, Arendt la concibe como un terreno fértil para la
implantacién del terror y la disolucién de la responsabilidad individual.

Ademis, Serrano de Haro sefiala una diferencia crucial. Mientras Ortega
insiste en el papel rector de las élites, tanto intelectuales, culturales, como mora-
les, Arendt se muestra mds escéptica ante cualquier forma de pedagogia vertical.
Su nocién de pluralidad rechaza el ideal del “hombre superior” y sitda el juicio
politico en un dmbito intersubjetivo, donde la libertad se ejerce no desde el aisla-
miento creador, sino desde la deliberacién entre iguales. En otras palabras, si bien
ambos comparten un diagndstico sobre la crisis de la modernidad, sus respuestas
se bifurcan en planos profundamente distintos. Ortega opta por la restauracién
de la jerarquia ilustrada, mientras Arendt apuesta por la recuperacién del espacio
publico como escenario de aparicién y accién concertada (Villa, 1996).

Por otro lado, hay en Arendt una distancia critica respecto a la falta de and-
lisis estructural en Ortega. Su lectura de las masas incluye la dimensién de clase
(aunque no desde una éptica marxista ortodoxa), lo que le permite problematizar
los efectos del desempleo, la atomizacién y la pérdida de sentido colectivo en las
condiciones materiales del totalitarismo. Este componente, ausente en la perspec-
tiva de Ortega, le permite articular una critica més robusta a las transformaciones
modernas del poder. Como ha advertido Dana Villa (1996), Arendt asume la
herencia de la filosofia continental, pero la reconfigura desde una lectura atenta
a las rupturas histdricas del siglo XX.

Este andlisis de Serrano de Haro, por tanto, no se limita a un ejercicio de
erudicién bibliografica, sino que plantea un didlogo entre tradiciones. Por un
lado, la alemana, atravesada por la experiencia del totalitarismo, y, por otro, la
espafiola, marcada por el exilio y la meditacién culturalista sobre Europa. La
figura de Ortega aparece, asi, como un interlocutor lateral pero significativo,
cuya sombra recorre algunos de los conceptos centrales de la obra arendtiana. La
“afinidad en la discrepancia”, expresado por el propio Serrano, es una férmula
que recoge con justeza esta relacién de respeto critico y distancia metodoldgica.

Finalmente, Arendt y Esparia culmina con un epilogo extenso y sugerente,
donde Agustin Serrano de Haro traza una proyeccion de la filosofia politica
arendtiana hacia el presente. Este cierre no opera como una simple recapitula-
cién, sino como un ejercicio de pensamiento en acto. El autor nos invita a leer
a Arendt no desde la nostalgia del siglo XX, sino desde las urgencias del mundo

ENDOXA: Series Filosoficas,n.’ 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid



RESENAS 293

contempordneo. En tiempos marcados por la crisis de las democracias liberales,
la erosién del espacio publico, el ascenso de discursos de odio y la banalizacién de
la responsabilidad politica, conceptos como la accidn, la pluralidad, la natalidad
y la promesa —nticleos del pensamiento arendtiano— adquieren una renovada
potencia critica.

Serrano de Haro subraya que la defensa de Arendt de un mundo comun
(construido entre iguales a través del habla, el juicio y la accién concertada), no
es un ideal abstracto, sino una exigencia concreta frente a la disolucién de lo
politico en lo técnico, lo ideolégico o lo medidtico. La politica, entendida como
el arte de convivir sin destruirnos, s6lo es posible si se reconoce la fragilidad de
las instituciones democrdticas y la necesidad de su constante reinvencién (Arendt,
1993; Canovan, 1994). En este sentido, la obra de Arendt no ofrece soluciones,
sino marcos para pensar lo que estd en juego cuando desaparecen la verdad, el
juicio y la responsabilidad.

Arendt y Espana, entonces, no es solo un aporte riguroso al estudio de una
pensadora clave del siglo XX. Es también una meditacién sobre la memoria,
el exilio, la resistencia intelectual y la posibilidad misma de una filosofia com-
prometida con su tiempo. Con erudicién, sensibilidad y profundidad analitica,
Agustl'n Serrano de Haro nos ofrece una lectura original, pertinente y necesaria,
que rescata no solo un episodio ignorado de la biografia de Arendt, sino una
dimension subterrdnea y persistente de su pensamiento que tiene relacién con
su vinculo con los mundos hispdnico y latinoamericano, y, desde tal perspectiva,
su conviccién filoséfica y politica, de que todo comienzo es un acto de libertad.

Referencias

ARreNDT, H. (1993). La condicién humana (J. E. Rivera, Trad., 2.2 ed.). Paidés.
— (2005). Los origenes del totalitarismo (R. Cansinos Asséns, Trad., 2.2 ed.). Taurus.
— (2007). Responsabilidad y juicio (]. E. Rivera, Trad.). Paidds.

Bernascony, R. (2010). 7he Question of the Other: Essays in Contemporary Continental
Philosophy. State University of New York Press.

Borroten, B. (1991). The Spanish Civil War: Revolution and Counterrevolution.
University of North Carolina Press.

ENDOXA: Series Filosoficas,n.’ 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid



294 RESENAS

CanovaN, M. (1994). Hannah Arendt: A Reinterpretation of Her Political Though.
Cambridge University Press.

ForNET-BETANCOURT, R. (2009). Transformacion intercultural de la filosofia. LIT Verlag.

GeLLATELY, R. (2001). Backing Hitler: Consent and Coercion in Nazi Germany. Oxford
University Press.

ORTEGA Y GASSET, J. (1994). La rebelion de las masas. Alianza Editorial.
— (2004). Meditaciones del Quijote. Espasa.

RoDRIGUEZ, A. (2016). Filosofia y exilio: itinerarios del pensamiento espariol del siglo XX
Ediciones Akal.

SERRANO DE HaRO, A. (2023). Arendt y Espana. Editorial Trotta.
SNYDER, T. (2010). Bloodlands: Europe Between Hitler and Stalin. Basic Books.

TRAVERSO, E. (2011). La historia como campo de batalla: Interpretar las violencias del siglo
XX. Fondo de Cultura Econémica.

ViLLa, D. R. (1996). Arendt and Heidegger: The Fate of the Political. Princeton Univer-
sity Press.

Youncg-BrueHL, E. (2006). Hannah Arends: For Love of the World (2nd ed.). Yale
University Press.

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0

Recibido: 28/07/2025
Aceptado: 02/10/2025

ENDOXA: Series Filosoficas,n.’ 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RESENAS 295

Z17EK, Sravoy, Contra el progreso. Traduccién de Pablo Hermida Lazcano.
Barcelona: Paidés, 2025, 207pp.

Ananda Cinti-Romero'

En Contra el progreso, el filésofo esloveno Slavoj Zizek retine una serie de
ensayos que indagan en las concepciones tradicionales del progreso referidas al
pensamiento moderno y contempordneo y rechazan las visiones celebratorias del
avance histdrico. Desde una perspectiva influenciada por la dialéctica hegelia-
na, plantea que el progreso implica el avance simultdneo de aspectos positivos
y negativos, y no una evolucién lineal hacia una meta predeterminada. Con
referencias a la cultura popular, diversas corrientes filoséficas y conceptos psicoa-
naliticos, critica la visién desarrollista y aceleracionista centrada en el progreso
tecnoldgico, y sostiene que esta alimenta crisis sociales, econémicas, politicas
y medioambientales que cada vez se tornan mds desestabilizantes. Frente a los
determinismos, afirma la necesidad de pensar los acontecimientos en su com-
plejidad y de examinar contradicciones y tensiones para proponer soluciones
verdaderamente eficaces.

En el primer capitulo, E/ progreso y sus vicisitudes, Zizek cuestiona la con-
cepcién lineal del progreso, sefialando que esta puede generar efectos colaterales
sérdidos, denominados pdjaros aplastados del progreso en alusién a la pelicula £/
truco final (2006) de Christopher Nolan. El autor plantea que el progreso no
constituye una aproximacién continua hacia una meta predefinida, sino que cada
progreso requiere una redefinicién radical y constante de su propio concepto.
Asimismo, concibe este progreso como una forma de redencién: un verdadero
progreso busca redimir la potencialidad presente en todas las consecuencias nega-
tivas de los progresos pasados.

En el segundo capitulo, Contra el progreso, el filésofo presenta una visién
anti-desarrollista y ecosocialista como propuesta para enfrentar la violenta crisis
medioambiental ya en marcha; se opone radicalmente a las politicas neoliberales
que sostienen el suefio tecnocritico de que los avances cientificos sean capa-
ces de aliviar el sufrimiento humano y también a las soluciones insuficientes
e ingenuas proferidas por la socialdemocracia. Por otro lado, explica cémo la

' Universidad de Salamanca, anandalyz@usal.es, https://orcid.org/0009-0006-3436-8059.

ENDOXA: Series Filosoficas,n.’ 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid


mailto:anandalyz@usal.es

296 RESENAS

valorizacién de las luchas sociales como factor principal de cualquier situacién
genera paradigmas de la «diversidad civilizada», donde naciones con politicas
supuestamente decoloniales son extremadamente conservadoras con respecto a
los derechos de sus propios ciudadanos en tanto en cuanto buscan, verbigratia,
ilegalizar la homosexualidad o sofocar movimientos feministas. Zizek a tal efecto
sostiene que el capitalismo es el primer y tinico orden social que utiliza el deseo
humano incorporado en su funcionamiento y las Gltimas tendencias apuntan
que el propio capitalismo estd transformando su estructura bésica hasta cierto
punto que deviene algo mucho peor que sus fases anteriores, el tecnofeudalismo®.

El tercer capitulo, Aceleracion, expone el aceleracionismo como una forma
reciente de determinismo histérico, donde el capitalismo aparece como un pro-
ceso continuo de desterritorializacién que nos empuja hacia un punto final: la
autosuperacion o autoaniquilacién de la humanidad. Este discurso celebra el
colapso como parte del progreso, impulsado por el desarrollo de la inteligencia
artificial y la aspiracién a una conciencia colectiva que elimina la singularidad
individual. Bajo el concepto de llustracion oscura, se extrema la légica ilustrada
del progreso hasta convertirla en su opuesto; en este marco, surge una paradoja
en la que es necesario que ocurra una catdstrofe y, al mismo tiempo, es necesario
impedirla. Para Zizek, la verdadera locura de la época actual reside en la nor-
malizacién de esta contradiccién, donde la amenaza de un colapso total convive
con debates triviales.

En el cuarto capitulo, Historia hologrdfica, la nocién lineal del progreso histd-
rico es cuestionada mediante la idea de que la historia surge del colapso contin-
gente de multiples posibilidades superpuestas; al rechazar una secuencia evolu-
tiva predeterminada, se plantea que vivimos en una época caracterizada por la
superposicién de diversas visiones universales del progreso. Inspirado en la fisica
cudntica, el autor propone que la realidad misma es el resultado de una suma de
trayectorias posibles, como en un holograma donde cada parte contiene el todo.
Desde esta perspectiva, el capitalismo no es simplemente una etapa del desarrollo
histérico, sino el prisma a través del cual se reinterpreta todo lo anterior. Para
Zizek, pensar hologrificamente implica asumir la contingencia y reconocer los
limites con el fin de mantener la esperanza en medio de la cercania constante
con la derrota.

2 Varoufakis, Y. (2024). Technofeudalism: What Killed Capitalism, Nueva Jersey: Melville
House Publishing.

ENDOXA: Series Filosoficas,n.’ 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid



RESENAS 297

En el quinto capitulo, /nvariantes absolutas, la teoria de la relatividad es uti-
lizada como marco para reflexionar sobre la posicién del observador en la expe-
riencia del tiempo y el espacio. Desde esta perspectiva, no existe una posicién
absoluta, todo ocurre en relacién con el punto de vista desde el cual se observa. El
filésofo proyecta esta nocién al plano ontolégico al sugerir que el tiempo podria
concebirse no solo como una dimensidén, sino como una fisura en el espacio.
Esta idea es extrapolada a la lucha de clases, entendida como una estructura que
también depende del lugar desde donde se la enuncia: para la clase dominante la
sociedad se percibe como una totalidad estable y para la clase subordinada, como
un conflicto irreconciliable. Aun asi, en esta relativizacién emerge una «invariante
absoluta» que es la conciencia de la propia posicién en la estructura. Cada clase se
constituye a partir de una fisura interna, mientras la clase dominante se presenta
como totalidad con una excepcién que sostiene el orden, la clase subordinada es
fragmentada y, por ello, su fuerza radica en evidenciar las fracturas de un sistema
que aparenta continuidad.

En el sexto capitulo, Empeoramiento, Zizek aborda el actual escenario de crisis
globales como manifestacién de un proceso de degradacién generalizada en la
politica y la sociedad contempordnea. Acontecimientos como la guerra en Ucra-
nia, el genocidio en Palestina o el ascenso de figuras autoritarias como Donald
Trump son leidos como sintomas de una regresién. Este «empeoramiento» se
interpreta como un intento desesperado por sostener un orden en descomposi-
cién. Mientras los populismos de extrema derecha proponen transformaciones
vacias, la izquierda liberal cae en una autocritica infructuosa que perpettia la
culpa sin ofrecer alternativas. Frente a esto, Zizek defiende la necesidad de una
transformacién radical que implique simultdneamente un replanteamiento pro-
fundo de los valores modernos, recuperando criticamente el potencial emanci-
pador del pensamiento europeo. No se trata, por tanto, de reivindicar el legado
europeo en su forma tradicional, sino de reconstruir sus fundamentos desde una
actitud filoséfica radical.

En el séptimo capitulo, Andlisis concreto de una situacién concreta, se recupera
el principio leninista que da titulo al apartado como una llamada a revisar con
rigor las propias posiciones ante nuevas coyunturas histéricas, evitando caer en
dogmatismos estériles o en revisiones superficiales. Se defiende la necesidad de
una ortodoxia critica y activa, capaz de adaptarse sin perder radicalidad. En este
sentido, la insistencia de la izquierda en preservar conquistas pasadas como el
Estado del bienestar es cuestionada, cuando el capitalismo actual —profundamen-
te transformado por las nuevas tecnologfas y tendente al recnofeudalismo— impone

ENDOXA: Series Filosoficas,n.’ 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid



298 RESENAS

desafios que requieren un replanteamiento total. Ante este nuevo escenario, ya
no basta con resistencias heroicas del pasado, sino que es necesario reformular
las estrategias politicas desde cero.

En el octavo capitulo, Guerra civil, el fil6sofo analiza la crisis contempordnea
a partir de la pelicula Guerra Civil (2024) de Alex Garland como metifora de la
fractura social en Estados Unidos. Plantea que muchos conflictos actuales son
pseudoconflictos que enmascaran los antagonismos estructurales del capitalismo
global, donde la violencia se presenta mds como especticulo que como un agente
de verdadera transformacion. A tal efecto, el filésofo critica tanto al populismo
de derecha como al centro liberal, responsabilizando a este tltimo de reproducir
sistemdticamente las condiciones que perpetian la crisis. Ante el colapso del
contrato social y la evasién generalizada de la accién politica aumenta el riesgo
de una democracia desvirtuada, y asi cada vez son mids los lideres populistas de
gran proyeccién medidtica que logran consolidarse politicamente.

En el noveno capitulo, Autoridad, Zizek discurre sobre la crisis de auto-
ridad, fundamentada por suplantaciones caricaturescas de la figura legitima,
como populistas, payasos o dictadores. Se plantea que la autoridad no deriva
de competencias ni de justificaciones éticas, sino de una excepcién fundacional,
ejemplificada en Cristo, que la configura como funcién vacia e independiente
del contenido; su legitimidad proviene de un caricter trascendente y de su ins-
cripcién como diferencia, de modo que se obedece no por la verdad del men-
saje, sino por la autoridad atribuida al emisor, cuya condicién se mantiene solo
si actia como canal neutral de un contenido que lo excede. Desde una visién
hegeliano-lacaniana, se sostiene que lo considerado como obstdculo estructural —a
saber, la figura del judio en el antisemitismo— representa en realidad su condicion
constitutiva. Al proyectar en un «enemigo comuin» la culpa de las crisis sociales,
politicas y econdémicas, se preserva la ilusién de la sociedad como una totalidad
que puede tener su armonia perturbada por este supuesto obstdculo estructural.

En el décimo capitulo, De mal en peor, el autor aborda el desencanto con-
tempordneo con la posibilidad de una comprensién colectiva del mundo, dada
la complejidad de la situacién global y el desinterés generalizado por el conoci-
miento. Zi%ek denuncia la falsa dicotomfa entre el neocolonialismo occidental y
el autoritarismo anticolonial en regiones como Africa, ademds critica la supuesta
meritocracia como un mito legitimador de las desigualdades estructurales del
neoliberalismo. Sefiala que la saturacién de informacién contradictoria, incluso
por parte de expertos, genera pardlisis y confusion, especialmente en momentos

ENDOXA: Series Filosoficas,n.’ 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid



RESENAS 299

de crisis como el calentamiento global o la pandemia. Aunque el rechazo masivo
al status quo puede parecer una amenaza para la democracia, también encierra el
potencial para rupturas histdricas excepcionales. Frente al ciclo de crisis, igno-
rancia y desesperanza, la inica respuesta posible es insistir: fracasar, pero fracasar
mejor’, preparindonos de este modo para futuras emergencias con mayor clari-
dad y determinacién colectiva.

En el undécimo capitulo, Somos biomasa, se critica el ecologismo antropocén-
trico y la nocién idealizada de una naturaleza como un todo arménico que puede
ser restaurado, proponiendo, desde una perspectiva inspirada en Lacan, redefinir
al ser humano como parte de un sistema simbdlico parasitario y asumir el colapso
de categorias como orgdnico/inorgdnico o humano/no humano. A partir del caso
de Gaza, se retoma el concepto de biomasa de Michael Marder, que describe
cémo la destruccién reduce cuerpos, lugares y estructuras a restos indiferenciados
en una ontologia nivelada donde todo interactia cadticamente, imposibilitando
el retorno a un equilibrio «natural» y revelando la idea del reciclaje total —en la
que todo resto se utiliza de nuevo— como la tltima fantasia capitalista. Frente a
ello, plantea aceptar la biomasa como nuestro tinico hogar —que es parcialmente
explotable, pero no puede ser extinguido— desde donde reconstruir vinculos,
articular resistencia y generar nuevas solidaridades; no podemos simplemente
rechazar el malestar que implica la biomasa, tampoco excluir a los actores no
humanos de la crisis climdtica, una vez que la destruccién de la naturaleza y la
de la humanidad son un proceso de antagonismo mutuo.

En el duodécimo capitulo, E/ fin del mundo, Zizek plantea que quizd ya este-
mos viviendo el fin del mundo, no como una catdstrofe stibita, sino como un
estancamiento interminable, un presente perpetuamente diferido sin resolucion
posible. A través del contraste entre Corea del Norte y Corea del Sur, expone dos
extremos del mundo globalizado: el autoritarismo totalitario y la complacencia
pospolitica. En este contexto, retoma la idea de Alexandre Kojeve sobre el fin de
la historia, no como una utopia de paz, sino como una tensién extrema, poten-
cialmente autodestructiva. Corea del Sur ejemplifica una sociedad en la que,
pese a su confort material, reina una apatia ritualizada que impide una verdadera
politizacién, es una sociedad donde la historia ha terminado. Este escenario de
las dos Coreas, segtn Zizek, refleja la pardlisis colectiva y la falta de compromiso
frente a las amenazas globales que ponen en riesgo nuestra supervivencia.

3 Referencia a la frase «Inténtalo de nuevo. Fracasa de nuevo. Fracasa mejor» de la obra

Worstward Ho (1983) de Samuel Beckett.

ENDOXA: Series Filosoficas,n.’ 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid



300 RESENAS

En el dltimo capitulo, Renegacidn, el filésofo examina cémo la sociedad con-
tempordnea enfrenta las crisis globales —climdtica, bélica, social, politica— recu-
rriendo a mecanismos como la negacién (negacionismo), la fascinacién apoca-
liptica, que consiste en aceptar la crisis inminente con cierto disfrute perverso,
o la renegacidn, entendida como el reconocimiento racional de la gravedad de
la situacién acompafiado de la inercia de actuar como si nada debiera cambiar.
Esta dltima visién es denunciada como una aceptacién pasiva sostenida por un
«saber dominante» cinico que invisibiliza alternativas. Frente a este realismo
paralizante, Zizek propone un acto ético-politico capaz de subvertir el marco que
define lo posible y lo imposible, inspirdndose en Jean-Pierre Dupuy para afirmar
que, incluso si el colapso parece inevitable, mientras no ocurra, puede evitarse.
El desafio no es adaptarse a un destino predeterminado, sino transformarlo radi-
calmente: reescribir el pasado que conduce al desastre y actuar con decision ante
los signos ambiguos de un futuro que atin puede alterarse.

En definitiva, a lo largo de estos capitulos se despliega una critica a las formas
contempordneas de poder, ideologia y subjetividad, enmarcadas en un mundo
atravesado por la catdstrofe ecoldgica, el desencanto politico y la disolucién de
los referentes éticos tradicionales. Conceptos como crisis de autoridad, biomasa
y renegacién permiten comprender que la catdstrofe no es un evento por venir,
sino una condicién prolongada que habitamos. Estas condiciones, en efecto,
delinean las paradojas de una sociedad que, aunque saturada de informacién y
parcialmente consciente de sus amenazas, parece incapaz de actuar con coheren-
cia y transformacién. Para Zizek, por consiguiente, no se trata de mantener la
esperanza ingenua, sino de asumir nuestras debilidades y comprometernos con el
desafio de actuar aunque el fracaso parezca seguro. En este sentido, los signos del
presente no deben leerse como profecias ineludibles, sino como como un punto
de partida que permita transformar decisivamente el curso de los acontecimientos
actuales y explorar nuevos caminos para un futuro sostenible.

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-

NoComercial-SinObraDerivada 4.0

Recibido: 18/08/2025
Aceptado: 19/10/2025

ENDOXA: Series Filosoficas,n.’ 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RESENAS 301

Mas ToRrRES, SALVADOR, Escépticos y dogmdticos: estudios sobre la Academia
Nueva. Madrid: UNED, 2023, 263 pp.

Julio Pérez Garcia!

Enels. IV a.e.c., fuera de los muros de Atenas, fundé Platén su Academia.
Lejos del sectarismo, la Academia formé a pensadores tan dispares como Aristéte-
les, Zendn, fundador del estoicismo, o Arcesilao de Pitana. Este Gltimo, en el s.
III a.e.c., pasaria a ser escolarca de la Academia inaugurando lo que hoy llama-
mos su etapa ‘escéptica’, que durard hasta su disolucién en el s. I. a.e.c. Durante
este periodo, el pensamiento académico, enzarzado en intensos intercambios
con los estoicos, seguirfa una compleja evolucién desde una aproximacién casi
puramente retdrica con Arcesilao, a una postura escéptica en positivo, hasta a
formas de ‘platonizacién’ del estoicismo, en su dltima etapa.

El texto de Mas Torres pretende dar una explicacién de esta inesperada evo-
lucién de la institucién filos6fica mds establecida del mundo antiguo. El autor
no se decanta por una sola respuesta o linea explicativa, y en esto hace honor
al subtitulo del libro. Cada estudio es, asi, una aproximacién desde distintos
dngulos al desarrollo de las posturas académicas.

El libro comienza con una hdbil panordmica de la historia de la Academia.
Mas Torres, en linea con tendencias reciente, enfatiza las raices platénico-soc-
raticas de este periodo. Asi, lejos de introducir elementos externos o romper con
la tradicién, Arcesilao habria visto el anacrénicamente llamado ‘giro escéptico’
como un retorno a la argumentacién aporética del Sécrates de los Didlogos. Alre-
dedor de cien afios més tarde, el escolarca Carnéades retomaria estas practicas,
expandiéndolas y perfecciondndolas. Sus sucesores, Clitdémaco y Fil6n de Larisa,
entrarfan en un debate interpretativo sobre el pensamiento de Carnéades. Huyen-
do de la guerra, Fil6n, dltimo escolarca de la Academia, partirfa a Roma, mientras
que, en Atenas, su exalumno Antioco fundaria una ‘Academia’ rival incorporando

' Doctorando en Filosoffa en la Universidad Complutense de Madrid; email: juliop03@

ucm.cs

ENDOXA: Series Filosoficas,n.’ 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid



302 RESENAS

elementos estoicos. En este contexto, se dard una disputa por el legado de Platén
y la Academia que continuard hasta Cicerdn, ya extinta la institucion.

El primer capitulo trata el argumento estrella de los académicos: la tesis de
la inaprehensibilidad. Los estoicos postulaban que existe un tipo de impresién
llamada ‘cataléptica’ que ‘tiene valor cognitivo y es la base de todo conocimien-
to’ (p. 28). Los académicos argumentaban que por cada impresion cataléptica
puede existir otra que no lo es, pero idéntica en lo demds a la primera. El
problema, dice Mas Torres, no es ontolégico (qué es), sino epistemoldgico (su
definicién y satisfaccién) (p. 29). En efecto, Arcesilao asumia la definicién de
impresién cataléptica a los estoicos (qué es y su definicidn), y su objetivo era
mostrar que ninguna lo satisfacia; pero, si ninguna lo hace, ;no quiere decir que
no existe ninguna impresién tal? y ;no es esto un resultado, si no ontoldgico,
metafisico en el marco estoico? Si Mas Torres quiere decir que Arcesilao no tenia
intencién de disputarse para si la impresién cataléptica, esto parece correcto,
pero su andlisis parece sugerir claras repercusiones retéricas en la ontologfa esto-
ica. Por lo demds, la aproximacién al tema toma un dngulo fresco: la dialéctica
académica como desontologizacién de la estoica. Se nos recuerda que, en la
doctrina estoica, la dialéctica no abarcaba solo la légica y la correctitud formal
argumentativa, sino que abarcaba la ‘determinacién fisico-ontolégica del ser’
(p- 32). Arcesilao habria utilizado la primera nocién austera de dialéctica para
enfrentarse a los estoicos.

Aunque el asentimiento y la epoché (suspensién de juicio) sea el elemento
central del segundo estudio, son analizados a través de la figura del sabio. De
aceptar el argumento de la inaprehensibilidad, se deduciria que el sabio estoico
tendria que suspender juicio sobre todas las cosas, pues este solo deberia asentir a
las impresiones catalépticas. Aunque esto sea solo una advertencia para los estoi-
cos, el propio Arcesilao aceptaria que un sabio ha de precaverse de ser enganado,
y él mismo suspenderia juicio alli donde los argumentos no fueran concluyentes.
Es bienvenido que Mas Torres rechace la extendida practica de proyectar el inte-
rés en la suspensioén de juicio sistemdtica pirrdnica sobre los académicos (si bien
su caracterizacion del pirronismo es poco generosa).

Carnéades dard dos respuestas a la actitud del sabio: o bien, como decia
Arcesilao, el sabio debe suspender juicio o asiente a impresiones no catalépticas,
es decir, opina. Esta disyuntiva dividiria a sus sucesores en dos campos inter-
pretativos; aunque Mas Torres concluye que, a pesar de todas sus diferencias
teéricas, el resultado prictico de ambas lecturas es idéntico. La lectura ‘radical’

ENDOXA: Series Filosoficas,n.’ 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid



RESENAS 303

de Clitémaco acepta la primera opcién, manteniendo el marco del sabio estoico
y la correctitud de la epoché. Esto le lleva abrazar una nocién alternativa al asen-
timiento, la ‘aprobacién’, que le permitiera actuar. Existe una tensién teérica
para los ‘radicales’ sobre la cual hubiera sido interesante conocer el diagndstico
del autor. La ‘aprobacién’ proviene del antiguo debate en teoria de la accién: el
asentimiento no es necesario para esta, pero su intencion es combinarlo con la
idea epistemoldgica de las impresiones probables, que supone el modelo estoico
del asentimiento: ;c6mo conseguian esto? Finaliza este estudio con un provoc-
ativo excursus sobre Cicerén y el sabio, en el que se sugiere que la una relacién
entre la postura filoséfica del politico y su actividad en este dmbito.

El tercer capitulo concierne a la interpretacién alternativa, la ‘moderada’
de Filén. Este desecharia el modelo tradicional del sabio, pero manteniendo la
nocién de asentimiento estoica, que dard lugar a creencias falibles, aceptando la
posibilidad de que la cognicién fuera posible (pero no en su explicacién estoica).
Parte de su motivacién habria sido la potencial contradiccién que supone man-
tener que existen representaciones falsas y que no se puede distinguir la verdadera
de la falsa. El debate entre ‘radicales’ y ‘moderados’, entonces es si los académicos
anteriores aceptaban la catalepsis estoica como tnico modelo posible de cono-
cimiento. Mas Torres implicitamente resuelve el debate asumiendo que Arcesilao
y Carnéades aceptaban esta definicién como tnica vélida (p. 73). Cabria esperar,
desde luego, que ambos, como Sécrates, tuvieran unos estdndares altos para el
conocimiento (epz'steme), pero esto no implica, necesariamente, que se confor-
maran con la defectuosa explicacién estoica del mismo. Esta postura que asume
la inaprehensibilidad como tesis propia parece, creo, aparecer con Clitémaco.
Por otro lado, parece claro que Arcesilao y Carnéades no habrian modificado su
estandar de conocimiento, como hace Filén, pero, como este, tampoco habrian
asumido el estdndar estoico. Con esto quiero decir que cada parte del debate
podria llevar la razén en aspectos ortogonales.

En el siguiente estudio, Mas Torres pasa a la contramaniobra estoica en forma
de la apraxia. Se introduce la anteriormente mencionada faceta praxeoldgica del
asentimiento estoico: en la accién humana intervienen tres elementos: impresion,
asentimiento e impulso. El elemento determinante es el asentimiento, que serfa
un juicio de segundo orden sobre la veracidad de la impresién. Los estoicos
argumentan que, sin asentimiento, no podriamos actuar: la apraxia. Una pri-
mera respuesta de Arcesilao que no tiene en cuenta estos detalles (provienen
de una fuente diferente) es que aquel que suspende juicio sobre todas las cosas
puede actuar en base a ‘lo razonable’: aquello que puede justificar  posteriori.

ENDOXA: Series Filosoficas,n.’ 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid



304 RESENAS

El autor insiste en que Arcesilao no propondria este criterio de forma irdnica,
sino in propria persona. Creo acertado rechazar una actitud irdnica respecto de
lo razonable, pero también es cuestionable que la jerga estoica fuera la preferida
por Arcesilao para expresar sus propios compromisos: podria estar encajindolos
dentro del cardcter retérico de su intervencién.

Después, examina la defensa de los académicos que practica Plutarco en
su Adversus Colotem; y aqui la cuestion se torna compleja. Por un lado, estd la
versién de la apraxia del epictreo Colotes, que Mas Torres considera mds sutil:
quien suspende juicio no puede dar una explicacién racional de sus decisiones.
Pero, antes de dar su respuesta a Colotes, Plutarco examina una versién que ¢él
considera superior: sin asentimiento, la accién es imposible. Esto tiene que ver
con la teoria praxeoldgica estoica que se presentd anteriormente, frente a la cual
Plutarco defiende que solo impresién e impulso son necesarios.

Mas Torres asume que Colotes tomé de los estoicos no solo la apraxia, sino su
linea argumentativa, que la apraxia es un ataque ad hominem contra Arcesilao y
que las respuestas de Plutarco representan las del escolarca. Y, aunque todas estas
premisas son cuestionables, el autor ofrece la explicacién mds convincente en la
literatura de aceptarlas. Fusionando lo razonable con Plutarco, la respuesta de
Arcesilao serfa: ‘[q]uien sigue a la naturaleza obra razonablemente y quien obra
razonablemente sigue a la naturaleza’ (p. 92). Esta postura, a riesgo de parecer cir-
cular, vendria a ser que el impulso natural es suficiente para guiar la accién y que
este impulso, al ser natural, puede ser justificado con buenos motivos  posteriori.
Mas Torres apunta audazmente al ‘estoicismo’ implicito de este razonamiento, a
saber, que la naturaleza es racional, lo que creo, tal vez, sugiera que el testimonio
de Plutarco no es representativo.

A la respuesta de Arcesilao le sigue aquella de Carnéades y su teoria de lo
pithanon. Mas Torres —creo acertadamente— se distancia de la tradicién reciente,
optando por traducir este término a ‘lo probable’, enfatizando el cardcter veridico
del concepto. Para el autor, no habria mucha diferencia en la prictica entre la
posicidn estoica y esta, si acaso una afirmacién por parte de los segundos de que
las impresiones probables pueden tener un cardcter objetivo real. En esta linea,
se rescata la hipdtesis de que serfa la expansién de este habla epistemolégica —
restringida en Carnéades a lo cotidiano— a tesis filoséficas por parte de Fil6n lo
que traerfa el dogmatismo de vuelta a la Academia.

ENDOXA: Series Filosoficas,n.’ 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid



RESENAS 305

Los estudios sexto y séptimo nos recolocan desde en el verdadero eje de las
filosoffas helenisticas: la ética. A través de Cicerdn, se nos presenta el elenco de
posturas sobre el bien comun de la época y modos de clasificarlas originados en
Carnéades y modificados por sus sucesores. Estas divisiones forzardn la dualidad
naturaleza/virtud de la teoria estoica segun la cual el bien supremo es elegir
aquello que es acorde a la naturaleza, haciéndola parecer irrealizable; a saber, el
humano no tiene capacidad de eleccién en gran parte de cosas de la naturaleza, y,
sin embargo, su bienestar depende de ella. Asi redoblando la apuesta por la autar-
quia de la razdn, los estoicos habrian pivotado a la reaccién frente a la naturaleza
y la fortuna como punto de ejercicio de la virtud. La virtud, que hace al sabio
feliz, serfa asi independiente de toda afliccién externa, incluido el dolor, pero los
estoicos subsumen estas pasiones a la razén. Y he aqui el problema: si el dolor
es racional y lo racional es independiente de factores externos, ;cémo se explica
la atenuacién del dolor con el paso del tiempo? Antioco habria recurrido a los
antiguos para dar una respuesta: aunque la virtud es suficiente para la felicidad,
no es suficiente para la vida felicisima, que si depende del azar. Aun asi, Antioco
pensaria que esta diferencia es solo verbal con los estoicos. Y es que, en el nivel
mas abstracto, las divisiones neoacadémicas reducian las diferencias entre los
distintos sistemas filoséficos. Cicer6n las emplearia de manera constructiva para
explorar la posibilidad mds probable segtin su escepticismo mitigado, y Antioco
habria puesto estos argumentos al servicio de la legitimacién de su postura cuasi-
estoica que se remontaba —decia él— a los vetero-académicos.

Al pentltimo capitulo concierne la relacién entre Filosofia y Retérica: de
la enemistad, a la coexistencia y, de nuevo, al conflicto. A pesar de las duras
criticas del Sécrates platdnico a los retdricos sofistas, esta victoria del fildsofo
serfa interpretada por los neoacadémicos como una declaracién de la superi-
oridad de la retérica informada por la Filosofia y una denuncia del rétor como
practicante. Paralelamente, suavizarian también la diferencia entre su tradicional
concepto ‘enemigo’: la dialéctica, despojandola de su fin puramente pedagégico
para ponerse al servicio de la argumentacién. Filén, que concebia la Filosofia a
modo terapéutico como la capacidad de pensar la situacién concreta incluiria
la argumentacién de este tipo en sus lecciones, abarcando asi el rol propio del
rétor también. Con Cicerdn, resurge el conflicto entre ambas disciplinas. Este
presenta en su afdn ecléctico y conciliador una fusién del rétor-filésofo personifi-
cada. Aunque no llega a darse en este capitulo una distincién nitida entre ambas
disciplinas, considero que es acertado, dado que es esta delineacién misma la
que estd en juego.

ENDOXA: Series Filosoficas,n.’ 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid



306 RESENAS

El dltimo estudio, siguiendo la progresién propia de la época helenistica,
es dedicado a la Teologfa, que era considerada como extensién ultima de la
Fisica. Se nos presentan argumentaos de Carnéades contra los dioses a través
de Cicerdn, no tanto con el fin de socavar su existencia, sino de cuestionar los
argumentos estoicos. Estos tltimos también crefan en la adivinacién y contra las
criticas neoacadémicas de que las proposiciones causales ‘p—¢q’ de los adivinos
quedan refutadas por la ocurrencia de ‘~q’, habrian sugerido a estos un lenguaje
conjuntivo del tipo ‘~(pA-q).” Reformuladas asi, queda claro que la tabla de
verdad de ambas proposiciones es la misma; la disputa, creo todavia relevante, es
si un lenguaje condicional-causal y uno conjuntivo importan diferencias a nivel
filoséfico. Lo que estd en juego es, en realidad, la libertad y la responsabilidad,
imposibles en las teologias estoicas y epiclreas. Asi, ‘en contra de los estoicos,
Carnéades sefiala que la voluntad puede analizarse en términos no deterministas
y en contra de los epicireos, que analizarla de esta manera no obliga a tener que
aceptar el [incausado] clinamen’ (p. 293). Cicerén, como Hume después, presen-
tarfa un lenguaje causal contrafictico « posteriori, es decir, solo una vez ocurrido
el suceso podemos identificar sus causas necesarias y suficientes. Ademds de esto,
Mas Torres argumenta que la tradicién neoacadémica desde Carnéades situaria
la libertad en la voluntad auto-causada, sugiriéndolo como precursor de todo
el pensamiento occidental posterior. El debate tal y como es expuesto en este
estudio consigue capturar los puntos de conflicto que resurgirdn m4s tarde en el
Idealismo Alemdn como respuesta a Spinoza y Leibniz y persiste hasta nuestros
dias en términos de ‘compatibilismo.’

La Academia Nueva, se nos cuenta en el epilogo, habria estado en un limbo
sobre la cognicién (o su falta) que habria facilitado el eclecticismo tardio de Filén
y Antioco. En tiempos de hastio neoacadémico, la escuela del joven Antioco se
sobrepondria a la de un viejo y exiliado Filén en Roma. El legado de la Academia
serfa disputado por los neoplaténicos y demds filésofos posteriores, que, inca-
paces de cuadrar su fase ‘escéptica’, creardn toda una historia de sus ‘ensefianzas
dogmiticas secretas’. En realidad, este revisionismo, nos sugiere Mas Torres, no es
mds que una continuacion del debate propio de toda la historia de la Academia:
¢qué significa ser heredero de Sécrates y Platén?

La obra de Mas Torres es un placer para una investigadora: rigurosa, argu-
mentativamente rica y original. Como espero hayan dejado entrever mis comen-
tarios criticos, es una valiosa fuente para toda futura investigacién en el 4rea y,
dirfa, un texto importante en la literatura sobre la filosofia helenistica en espafiol.

ENDOXA: Series Filosoficas,n.’ 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid



RESENAS 307

Espero que el texto permee en los estudios sobre la Academia mds alld de nuestras
fronteras.

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0

Recibido: 06/10/2025
Aceptado: 02/11/2025

ENDOXA: Series Filosoficas,n.’ 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RESENAS 309

RamMON RODRIGUEZ GARCIA, Gadamer. Comprender la verdad de la experiencia,
Barcelona, Bonalletra Alcompas, 2021, 140 pp.

Cristina Garcia Santos’

Ramoén Rodriguez Garcia, reputado experto en los campos de la fenome-
nologia, la hermenéutica y la teoria de la subjetividad, y actualmente profesor
emérito de la UCM, presenta bajo este titulo una introduccién al pensamiento
de Hans-Georg Gadamer (1900-2002). Por la claridad, el rigor y la consistencia
de su exposicidn, esta obra estd destinada a convertirse en un cldsico de la ense-
fianza filoséfica, al igual que lo es ya el libro del mismo autor Heidegger y la crisis
de la época moderna, que desde su publicacién inicial en 1987 no ha dejado de
ser reeditado y ha guiado a varias generaciones de estudiantes universitarios. En
el caso de Gadamer, la labor de facilitar el acceso a su obra merece ser agradecida
especialmente, pues se trata, a mi juicio, de una propuesta filoséfica tan ficil de
recibir en sus capas mds superficiales como dificil de apreciar y calibrar en cuanto
a sus tesis profundas. El texto de Rodriguez, manteniendo en todo momento la
sencillez propia de su vocacién pedagégica, deja entrever al mismo tiempo la den-
sidad —y el enredo— de la problemdtica disenada por el discipulo de Heidegger.

Esta introducciéon a Gadamer se centra en Verdad y método (1960), el monu-
mento inaugural de una de las corrientes de pensamiento propias de las dltimas
décadas, la hermenéutica filoséfica. La obra estd estructurada en seis capitulos,
encabezados por un prefacio y completados por una serie de apéndices (entre otros,
una seleccién de fuentes bibliograficas primarias y secundarias en espanol). El pri-
mero de ellos, “Hans-Georg Gadamer, testigo del siglo XX”, muestra el estrecho
vinculo que hay entre la obra de este pensador y el contexto histdrico, cultural y
filoséfico en el que surgié. Su motivacién primera se encontraria en la crisis de la
“civilizacién moderna”, aquella que cuaja con el “racionalismo de la Ilustracién” (p.
14), crisis cuya magnitud se hace sumamente patente en la Alemania de entregue-
rras. Dicha civilizacién se caracteriza por haber erigido la ciencia natural en modelo
tinico de racionalidad, relegando cualquier otra clase de experiencia que no se ajus-
te a este patrén. Este reduccionismo cientificista es lo que se trataba de combatir

! Profesora-tutora UNED; cris.garcia@madrid.uned.es

ENDOXA: Series Filosoficas,n.’ 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid



310 RESENAS

cuando, en determinados circulos universitarios de la época, se reivindicaba la
“implicacién entre filosoffa y vida” (p. 15). Rodriguez nos recuerda el impacto
(comparable a una “descarga eléctrica”, p. 16) que le causé al joven Gadamer su
encuentro con Heidegger en 1922, precisamente porque este personiﬁcaba mejor
que nadie los derechos de una filosofia arraigada en las “preguntas radicales de la
existencia humana” (p. 14). Salta a la vista que Verdad y método se circunscribe a
esta coyuntura: es, “ante todo, un monumento justificativo de la dignidad y del
valor de las «ciencias del espiritu», de las humanidades”, y ello porque estos modos
de saber “encierran una experiencia de verdad” que resulta marginada y desvirtuada
en el paradigma cientificista moderno (p. 23).

El segundo capitulo estd dedicado a situar la hermenéutica filoséfica frente a
sus antecedentes filoséficos mds directos, inico modo de acceder, segtin advierte
Rodriguez, a “las claves de Verdad y método” (p. 27). Esta obra recupera los pro-
blemas planteados por la filosoffa alemana a partir de la segunda mitad del siglo
XIX a propésito del estatuto epistemoldgico y metodoldgico de las ciencias del
espiritu, cuya peculiaridad frente a las ciencias de la naturaleza residiria en que
tienen por objeto “la vida humana en su evolucién histérica” (p. 29). Gadamer
hereda la oposicién establecida por Dilthey entre las “ciencias explicativas” (des-
tinadas a encontrar regularidades universales en los fenémenos fisicos) y las “cien-
cias comprensivas” (dirigidas a entender el sentido de las acciones humanas, las
cuales, desde que existe la “conciencia histérica”, son consideradas relativas a su
época). Ahora bien, segin Gadamer, Dilthey, en su intento de lograr alguna clase
de “objetividad cientifica” dentro de este relativismo histérico, habria cometido
el error de pretender que todas perspectivas histdricas (las diversas “concepciones
del mundo” depositadas en las producciones artisticas, religiosas y filos6ficas)
fueran interpretadas desde una perspectiva neutral, ella misma a-histérica, con
lo que habria sucumbido al historicismo. Frente a esto, Gadamer objeta que
“una reflexion histérica que lo sea verdaderamente tiene que ser consciente de
su propia historicidad”, dado que “la condicién histérica la afecta también a

ella” (p. 34).

Si a esta objecién le anadimos las transformaciones experimentadas por el
concepto de “hermenéutica” en la segunda mitad del siglo XIX y los comienzos
del XX, tendremos montado el armazén teérico de Verdad y método. Rodriguez
expone dichas transformaciones en sus dos pasos principales. En primer lugar,
Schleiermacher y Dilthey dan un realce inusitado a la nocién de hermenéutica
(que hasta entonces era sdlo el arte de interpretar textos canénicos), al convertirla
en la metodologia general de las ciencias del espiritu, y mds adn, en la tarea de

ENDOXA: Series Filosoficas,n.’ 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid



RESENAS 311

descifrar una suerte de “espiritu humano esencial” que se irfa expresando en las
obras del saber del hombre sobre si mismo. Y en segundo lugar, Heidegger, con
su “hermenéutica de la facticidad”, traslada esta nocién desde un terreno mera-
mente epistemoldgico hasta una matriz ontoldgica, al mostrar que comprender
e interpretar no constituyen modos de conocimiento especificos (opuestos a las
explicaciones causales cientificas), sino “el modo primario de nuestro estar en el
mundo, que es siempre un ejercer posibilidades de accién” (p. 37). Asi, el tér-
mino “hermenéutica” acaba por remitir a una “zeoria filoséfica que quiere mostrar
los caracteres fundamentales de la experiencia humana del mundo”, lo cual implica
sostener que toda experiencia es “hermenéutica’ o “interpretativa’ (p. 38).

Los tres capitulos siguientes del libro que nos ocupa reproducen el contenido
de cada una de las tres partes de Verdad y método. El relativo a la primera parte
se titula “La verdad del arte”. Gadamer apela al arte (al igual que a los conceptos
humanisticos de “formacién”, “sensus communis”, “capacidad de juico” y “gus-
to”, y més adelante a la phrdnesis aristotélica) como “prototipos de experiencias”
que rebasan el modo de saber propio de la ciencia: no pueden ser formalizadas
exhaustivamente ni reducidas a instrucciones metodoldgicas, puesto que abar-
can la totalidad de la orientacién del ser humano en el mundo, y por tanto
comprometen a los sujetos que participan en ellas (p. 44 y ss.). Tras resenar
la critica de Verdad y mérodo a la “subjetivacién” y abstraccién kantiana de lo
estético respecto de su mundo, Rodriguez repara en la alternativa esbozada por
Gadamer a partir del modelo del juego. Dicho modelo es traido aqui a colacién
para ilustrar una racionalidad ajena al subjetivismo y al metodologismo de la
idea moderna de razén: “el sujeto del juego no son los jugadores, sino el juego
mismo” (p. 53). Una autonomia semejante caracterizaria también a la obra de
arte, en tanto ‘totalidad de sentido” que se automanifiesta en sus recepciones
(p. 55), de modo que, aunque sélo existirfa en cada una de ellas, estas no serian
otra cosa que una realizacién de dicha totalidad. Gadamer utilizard este mismo
esquema para explicar, en la segunda parte de Verdad y método, la participacién
de cada intérprete de un fenémeno histérico en un virtual “acontecer total” de la
historia; y en la tercera, la participacién de cada comunidad de hablantes de una
determinada lengua en la “totalidad de mundo” a la que remitirfan virtualmente
todas las lenguas posibles.

El capitulo correspondiente a la segunda parte de Verdad y método (el cora-
z6n de la obra, a mi juicio) lleva el sugerente titulo de “Somos seres histéricos”.
En este punto es donde anidan los conceptos més representativos de la herme-
néutica filoséfica: historicidad, prejuicio, tradicién, historia efectual, distancia

ENDOXA: Series Filosoficas,n.’ 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid



312 RESENAS

temporal, fusién de horizontes, circulo hermenéutico, aplicacién... En realidad,
esta segunda parte sigue apegada a las dificultades epistemoldgicas relativas a la
comprensién de textos y fenémenos del pasado. Pero con ello se pretende impli-
car también el significado “ontolégico” y “universal” del comprender (es decir, la
condicién histérica, finita y situada de todo habitar en el mundo), puesto que,
como senala Rodriguez, aqui se considera que el ser histérico comun y corriente,
por un lado, y la tarea de las ciencias histéricas, por otro, no son dimensiones
“cualitativamente distintas” (p. 65) y ademds se desarrollan siempre en una rela-
cién de continuidad. Tal es la consecuencia de los términos en los que Gadamer
corrige el historicismo: el intérprete de un texto del pasado, lejos de poder situar-
se él mismo en una perspectiva neutral, aportaria su propia situacién histérica,
sus propios prejuicios. Pero eso no significaria que tuviera que permanecer atado
a tales prejuicios: precisamente gracias al contraste con las perspectivas que se
fueran destacando como “otras” en la interpretacién de ese texto, se obraria una
transformacion de dicha situacién histérica. Esta dindmica se describe en Verdad
y método como una distincién y fusién de los horizontes respectivos del intérpre-
te y del texto del pasado (bajo la cual late, a ojos vistas, la nocién hegeliana de
“mediacién dialéctica’). Para ello Gadamer tiene que suponer que el intérprete
y su texto pertenecen —al parecer, necesariamente y por principio— a una #nica
tradicién, que se encontraria constantemente en desarrollo y que no conoceria,
en ultima instancia, corte ni ruptura alguna. Si esto es asi, entonces “comprender
desde el pasado” (es decir, desde un dmbito de sentido o sistema de presupuestos
previamente abierto) y “comprender el pasado” estdn destinados a confundirse en
un tnico movimiento, un supuesto efectuarse total y continuo (aunque siempre
abierto e inconcluso) de la historia. Gadamer aquilata este planteamiento al
describir la lectura de un documento histérico como un didlogo de corte dialéc-
tico: una conversacién entre dos interlocutores que siempre podrian limar sus
diferencias restaurando la identidad de su (hipotético) asunto comun.

La exposicién de la tercera parte de Verdad y mérodo se titula “Y en el fondo,
el lenguaje”. En ella se trata de explicitar el “giro ontolégico de la hermenéutica”,
o sea, el cardcter histérico e interpretativo de 7oda experiencia. Rodriguez resume
asi el argumento de Gadamer a este respecto: “si la experiencia hermenéutica
tiene forma dialédgica y el didlogo es la esencia del lenguaje que somos, nuestro
trato con el mundo tiene estructura interpretativa’ (p. 92). Y a continuacién se
ocupa de desplegar los tres ingredientes del silogismo: “lingiiisticidad”, “didlo-
go” e “interpretacién”. Para empezar, “la universalidad de la hermenéutica” se
cimenta aqui sobre el hecho de que cualquier comprensién de un sentido se
inscribe en un medio lingiiistico (Gadamer parece olvidar que los fenémenos

ENDOXA: Series Filosoficas,n.’ 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid



RESENAS 313

también estin mediados por nuestra corporalidad sensible). Y esa realizacién
lingiiistica de la experiencia implicaria tanto “tener que ver con las cosas” como
“tener que ver con otros’, o sea, pertenecer a un mundo compartido; de ahi que
pueda decirse que toda comprensién de algo implica la posibilidad de dialogar
con otras personas al respecto. Rodriguez advierte que Gadamer aminora la
diferencia entre las “conversaciones de la vida cotidiana”, hechas sobre un “suelo
comun’, y aquellas otras que se establecen entre paradigmas diversos, las cuales
pueden provocar aquellos problemas de comprensién en los que tenia su razén
de ser la tarea “especificamente hermenéutica”, es decir, la necesidad de llevar a
cabo una interpretacidn, que en los casos mds extremos puede llegar a ser una
auténtica traduccion (pp. 96-97). Para Gadamer, la diferencia entre ambas situa-
ciones serfa sélo de grado: no importa lo lejos que estén los hablantes entre si, en
todo caso una “auténtica’ comunicacién deberia ir suspendiendo los puntos de
vista meramente “subjetivos” para desentranar —o llevar a efecto— el objeto que,
por principio, tales interlocutores tendrian en comun. En esta misma dialéctica
se basa la tesis segun la cual “todo comprender es interpretar”: cualquier com-
prensidn serfa interpretativa porque tendria que mediar con otras perspectivas
parciales para reconstruir de otro modo la totalidad potencial del sentido al que
remitirfan todas las perspectivas habidas y por haber.

El dltimo capitulo de esta obra, “La hermenéutica en discusién”, recoge las
principales recepciones y confrontaciones a las que ha dado lugar la iniciativa de
Gadamer: en el posmodernismo de G. Vattimo, en la critica de las ideologias de
la Escuela de Frankfurt y en el deconstruccionismo de J. Derrida.

En suma, este texto diddctico cumple con creces la misién de introducir a un
publico no especializado en el conjunto de temas formulados por la hermenéutica
filoséfica, e incluso va mds alld de tal objetivo. Al sintetizar y clarificar la trama
de Verdad y método, Rodriguez no sélo pone en valor sus lineas de fuerza, sino
que también —inevitablemente— deja al descubierto algunas de sus debilidades.
Por un lado, el hecho de descargar la obra de su enorme aparato erudito hace
que se advierta mejor la fragilidad de la que adolece su estructura argumentativa
en ciertos puntos (por ejemplo, en el paso desde la hermenéutica especifica de
las humanidades hasta su dimensién universal, cf. p. 92). Ademds, Rodriguez
explicita y aquilata una serie de diferencias estructurales que en la exposicién
gadameriana resultan confusas: “experiencia de verdad” frente a “acreditacion de
la verdad” (p. 39); “historicidad propia de la comprensién normal y corriente”
frente a “dificultades relativas a la interpretacién de textos histéricos”, pp. 75-76
(o sea, “problemadtica del ser histérico” frente a “problemadtica de las ciencias

ENDOXA: Series Filosoficas,n.’ 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid



314 RESENAS

histéricas”); “dmbito de manifestacién al que pertenece una comprensién” frente
a “fenémeno comprendido en ella” (p. 74); y la mds importante de todas ellas:
la comprensién ejercida desde un dmbito de sentido previamente instituido (en
el que se interpreta de modo automdtico “esto como algo”, sobre la base de
una determinada comprensién del ser de ese ente) frente al momento en el que
emerge dicho dmbito de sentido y se decanta dicha interpretacién (pp. 102 y ss.).

A mi juicio, desenvolver a fondo todas estas diferenciaciones exigiria no ya
enriquecer y ampliar el contenido de Verdad y método, sino, en realidad, des-
montarlo y volverlo a montar. Gadamer parece haber puesto todo su empefio
en desactivar el contraste que hay entre la experiencia comprensora ordinaria,
posibilitada por un determinado 4mbito de sentido (finito, concreto, configu-
rado histéricamente), y los momentos extraordinarios en los que dicho dmbito
de sentido quiebra y surge una configuracién alternativa (asi como también ha
desactivado la irreductibilidad que puede darse entre diversos paradigmas sin-
crénicos). En su planteamiento, cualquier ruptura podria ser suturada por una
supuesta “tradicién” que, transformdndose de continuo, engulliria en su seno
toda clase de grieta o diferencia. Ahora bien, si los /ugares en los que se desen-
vuelve nuestra experiencia admiten ser elaborados ilimitadamente y se pierden
en un fondo Gnico, jen qué consiste su historicidad, su finitud, su singularidad?
La mencionada nivelacién entre la comprensién ordinaria y su crisis (o entre
“comprender” e “interpretar”, en los términos antedichos) sélo se sostiene a costa
de olvidar lo que Heidegger llamé “diferencia ontoldgica”. Este olvido se cobija
aqui en un “truco” tan viejo como la metafisica misma: el truco de la dialéctica,
que consiste en remitir el acontecer del ser a una hipotética unidad total de lo
ente (he desarrollado este diagnéstico en el articulo “Hermenéutica y dialéctica:
una amistad peligrosa”, Garcia Santos, 2010: 79-108).

En mi opinién, la obra de Gadamer ha logrado asentar y popularizar una
serie de tesis acertadas, relevantes y de hondo calado: la defensa de una teoria de
la verdad en la que se haga valer la manifestacion de los “fenémenos mismos” (“la
fuerza de las razones” en torno a ellos, p. 90) y no sélo los factores de consenso
o lucha de intereses; la legitimidad y el valor de verdad de 4mbitos de saber rele-
gados por el cientificismo moderno, tales como la experiencia del arte o la de lo
sagrado; la intervencién indispensable de los presupuestos y de las tradiciones
como condiciones de posibilidad de la comprensién fenoménica, y con ello la
recusacion de una racionalidad esencialista y abstracta; la anterioridad de la
emergencia de un campo de verdad sobre la institucién de aspectos normativos
o metodoldgicos dentro de él; el papel de las obras candnicas o cldsicas en la

ENDOXA: Series Filosoficas,n.’ 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid



RESENAS 315

definicién de las condiciones de validez propias de un determinado 4mbito de
sentido; y, ante todo, el cardcter situado, histérico y finito de cualquier expe-
riencia del mundo. Dichas tesis tienen el poder, a mi juicio, de impugnar en su
raiz el planteamiento afirmado por la Modernidad ilustrada. Pero, si esto es asi,
scémo es que esta teorfa filoséfica se ha mimetizado tan bien con el ambiente de
“hipermodernidad” que nos rodea, sin marcar ninguna distancia clara respecto
a su pasado mds inmediato? ;Cémo es que resulta connivente con escisiones
tan tipicamente modernas como la que supuestamente habria entre la esfera de
la naturaleza y la del espiritu? ;Cémo es que sigue hablando desde una 6ptica
humanista, semejante a la que servia de cimiento a la época moderna? Para que la
hermenéutica pueda despejar las ambigiiedades e imprecisiones que la atenazan,
para que pueda evitar la banalizacién de la que a menudo son objeto sus con-
signas, para que pueda dar, en fin, sus mejores frutos, hace falta una elaboracién
detallada, compleja y profunda del programa de Verdad y método en cuanto a sus
bases ontoldgicas. Tal es la tarea que les cabe asumir a las nuevas generaciones.
Esta introduccién llevada a cabo por Ramén Rodriguez facilita notablemente
la recepcién del legado de Gadamer e invita a continuar explorando sus posibi-
lidades inéditas.

Bibliografia

GADAMER, Hans-Georg (1985-1995). Gesammelte Werke. Tubinga: Mohr Siebeck.

— (1977). Verdad y método I, traduccién de A. Agud y R. de Agapito. Salamanca:
Sigueme.

— (1992). Verdad y método I1, traduccién de M. Olasagasti. Salamanca: Sigueme.

Garcia SanTos, Cristina (2010). “Hermenéutica y dialéctica: una amistad peligrosa”.
ALEA. Revista Internacional de Fenomenologia y Hermenéutica, N° 8, pp. 79-108.

Ropricuez Garcia, Ramén (2006). Heidegger y la crisis de la época moderna. Madrid:
Sintesis.

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-

NoComercial-SinObraDerivada 4.0

Recibido: 18/06/2025
Aceptado: 02/09/2025

ENDOXA: Series Filosoficas,n.’ 52, 2023, pp. 285 - 315. UNED, Madrid


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



