
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 275 - 296. UNED, Madrid

ALLÁ, DONDE LA NATURALEZA SE ESTREMECE 
DE HORROR: CRÍTICAS AL COLONIALISMO 

EN LA FILOSOFÍA ILUSTRADA DE OLYMPE DE 
GOUGES

THERE, WHERE NATURE SHUDDERS IN 
HORROR: CRITIQUES OF COLONIALISM IN THE 
ENLIGHTENED PHILOSOPHY OF OLYMPE DE 

GOUGES

Luisina Bolla

Universidad Nacional de La Plata / Conicet (Argentina)*

* Dra. en Filosofía (UNLP), Profesora de Género y Derechos Humanos (Maestría en Dere-
chos Humanos, UNLP) y de Género y Diversidad (Maestría en Derechos Humanos y Demo-
cratización, UNSAM / LATMA, Global Campus of Human Rights). Becaria postdoctoral del 
CONICET en el Centro Interdisciplinario de Investigaciones en Género (IdIHCS, FaHCE, 
UNLP). E-mail: luisinabolla@gmail.com



276	 Luisina bolla

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 275 - 296. UNED, Madrid

Resumen: El presente artículo analiza la obra teatral L’esclavage des Noirs ou 
L’heureux naufrage, escrita por Olympe de Gouges en el año 1782. La obra fue publica-
da en 1788 y representada en el fervor revolucionario de París, en diciembre de 1789. 
Este drama, centrado en la situación de las colonias francesas de las Antillas, consti-
tuye el mayor exponente de la crítica de Olympe de Gouges al sistema imperialista y 
esclavista. El objetivo es releer El naufragio feliz para examinar la radicalización de la 
filosofía iusnaturalista realizada por de Gouges, cuya estrategia central es la utilización 
del propio lenguaje ilustrado (Amorós, 1996; 2000). La hipótesis de lectura sostiene 
que los escritos antirracistas de De Gouges configuran una crítica pionera al concepto 
de naturaleza moderno, que se consolida posteriormente en sus ensayos feministas. Ade-
más, se muestra que lo que hoy denominamos “enfoque interseccional” ya se encuentra 
presente en los orígenes del movimiento de mujeres, al alba de los desarrollos propia-
mente feministas

Palabras clave: Ilustración, Feminismo, Antirracismo, Esclavitud, Iusnaturalismo.

Abstract: This article aims to analyze the play L’esclavage des Noirs ou L’heureux 
naufrage, written by Olympe de Gouges in 1782. The play was published in 1788 and 
performed in the revolutionary fervor of Paris in December 1789. This drama, focused 
on the situation in the French Caribbean colonies, represents the major exponent of De 
Gouges’s critique of the imperialist and slave system. The aim is to reexamine L’heureux 
naufrage to investigate the radicalization of the iusnaturalist philosophy carried out by 
De Gouges, whose central strategy is the use of Enlightenment language (Amorós, 1996; 
2000). The reading hypothesis suggests that De Gouges’s antiracist writings constitute 
a pioneering critique of the modern concept of nature, which is later consolidated in 
her feminist essays. Furthermore, it shows that what we now call an “intersectional 
approach” was already present in the early stages of the women’s movement, at the dawn 
of feminist developments.

Keywords: Enlightenment, Feminism, Anti-racism, Slavery, Natural Law.

1. Introducción

A diferencia de otras pensadoras, que todavía permanecen en el anonimato 
que la historia hegemónica impone a los grupos subalternos, la obra de Olympe 
de Gouges es relativamente reconocida por su defensa pionera de los derechos de 
las mujeres. En el ámbito académico, desde comienzos de la década de 1980 y, 
sobre todo, en los años noventa, diferentes investigadoras feministas retomaron 
el legado de De Gouges para denunciar las inconsistencias del proyecto moderno 



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 275 - 296. UNED, Madrid

iii edición del premio javier muguerza de investigación en filosofía noviembre 2024
Allá, donde la naturaleza se estremece de horror: críticas al colonialismo...	 277

ilustrado (Blanc, 1981; Fraisse, 1992; Amorós, 1996; Scott, 2012; Perrot, 2014, 
entre otras). 

Su Déclaration des droits de la femme et de la citoyenne (1791), escrita en 
respuesta a la “Declaración de los derechos del Hombre”, constituyó una lúcida 
crítica del sexismo de su tiempo. Allí visibilizó las implicancias políticas de la 
utilización de un lenguaje sexista que, en virtud de las ambivalencias semánti-
cas, excluía a la mitad de la humanidad: las mujeres. Al detectar las profundas 
consecuencias de la falacia pars pro toto, como mostraría posteriormente Simone 
de Beauvoir (1949), De Gouges se constituyó como un antecedente clave de 
los derechos humanos de las mujeres, que en su país natal aún se denominan 
“derechos del hombre”.

Sin embargo, otros aspectos de la producción de Olympe de Gouges perma-
necen menos analizados. Tal es el caso de su producción dramatúrgica en gene-
ral (Laflamme, 2015) y de sus escritos anti-esclavistas en particular (Sherman, 
2013), que fueron reeditados en Francia recién en 1991,1 dos siglos después de 
haber sido escritos. El presente artículo toma como punto de partida la obra 
L’esclavage des noirs, ou L’heureux naufrage, escrita en 1782 y publicada seis años 
más tarde, en 1788. Este escrito, que se basa en la situación de los esclavos y las 
esclavas de las colonias francesas de las Antillas, constituye el mayor exponente 
de la crítica de Olympe de Gouges al sistema imperialista y colonial. 

Nuestro objetivo es releer El naufragio feliz para examinar la peculiar radicali-
zación de la filosofía iusnaturalista realizada por De Gouges, una de cuyas estra-
tegias centrales es la utilización del propio lenguaje ilustrado, tal como identificó 
Celia Amorós (1996; 2000) en sus análisis sobre las mujeres de la Revolución 
Francesa. Las sucesivas reescrituras del drama, con sus cambios de título y sus 
paratextos añadidos, atestiguan tanto las disputas coyunturales con los sectores 
dominantes, como el compromiso explícito de Olympe de Gouges por extender 
los principios de la Ilustración más allá de sus límites. 

La hipótesis que proponemos sostiene que los escritos antirracistas de De 
Gouges configuran una crítica pionera al concepto de naturaleza moderno que 
se consolida posteriormente en sus ensayos feministas. Al cabo de este recorrido, 
esperamos mostrar que lo que hoy denominamos “enfoque interseccional” ya 

1   Dos volúmenes editados por Gisela Thiele-Knobloch (1991; 1993).



278	 Luisina bolla

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 275 - 296. UNED, Madrid

se encuentra presente en los orígenes del movimiento de mujeres, al alba de los 
desarrollos propiamente feministas.

2. El naufragio feliz

¿Cuáles han sido mis crímenes, mis delitos, mis errores evidentes, como 
para merecer tantas infamias? ¡Cómo! ¿Un tema dramático, una obra llena 

de humanidad, sensibilidad y justicia ha hecho que me persigan personas que 
ni siquiera conozco? Ese tema motiva la calumnia más oscura, enciende a mis 

enemigos, hace que se ensañen nuevamente conmigo 

(De Gouges, “Carta a los literatos franceses”, 2019: 94)

Con estas palabras se defendía Olympe de Gouges en el año 1790. Había 
sido perseguida, amenazada de muerte, calumniada y censurada por causa de 
“un tema dramático, una obra llena de humanidad”. La obra a la que se refiere 
había sido escrita en el año 1782, con el título original de Zamor y Mirza o El 
naufragio feliz. Se trata de su primera escritura y este es un hecho significativo 
porque, como la propia De Gouges lo reconoce, el tema que puso en movimiento 
su pluma no fue inicialmente la cuestión “de las mujeres”, sino la cuestión racista 
y colonial, “la odiosa trata de negros” (De Gouges, 2014 [1790]: 35).

El drama fue recibido por la Comedia Francesa en 1783 y fue rechazado 
inicialmente. Recién se representaría a fines de 1789, en una versión modificada 
y con el título La esclavitud de los negros o El naufragio feliz. Las fechas de estreno, 
el lunes 27 de diciembre de 1789 y luego la víspera de Año nuevo, “día en que 
nadie asiste al espectáculo” (De Gouges, 2019: 96), vaticinaban la intención de 
que la obra no lograra mantenerse en cartelera. En efecto, La esclavitud de los 
negros suscitó las reacciones inmediatas de quienes tenían intereses económicos 
en las Antillas, los colonos, que iniciaron un boicot para que el drama fuera sus-
pendido. Los sabotajes no sólo incluyeron la asignación de las peores fechas para 
la representación,2 sino también sobornos a los actores y reclamos ante el alcalde 

2   “Todo el mundo sabe que cuando los actores no muestran todo el interés posible por un 
autor, solo le conceden la representación de su obra en los días malos, es decir, los martes, 
jueves y viernes…” (De Gouges, 2014 [1790]: 37, trad. propia).



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 275 - 296. UNED, Madrid

iii edición del premio javier muguerza de investigación en filosofía noviembre 2024
Allá, donde la naturaleza se estremece de horror: críticas al colonialismo...	 279

de París. De este modo, lograron que la obra fuera retirada, tras no alcanzar el 
monto de recaudación mínimo requerido luego de tres puestas en escena.

Aquello que encendía las alarmas de los colonos era, precisamente, que los 
protagonistas de la obra eran esclavos y esclavas que reivindicaban sus derechos. 
Ellos no sólo tomaban la palabra, mediante diálogos y discursos verdaderamente 
filosóficos, sino que además luchaban por su libertad. Como han señalado algu-
nas investigaciones, a diferencia del exotismo que solía caracterizar las represen-
taciones de la esclavitud de la época –generalmente inscriptas en un universo 
ficcional, o bien caricaturizadas en la forma de sirvientes y mucamas añadidos 
como personajes secundarios–, la obra de De Gouges explicitaba su vinculación 
con la realidad colonial. Si bien se trataba de una ficción, su autora advertía que 
era un “retrato fiel de la situación actual de América” (De Gouges, 2019 [1792]: 
84). 

El episodio que abre la obra es significativo: dos esclavos indios, Zamor y 
Mirza, se fugan de una plantación luego de que la joven rechazara las propuestas 
(la “pasión desenfrenada”) del capataz. Enfurecido, este le encarga a Zamor que 
asesine a Mirza, pedido que por supuesto es rechazado por el esclavo. Zamor 
mata al capataz en defensa propia y se fugan. Según algunas interpretaciones, 
“Mirza, en tanto causa indirecta del asesinato, ejemplifica el peligro potencial 
que representa la mujer para el orden establecido” (Le Hir, 1994: 71). Desde 
las primeras líneas, vemos prefigurarse una mirada imbricada de la esclavitud, el 
sistema colonial que sustenta y el orden de género. El hecho de que comience con 
un intento de violación de una esclava por parte del capataz es, cuanto menos, 
significativo, y da muestra de las inquietudes proto-feministas de De Gouges, 
que ya estaban presentes en su primera obra teatral. 

Tras escapar, Zamor y Mirza se refugian en una isla y desde las costas, ven 
el naufragio de un barco; enseguida rescatan a una pareja de jóvenes franceses, 
Valère y Sophie. Cabe destacar que el topos de la “isla desierta”, como espacio 
donde anclar las utopías, era una alegoría frecuente en la época, que servía para 
establecer un contexto sociopolítico diferente al de la sociedad contemporánea 
(Le Hir, 1994: 70). De hecho, Zamor les propone a Valère y a Sophie: “con gusto 
compartiremos la posesión de esta isla, y si el destino así lo quiere, acabaremos 
nuestros días juntos” (De Gouges, 2019 [1792]: 57). Esto sugiere explícitamente 
un nuevo contrato social igualitario, pasible de implementarse en ese territorio 
aislado. 



280	 Luisina bolla

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 275 - 296. UNED, Madrid

La convivencia equitativa no llega, sin embargo, a lograrse. Enseguida los 
encuentran y son capturados por un grupo dirigido por un indio, que los devuel-
ve a la colonia. Dado que Zamor mató a un capataz, se teme que su ejemplo 
pueda dar lugar a nuevas revueltas. El juez de la isla indica que debe recibir un 
“castigo ejemplar”, es decir, disciplinador. Sin embargo, los y las esclavas se orga-
nizan y se manifiestan por la liberación y el indulto de Zamor y Mirza. Esto se 
logra, finalmente, a causa de un giro inesperado de la trama: se revela que Sophie, 
la joven francesa rescatada del naufragio por Zamor, es la hija del gobernador de 
la isla, Monsieur de Frémont, quien revierte la decisión del juez.

3. Sombras de la Ilustración: contexto y resistencias abolicionistas

En la época en que Olympe de Gouges escribe su obra, el sistema colonial 
francés en el Caribe se encontraba en auge y expansión. Desde 1755, en la 
colonia de Saint-Domingue, actual Haití, se desarrollaba la producción y venta 
de azúcar, café y algodón, realizada por mano de obra esclava. Hacia 1779, los 
censos indicaban que había 32.650 blancos (12,61 %), 7.055 mulatos (2,72 
%) y 219.098 esclavos negros (84,65 %) (Challamel, 1895). Este sistema de 
explotación no haría más que profundizarse en los años siguientes: se estima que, 
hacia 1789, había unos 27.000 blancos, 20.000 negros libres y más de 400.000 
esclavos. 

Sin embargo, existían ya resistencias en las colonias y un incipiente movi-
miento abolicionista en Francia. El 19 de febrero de 1788, se funda la Sociedad 
de los Amigos de los Negros (Société des Amis de Noirs), con impulso del giron-
dino Brissot de Warville (1754-1793). Inspirada en la Anti-Slavery Society of 
London, defendía los derechos de los negros y la abolición de la esclavitud, y a 
ella estuvo asociada efectivamente Olympe de Gouges.3 Sin embargo, como ella 
misma observa, su tratamiento del tema es previo a la fundación de esta sociedad 
(seis años antes), aunque el surgimiento de una organización colectiva la influyó 
ciertamente. 

3   También participaban el abate Grégoire, Condorcet, Mirabeau, La Fayette, Barnave, entre 
otros. Los padres de Mme. De Staël, Jacques y Suzanne Necker, también eran miembros. 
Staël escribirá Mirza en 1786, obra anti-esclavista que se publicará en 1795.



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 275 - 296. UNED, Madrid

iii edición del premio javier muguerza de investigación en filosofía noviembre 2024
Allá, donde la naturaleza se estremece de horror: críticas al colonialismo...	 281

Desde 1788, la Sociedad de Amigos de los Negros realizaba campañas para 
convencer a la opinión pública, editaban folletos e intervenían en los debates 
políticos. Sin embargo, en la Primera Asamblea Constituyente había muchos 
propietarios coloniales y el poder del dinero, como observaría con lucidez De 
Gouges, relegaba las ideas antiesclavistas en favor de los intereses económicos. 
El público en general también permanecía mayormente indiferente a las reivin-
dicaciones antiesclavistas. En ese marco, la opción por el teatro, junto con la 
producción de panfletos, afiches y folletería, permitía difundir las ideas aboli-
cionistas y llegar al público amplio.

La apuesta de De Gouges por la dramaturgia se vincula, efectivamente, con 
el rol político del teatro en aquella época. El objetivo de su drama El naufragio 
feliz, según la propia De Gouges, era de índole moral: buscaba concientizar y 
sensibilizar al público de los horrores de la esclavitud, representándola. Por ello, 
insistirá en la forma en que tenían que estar vestidos los actores y actrices, para 
crear un efecto de realismo capaz de conmover y producir empatía.

La decisión por el género dramático, como forma de representación, se vin-
culaba a su vez con una comprensión particular del drama que es característica 
del período. Se lo entendía no como un mero estilo estético, sino como parte 
de la “naturaleza de la vida”. La continuidad de la vida se expresaba en una 
concepción del drama como un puente, superando la división entre los géneros 
cómico y trágico. Por otro lado, se escribía en prosa (no en verso), en un lenguaje 
asequible para todas las personas: “Con el drama, el teatro perdió su principal 
función estética para asumir un nuevo rol social: convertir a los espectadores en 
mejores hombres, mujeres y ciudadanos” (Le Hir, 1994: 67).

Así, De Gouges asume y emprende la creación de un nuevo teatro, crucial 
para la labor ciudadana y patriótica del tiempo revolucionario. En sus propias 
palabras: “Un teatro moral, con actrices intachables, sería conveniente para la 
sociedad de los hombres civilizados, excitaría sus virtudes, corregiría a los liberti-
nos. Y en tan solo diez años, ya se reconocería que la buena comedia es realmente 
la escuela del mundo” (De Gouges, 2019 [1789]: 108).

En este sentido, también hay que advertir que los cambios de título de la obra 
de Olympe de Gouges no son azarosos ni tienen motivaciones meramente esté-
ticas, sino que responden a las transformaciones experimentadas por las luchas 
abolicionistas. El primer subtítulo de la obra, en efecto, era “Drame indien” y 
sus protagonistas eran esclavos indios de América. Como señala Masson (2008), 



282	 Luisina bolla

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 275 - 296. UNED, Madrid

en el lapso que pasa entre la primera escritura de la obra y su representación, 
los debates políticos se concentran en la situación del tráfico transatlántico. “El 
drama indio se convierte explícitamente en un manifiesto contra la esclavitud 
de los negros” (Masson, 2008). La escritura de De Gouges, entonces, acompaña 
las transformaciones sociales y políticas, dialoga con la coyuntura, busca incidir 
en su tiempo.

Otro aspecto relevante es que ella usa la palabra “noir” y no “nègre”, distin-
ción inexistente en castellano. Según los diccionarios de aquella época, “nègre” 
solía ser sinónimo de esclavo, mientras que “noir” se asociaba a las políticas 
abolicionistas, como se ve en el nombre de la Sociedad “amigos de los Noirs”.4 
Incluso, el uso de la palabra Noir con mayúscula (infrecuente en aquella épo-
ca) desataba reacciones violentas y rechazo, ya que se percibía inmediatamente 
como una lucha por la abolición de la esclavitud y como una crítica a la trata 
(Massardier-Kenney, 1994: 18-19). Ciertamente, no era otro el objetivo de De 
Gouges, como mostraremos a continuación.

4. “Devuelve al hombre el derecho que perdió en el seno mismo 
de la naturaleza”

Pero cuando observo esta naturaleza, muchas veces se contradice con sus principios…

(De Gouges, 2019 [1792]: 85).

La obra La esclavitud de los negros o el naufragio feliz le permite a Olympe de 
Gouges desarrollar su posición (por cierto, radicalmente crítica) sobre la escla-
vitud, de dos maneras: por un lado, mediante los diálogos de los protagonistas 
y personajes secundarios, quienes cuestionan y problematizan la jerarquización 
racial y la explotación de poblaciones nativas y africanas. Por otro lado, en los 
paratextos que acompañan la obra, es decir, los Prólogos y Posfacios, que incor-
poran de manera directa la opinión de De Gouges. 

4   Sin embargo, los usos co-existieron y no fueron homogéneos. Los acontecimientos histó-
ricos también fueron modificando los términos, ya que “nègre” fue una palabra utilizada 
ampliamente en las revoluciones de Santo Domingo en 1791. Desde 1794, con el decreto de 
abolición de la esclavitud, “Noir” volvió a posicionarse en Francia, pero volvió a perder terre-
no frente a “nègre” desde 1802, con la reforma napoléonica (Massardier-Kenney, 1994).



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 275 - 296. UNED, Madrid

iii edición del premio javier muguerza de investigación en filosofía noviembre 2024
Allá, donde la naturaleza se estremece de horror: críticas al colonialismo...	 283

Al comienzo del primer acto, una de las primeras líneas de diálogo dice:

Mirza.— (…) Pero dime, ¿por qué los europeos y los plantadores tienen 
tanta ventaja sobre nosotros, pobres esclavos? Están hechos igual que noso-
tros: somos hombres como ellos. ¿Por qué entonces hay una diferencia tan 
grande entre su especie y la nuestra?

Zamor.— Esa diferencia es poca cosa. Solo existe en el color. Pero de ello 
extraen enormes ventajas… (de Gouges, 2019 [1792]: 54).

La vinculación entre “diferencia” y “color”, precisada por Zamor al inicio de 
su parlamento, es significativa ya que da cuenta del surgimiento de un modelo 
esclavista diferente al del período anterior. Nos referimos a la emergencia de 
un sistema racista basado en una marca somática particular: el color de la piel 
(Guillaumin, 2016 [1977]).

De hecho, es precisamente en la época en que De Gouges escribe esta obra 
cuando se gesta la vinculación entre negritud y esclavitud. Recordemos que, 
hasta entrado el siglo xvii, los esclavos eran mayormente blancos y europeos, 
especialmente, irlandeses y de sectores populares, los denominados indentured 
servants.5 Antes del establecimiento del tráfico triangular de esclavos, no existía 
una concepción biologicista de la “raza” como atributo hereditario e inmodifi-
cable. En cambio, se la pensaba como una característica cultural; se creía, por 
ejemplo, que “uno podía volverse negro por exponerse mucho al sol” (Todd, 
2017: 77-78, trad. propia). 

El siglo xix y su preludio, que Olympe de Gouges atestigua, subvertirán 
radicalmente esta concepción culturalista. A fines del xviii, la trata transatlántica 
ya se encuentra en auge. La industrialización en Europa requería que la mano 
de obra local permaneciese en el continente para abastecer las fábricas, por lo 
que países como Inglaterra penalizaban el traslado forzado de europeos hacia las 

5   Esta diferencia se ve en otros textos, como Oronooko or the Royal Slave de Aphra Behn 
(1688), considerada la primera novela británica, que trata de un príncipe africano que es 
secuestrado y esclavizado. Esta obra fue escrita “antes del establecimiento seguro del terrible 
comercio de la esclavitud africana y americana, y cuando los esclavos incluían ingleses captu-
rados por los franceses y turcos (…)” (Todd, 2017: 10); precisamente, los “indentured ser-
vants”. Sin embargo, poco dice sobre ellos Oronooko: “[Aphra Behn] Guardó silencio sobre 
los muchos [indentured servants] que enfermaron y murieron bajo el duro trato” (Todd, 
2017: 69). 



284	 Luisina bolla

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 275 - 296. UNED, Madrid

colonias y “externalizaban” el tráfico y comercio de personas. Las redes de trata se 
concentrarían progresivamente en ciertas regiones de África, donde poblaciones 
enteras eran capturadas y llevadas por la fuerza a América. Como corolario, 
el color de la piel y la esclavitud se convirtieron en símbolos intercambiables. 
Devenir negro era, por tanto, consecuencia directa de haber sido hecho esclavo. 
En palabras del historiador antillano, Eric Williams: “La esclavitud no nació 
del racismo; más bien podemos decir que el racismo fue la consecuencia de la 
esclavitud” (2011 [1944]: 34).6 

Una reflexión sobre el tema del color aparece al final de la primera versión de 
El naufragio feliz, en un Posfacio titulado “Reflexiones sobre los hombres negros 
[nègres]” de 1788. Allí De Gouges apela a la animalidad y a sus variaciones como 
un rasgo común compartido por todas las especies:

¿Si son animales, no lo somos nosotros también? ¿Y qué diferencia a los 
blancos de esta especie? El color… (…) El color del hombre tiene matices, 
como en todos los animales que la naturaleza ha producido, así como las 
plantas y los minerales. ¿Por qué el día no se disputa con la noche, el sol 
con la luna, y las estrellas con el firmamento? Todo es variado, y esa es la 
belleza de la naturaleza. ¿Por qué querer destruir su obra? (De Gouges, 2019 
[1792]: 88).

De Gouges defendía, de este modo, la existencia de diferencias no jerárqui-
cas. Sin embargo, el modelo que se encontraba en consolidación era radicalmente 
diferente. Recordemos que los ensayos de Kant sobre la idea de “raza” –que sen-
taron las bases filosóficas del racismo– datan también de finales del siglo xviii 
(Chukwudi Eze, 1997; Femenías, 2002; Santos Herceg, 2010; Kant, 2021). En 
la antropología kantiana, la diferencia se vuelve claramente desigualdad: “La 
humanidad encuentra su mayor perfección en la raza de los blancos. Los indios 
amarillos tienen un talento menor. Los negros están muy por debajo, y en el 

6   Eric Williams (Trinidad y Tobago, 1911-1981) fue uno de los primeros historiadores en 
estudiar los cambios en la mano de obra esclava en América. Sus análisis fueron continuados 
por la feminista materialista Colette Guillaumin, quien estudió el surgimiento de la ideología 
racista. Sus tesis presentan semejanzas con otras investigaciones, por ejemplo, las del sociólo-
go peruano Aníbal Quijano, fundador y referente de la teoría y los estudios decoloniales. Sin 
embargo, difieren en la medida en que Quijano considera que la categoría de “raza”, como 
patrón global que clasifica jerárquicamente a las poblaciones de todo el mundo, surge mucho 
antes, en 1492, con la invasión colonial de América.



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 275 - 296. UNED, Madrid

iii edición del premio javier muguerza de investigación en filosofía noviembre 2024
Allá, donde la naturaleza se estremece de horror: críticas al colonialismo...	 285

lugar inferior está una parte de los pueblos americanos” (Kant, Physische Geogra-
phie, cit. en Santos Herceg, 2010: 410).

Para Olympe de Gouges, por el contrario, no hay una jerarquización inte-
lectual ni moral entre las personas, sea cual sea su color o su “raza”, palabra que 
aparece sólo una vez en La esclavitud de los negros, en boca de un “indio” (como 
veremos en unos instantes). En su obra, tanto las mujeres (francesas, indias, 
africanas) como los varones indios y africanos son capaces de realizar acciones 
morales. Esto no debe pasar desapercibido, ya que la ética se anuda fuertemente 
con la política. 

De hecho, un tópico que recorre el drama teatral son las múltiples salvaciones 
de vida: Zamor evita la muerte de Mirza al comienzo de la obra, luego ambos 
rescatan a Valère y a Sophie del naufragio y, finalmente, la joven francesa logra el 
indulto de Mirza y Zamor. Esta serie de acciones suponen el ejercicio de la auto-
nomía y el discernimiento entre lo justo y lo injusto, requisitos indispensables 
para el ejercicio político, incluso poniendo en riesgo la propia vida (“¡Ah! Mirza, 
corro a ayudarla. ¿O acaso las desgracias nos eximirían de actuar humanamente?”, 
De Gouges, 2019 [1792]: 55). 

Recordemos, por mencionar un ejemplo paradigmático, que Kant había afir-
mado que las mujeres podían actuar conforme al deber, pero nunca por deber.7 
En la mirada kantiana, las mujeres evitaban el mal porque era feo (sic), pero no 
por ser injusto, lo que interrumpía su acceso al ámbito moral (Madruga Bajo, 
2020: 204). Otro tanto sucedía con las “razas”:

Los Negros de África no tienen por naturaleza ningún sentimiento que 
se eleve por encima de la frivolidad. Mr. [David] Hume desafía a cualquiera 
a citar un solo ejemplo en el cual un Negro haya mostrado talento, y afirma 
que entre los cientos de miles de negros que fueron transportados a otras 
partes desde sus países (…) aún no se ha encontrado uno solo que haya 
presentado algo grandioso en arte o ciencia o en alguna otra cualidad de 
valor (…). Tan fundamental es la diferencia entre estas dos razas del hom-
bre y parece ser tan grande al considerar las capacidades mentales, como al 

7    En Fundamentación de la Metafísica de las costumbres, afirma que actuar por deber implica 
no un propósito, una inclinación inmediata, sino una acción impulsada por otra inclinación, 
es decir, por una máxima (Madruga Bajo, 2020). Para una lectura de los subtextos sexistas 
presentes en la obra de Kant, ver también Roldán (2013).



286	 Luisina bolla

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 275 - 296. UNED, Madrid

considerar el color (Kant, Von den verschiedenen Rassen der Menschen, citado 
en Santos Herceg, 2010: 412).

Para Olympe de Gouges, en cambio, las acciones auténticamente morales, 
motivadas por máximas universales, conforman sujetos políticos capaces de ejer-
cer la ciudadanía y de integrar un orden político nuevo y emancipador.

Por eso, su pieza teatral destaca la importancia de restituir otro derecho, 
íntimamente vinculado con la libertad, que se encuentra igualmente alienado: 
la educación. Zamor es un “indio instruido”, según lo presenta la descripción de 
personajes. A diferencia de Mirza, recibió educación de parte del gobernador de 
la isla, Mr. de Frémont, quien –según dice– lo consideraba su hijo. De Gouges, 
una ilustrada mucho más consecuente que la mayoría de sus contemporáneos 
masculinos, defendía el acceso a la instrucción con independencia del color, el 
sexo o cualquier otra diferencia de nacimiento:

La mayoría de estos amos salvajes nos tratan con una crueldad que 
espanta a la naturaleza. Y nuestra afligida especie se acostumbró a estos 
castigos. Se cuidan de no instruirnos. Si nuestros ojos se abrieran veríamos 
con horror a qué estado nos han reducido, y podríamos liberarnos de este 
yugo tan cruel como vergonzoso. ¿Pero tenemos realmente la capacidad de 
cambiar nuestra suerte? El hombre degradado por la esclavitud perdió toda 
su energía, y los más embrutecidos de nosotros son los menos tristes (…) 
¡Dios! Acaba con la adversidad que sigue amenazando a estas tierras, ablanda 
el corazón de nuestros tiranos y devuelve al hombre el derecho que perdió en 
el seno mismo de la Naturaleza [rends à l’homme le droit qu’il a perdu dans le 
sein même de la Nature] (De Gouges, 2019 [1792]: 55).

La idea de la restitución de un derecho natural alienado, sustraído, aparece así 
en la superficie del discurso, a la vez que es sugerida por otros temas del drama. 
Ahora bien, una tesis que me interesa sugerir es que, junto con la defensa de la 
educación como llave de acceso para la libertad, emerge el esbozo de una expli-
cación materialista. Los personajes de la obra identifican, en distintos pasajes, 
núcleos problemáticos derivados de una cierta forma de producción. Así, Zamor 
explica que fueron hechos esclavos/as para que los colonos generaran riquezas: 

¡Nos utilizan en este clima como usan a los animales en el suyo. Vinieron 
a estos parajes, se adueñaron de las tierras, de las fortunas de los nativos de 
las islas, arrebataron con arrogancia las propiedades de un pueblo dulce y 



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 275 - 296. UNED, Madrid

iii edición del premio javier muguerza de investigación en filosofía noviembre 2024
Allá, donde la naturaleza se estremece de horror: críticas al colonialismo...	 287

apacible, hicieron correr la sangre de sus nobles víctimas, se repartieron los 
despojos sangrientos, y nos esclavizaron como recompensa de las riquezas 
que capturaron, y que contribuimos a conservar. Y hoy cosechan los campos, 
sembrados de cadáveres de plantadores, y estas cosechas son regadas con 
nuestro sudor y lágrimas... (De Gouges, 2019 [1792]: 55).

Los argumentos ilustrados (los prejuicios, la falta de educación) coexisten 
con razonamientos que ponen en un lugar central al trabajo y a la forma de pro-
ducción. La dominación hacia los indios no deriva de una supuesta inferioridad 
intelectual ni moral, sino de una conveniencia económica, que produce inferio-
rización. Así parece reconocerlo el gobernador de la isla, compasivo y favorable 
a la liberación de los esclavos, al final del segundo acto, en una conversación 
con el juez: “Sus trabajos, mal recompensados, acrecientan nuestra fortuna y al 
mismo tiempo nos permiten dominarlos más” (De Gouges, 2019 [1792]: 68).

Estas aseveraciones, en boca de los personajes de la obra, se ven acompañadas 
por las propias declaraciones de Olympe de Gouges en los paratextos que acom-
pañan el drama. En el Posfacio de 1788, afirma: “Vi claramente que habían sido 
condenados a esa horrible esclavitud por la fuerza y el prejuicio, que la natura-
leza no tenía nada que hacer en esto, y que todo provenía del interés injusto y 
poderoso de los blancos” (De Gouges, 2019 [1792]: 87). El posfacio, que será 
retirado de la versión final, declara:

Los europeos ávidos de sangre, y ávidos de ese metal que la codicia lla-
mó el oro, han hecho cambiar la naturaleza de esas tierras felices. El padre 
desconoció a su hijo, el hijo sacrificó a su padre, los hermanos pelearon, 
y los vencidos fueron rematados como bueyes en el mercado. ¿Qué digo? 
Se creó un comercio en las cuatro esquinas del mundo. ¡Un comercio de 
hombres…! ¡Oh, Dios! ¡Y la naturaleza no se espanta! (De Gouges, Prólogo, 
2019 [1792]: 87).

Como se ve en el fragmento anterior, la esclavitud tensiona el concepto for-
mal de “naturaleza” propio del período. Esta argumentación reaparecerá en su 
Declaración de Derechos de la Mujer y de la Ciudadana (1791), lo que muestra la 
coherencia de Olympe de Gouges y su crítica a cualquier forma de reducción al 
servilismo, “esta inconsecuencia en contradicción con sus principios” [ilustrados]. 
Por eso, no dudará en convocar las mujeres a que “opongan valientemente la 
fuerza de la razón a las vanas pretensiones de superioridad” (2014 [1791]: 73, 
trad. propia).



288	 Luisina bolla

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 275 - 296. UNED, Madrid

Aunque parezca anacrónico, es plausible interpretar que De Gouges promue-
ve una des-esencialización de las identidades, como sugiere Massardier-Kenney a 
propósito de las obras El naufragio feliz y de Mirza de Madame de Staël. Ambas

[…] construyen imágenes de mujeres y personas de color, pero no nece-
sariamente “reprimen” la diferencia; en cambio, la desesencializan, la des-
plazan: presentan personas que son diferentes no por una Otredad esencial 
e inherente, sino por condiciones históricas específicas (Massardier-Kenney, 
1994: 21).

La violencia de Zamor, por caso, no es un rasgo inherente a su “raza”, sino la 
respuesta ante quien amenaza la integridad física de Mirza y su propia vida. Por 
eso, se habla de un asesinato en defensa propia (Dice Valère: “Zamor defendía 
su propia vida, y la defensa es un derecho natural”, p. 77). 

Tampoco hay una exaltación ingenua de la alteridad, como en el modelo 
rousseauniano del “buen salvaje” (que, además, mantuvo un posicionamiento 
profundamente patriarcal, como denunció tempranamente Mary Wollstonecraft 
en su Vindication of the Rights of Woman de 1792).8 En este sentido, es impor-
tante advertir que De Gouges no romantiza a los indígenas ni a los africanos. De 
hecho, uno de los captores más inclementes de Zamor es un nativo americano:

El indio.— No presuma. El señor gobernador debe dar un ejemplo a la 
colonia. Usted no conoce a esta maldita raza. Nos degollarían sin piedad si 
la voz de la humanidad hablase en su favor. Así pasa siempre, incluso con 
los esclavos que fueron instruidos. Nacieron para ser salvajes y domados 
como animales.

Sophie.— ¡Qué horrible prejuicio! La naturaleza no los hizo esclavos; 
son hombres como usted (de Gouges, 2019 [1792]: 61).

En otras palabras, no hay atributos propios de las nacionalidades, sino de 
los individuos, siempre en vinculación con una situación histórica y singular 
precisa. Dice Mirza: “¡Oh, buen Dios! ¡Entonces hay hombres malos en todas 
partes!” p. 58. Sin embargo, fiel al optimismo propio de su tiempo, De Gouges 
también mostrará que hay bondad en todas partes: la de Mirza y Zamor encuen-
tra espejo en la de Valère y Sophie, así como en la de los “buenos franceses”, el 

8   Para ampliar, Cobo (1989); Cobo y Amorós (2005); Femenías (2019). 



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 275 - 296. UNED, Madrid

iii edición del premio javier muguerza de investigación en filosofía noviembre 2024
Allá, donde la naturaleza se estremece de horror: críticas al colonialismo...	 289

gobernador de Frémont y su esposa. En suma, entre los franceses, hay buenos y 
malos, igualmente entre los esclavos, ya que algunos de ellos, como el Indio que 
captura a los fugitivos, introyectan (por decirlo en términos de Paulo Freire) la 
visión del opresor y la asumen como la única ordenación del mundo (“nacieron 
para ser salvajes y domados como animales”). Otros y otras, por el contrario, 
como la esclava Coraline y Zamor, cuestionan la pretendida naturalidad de tal 
orden jerárquico.

En la misma dirección des-esencializadora de identidades, los roles de género 
se dialectizan. De Gouges postula una “complementariedad flexible” (Le Hir, 
1994: 73) que no asigna roles pre-definidos. En otras palabras, no hay una corres-
pondencia causal entre adscripciones sexo-genéricas y esferas (mujer/privado, 
varón/público). Mirza parece adoptar un rol pasivo doméstico, de obediencia 
y sumisión (“todo lo que sé te lo debo”, le dice a Zamor). Sin embargo, Sophie 
adopta un rol activo, se une a la rebelión de esclavos y se expresa públicamente. 

Dado que Mirza es una esclava y Sophie una burguesa, los diferentes 
roles que cumplen como mujeres podrían interpretarse como resultado de 
sus diferentes orígenes sociales. Pero la cuidadosa selección de las otras dos 
parejas por parte de Gouges muestra que esta interpretación es inexacta. En 
el acto II, por ejemplo, es una esclava educada, Coraline, quien expone las 
opiniones políticas de Gouges, mientras que Azor, un esclavo masculino, 
escucha… (Le Hir, 1994: 73, trad. propia).

Si bien la asimilación que propone Le Hir entre Coraline y De Gouges pue-
de parecer apresurada, la respuesta al discurso de la esclava es sugerente. Azor, 
su interlocutor, replica: “¡Hablas como un hombre! Es como escuchar al señor 
gobernador…” (De Gouges, 2019 [1792]: 64), sentencia que trae el eco de la 
propia De Gouges cuando declaraba haber servido a su patria como “el mejor 
ciudadano” (Scott, 2012). Fundamentar filosóficamente los derechos naturales 
de aquellas y aquellos que eran excluidos del contrato social de su tiempo, traía 
aparejadas una serie de paradojas, siguiendo a Joan Scott, como analizaremos en 
el próximo apartado. 



290	 Luisina bolla

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 275 - 296. UNED, Madrid

5. La profecía y sus límites	

Teman mi predicción, saben bien que reposa en bases verdaderas y con-
cretas. Pronuncio mis oráculos a partir de la razón, la justicia divina. No me 

retracto: aborrezco a sus tiranos…

De Gouges (2019 [1792]: 84).

En 1791, se organiza una revuelta de esclavos en Santo Domingo, hoy cono-
cida como la Revolución haitiana, liderada por Toussaint Louverture. En ese 
contexto, se refuerzan las hostilidades contra los grupos antiesclavistas a uno y 
otro lado del Atlántico. De hecho, surge en París un club antirrevolucionario, el 
llamado “club Massiac” (por el nombre del hotel donde se reunían) y se recru-
decen las persecuciones contra De Gouges. 

Por eso, cuando la obra teatral se publica en 1792, incluye un nuevo paratex-
to: un prefacio de la autora.9 Este prefacio es una defensa de Olympe de Gouges 
frente a las acusaciones de incitación a la sedición. Ella reconoce haber vaticinado 
la Revolución de Santo Domingo, participando de ella como su “profeta”, pero se 
manifiesta reacia y contraria al uso de la violencia. Muestra sus distancias respecto 
a los métodos utilizados por los revolucionarios en la isla, lo mismo que sucederá 
luego, y que le valdrá la muerte, tras oponerse al guillotinamiento de Luis XVI. 
“Justifican a los tiranos cuando los imitan”, afirmará consecuentemente a lo 
largo de su vida esta girondina (De Gouges, 2019 [1792]: 84). “En los siglos de 
la ignorancia, los hombres se enfrentaban en guerras; en el siglo más ilustrado, 
desean destruirse. ¿Cuál ha de ser la ciencia, el régimen, la época, la edad en que 
los hombres vivan en paz?” (De Gouges, Prólogo 2019 [1792]: 83).

El pacifismo de Olympe de Gouges ha sido entendido por algunos/as intér-
pretes como un límite a su compromiso revolucionario. Otros, como Olivier 
Blanc, consideraron que era más bien una cuestión de prudencia exigida por el 
contexto del absolutismo.10 

9   La primera versión de la obra, Zamore y Mirza, de 1788, incluía en cambio un Posfacio 
que luego se elimina: “Reflexiones sobre los hombres negros”, al que ya nos hemos referido.
10   “¿Se trata de una producción subversiva? No. ¿Presenta un carácter de insurrección? No. 
¿Tiene un objetivo moral? Sí, no cabe duda” (De Gouges, 2019 [1792]: 84). Algo similar se 
replicaría luego, unas décadas más tarde, con otra revolucionaria pacifista francesa: Flora 
Tristán.



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 275 - 296. UNED, Madrid

iii edición del premio javier muguerza de investigación en filosofía noviembre 2024
Allá, donde la naturaleza se estremece de horror: críticas al colonialismo...	 291

“Reina la revuelta en el espíritu de nuestros esclavos”, declara la señora de 
Saint-Frémont (De Gouges, 2019 [1792]: 65). Sin embargo, en su drama esta 
rebelión es pacífica. El gobernador de la isla afirma: “Todos mis esclavos vol-
vieron a sus tareas. Pero me piden el indulto de Zamor” (71). Y en el tercer y 
último acto, los esclavos forman un muro para evitar que los soldados cumplan 
la ejecución de las dos parejas, una suerte de escudo humano que recuerda las 
formas contemporáneas de resistencia pacífica. La necesidad de una lucha no 
violenta se refuerza en el discurso de Zamor, todavía condenado a muerte, antes 
del indulto: “Dejo la vida, muero inocente. Pero no se vuelvan culpables por 
defenderme: teman sobre todo este espíritu de facción, y no caigan jamás en 
los excesos para dejar la esclavitud. Teman romper sus cadenas con demasiada 
violencia” (De Gouges, 2019 [1792]: 79).

Esta aparente tensión –la necesidad de una revolución y el rechazo a cualquier 
forma de violencia– no era contradictoria para Olympe de Gouges, ya que su 
modelo era la monarquía constitucional, un republicanismo realista. Por eso, si 
bien en el comienzo de la obra se prefigura el concepto de soberanía del pueblo, 
simbolizado por la asociación libre de cuatro mujeres y varones jóvenes como 
iguales (Le Hir, 1994), el tema del “padre” (alegoría del rey) permanece presente 
de modo transversal y se reafirma en el último acto. El discurso de Frémont 
con que se cierra la obra expresa el deseo del gobernante de abolir la esclavitud, 
aunque permanece como una declaración de deseos e insiste en la necesidad de 
moderar los excesos. Finalmente, hace recaer el éxito de la liberación, no en la 
acción colectiva de las y los esclavos, sino en “un gobierno ilustrado y benefactor” 
(De Gouges, 2019 [1792]: 82).

Por eso, más allá de la radical crítica de Olympe de Gouges al sistema colo-
nial-racista y esclavista, se ha señalado la persistencia de una concepción salva-
cionista, en cierto modo eurocéntrica o galocéntrica. En varios pasajes, alude a 
una libertad que se propaga de occidente hacia las colonias:

Valère.— No, los franceses ven con horror la esclavitud. Un día serán 
más libres: tan libres que lograrán aliviar la suerte de todos los esclavos.

Mirza, con sorpresa.— ¿El día en que sean más libres? ¿Cómo, acaso 
no lo son?

Valère.— Somos libres en apariencia, pero eso hace aún más pesadas 
nuestras cadenas… (De Gouges, 2019 [1792]: 58).



292	 Luisina bolla

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 275 - 296. UNED, Madrid

Así, el pueblo francés recuperará “sus derechos escritos en las leyes de la 
naturaleza” para “aliviar la suerte de todos los esclavos” (íbid.). Una alusión a 
la filosofía ilustrada, a la que Zamor dice deberle su libertad, también resulta 
significativa:

Zamor.— Quizá en poco tiempo cambie nuestra suerte. En Europa, una 
moral dulce y consoladora está mostrando el error. Los hombres ilustrados 
nos miran conmovidos: les deberemos la valiosa libertad, el primer tesoro del 
hombre, que unos raptores crueles nos quitaron desde hace mucho (p. 55).

Esta mirada, sin embargo, co-existe con otras interpretaciones posibles que 
permiten complejizarla. El desafío consiste en releer este texto, escrito a fines 
del xviii, sin simplificar las ambivalencias a través de nuestra lente retrospectiva. 
Recordemos que Zamor rescata a una francesa de un naufragio en alta mar, y 
que Mirza salva a su compañero, Valère, quien también declara deberle su vida. 
Esto podría entenderse como una problematización o inversión de la retórica 
salvacionista:

Sophie.— Sin la ayuda de Zamor, tan intrépido como generoso, yo 
hubiera muerto entre las olas. Le debo la felicidad de verla a usted ahora 
aquí. Lo que Zamor hizo por mí le asegura en mi corazón los derechos de 
la naturaleza (…) ¡Qué gesto de humanidad! ¡Qué esmero en ayudarnos! 
(p. 70).

Un ultimo límite que podríamos analizar nos conduce, por su parte, al pro-
blema de la representación. De Gouges es una mujer francesa que, amparada en 
el discurso universal de los derechos del hombre (qua humano, no como andros), 
habla no sólo en nombre de las mujeres blancas, sino también de las mujeres y 
varones de otras latitudes que experimentan formas de opresión específicas. Hay 
una extensión del universal, una radicalización que busca volverlo consecuente 
(Puleo, 1993) y que habilita la posición de enunciación.

En una carta del 18 de enero de 1790, Olympe de Gouges responde a un 
colono imaginario que la acusa de haber incitado la violencia: “No es la causa de 
los filósofos, ni de los Amigos de los Negros, la que me dispongo a defender; es 
la mía propia, y les ruego que me permitan usar las únicas armas que están a mi 
disposición” (De Gouges, 2014 [1790]: 34, trad. propia). En efecto, es la lucha 
contra el despotismo en sus diversas facetas, contra todas las formas de menos-
cabo de lo humano, la que anuda de manera indisociable el proto-feminismo 



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 275 - 296. UNED, Madrid

iii edición del premio javier muguerza de investigación en filosofía noviembre 2024
Allá, donde la naturaleza se estremece de horror: críticas al colonialismo...	 293

y el antirracismo de Olympe de Gouges. Se trata de un problema inescindi-
ble; prueba de ello es la transversalización de la defensa de los derechos de las 
mujeres en El naufragio feliz, cuya temática central es la crítica de la esclavitud. 
Recíprocamente, en el Posfacio de su famosa “Declaración de los derechos de la 
mujer y de la ciudadana” (1791), vuelve a referirse explícitamente al problema 
del colonialismo:

Era muy necesario que dijera algunas palabras sobre los disturbios que 
causa en nuestras islas, según dicen, el decreto en favor de los hombres de 
color. Es allá donde la naturaleza se estremece de horror; allá donde la razón 
y la humanidad todavía no tocaron las almas endurecidas (…). Los colonos 
pretenden reinar despóticamente sobre hombres de los que son padres y 
hermanos (…) desconociendo los derechos de la naturaleza… (De Gouges, 
2014 [1971]: 24; trad. propia).

La ley, concluye De Gouges, debe ser igual para todos y todas. Sólo así será 
posible fundar un nuevo contrato social consistentemente ilustrado. Por tanto, 
podemos convenir con Amorós en que “El igualitarismo de Olympe de Gouges, 
en la medida en que brota de las virtualidades universalizadoras mismas de su 
concepción de la libertad, fundamenta, así como su feminismo, su antirracismo, 
para el que no escatima ni razón ni sensibilidad” (1996: s/p).

6. Conclusión

El 4 de abril de 1792, la Asamblea francesa aprueba la igualdad de derechos 
de los hombres libres y los blancos, y el 4 de febrero de 1794 se declara finalmen-
te la abolición de la esclavitud en las colonias por la Convención de la Primera 
República francesa. La Revolución Haitiana fue, ciertamente, un hecho decisivo 
que marcó este revés favorable, gesta que estuvo acompañada por reflexiones 
colectivas y por apuestas literarias, políticas y filosóficas como la que aquí hemos 
analizado. Sin embargo, la esclavitud se restituiría con la reforma Napoleónica, 
en 1802. El viejo código civil francés implicaría, a su vez, una regresividad brutal 
en los derechos adquiridos por las mujeres durante la Revolución de 1789 (De 
Miguel y Romero, 2022).

La importancia de La esclavitud de los negros reside en su defensa radical y 
pionera de la igualdad entre individuos humanos, más allá de su pertenencia 



294	 Luisina bolla

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 275 - 296. UNED, Madrid

étnica o sexo-genérica. Esta pieza nos pone de nuevo frente al “drama” que sigue 
haciendo estremecer a la naturaleza. En un mundo que tiende a la exclusion, a 
la desigualdad y a la violencia, la recuperación de genealogías teóricas y políticas 
constituye una herramienta valiosa para la construcción de sociedades verdade-
ramente democráticas.

Volver sobre Olympe de Gouges tuvo, a su vez, el propósito de desarmar cier-
ta mirada compacta sobre el feminismo ilustrado, que es presentado en ocasiones 
como un enfoque homogéneo e ingenuo, al que se acusa de desatender aspectos 
materiales de la opresión de las mujeres y de ser indiferente a otras formas de 
desigualdad que no sean las de sexo-género. De este modo, intentamos hacer 
justicia a De Gouges, así como al feminismo desde sus orígenes, mostrando su 
compromiso con la defensa de un verdadero universalismo, no sustitorio sino 
interactivo, por decirlo con Seyla Benhabib. Ello permite recusar definitivamente 
a quienes ven “el feminismo como una extensión de la cultura masculina, blanca 
y unidimensional de los derechos de la Ilustración, pero al revés” (Springborg, 
2005: 27).

Una relectura de La esclavitud de los negros permite, finalmente, retrotraer 
los antecedentes interseccionales mucho más allá de lo que se suele establecer. 
Restituye así una historia compleja del feminismo como movimiento y teoría 
comprometida en la lucha contra diferentes formas de injusticia. Volver al pasado 
lejano, en ese sentido, pretende no sólo bucear en los archivos de la memoria 
feminista, sino ayudar a sustentar apoyos para las formas de pensamiento y de 
praxis que todavía son necesarias en tiempo presente.

Bibliografía 

Amorós, C. (1996). “Revolución francesa y crisis de legitimación patriarcal”. Hipar-
quia, VIII. Recuperado de: http://www.hiparquia.fahce.unlp.edu.ar/numeros/vol-
viii/revolucion-francesa-y-crisis-de-legitimacion-patriarcal 

— (2000). Tiempo de feminismo. Sobre feminismo, proyecto ilustrado y postmodernidad. 
Valencia: Cátedra (2da. edición).

Amorós, C. y Cobo, R. (2005). “Feminismo e Ilustración” en Amorós, C. y De Miguel 
Álvarez, A. (comps.) Teoría feminista de la Ilustración a la globalización. Madrid: 
Minerva, v. 1. “De la ilustración al Segundo sexo”, pp. 91-144. 

Blanc, O. (1981). Olympe de Gouges. París: Syros.

http://www.hiparquia.fahce.unlp.edu.ar/numeros/volviii/revolucion-francesa-y-crisis-de-legitimacion-patriarcal
http://www.hiparquia.fahce.unlp.edu.ar/numeros/volviii/revolucion-francesa-y-crisis-de-legitimacion-patriarcal


ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 275 - 296. UNED, Madrid

iii edición del premio javier muguerza de investigación en filosofía noviembre 2024
Allá, donde la naturaleza se estremece de horror: críticas al colonialismo...	 295

— (2008). Comunicación presentada en el Colloque Olympe de Gouges (UNESCO). 
Recuperado de: https://www.monde-diplomatique.fr/document/olympedegouges.

Challamel, A. (1895). Les clubs contre-révolutionnaires: cercles, comités, sociétés, salons, 
réunions, cafés, restaurants et librairies. Recuperado de: gallica.bnf.fr 

Chukwudi Eze, E. (1997). “The color of reason: the idea of ‘race’ in Kant‘s anthropo-
logy”. En Postcolonial African Philosophy, Cambridge: Wiley-Blackwell.

Cobo, R. (1989). “Mary Wollstonecraft: un caso de feminismo ilustrado”. Reis. Revista 
Española de Investigaciones Sociológicas, 48, pp. 213-217.

De Beauvoir, S. (2015 [1949]). El segundo sexo. Madrid: Cátedra.

De Gouges, O. (1792). L’esclavage des noirs, ou L‘heureux naufrage, drame en trois actes, 
en prose. Recuperado de: https://gallica.bnf.fr/

— (2014 [1790]). “Réponse au champion américain ou colon très avisé à connaître”, 
en « Femme, reveille-toi ! » Déclaration des droits de la femme et de la citoyenne. París : 
Gallimard.

— (2014 [1791]). “Déclaration des droits de la femme et de la citoyenne ”, en « Femme, 
reveille-toi ! » Déclaration des droits de la femme et de la citoyenne. París : Gallimard.

— (2019 [1789]). “Diálogo alegórico entre Francia y la Verdad, dedicado a los Estados 
Generales”, en Escritos disidentes. Santiago de Chile: Banda Propia.

— (2019 [1792]). “La esclavitud de los negros”, en Escritos disidentes. Santiago de Chi-
le: Banda Propia.

— (2019). Escritos disidentes. Santiago de Chile: Banda Propia. Edición digital

De Miguel, A. y Romero, R. (2022). Flora Tristán. Feminismo y socialismo. Antología. 
Madrid: Catarata.

Femenías, M. L. (2002). “Contribuciones de la teoría de género a la antropología filo-
sófica”. Clepsydra, 1, pp. 31-45.

— (2019). Ellas lo pensaron antes. Filósofas excluidas de la memoria. Buenos Aires: Lea.

Fraisse, G. (1992). La raison des femmes. Paris: Plon.

Guillaumin, C. (2016 [1977]). “Race et nature. Système des marques, idée de groupe 
naturel et rapports sociaux”, en Sexe, race et pratique du pouvoir. Donnemarie-Don-
tilly: iXe.

Kant, I. (2021). La cuestión de las razas. Editado por N. Lerussi y M. Sánchez 
Rodríguez, Madrid: Abada.

Massardier-Kenney, F. (1994). “Translation, Theory and Practice”, en Kadish, D. Y. 
y F. Massardier-Kenney (Eds.) Translating Slavery. Gender & Race in French Women 
Writing, 1783-1823, Kent, Kent State University Press.



296	 Luisina bolla

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 275 - 296. UNED, Madrid

Laflamme, M. (2015). “Les formes d’esclavage dans le théâtre politique d’Olympe de 
Gouges”. Dalhousie French Studies, Vol. 107, pp. 57-66.

Le Hir, M.-P. (1994). “Feminism, Theater, Race. L’esclavage Des Noirs” en Kadish, 
D. Y. y F. Massardier-Kenney (Eds.) Translating Slavery. Gender & Race in French 
Women Writing, 1783-1823, Kent: Kent State University Press.

Madruga Bajo, M. (2020). Feminismo e Ilustración. Un seminario fundacional. Madrid: 
Cátedra.

Perrot, M. (2014). Des femmes rebelles. Olympe de Gouges, Flora Tristan, George Sand. 
Túnez: Elyzad.

Puleo, A. (1993). La Ilustración olvidada. La polémica de los sexos en el siglo XVIII. Bar-
celona: Anthropos.

Roldán, C. (2013). “Ni virtuosas ni ciudadanas: inconsistencias prácticas en la teoría 
de Kant”. Ideas y valores, vol. LXII, n° 1, pp. 185-203.

Santos Herceg, J. (2010). “Immanuel Kant: del racialismo al racismo”. Themata. 
Revista de Filosofía, n° 43, pp. 403-416.

Scott, J. (2012). Las mujeres y los derechos del hombre. Feminismo y sufragio en Francia, 
1789-1944. Buenos Aires: Siglo XXI.

Sherman, C. (2013). Reading Olympe de Gouges. New York: Palgrave Macmillan.

Springborg, P. (2005). Mary Astell. Theorist of Freedom from Domination. Cambridge: 
Cambridge University Press.

Thiele-Knobloch, G. (1991). Olympe de Gouges, Théâtre politique I. Paris: Côté-fem-
mes.

— (1993). Olympe de Gouges. Théâtre politique II. Paris: Côté-femmes.

Williams, E. (2011 [1944]). Capitalismo y esclavitud. Madrid: Traficantes de sueños.

Wollstonecraft, M. (2008 [1792]). A Vindication of the Rights of Woman. Oxford: 
Oxford University Press.

Este trabajo se encuentra bajo una  licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

