
Reseñas	 317

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 54, 2024, pp. 317 - 349. UNED, Madrid

Pajón Leyra, Ignacio, El emperador filósofo. Marco Aurelio y su legado cultural, 
Madrid: Fórcola, 2024, 288 pp.

Julio Pérez García1

A riesgo de caer en el olvido de las referencias efímeras de la cultura digital, 
me gustaría comenzar con la siguiente pregunta: “¿Cuántas veces piensas en el 
Imperio Romano a diario?” Bajo el hashtag #RomanEmpire, miles de mujeres 
armadas con sus cámaras de última generación quedaban atónitas ante la can-
tidad de veces que aquel imperio ocupaba la cabeza de sus parejas. Viralizado 
en redes sociales, expertos fascinados han intentado explicar la persistencia del 
imaginario romano en hombres. Lejos de las ideas de violencia, fuerza o virilidad 
que estos manejan, Ignacio Pajón Leyra, nos ofrece una bella y sutil alternativa 
con El emperador filósofo. Marco Aurelio y su legado cultural. Pajón analiza la figura 
del emperador estoico en una serie de ensayos estructurados en cuatro medios: 
arte, libros, cine y teatro. 

Las Meditaciones de Marco, a pesar de su contemporánea popularidad, han 
sido históricamente un artefacto literario raro disponible solo a unos pocos eru-
ditos. Así, la figura del emperador no habría calado a través de tratados filosófi-
cos sino del arte, literatura y música. El libro abre con un desenfadado capítulo 
dedicado a una de estas obras “divulgativas”: el Libro Áureo de Marco Aurelio 
de Antonio de Guevara. La elección de un falsificador literario descarado, un 
tipo que escribe ficción sobre la ya ficticia historia de Marco, como Antonio 
Guevara es buen antídoto para la lectora que esperase un tratamiento solemne. 
Mezclando los géneros populares del s. xvi, Guevara pretende que su libro sea 
educativo, de lecciones políticas a través de la vida del emperador. Esto no es 
casual, Guevara mismo era una suerte de consejero de Carlos I de España y aspi-
raba así a influenciar la opinión de su contemporáneo emperador. Sin embargo, 
sería erróneo pensar que esto hace de sus lecciones egoístas; según la lectura de 
Pajón, Guevara hace una crítica de la conquista de las Américas tan polémica en 
su tiempo. Un Marco Aurelio cónsul que transmite a los dignatarios romanos los 
sufrimientos de un villano del conquistado Danubio hacen de mensajero de la 
situación al otro lado del Atlántico. Así, Guevara, poniendo a Marco del lado del 

1   Doctorando en Filosofía en la Universidad Complutense de Madrid; email: juliop03@
ucm.es



318	 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 54, 2024, pp. 317 - 349. UNED, Madrid

oprimido, se adelantará a la idea del “salvaje noble” y el retorno a la naturaleza 
rousseauniano que ya tenía ecos cínicos.

El capítulo dedicado a Maquiavelo y Foucault es el de temática más explíci-
tamente filosófica. El italiano sería uno de los mayores difusores de la idea del 
“buen emperador” Marco Aurelio, ejemplo de virtud para el príncipe. Guiado 
por Foucault, Pajón plantea dos visiones heredadas del mundo antiguo sobre la 
intervención de la Filosofía en política: la idea platónica del rey filósofo que cam-
bia la sociedad desde su cúspide y la cínica del filósofo como crítico de las calles. 
Marco Aurelio, según Foucault, a pesar de sus influencias cínicas, pertenecería a 
la primera categoría. Me gustaría señalar que ambas parecen haber persistido a lo 
largo de la historia: el despotismo ilustrado frente a la soberanía del pueblo rous-
seauniana, el vanguardismo leninista contra la organización de masas o la tensión 
entre tecnocracia y populismo. No obstante, ambas tradiciones tienen un punto 
en común: la aceptación de la relevancia de la Filosofía en materias políticas. 
Pero ¿en qué consiste la relación entre ambas? La conclusión foucaultiana es que 
la Filosofía es relevante en política no por su contenido específico- el contenido 
de una filosofía no es el de las leyes promulgadas por sus practicantes- sino por 
el ejercicio autocrítico y reflexivo que conlleva. Las Meditaciones de Marco serían 
un ejemplo ideal de esta relación, no hablan de ni de política ni de gobierno, 
al menos no del imperio, sino del gobierno de Marco mismo como individuo. 
Me viene a la mente también Montaigne, alcalde de Burdeos, quien advertía al 
lector al comienzo de sus Ensayos: “no persigo ningún fin trascendental, sino sólo 
privado y familiar; tampoco me propongo con mi obra prestarte ningún servicio, 
ni con ella trabajo para mi gloria, que mis fuerzas no alcanzan al logro de tal 
designio”. (Montaigne, 2003, pág. 65). A la inversa, sería interesante estudiar 
políticos-filósofos que sí han pretendido una relación de contenido entre Filosofía 
y política (la tradición marxista con su “unión de teoría y praxis” está repleta 
de ejemplos). Aunque sospecho que tal pretensión no es más que una malinter-
pretación de qué es la filosofía y su instrumentalización ideológica.  

Pajón se sirve, pero también entra en debate con la lectura de Michel Onfray 
de algunas de las pinturas expuestas. Frente a la interpretación deliberadamente 
antiplatonista y anticristiana del francés que en ocasiones puede parecer intere-
sada, Pajón se atiene al contexto histórico de su producción. Donde Onfray ve 
a un Marco Aurelio vestido de Jesucristo, Pajón nos muestra a un emperador 
ataviado en su armadura que trae no pan y vino al pueblo sino consuelo espir-
itual estoico. Donde uno ve a un Platón fruto de sus enemistades, el otro a un 
inmóvil Antístenes en sus frugales ropajes. Y es que la obra pone énfasis en la 



Reseñas	 319

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 54, 2024, pp. 317 - 349. UNED, Madrid

herencia cínica del imperio aureliano. El capítulo dedicado a las barbas pone en 
relieve las diferencias, no solo visuales: una encrespada y sucia, otra cuidada y 
recortada, entre las de los cínicos y estoicos. La barba, Pajón nos recuerda, no era 
ya la norma entre romanos, reservada para el filósofo y el bárbaro: que Marco la 
portara era un acto performativo, una declaración de su afinidad a la tradición 
helénica. Las barbas esculpidas en bustos del emperador representan la mesura 
estoica, es premeditada, racional, símbolo del cosmopolitismo imperial. Por su 
barba es por primera vez Cómodo, hijo y sucesor de Marco, presentado. Más 
larga que la de su padre, digna de un guerrero, la barba del hijo simboliza el 
“abandonar los libros por la arena del Anfiteatro” (p. 117). Un eje coordinador 
de toda esta obra es precisamente esta relación padre-hijo que aparentemente 
devino en punto de inflexión civilizatorio. Pajón que considera que se trató de 
un cambio conceptual más que político, se detiene en la pintura de Delacroix 
representando la muerte de Marco Aurelio para explicar el comienzo de este revi-
sionismo. El pintor afeita la barba de un Cómodo que da la espalda a su padre, 
renegando de su legado. Cabría puntualizar sobre las disecciones pictóricas del 
libro que tal vez este formato no sea su hogar natural. Sobre el papel y con las 
obras referidas a mitad del encuadernado y en miniatura (se agradece el color, 
eso sí), las minuciosas descripciones pierden vivacidad y pueden llegar a hacerse 
difíciles de seguir. A veces uno desearía estar siendo guiado en vivo frente a las 
pinturas comparadas lado a lado.

En la tercera parte, Pajón se nos revela (al autor de esta reseña, al menos) 
como un analista de cine excepcional. Luce aquí el capítulo dedicado a La Caída 
del Imperio Romano de Anthony Mann. A través de las lentes del autor, el lar-
gometraje de Mann, a veces criticado por la actuación vacía de su protagonista, 
sería en última instancia una excusa para representar la decadencia de un imperio, 
la finitud de toda organización político-económica. Con esto, se querría hablar 
a un Occidente incapaz de ver su futuro en lo que cree es una película sobre el 
pasado. A la discusión del filme de Mann le sigue de forma fluida su pariente 
mejor conocida: Gladiator de Ridley Scott. La figura de Marco Aurelio brilla 
por su ausencia y falta de carácter en sacrificio de un brillante general Russell 
Crowe que no puede ser eclipsado. A pesar de esto, la obra de Scott sirve como 
afianzamiento del Cómodo sádico, déspota e imberbe iniciada por Delacroix y 
Gibbon y plasmada en el rostro de Joaquin Phoenix en el imaginario colectivo. 
Pajón también menciona un criterio personal sencillo pero esclarecedor para 
las libertades creativas en el género histórico: serán bienvenidas cuando ayuden 
a la fluidez o coherencia conceptual del metraje. Desafortunadamente, las de 
Gladiator no son de este tipo.



320	 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 54, 2024, pp. 317 - 349. UNED, Madrid

La cuarta y última parte sobre el teatro abre con la siguiente pregunta: ¿por 
qué Marco Aurelio ha tenido escasa popularidad en el mundo escénico? Al fin 
y al cabo, como menciona el autor, Julio César o Calígula entre otros han sido 
objeto teatral. La pregunta de Pajón es, desde luego, pertinente y su respuesta 
convincente. A diferencia del cine, el teatro requiere de expresión en vivo, de 
emociones pronunciadas para desarrollar sus personajes. Así, figuras como el loco 
Calígula acompañadas de cierta hipérbole hacen de lienzo teatral idóneo. Sin 
embargo, un Marco Aurelio estoico y comedido cuyos conflictos son internos 
hace difícil su representación. Con esta dificultad en mente, dos formas de repre-
sentar al emperador son estudiadas: a través del dialogo interno con la memoria 
de su madre y una adaptación del “discurso del villano” ya mencionado. El teatro 
retoma la idea del Marco reflexivo y la crítica a la conquista.

 	 El Marco Aurelio de Pajón (de hecho, el histórico) es ante todo el gober-
nante de una de las mayores estructuras político-económicas de todos los tiem-
pos. Un hombre que deja sus reflexiones íntimas para la alcoba y que solo han 
llegado a nosotros por casualidad. Pero sería un error afirmar que hay un solo 
Marco en esta obra –en realidad, hay múltiples– los verdaderos protagonistas del 
libro son los “Marcos” ficticios. Así, la figura del “verdadero” Marco se fragua 
entre deformaciones, libertades literarias y falsificaciones. Si bien este ejercicio no 
suple una biografía del emperador, sí es una parte integral del “completo” Marco 
que ha llegado a nuestros días. Aunque la temática del libro no sea la Filosofía 
no hace del mismo menos filosófico. Me atrevo a decir más: las reflexiones sobre 
el colonialismo, el rol de la Filosofía en política, o la sociedad estadounidense en 
las que Pajón desemboca son de mayor valor crítico que la enésima lectura light 
de las Meditaciones.

El texto de Pajón pertenece a ese género tan valioso cuyo contenido sería 
difícil poder encontrar, por su tono personal pero objetivo, su selección de temas 
y las relaciones entre ellos, de no existir el mismo. Marco Aurelio tiene razón, 
“todo es efímero”: #RomanEmpire, Marco Aurelio, esta reseña, etc. Pero hasta 
que nuestra naturaleza efímera se consuma, el libro reseñado merece haber sido 
escrito y nosotros merecemos su lectura. 



Reseñas	 321

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 54, 2024, pp. 317 - 349. UNED, Madrid

Bibliografía

Montaigne, Michel de (2003). «Ensayos de Montaigne». (Román y Salamero, Cons-
tantino Trad.) Alicante: Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes. Obtenido de 
https://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmcqz259

Recibido: 26/02/2024

Aceptado: 03/04/2024

Este trabajo se encuentra bajo una  licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/




Reseñas	 323

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 54, 2024, pp. 317 - 349. UNED, Madrid

Smith, Tiddy (ed.). Animism and Philosophy of Religion. (Palgrave Frontiers in 
Philosophy of Religion), Palgrave Macmillan, 2023, 371 pp.

Julián García-Labrador1

Cuando en 2010 los antropólogos brasileños Luiz Costa y Carlos Fausto 
hablaron del “retorno de los animistas” no pudieron haber elegido mejor expresión 
para describir un fenómeno académico que ha ido creciendo en los últimos años. 
En efecto, desde la restauración del animismo a finales de los 90 en los departa-
mentos de antropología, gracias a nombres como Nurit Bird-David, Tim Ingold, 
Graham Harvey, Eduardo Viveiros de Castro o Philippe Descola, la producción 
sobre animismo y sus derivas políticas (cosmopolítica) no ha hecho sino crecer 
cada vez más. Ahora bien, este “nuevo animismo” lleva consigo una consideración 
acerca de sus parecidos y diferencias con el “viejo animismo” de Tylor, así como la 
urgencia de esclarecer sus relaciones con la ciencia y la epistemología. Sin embar-
go, la filosofía de la religión parecía no haber advertido la necesidad de ocuparse 
de ello. En este sentido, la obra Animism and Philosophy of Religion viene a suplir 
esta carencia. El libro, editado por Tiddy Smith, recoge las aportaciones de varios 
autores, quienes se detienen, por ejemplo, en aquilatar una definición de animis-
mo que permita distinguir el nuevo animismo del viejo animismo, establecer el 
estatuto epistemológico de este nuevo animismo (considerando sus relaciones 
con la ciencia cognitiva de la religión), considerar su vinculación con las filosofías 
prácticas indígenas, reflexionar sobre la razonabilidad del mismo, examinar sus 
consecuencias éticas o juzgar su valor como dispositivo crítico.

Uno de los problemas apuntados al inicio del texto es que la filosofía de la 
religión había apostado en los últimos años por la vía del pluralismo trascenden-
tal, por haber considerado que la religión se ventila como un asunto de creencias. 
En este sentido, las creencias sobre cuestiones como lo Último o lo Real, habían 
ocupado la mayor parte del debate (vengan de las tradiciones monoteístas de raíz 
abrahámica o de las tradiciones orientales). Además, la filosofía de la religión 
se había vinculado con las ciencias cognitivas en el análisis de las estructuras 
mentales que dan origen a la religión. Esta doble vía es puesta en entredicho por 
el animismo. Como reconoce el editor “la burda imagen del mundo que ofrece el 

1   Profesor Contratado Doctor. Departamento Artes y Humanidades. Universidad Rey Juan 
Carlos. julian.labrador@urjc.es; https://orcid.org/0000-0001-7663-9562 

mailto:julian.labrador@urjc.es
https://orcid.org/0000-0001-7663-9562


324	 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 54, 2024, pp. 317 - 349. UNED, Madrid

animista constituye una negación tanto de la ciencia moderna como de los matices 
de la teología sofisticada. El animismo, por tanto, no tiene cabida en la filosofía 
moderna de la religión” (p. 5). En ambos sentidos aparece la consideración del 
animismo como un “error”, tanto para el teísmo, puesto que no conlleva una 
eficacia en términos de salvación, cuanto, para el naturalismo científico, puesto 
que no implica una apropiada comprensión del mundo. También se apunta el 
problema definicional, ya que, si el animismo clásico podría ser definido como 
la atribución de alma a los seres inanimados, el nuevo animismo comporta el 
compromiso ontológico de asumir que la personalidad se extiende más allá de 
los seres humanos. Por último, también se indica que la necesidad de pensar un 
nuevo animismo trasciende el contexto antropológico evolucionista en que nació, 
ya que hoy en día apunta a las relaciones de los humanos con los no-humanos 
(piénsese en la inteligencia artificial), en las dimensiones ecológicas de las prácti-
cas animistas, los derechos de los pueblos indígenas o la coexistencia de prácticas 
animistas y no animistas en sociedades cosmopolitas.

Desgranando el libro, encontramos, sin embargo, una disparidad de temáticas 
y, en ocasiones, una falta de hilo conductor. Aunque los temas indicados son 
recurrentes no siempre aparecen ordenados y la inclusión de nuevas clasificaciones 
o consideraciones sobre el animismo a medida que avanza el libro podrían impe-
dir la comprensión de un lector no familiarizado con la problemática. Darryl 
Wilkinson se ocupa de desbaratar la opinión fundante de raíz tayloriana que 
considera el animismo como una confusión epistemológica. En esta línea, cues-
tiona la postura de Stewart Guthrie y de la ciencia cognitiva de la religión (CSR 
– Cognitive Science of Religion), ya que, partiendo de una “teleología narrativa del 
progreso” (p. 34) considerarían el animismo como un error a ser superado. Para 
Guthrie el animismo respondería a la necesidad adaptativa de antropomorfizar la 
realidad y para la CSR el animismo no dejaría de ser una “proyección de agencia 
intencional” (p. 28) que incurre en plano sobrenatural. Wilkinson indica que 
Guthrie confunde “proposiciones ontológicas con expresiones figurativas” (p. 29) 
y que el ejemplo contra fáctico del animismo infantil (animista y sobrenatural a 
ojos de la CSR) merecería una revisión de los postulados evolucionistas. Stewart 
Guthrie responde a las críticas de Wilkinson, indicando que de tres posibles defi-
niciones de animismo (creencia en seres espirituales, atribución de vida a seres 
inanimados, atribución de características humanas a los no-humanos) no se sabe 
qué concepto tiene en mente. Además, acusa a Wilkinson de simplificar el con-
cepto de sobrenatural y no atender a la diversidad de la corriente CSR. Sin 
embargo, como acertadamente señala Wilkinson en una contrarréplica, Guthrie 
no se centra en la cuestión en particular, es decir, en el animismo y su valoración 



Reseñas	 325

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 54, 2024, pp. 317 - 349. UNED, Madrid

como un error epistémico en línea con el evolucionismo de Taylor. Es de agrade-
cer que el volumen ofrezca la posibilidad de contar con ambas posturas, así como 
de permitir ejercer la argumentación y la réplica. Frederico Delgado Rosa preten-
de salvar el animismo de Tylor estableciendo puntos de contacto con el nuevo 
animismo. Para ello acude a la renovación conceptual del giro ontológico de la 
antropología contemporánea. Destaca, en primer lugar, que existe una “reinven-
ción del concepto de animismo” (p. 63) y que esta reinvención supone un antí-
doto contra las tendencias destructivas del Antropoceno. Delgado Rosa estima 
que Tylor comparte tres características fundamentales con el nuevo animismo: (i) 
la materialidad de las almas (aquí se refiere a las posiciones amazonistas de Des-
cola y Viveiros de Castro, quienes indican que en el animismo amerindio no 
existe discontinuidad ontológica entre alma y cuerpo); (ii) la posibilidad de per-
sonas no-humanas, aunque en tiempo de Tylor no existiera el término otros-que-
humanos (en Halowell la atribución de personalidad es el centro del animismo); 
(iii) el paradigma relacional (tiene en mente la posición de Bird-David, para quien 
el animismo es una “epistemología relacional” (p. 70). Con todo, y a pesar de este 
esfuerzo por establecer la correspondencia entre la postura de Tylor y el nuevo 
animismo, la interpretación resulta, a mi entender, un tanto forzada. Johan De 
Smedt y Helen De Cruz señalan que el referente principal de la filosofía de la 
religión ha sido y sigue siendo el cristianismo, con un especial énfasis en el análi-
sis de la racionalidad del monoteísmo. Ante ello, hacen una llamada a expandir la 
filosofía de la religión a aquellas corrientes no suficientemente representadas. Para 
ello, señalan que, de los tres aspectos de la filosofía de la religión, como son su 
carácter comparativo, el análisis de las creencias y la atención a las prácticas, habría 
que prestar más atención a este último. En las filosofías indígenas el animismo es 
antes una práctica que un cuerpo de creencias. En este sentido rebaten la asunción 
evaluativa tanto de CSR como de Guthrie para quienes, desde un enfoque cogni-
tivo, la atribución de agencia era un error. Ante ello indican que esto debe ser 
justificado filosóficamente y no sólo asumido. También indican que Guthrie no 
acierta a explicar cómo aparecen las creencias animistas en diferentes culturas a 
partir de las disposiciones perceptuales. Por ello, demandan atender a la raíz psi-
cológica de las prácticas animistas, según la cual el ser humano no ocuparía el 
centro del medio ambiente, sino que compartiendo el entorno con humanos y 
no-humanos tiene implicaciones ontológicas (interpenetración de lo personal y 
lo natural en la generación de lo sobrenatural), epistemológicas (relacionalidad) y 
éticas (preservación del ambiente y relaciones ecológicas). Mikel Burley, partiendo 
del pluralismo radical se pregunta si podemos considerar el animismo como un 
dispositivo crítico en relación con pensamientos no animistas. Para encontrar un 
camino de crítica cultural, Burley acude a la estrategia de la de-familiarización o 



326	 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 54, 2024, pp. 317 - 349. UNED, Madrid

extrañamiento, la cual podría realizarse en tres niveles: crítica epistemológica, 
yuxtaposición intercultural o introspección ontológica. El animismo como dispo-
sitivo crítico podría desplegar esta estrategia bien en la vía afirmativa, bien en la 
vía de crítica hermenéutica. La vía afirmativa estaría representada por Harvey, 
quien desde el nuevo animismo y, a pesar del riesgo de exotización, criticaría el 
dualismo occidental. La vía crítica hermenéutica es la preferida por Burley. Con-
sistiría en prestar atención al lenguaje en que los indígenas se piensan a sí mismos 
y piensan el mundo para reflexionar acerca de las propias normas y valores y 
también en preguntarse por la aplicación e interpretación del mismo concepto de 
animismo. Gregory W. Dawes, desde el pluralismo cognitivo y adoptando un 
enfoque enactivista, trata encontrar puntos de convergencia entre el naturalismo 
y el animismo. La crítica que el naturalismo hace al animismo se da desde tres 
supuestos, alejados del enfoque enactivista: (i) que la ciencia ha de ser la guía de 
nuestras vidas; (ii) que el naturalismo y el animismo son ontologías y (iii) que las 
ontologías deben ser consistentes en si mismas. Dawes defiende que habría que 
ejercer un giro práctico para entender la teoría desde la práctica. De esta manera 
no habría tanta distancia entre las prácticas ingenuas y las prácticas teorizadas. En 
este sentido, podríamos funcionar con ontologías aparentemente inconsistentes. 
El animismo sería un ejemplo práctico de la continuidad entre mente y vida, antes 
que un conjunto de postulados teóricos. Evan Fales defiende la razonabilidad del 
animismo indicando que no se trata ni de un error ni de un estadio de la psicolo-
gía evolutiva. Señala que la religión es un pensamiento creativo y cuidadoso acer-
ca de lo real que pone un especial énfasis en la creación y preservación del orden 
social. Por eso, el animismo, entendido como un sistema de creencias que defien-
de que los habitantes están investidos de espíritus personales, desempeñaría un rol 
funcional fundamental, pues ofrece vías para comprender cómo funciona el mun-
do y el medio ambiente. La ciencia y el animismo se asemejan en que ambos hacen 
inferencia a partir de los datos sensibles. La ciencia elabora teorías (físico-mecani-
cistas) y el animismo elabora una teoría de la mente (motivos-emociones) y ambas 
lo hacen suponiendo que existen elementos o fuerzas ocultas en la realidad. La 
ventaja del animismo es que, al operar como una teoría de la mente, permite 
seguir el rastro de lo que pasa a través de lo que conocemos de nuestra propia 
mente y con ello, se garantiza la preservación del orden social, ya que los perso-
najes ocultos en el medio ambiente estarían ligados al orden social. Graham Oppy 
se pregunta por el alcance y los límites del animismo. Distingue entre un animis-
mo ontológico, según el cual existirían espíritus (no seres físicos) o mentes-almas 
(no componentes físicos) y un animismo ideológico, según el cual existen cosas 
espiritualizadas y/o sentientes. Teniendo esto en cuenta Oppy indica que hay 
animistas que creen en el animismo, otros que aceptan el animismo y otros que 



Reseñas	 327

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 54, 2024, pp. 317 - 349. UNED, Madrid

actúan como si el animismo fuera cierto. Se pregunta además por las relaciones 
del animismo con el idealismo, el panteísmo y el panpsiquismo, concluyendo que 
no existe ninguna forma plausible de animismo en sentido fuerte. Respecto al 
nuevo animismo señala las motivaciones para el mismo: (i) ecológica, ya que el 
nuevo animismo valora la relación con el entorno y establece un paradigma 
posthumanista; (ii) política, para superar el antropocentrismo asumiendo las prác-
ticas de pueblos animistas; (iii) filosófica, para encontrar una adecuada teoría que 
interprete las formas de animación. Oppy es especialmente crítico con las dos 
primeras ya que, por un lado, el mero paradigma relacional no implicaría una 
ética de cuidado de medio ambiente y, por otro, cualquier descripción de “otros” 
animismos se hace desde nuestras categorías occidentales. Eric Steinhart se pre-
gunta si es posible hablar de un animismo científico. Para ello destaca que habría 
que naturalizar las concepciones animistas, esto es, elaborar una historia de sus 
conceptos para precisarlos en términos científicos. La principal naturalización 
correspondería con lo que se entiende por alma o espíritu, la cual, en términos 
científicos llegaría a ser identificada con la fuerza termodinámica. Así, el animismo 
científico aceptaría que: (i) las cosas están animadas por un poder natural; (ii) 
existe la energía termal; (iii) es universal, pues todas las cosas están animadas; (iv) 
existen grados de animación. Con ello, y siguiendo la segunda ley de la termodi-
námica se podría llegar a explicar en términos científicos (siguiendo la intuición 
estoica) que el “universo está animado” (p. 248). Tiddy Smith cambia totalmente 
de registro para hablar del animismo infantil. Señala que, en los niños, a diferen-
cia de los adultos, existe la tendencia en atribuir agencia y conciencia a objetos y 
animales y seres naturales. Se dan varias etapas, desde la atribución inconsistente 
inicial, otra más consciente y una final donde aparecen atribuciones sistemáticas. 
Smith señala dos problemas: si el animismo es innato (Boyer) o aprendido (Piaget) 
y si el animismo infantil conlleva el innatismo teísta, tal como defiende Platinga. 
A lo primero responde en el sentido de aprendizaje, desde el principio de credu-
lidad, indicando que los niños aceptan lo que no encuentre evidencias en contra. 
A lo segundo, responde indicando que si bien el animismo infantil conlleva el 
artificialismo (el niño cree que las cosas han sido hechas) y el finalismo (las cosas 
tienen un propósito), esto no coincide con un teísmo, sino más bien con una 
religión pluralista teleológica. Concluye indicando el beneficio pragmático del 
pensamiento animista, al considerar el mundo como un mundo vivo y encantado 
para el niño. Hans van Eyghen presenta una defensa epistémica del animismo 
basada en la confiabilidad de las creencias. Si bien existen creencias tácitas, auto-
máticas o asociativas, las creencias basadas en la experiencia son racionales. En este 
sentido, la atribución de agencia y mentalidad, propia el animismo, no sería un 
error porque la confiabilidad de la experiencia hace que sea racional y, además, su 



328	 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 54, 2024, pp. 317 - 349. UNED, Madrid

repercusión en los desafíos ecológicos dota de racionalidad los argumentos mora-
les para la conservación del medio ambiente. Sven Nyholm avanza los desafíos de 
la robotización y la inteligencia artificial considerados desde el animismo. Indica 
que, si en relación con los robots existen dos opciones, bien considerar que son 
sólo instrumentos, bien considerar que tienen estatus moral, la segunda opción 
implicaría un “animismo robótico” (p. 315). Partiendo del test de Turing y de la 
teoría de la mente, Nyholm apuesta por un comportamiento prudencial para 
evitar el daño con robots y entidades dotadas de inteligencia, distinguiendo, sin 
embargo, entre la programación de una inteligencia artificial y la “vida interna 
humana” (p. 338), entreverada por la materialidad orgánica. Kathryn Rountree 
concluye el libro haciendo un llamamiento en pos de un animismo cosmopolita. 
Distingue entre el nuevo animismo, en muchas ocasiones académico, (asunto de 
creencia) y en animismo indígena (modo de ser), si bien los dos coinciden en 
plantear una epistemología relacional y una ecosofía. Por ello, Rountree aboga por 
un reencantamiento del mundo que permita una reconceptualización de la res-
ponsabilidad humana con los no-humanos y una ética de la conservación. De esta 
forma el animismo pasaría de ser una categoría descriptiva de filosofía de la reli-
gión a una forma culturalmente normativa de vida cotidiana.

Como se aprecia, el libro no sigue un hilo conductor definido y, aunque hay 
temas recurrentes, como la comparación entre el animismo clásico y el nuevo 
animismo o la relación con el naturalismo, no se consigue la impresión de obra 
unificada. Esto no es óbice para el interés de esta, puesto que la disconformidad 
entre autores permite advertir matices en las problemáticas, como es el caso del 
debate entre Wilkinson y Guthrie en torno a la función adaptativa del animismo 
o las diferencias entre Oppy y Rountree sobre el alcance ético del animismo. La 
obra permite hacerse una idea de la relevancia actual del animismo y de los nuevos 
retos que se presentan para la filosofía de la religión. Escrita en inglés, su lectura 
es amena y, aunque requiere de cierta especialización o al menos familiaridad con 
el tema, no deja de ser altamente recomendable.

Recibido: 27/02/2024

Aceptado: 26/03/2024

Este trabajo se encuentra bajo una  licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Reseñas	 329

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 54, 2024, pp. 317 - 349. UNED, Madrid

María Zambrano – José Ferrater Mora, Epistolario 1944-1977. Edición de 
Miquel Osset Hernández. Sevilla, Renacimiento – Biblioteca de la memoria, 
2022, 183 pp.

Carlos Villarino Moure1

El presente epistolario se viene a sumar al ya amplio repertorio de la corres-
pondencia de María Zambrano (1904-1991) editada en los últimos años (con, 
entre otros, Agustín Andreu, Lezama Lima, Ramón Gaya, Elena Croce, etc). 
Pero, en este caso, tiene el especial interés de que los dos partícipes –Zambrano 
y su interlocutor José Ferrater Mora (1912-1991)– comparten la doble condición 
del exilio y de la vocación filosófica.

Esas dos circunstancias compartidas son objeto de la conversación epistolar 
que, desde 1944, mantuvieron ambos filósofos españoles, tras haber coincidido 
en Cuba al inicio de un exilio motivado por la derrota del bando republicano 
en la Guerra Civil española. De ello da cuenta este libro, encabezado por una 
extensa introducción (pp. 7-54) de Miquel Osset Hernández, que sitúa al lector 
con detalle en la aventura del exilio –en México, Cuba, Puerto Rico, Francia, 
Italia y Suiza, en el caso de Zambrano; en Cuba, Chile y Estados Unidos, en el 
de Ferrater Mora– y en los intereses comunes de los autores de estas cartas. 

En cuanto al exilio, las cartas reunidas van poniendo de manifiesto la distinta 
suerte que corrieron ambos filósofos. Mientras Ferrater encontraba acomodo en 
las instituciones académicas estadounidenses (Bryn Mawr College o la Univer-
sidad de Princeton), Zambrano luchaba con «el terrible problema económico» 
(p. 155) y con el rechazo de las becas solicitadas (p. 164). Una «hostilidad del 
destino» que la propia filósofa malagueña describe como «este No opuesto a un 
pensamiento» (p. 165).

Entre unas y otras tribulaciones el epistolario muestra también la imagen de 
un doble éxito. Por un lado, el éxito colectivo que propició la España anterior 

1   Máster en Filosofía Teórica y Práctica (UNED); Grado en Filosofía (UNED); Licenciado 
en Derecho (UDC). villarinomoure@yahoo.es



330	 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 54, 2024, pp. 317 - 349. UNED, Madrid

a la Guerra Civil, capaz de dar cobijo a una brillante generación de filósofos 
(Ortega y Gasset, Xabier Zubiri, Manuel García Morente, José Gaos, Joaquín 
Xirau, etc.), algunos de los cuales desfilan por estas cartas. Tal es el caso de Ortega 
y Gasset, de quien tanto Ferrater como Zambrano reconocieron la influencia. 
Una admiración que lleva a Zambrano a escribir en una carta de 1955, ante la 
muerte de quien fue su maestro («Don José»), que «ha sido para mí la mayor, la 
más vívida de las muertes, después de la de mis padres» (p. 138).

Pero ese éxito, que este libro refleja, en alguna medida fue doble. No sólo 
el éxito colectivo de un país capaz de alumbrar, en la estela del empuje rege-
neracionista e institucionista, una generación de filósofos de relumbrón, sino 
además un éxito individual: La lucha de los integrantes de esa generación, y 
de algunos discípulos, por su vocación filosófica, y ello en las difíciles circuns-
tancias a las cuales fueron arrojados, casi todos, tras la Guerra Civil. Dicho 
con otras palabras, leyendo este epistolario se escucha el esfuerzo incansable 
por sacar adelante sendas vocaciones filosóficas. El lector comprobará cómo 
Zambrano y Ferrater Mora, durante décadas de exilio y muchas veces a miles de 
kilómetros de distancia, parecen empeñados en reconocerse y descubrirse como 
filósofos. Así comentan sus proyectos y los libros publicados, de modo que esta 
correspondencia es también un repaso a sus respectivos itinerarios creativos. 
En estas cartas asoman proyectos nunca cumplidos (como Historia y Revelación 
de Zambrano); pero también libros que son hoy referentes del pensamiento 
filosófico en lengua española (como El ser y la muerte de Ferrater, o El hombre y 
lo divino de Zambrano).

A ello se suma el interés, si acaso un tanto indiscreto, por observar cómo en la 
intimidad de estas cartas sus autores revelan la figura de sus respectivas filosofías. 
El empeño de Zambrano por hacer entrar «en la Razón a lo que andaba fuera 
o debajo, en sus “ínferos”» (p. 170). O el de Ferrater Mora por una «ontología 
general de la realidad» (p. 64). Manifestaciones en las que el lector, familiarizado 
con el pensamiento de ambos filósofos, podrá ver reflejada la razón poética de 
Zambrano o el integracionismo del filósofo barcelonés.

Pero resta todavía algo más a destacar en este epistolario. Y es la atención 
que Zambrano y Ferrater dedican a otros filósofos contemporáneos, con quie-
nes parecen medirse como iguales. En las cartas se encuentran referencias más o 
menos extensas a, entre otros, Santayana (p. 114), Simone Weil (pp. 92, 170), 
Sartre (pp. 70, 88), Merleau-Ponty (p. 147), Cioran (p. 147) o Heidegger (p. 
127). Buena muestra de esta confrontación, con las grandes figuras de la época, 



Reseñas	 331

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 54, 2024, pp. 317 - 349. UNED, Madrid

puede ser la indicación de Zambrano sobre Heidegger, de quién dice, en una 
carta de 13 de mayo 1954, que «lo último» del filósofo alemán –entiéndase el 
llamado segundo Heidegger– «viene, pena me da decirlo, a mi terreno, aquel de 
mi Filosofía y Poesía. No exactamente, ya lo sé, pero ¡tan próximo!» (p. 127). Tras 
lo cual escribe Zambrano un lacónico: «“Ellos” pueden; nosotros, no» (p. 128), 
frase que resume, por así decirlo, no sólo esa confrontación con los primeros 
espadas de la filosofía de la época, sino en buena medida la tragedia del pensa-
miento en lengua española.

Más allá de lo anecdótico, el interés por el pensamiento de otros contem-
poráneos aparece aquí subrayado por la clara convicción de que la experiencia 
filosófica «incluye el “encuentro” con otras experiencias filosóficas», sin el cual, 
escribe Ferrater Mora, «la filosofía no sería pensamiento» (p. 173). Ese encuentro, 
en las páginas de este libro, parece abrir un diálogo –o una «inacabable medita-
ción del desierto» (p. 183)– que rebasa las cartas aquí recogidas, y que, a fin de 
cuentas, sitúa la obra de María Zambrano y José Ferrater Mora en el horizonte 
de la mejor filosofía del siglo xx.

Recibido: 09/04/2024

Aceptado: 23/04/2024

Este trabajo se encuentra bajo una  licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 

 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/




Reseñas	 333

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 54, 2024, pp. 317 - 349. UNED, Madrid

Zirión Quijano, A., Sobre el colorido de la vida y la fenomenología de lo inefable, 
Buenos Aires, SB editorial, 2024, 300 pp.

Jesús Miguel Marcos del Cano1

Antonio Zirión Quijano es uno de los más destacados fenomenólogos del 
mundo hispano en el último medio siglo. Su extensa trayectoria ha tenido como 
eje vertebral el estudio riguroso y sistemático de la fenomenología de Husserl, 
pensador que ha inspirado y guiado sus otras dos grandes líneas de trabajo: la 
investigación sobre la historia de la fenomenología en México y la profundización 
en el pensamiento del filósofo del exilio español José Gaos, del que ha coordi-
nado sus Obras Completas. Asimismo, la labor de Zirión Quijano ha propiciado 
algunas de las mejores traducciones de Husserl al español (en especial la de Ideas 
II), así como dos herramientas técnicas digitales de impagable valor para la inves-
tigación en Husserl: el Diccionario Husserl y el Glosario Guía para su traducción. 

Su producción filosófica, de más de un centenar de publicaciones, alcanza 
ahora uno de sus hitos más notables con la publicación de Sobre el colorido de 
la vida y la fenomenología de lo inefable, un libro sobre el que hay que llamar 
especialmente la atención debido al carácter único de la investigación que plan-
tea. El núcleo central y el hilo conductor que guía los diferentes ensayos que 
componen la obra responde a una investigación nueva, original. No estamos 
ante una interpretación más de la filosofía de Husserl ni ante una aplicación 
de su fenomenología a otros campos. Lo que aquí propone el autor es elucidar 
un “fenómeno” –mejor hablar de una cualidad (o cuasi-cualidad) o rasgo– que 
él mismo identifica, sacándolo a la luz y poniéndolo ante nuestros ojos, para a 
continuación introducirnos en un trayecto investigador de más de veinte años 
de reflexión teórico-fenomenológica en torno a la temática.

Tal rasgo ha sido denominado por el autor colorido de la vida y afecta direc-
tamente a otros campos clásicos de la investigación en perspectiva fenomenoló-
gica, como por ejemplo la afectividad –muy en particular el estudio del temple 
de ánimo (Stimmung), al que dedica el capítulo 10–, el lenguaje –sus límites y 
horizontes–, así como el problema de la inefabilidad, que completa el título de la 

1   Investigador posdoctoral en la Universidad Complutense de Madrid con un contrato 
«Margarita Salas» financiado por la Unión Europea-NextGenerationEU. Esta recensión se 
enmarca dentro de las investigaciones del proyecto «Fenomenología del cuerpo y experiencias 
de gozo» (PID2021-123252NB). Correo electrónico: jesmarco@ucm.es



334	 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 54, 2024, pp. 317 - 349. UNED, Madrid

obra. Se trata en total de doce capítulos, once de los cuales proceden de publica-
ciones previas, la más antigua del año 2002. El último, “Qué es eso del colorido 
de la vida. Recopilaciones y respuestas”, es inédito, y en él el autor presenta el 
estado actual de su investigación y anuncia un programa todavía más amplio de 
una “fenomenología de la vida en concreción”, de la que tendremos noticia en 
publicaciones futuras. 

Cinco de los doce capítulos (1, 2, 6, 8 y 9) se dedican en exclusiva a la cues-
tión del lenguaje y sus límites en clave fenomenológica, sobre todo a partir de los 
problemas que Husserl fue detectando en el campo de la expresión y la signifi-
cación. El capítulo octavo, por ejemplo, titulado “Sobre los límites del lenguaje 
y las limitaciones de la fenomenología. Hacia una crítica fenomenológica del 
lenguaje”, sirve de magnífica introducción a estas cuestiones a partir de textos de 
Investigaciones Lógicas e Ideas I, con referencias a la filosofía antigua (Aristóteles, 
la escuela megárica…) y autores contemporáneos como Vasconcelos, Mauthner, 
Gadamer o Derrida.

Dos capítulos (3 y 4) se dedican a temáticas paralelas, aunque íntimamente 
conectadas con el eje vertebral del libro. Uno está dedicado a la relación entre 
la fenomenología y el proceso psicoterapéutico del Focusing, cuyo concepto de 
“felt sense” le sirve a Zirión para bosquejar una analogía con su colorido. El otro, 
titulado “Tolerancia y confianza”, ofrece un sugestivo análisis fenomenológico 
de estas valiosas disposiciones y deja algunas de las páginas más hermosas y pro-
fundas de todo el libro. Un auténtico canto filosófico a la apertura a los otros, a 
la sinceridad y solidaridad en nuestras relaciones, una apología de la amistad, el 
respeto y la comprensión mutua.

Otros dos capítulos (7 y 10) se internan en manuscritos de investigación de 
Husserl sobre los sentimientos recientemente publicados –en realidad, Zirión 
trabajó directamente sobre los manuscritos ya hace años–, ofreciendo algunas 
primeras líneas de análisis de un campo de investigación, el de la afectividad en 
Husserl, que en la actualidad se está expandiendo y profundizando. Como ya se 
ha señalado, es destacable su preciso análisis de la intencionalidad del temple de 
ánimo, que quiere llamar la atención sobre su peculiar estructura: su correlato 
intencional no se corresponde con el objeto de valor que lo suscitó en el pasado, 
sino con la coloración afectiva (el resplandor) con la que baña en el momento 
presente toda la vivencia (p. 168). Un temple de ánimo que, por otra parte, no 
se dirige a objetos de valor (p. 169), aunque sí posee la función de propiciar su 



Reseñas	 335

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 54, 2024, pp. 317 - 349. UNED, Madrid

descubrimiento (un temple de ánimo alegre predispondrá a encontrar lo bello, 
bueno, agradable de las cosas del mundo).

Las temáticas de la afectividad y el lenguaje están al servicio de la cuestión 
central de la obra, que es justamente la que le da título: la investigación sobre el 
denominado colorido de la vida. El carácter esquivo y huidizo de tal correlato de la 
vida de conciencia es el que explica la segunda parte del título, “la fenomenología 
de lo inefable”. El colorido de la vida entraría dentro de esa clase de vivencias, 
cualidades o rasgos de las vivencias que, por lo característico de su constitución, 
de su modo de darse, de su peculiar esencia, no pueden ser volcadas en una 
expresión.  

Ese peculiarísimo “qué” encarnado por el colorido presenta una tal volatilidad 
que a lo largo de los años ha cambiado tanto de interpretación teórica –primero 
desde la afectividad, después desde la conciencia interna del tiempo– como de 
denominación: si en la etapa afectiva se nombró justamente colorido de la vida, 
en la segunda etapa –la presente– Zirión también lo llama estampa de la vida o 
momento figural. 

¿Y qué es eso del colorido de la vida?, como se titula coloquialmente el último 
de los capítulos. Cada momento de la vida, sea este cual sea, se presenta con 
un cierto halo, brillo, tono, contiene un cierto aire… Como si al contenido 
perceptivo concreto que se da a cada instante, con su multiplicidad de sentidos 
y contenidos, algo se sumara, dotando a la vida –recurro ahora a los términos 
de Zirión– de un cierto “cariz”, “aroma”, “textura” (p. 46). Este “algo más” que 
se añade como aureolando la vivencia se deja intuir mejor, con más transpa-
rencia, en el recuerdo. Al traer al presente la memoria de un suceso pasado, lo 
re-presentado en esta nueva vivencia cobra ahora un cariz o textura que no se 
reduce a la suma de factores o rasgos que la componen, sino que una cualidad o 
“cuasi-cualidad” (p. 210) vivencial se añade a todo ello. Ese algo es justamente 
el colorido de la vida.

Pero en su presentación original, que interpreta el colorido como un factor 
o rasgo perteneciente a la esfera afectiva de la conciencia –es decir, una suerte 
de halo o aureola afectiva–, el colorido no se restringe únicamente al ámbito de 
los recuerdos, sino que es algo que, al modo de un temple de ánimo –o mejor 
dicho, del resplandor que este proyecta sobre el conjunto de la vivencia–, se vive 
a cada instante, en el momento presente. Como se describe en el libro, frente a la 



336	 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 54, 2024, pp. 317 - 349. UNED, Madrid

inmensa multiplicidad de elementos que se constituyen en un acto de conciencia, 
“la vida cobra cierto carácter” (p. 201). 

El colorido no aparece de la misma manera que lo hacen, por ejemplo, las 
cosas de la percepción, cuyo sentido se intuye objetivamente y puede ser final-
mente expresado conceptualmente y compartido intersubjetivamente. Para elu-
cidar qué sea el colorido hay que realizar un ejercicio, como reza la segunda parte 
del título, de fenomenología de lo inefable. Del análisis de Zirión –todavía en 
proceso– se pueden extraer cinco aspectos fundamentales en relación a la cons-
titución del colorido:

1. El colorido remite a la singular combinación de los rasgos y factores de 
una vivencia. Tomados en consideración todos los elementos constitutivos de 
una vivencia, el colorido estaría referido al nexo que existe entre ellos, al modo 
en que estos se entrelazan. 

2. Zirión destaca que estos rasgos y factores pueden ser de cualquier natura-
leza o dimensión. Por lo tanto, no son solo elementos restringidos al campo de la 
mera percepción, aquellos que proceden fundamentalmente de los sentidos y se 
ofrecen en el momento presente, sino que se debería abrir de manera gigantesca 
lo que entendemos por rasgos y factores, incluyendo el ámbito de la experiencia 
pasada, de la expectativa futura, de las sedimentaciones de sentido, de los hábitos, 
de datos biográficos, de las presentificaciones de los otros, etc.

3. Estos rasgos que componen el colorido se reúnen “como por sí mismos”. 
No hay una actividad o espontaneidad por parte del sujeto que constituya el 
colorido, sino que este se sintetiza de manera pasiva a partir de una asociación 
conjunta de todos los rasgos y factores que se dan en la vivencia. 

4. El colorido es absolutamente individual e incompartible. Y por ello, inco-
municable, estrictamente inefable. Pertenece, por tanto, no al mundo de la vida 
común, sino al mundo de la vida personal, rigurosamente subjetivo. 

5. Y aquí llegamos a uno de los puntos críticos, el colorido tiene carácter 
afectivo. El colorido, en su primera plasmación teórica, es un “fenómeno” que 
pertenece a la esfera sentimental o emocional de la conciencia, tiene el carácter 
de un afecto, de un tono sentimental que baña el conjunto total de lo vivido 
a modo de horizonte afectivo, como si de una especie de temple de ánimo se 



Reseñas	 337

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 54, 2024, pp. 317 - 349. UNED, Madrid

tratase (lo que condujo al autor, precisamente, a la investigación sobre la Stim-
mung husserliana).

Esta primera caracterización abre numerosos interrogantes. Uno de ellos: 
por qué el colorido ha de ser el resultado de la combinación de todos los rasgos 
y factores de la vivencia. Si al fin y al cabo es un rasgo advertible de una u otra 
forma, ¿qué lleva a pensar al autor que este rasgo es justamente producto de tal 
combinación de factores y no, por ejemplo, de la primacía de alguno de ellos? 
¿O es que de lo que se trata es de llegar al rasgo, no a partir del intento de des-
cripción –más o menos aproximada– de lo intuido, sino de la deducción de lo 
que “tiene que ser o haber” a partir de todo lo que está dado en una vivencia? 

Hacia esta última hipótesis parecen encaminarse los avances en la investiga-
ción del colorido de los últimos años. Como señalé, Zirión sacará al colorido del 
ámbito afectivo. Ya en la presentación del concepto en un congreso en Colombia 
en 2002 el autor conjeturaba que la cualidad afectiva del colorido debía distin-
guirse de las cualidades de los sentimientos y afectos que lo conformaban, es 
decir, una especie de cualidad sui generis (pero todavía afectiva). Sin embargo, 
no será hasta casi 15 años más tarde cuando el autor reconozca que “el colorido 
de la vida no es una coloración afectiva” (p. 208).

A partir de 2016, Zirión sitúa el singular rasgo en el marco de los profundos 
problemas relativos a la conciencia interna del tiempo. Cae así la interpretación 
que lo elevaba a la clase de los resplandores afectivos, describiéndolo ahora como 
un rasgo que “habla” de cómo la vida se manifiesta a sí misma en la autoconcien-
cia. Se trata, define también el autor bajo el influjo quizás de Michel Henry, de 
una “autoafección” (p. 181). La clave se desplaza desde los halos afectivos que se 
despliegan como horizonte de toda vivencia a la protoimpresión originaria en la 
que la conciencia interna del tiempo apresa la vivencia en su integridad. 

En esa protoimpresión, afirma Zirión, se da una síntesis originalísima en la 
que se reúnen o unifican todos los componentes de la vivencia. Tal composición, 
su singular figura y estampa, es el colorido, que en esta nueva versión varía tam-
bién en su nombre: Estampa de la vida o Momento figural. El fenómeno que teñía 
afectivamente, cual resplandor anímico, cada uno de los momentos presentes 
de la vida, dotándola de una peculiarísima y singularísima cualidad vivencial, 
pasa ahora a ser “una cuasi-cualidad que en la protoimpresión presta unidad a la 
vivencia misma entendida como vivencia plena, con la totalidad de sus correlatos 
intencionales” (p. 210). El colorido, en su nueva versión, vendría a ser como el 



338	 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 54, 2024, pp. 317 - 349. UNED, Madrid

sello que deja la vida en toda su riqueza de rasgos y elementos al darse a sí misma, 
al manifestarse, como una especie de marca de su aparecer.

Lo sorprendente es que esta cualidad o cuasi-cualidad, entendida como 
“momento figural”, no es “nada sensible o perceptible” (Ibid.). Para ilustrar con 
más precisión el colorido como momento figural, Zirión recurre al ejemplo de un 
fotomosaico, en el que se dan dos planos: el primer plano, el de la figura que 
aparece de forma reconocible –en el ejemplo del libro, la cara de un gato–; el 
segundo plano, el de las miles de diminutas y diferentes imágenes que componen 
el primer plano del rostro del animal y cuyo contenido individual solo se aprecia 
ampliando el fotomosaico. La analogía con el momento figural sería la siguiente: 
cada instante de la vida se da en la protoimpresión en una cierta composición u 
ordenamiento, que sería el primer plano de la cara del gato. Pero esta composi-
ción integra una diversidad de elementos que ni se corresponden con la cara del 
gato ni tampoco se unen de forma indiferenciada. 

Esta distinción entre primer plano y segundo plano y la implicación que se 
da entre ellos es esencial para la identificación del colorido (estampa o momento 
figural) El primer plano se corresponde con aquella capa de la vivencia que se 
da de forma asequible, prerreflexiva, como puede ser la conciencia del mundo 
externo, la percepción interna de nuestros pensamientos o sentimientos, nues-
tras habilidades o destrezas, la vida social o la cultura. El segundo plano queda 
integrado por los elementos que no presentan tal asequibilidad prerreflexiva: lo 
inconsciente, lo olvidado, las sedimentaciones y los horizontes de la desatención 
y el desinterés. Según el autor, la función de implicación entre los elementos de 
ambos planos “cobra importancia cuando el tiempo pasa y de los innumerables 
elementos del primer plano de la vivencia quedan solo en el recuerdo unos pocos 
rasgos o un único rasgo, convertido ahora en cifra del resto y de la vivencia 
entera” (p. 212). Ese rasgo revela y al mismo tiempo oculta el colorido, que es el 
colorido de “una época o temporada entera de la vida” (Ibid.). 

Zirión, que a lo largo de su carrera ha desarrollado un talante constructiva-
mente polemista2 solo a la altura del extremo rigor de sus trabajos, cierra el libro 
con cien páginas de discusión sobre el concepto del colorido, en respuesta a los 
comentarios y críticas que en los últimos años han realizado tres fenomenólogos 

2   Cfr. Zirión Quijano, A. y Xolocotzi Yáñez, A. (2018). ¡A las cosas mismas! Dos ideas sobre la 
fenomenología, Ciudad de México: MAPorrúa; y Zirión Quijano, A. (2023); y “Sexta estación en 
el debate sobre fenomenología y antropología”, Investigaciones Fenomenológicas (20), 281–467.  



Reseñas	 339

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 54, 2024, pp. 317 - 349. UNED, Madrid

de primer orden: Roberto Walton, Luis Rabanaque e Ignacio Quepons. Un 
debate que es importante desde dos perspectivas. 

En primer lugar, ayuda al difícil esclarecimiento –por ahora en marcha– de 
este “fenómeno” o rasgo. Zirión detecta en Quepons (p. 238) y en Walton (p. 
215) una resistencia a separar el colorido del ámbito de lo afectivo. En con-
creto Walton propone, a riesgo de vaciarlo de contenido, comprenderlo desde 
una dimensión más profunda de la afectividad, que apunta a los sentimientos 
espirituales de Scheler, los temples anímicos fundamentales de Heidegger o el 
“sentir el mundo” (Weltgefühl) de Eugen Fink. Por su parte, la crítica de Luis 
Rabanaque denuncia mantener la referencia al “color” en el término colorido, 
justamente cuando la segunda interpretación del “fenómeno” quiere alejarse de 
las coloraciones afectivas. 

Y en segundo lugar, dar la palabra a los otros, escuchar con la exquisita aten-
ción que muestra Zirión y responder con pausada dedicación y máxima preci-
sión lleva a la práctica algunas de las inspiradas reflexiones del capítulo titulado 
“Tolerancia y confianza”. Por ejemplo, da cuenta de lo que podemos construir 
con y junto a los otros, que en ningún caso son el infierno –“esa frase infausta, 
sobre todo dicha por un fenomenólogo” (p. 92)–, sino los que nos ponen en 
contacto con el fundamento intersubjetivo sobre el que descansan nuestras vidas 
individuales, nuestros subjetivos, singulares e inefables coloridos; en definitiva, esa 
relación con los otros que es un ámbito, y cito de nuevo al autor, de “posibilidad 
y promesa” (Ibid.).

Recibido: 26/04/2024

Aceptado: 06/05/2024

Este trabajo se encuentra bajo una  licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/




Reseñas	 341

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 54, 2024, pp. 317 - 349. UNED, Madrid

Alfred Sohn-Rethel, El ideal de lo roto y otros escritos, Madrid, Dado Edi-
ciones, 2024, 108 pp. (Traducción e introducción de Chaxiraxi Escuela Cruz).

Carlos Marzán Trujillo

Alfred Sohn-Rethel (1899-1990) fue un economista y un pensador alemán 
próximo a lo que se ha denominado “Escuela de Frankfurt” –especialmente a 
Adorno– si bien nunca colaboró con el Instituto de Investigación Social, sino que 
fue, sobre todo, un investigador “free lance”. Desde su juventud se interesó por 
la lectura de las obras de Marx y, en los años de formación en la Universidades 
de Heidelberg y Berlín (fundamentalmente con Cassirer, junto a quien estuvo 
en el famoso congreso de filosofía de Davos de 1929), se dedicó al estudio de 
los escritos de Kant. Su empeño por conciliar a estos dos autores marcaría su 
trayectoria intelectual: “cabe decir que nunca he estado demasiado convenci-
do de que el progreso que lleva del idealismo crítico de Kant al materialismo 
crítico de Marx tuviese que pasar necesariamente por el idealismo absoluto de 
Hegel. Tendría que existir la posibilidad de conectar a Kant con Marx”1. A par-
tir de sus obras consideró que, para propiciar la emancipación de un presente 
injusto, era necesario continuar el “camino crítico” que ambos ejercieron. En 
ellos vio –aunque lo abordaron de maneras bien distintas– una enérgica pro-
testa contra la mercantilización de los seres humanos. En él, esa fusión entre 
Kant y Marx está lejos de la que representaban los planteamientos socialdemó-
cratas del austriaco Kautsky, del alemán Bernstein o del español Julián Beste-
rio. Por el contrario, se acercaba más a la interpretación de F. Mehring, para 
quien la fundamentación ética de Kant y Marx es la misma y está orientada a la 
emancipación de una sociedad esencialmente mala que debe ser investigada con 
miras a su transformación. Estaba más próximo a las perspectivas revolucionarias 
que a las revisionistas. La obra de Sohn-Rethel trata de conectar la actividad 
sintética cognoscitiva del sujeto kantiano con la tesis marxiana acerca de la 
constitución del yo que se fundamentaba en el trabajo vivo. A comienzos de 
los años veinte, Adorno inició una amistad duradera con Sohn-Rethel, a quien 
conocería, junto con Kracauer, en un viaje que ambos hicieron por Italia (por 
Nápoles, Capri y la costa amalfitana); un viaje en el que también coincidieron 
con Benjamin y en el tuvieron oportunidad de dialogar sobre filosofía y la 

1   A. Sohn-Rethel, Trabajo manual y trabajo intelectual. Una crítica de la epistemología (edic. 
de M. Domínguez), Madrid, Dado Ediciones, 2017, p. 107. 



342	 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 54, 2024, pp. 317 - 349. UNED, Madrid

situación política que se avecinaba. Después de aquel viaje por Italia, Adorno 
mantendría que Sohn-Rethel y Benjamin fueron las dos personas que mayor 
fascinación intelectual le habían producido en su vida.

Desde los años veinte, el hilo conductor de los trabajos de Sohn-Rethel lo 
constituye el entrelazamiento entre la razón y el mundo social, el vínculo entre 
la teoría del conocimiento y la crítica social, una idea que también será clave en 
el pensamiento de Adorno, que quizá le deba más de lo que confiesa en sus escri-
tos2. Pese al interés que Adorno mostró por las originales tesis de su amigo y en 
que viesen la luz, Horkheimer puso numerosos impedimentos para que no fueran 
publicadas en la Zeitschrift für Sozialforschung, pues las consideraba poco dialécti-
cas y deficitarias en mediaciones3. Su empeño por vincular a Kant con Marx “de 
una manera directa o, por lo menos, sistemática”4, le llevará a plantear que el pen-
samiento abstracto se encuentra entretejido con la forma mercancía. Es más, sos-
tiene que ésta se encuentra en la génesis de aquélla. Tanto el yo empírico como el 
sujeto trascendental, afirma, se derivan del intercambio. En el carácter abstracto 
de la mercancía y en su cristalización en dinero, que permiten intercambiar cosas 
completamente dispares, encuentra el origen de nuestra capacidad de abstracción 
y de nuestro pensamiento discursivo. Su gran obsesión teórica, que pretendía ser 
una contribución al materialismo histórico, fue la de tratar de conectar el sujeto 
trascendental con la forma mercancía. Hasta cierto punto hay tesis de Horkhe-
imer y Adorno que son coincidentes con sus ideas, pues también para ellos la 
estructura social y la del pensamiento se hallaban inextricablemente vinculados. 
La cultura y el dominio eran, en definitiva, las dos caras de una misma moneda. 
Sin embargo, a los autores de Dialéctica de la Ilustración no les resulta tan obvio 
que entre esas estructuras se dé una relación unidireccional. Se plantearon –y 
esto los separa de Sohn-Rethel– si el pensamiento discursivo se fundamentaba 

2   Cuando Adorno se encontraba en Oxford, en 1936, elaborando un trabajo sobre Husserl 
con el objetivo de desmontar su carácter idealista, le escribía a Benjamin que de lo más inte-
resante que le había ocurrido en las últimas semanas ha sido “una visita de Alfred Sohn-
Rethel… llega desde un ángulo totalmente distinto a resultados curiosamente similares a los 
de mi actual intento”, en Correspondencia (1928-1940) Theodor W. Adorno y Walter Benjamin, 
Madrid, Trotta, 1998 (traducc. de J. Muñoz y V. Gómez), p. 164. Es muy probable que se 
tratase del trabajo titulado “Zur kritischen Liquidierung des Apriorismus. Eine materialistis-
che Untersuchung”.
3   En una carta de Adorno de 1937 le comentaba a Benjamin acerca del interés que tendría 
publicar para la revista del Instituto un ensayo de Sohn-Rethel. Pero “si Max se decidiera en 
un sentido negativo –lo que siempre resulta imaginable…–intentaría por mi parte conseguir 
alguna otra cosa para Alfred”. Ibid., p. 182.
4   A. Sohn-Rethel, op. cit, p. 107.



Reseñas	 343

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 54, 2024, pp. 317 - 349. UNED, Madrid

en la esfera del intercambio o si, por el contrario, era el pensamiento abstracto el 
que posibilitaba una estructura social basada en el intercambio. Como sostenía 
Adorno en sus clases introductorias a la Teoría del conocimiento: los conceptos 
nos constituyen, y podría sostenerse que son condición del trabajo social y del 
intercambio. Pero, a la inversa, también cabría sostener que el pensamiento sea 
un producto del trabajo social y del intercambio de mercancías. Para él, en esa 
complicada relación señalar la génesis del problema parecía irresoluble. Sería 
algo así como responder a la vieja pregunta de si primero existió el huevo o la 
gallina. En alguna de las cartas que le dirigió a Sohn-Rethel le sugería establecer 
más mediaciones en la relación entre génesis y validez del conocimiento. Cuando 
se hace derivar, como en este caso, el pensamiento discursivo del intercambio 
de mercancías, se corría el peligro, afirmaba, de que la dialéctica materialista se 
convirtiese en prima philosophia5. A pesar de sus diferencias teóricas, siguieron 
un estrecho contacto personal e intelectual, sobre todo, mientras se encontraban 
exiliados en Inglaterra huyendo del régimen hitleriano.

Pese al interés que puedan tener sus trabajos por sus originales lecturas de 
Kant o de Marx y, aunque ejerció una fuerte influencia en el pensamiento de 
Adorno, se trata de un autor poco conocido no sólo en nuestro idioma, sino ni 
siquiera en alemán, lengua en la que escribió la mayor parte de sus textos6. El 
ideal de lo roto y otros escritos viene a llenar una laguna necesaria sobre un autor 
muy poco estudiado. Si bien en estos textos no aborda directamente problemas 
filosóficos. Son, más bien, artículos periodísticos que constituyen una suerte de 
mirada fenomenológica sobre la ciudad de Nápoles. La mirada de alguien que, 
como tantos otros intelectuales alemanes, se vio impelido a encontrar refugio en 
el Italia para huir de la miseria económica y cultural de Alemania y de las fuertes 
tensiones políticas y sociales que sufría el país tras la Gran Guerra. De ese modo, 
pudo desarrollar allí, con la calma necesaria, los estudios que pretendía realizar. 
Otro tanto pasó con Adorno, Kracauer, Bloch o Benjamin, que preparaba allí 
lo que sería su fracasada tesis de habilitación sobre el Origen del drama barroco 
alemán. Para todos ellos, su estancia allí, supuso una época de liberación, una 
huida de Alemania tras el fiasco revolucionario y las debilidades de la República 

5   Adorno/Sohn Rethel, Briefwechsel 1936-1969 (Ch. Göde, ed.), Munich, Text + Kritik, 
2020, p. 10.
6   En nuestro idioma solo han sido traducidos Trabajo intelectual y trabajo manual. Una cri-
tica a la epistemología (op.cit.) y el libro que aquí se reseña. Desde 2014 una editorial alemana 
afincada en Friburgo ha decidido publicar sus obras completas, entre las que se encuentran 
títulos tan sugerentes como Warenform und Denkform, Soziologische Theorie der Erkenntnis, 
Von der Analytik des Wirtschaftens o Ökonomie und Klassenstruktur des deutschen Faschismus.



344	 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 54, 2024, pp. 317 - 349. UNED, Madrid

de Weimar. Benjamin y Sohn-Rethel publicarían sus experiencias vitales en 
Nápoles, una ciudad sobre la que parecía que no había pasado el tiempo ni la 
modernidad, que resultaba anclada en un pasado precapitalista. Benjamin que 
estuvo allí, desde finales de 1924, varios meses, dejó por escrito que un día que 
andaba despistado por las callejuelas de Capri, pensando en sus cosas, cuando un 
señor con pinta de cantante de opereta le estrechó la mano. Tardó unos instan-
tes en caer en la cuenta de que se trataba del mismísimo Mussolini. Los textos 
que escribió sobre Nápoles (uno junto a Asja Lacis, a la que conoció en Capri), 
retrata la vida bulliciosa de las calles, el poder de la Iglesia, el continuo ambiente 
festivo, el sabor de la pasta fresca, los bares del puerto, pero también el hacina-
miento de sus habitantes, las casas abarrotadas en las que no existía privacidad 
alguna, el caos, la mendicidad y la pereza (como el pecado capital de la ciudad) 
o el orden y la fuerza que imponía la camorra. Nápoles forma parte, además, 
de uno de sus relatos radiofónicos para niños a los que se dedicó entre 1929 y 
1932. Kracauer también publicó en el Frankfurter Zeitung, periódico del que era 
colaborador habitual, “Felsenwahn in Positano” y, por su parte, Bloch, “Italia y 
la porosidad”. Con ese concepto de “porosidad” quería dar cuenta de la ausencia 
de límites de ese país Mediterráneo, entre lo sagrado y lo profano, la comicidad 
y la tragedia, lo público y lo privado, lo nuevo y lo caduco. El propósito de 
Sohn-Rethel durante su estancia en Nápoles y en la costa amalfitana era escri-
bir un libro sobre “Filosofía de la cultura” que le había sido encargado por una 
editorial alemana. En Italia, con el dinero que percibía por ese proyecto, podía 
vivir algo mejor que en Alemania. Finalmente, el libro, por diversos problemas 
con la editorial, no lo pudo terminar y decidió volver, en 1927, a Heidelberg 
para escribir su tesis doctoral: Von der Analytik des Wirtschaftens zur Theorie der 
Volkswirtschaft. En ese periodo, elabora también dos manuscritos: uno “Sobre 
un comentario teórico de la doctrina marxista de la sociedad” y, otro, titulado 
“Acerca de los fundamentos de la economía como ciencia estricta a través de la 
respuesta a la pregunta de cómo sería posible la sociedad”, al tiempo que trabaja 
en su disertación universitaria sobre la Crítica de la economía subjetivista.

En este libro de Sohn-Rethel, El ideal de lo roto Chaxiraxi Escuela saca a la 
luz textos olvidados del autor, escritos en Nápoles entre 1921 y 1927 tales como 
“El ideal de lo roto”, “Un atasco en vía Chiaia”, “El ascenso al Vesubio”, así 
como otros escritos durante su exilio en Inglaterra como “Las ratas de Sigurd” o 
“Dudley zoo. Una de elefantes”. Consta de una introducción de la autora en la 
que destaca la relevancia de este intelectual alemán, así como de una traducción 
de un texto de Carl Freytag titulado “Alfred Sohn-Rethel en Italia”. Por último, 
el libro tiene un epílogo que da cuenta de su trayectoria personal y teórica. Los 



Reseñas	 345

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 54, 2024, pp. 317 - 349. UNED, Madrid

dos últimos textos de El ideal de lo roto no se ocupan de Nápoles ni de la costa 
amalfitana. Uno, de la misteriosa desaparición de alimentos, en la época de 
racionamiento en Inglaterra, durante la guerra y, el otro, lo que les ocurrió a 
unos amigos en su visita a un zoo. El del Vesubio describe la excursión a caballo 
que hizo al volcán y lo imponente del paisaje. El primero, “El ideal de lo roto” 
explica cómo es la relación de los napolitanos con la técnica y, el segundo, habla 
del caos que reina en la ciudad y la paciencia de sus habitantes. Cabría interpre-
tar estos textos sobre Nápoles y la costa amalfitana, como la descripción de un 
“intelectual itinerante” centroeuropeo que destaca del mundo mediterráneo y 
del Sur de Europa su tipismo, su lado folclórico, así como lo que tiene de pin-
toresco y de comicidad para los habitantes de grandes urbes europeas. Algo que 
no se encuentra, desde luego, en la forma en la que observaron Nápoles muchos 
autores de italianos, como es el caso de la escritora Anna Maria Ortese quien 
subraya la miseria, la desdicha, la enfermedad y el horror de vivir7 en esa ciudad. 
Sin embargo, es posible ver en esos textos de Sohn-Rethel sobre Nápoles un lado 
diferente: consiste en mostrar modos originales de supervivencia frente al mundo 
moderno, formas de vivir alejadas de un capitalismo expansivo que acabará por 
uniformizarlo todo. El autor muestra el ingenio de los napolitanos, así como su 
rebeldía frente a la creciente automatización que parece imponerse por todas 
partes. Para el autor de “El ideal de lo roto. Sobre la técnica napolitana”, el modo 
de vida de esa ciudad resulta una manera de enfrentarse “al automatismo hostil 
y cerrado de las máquinas” que termina por encadenarnos a ellas y que, poco a 
poco, como escribió G. Anders nos convierte en obsoletos. Ese texto también 
podría entenders como una crítica a la idea de un progreso sin límites, que 
tanto preocupó a Benjamin, y como una crítica a esa expresión, tan frecuente 
últimamente, que pone de relieve que una vez que nos hemos hecho conscientes 
del creciente deterioro ambiental, ni siquiera cabría hablar de “crecimiento” o 
de “desarrollo sostenible”, sino que habría que pensar la necesidad del decreci-
miento, algo que aparece entre las líneas del texto de Sohn-Rethel. De la misma 
manera, en vez de considerar “Atasco en vía Chiaia” como un retrato del caos 
consustancial a Nápoles, que se hace tópico para quien visita la ciudad, cabría 
entenderlo como un modo de resistencia a las urbes modernas y a la creciente 
racionalización del mundo, y la paciencia de los napolitanos como un ejemplo 
de lo que hoy se denomina “slow life”, como lo opuesto a la aceleración de la 
vida y el trabajo bajo el capitalismo. En definitiva, el autor describe un mundo 
que, para él, escapaba a la lógica económica que se imponía en Europa tras la 

7   Cfr. Anna Maria Ortese, El mar no baña Nápoles, Barcelona, Minúscula, 2008.



346	 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 54, 2024, pp. 317 - 349. UNED, Madrid

Primera Guerra Mundial. Nápoles era un puerto de refugio ante un capitalismo 
que se expandía implacablemente sobre el orbe.

Con esta traducción y con su estudio introductorio, Chaxiraxi Escuela no 
solo da continuidad a la serie de traducciones que ha realizado sobre autores de 
la Teoría crítica o próximos a ella (Adorno, Horkheimer, Löwenthal o Sohn-
Rethel), sino que ha seguido potenciando el interés por los estudios sobre el 
pensamiento de este autor tan poco conocido y sobre el que ya ha publicado 
algunos trabajos como “Génesis y abstracción. Una introducción a la episte-
mología materialista de A. Sohn-Rethel”8, o “Técnica, intercambio y mundo 
administrado. Sobre las posibilidades de emancipación social en Adorno y Sohn-
Rethel”9. Con este libro, con El ideal de lo roto, Chaxiraxi Escuela pretende 
insistir en la necesidad de rescatar la figura y la obra de un intelectual alemán 
prácticamente olvidado cuyo pensamiento consistió fundamentalmente en una 
original interpretación tanto de la obra de Marx como de la de Kant. Alguien 
cuyo pensamiento influyó notablemente en los trabajos de Adorno, y a quien la 
historia económica debería atender también por sus relevantes trabajos sobre la 
política económica durante el período del Tercer Reich.

Recibido: 24/05/2024

Aceptado: 13/07/2024

Este trabajo se encuentra bajo una  licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 

8   En Tecnología, violencia, memoria: diagnósticos críticos sobre la sociedad contemporánea 
(coords. Mateu Cabot et al.), Barcelona, Antrophos, 2018, pp. 55-71. 
9   En Ética y política. Ensayos indisciplinados para repensar la filosofía (coords. M. Hernández 
y M. Mandujano), Granada, Comares, 2021, pp. 127-138. 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Reseñas	 347

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 54, 2024, pp. 317 - 349. UNED, Madrid

Mauro Bonazzi, Criaturas efímeras. Los griegos y el misterio de la existencia. 
Madrid, Alianza Editorial, 2024.

Miguel Fernández Nicasio1

Grecia y su pensamiento han sido ineludiblemente el pilar fundamental de 
la filosofía occidental. Según Mauro Bonazzi su principal atractivo se halla en 
las profusas reflexiones acerca de la condición humana y la relación del hombre 
con la muerte. Así pues, para poder entender el pensamiento griego es necesario 
adentrarse en la concepción de la época acerca de la perspectiva humana. 

No obstante, es pertinente destacar que el autor no va a realizar una recons-
trucción racional y parcial de la Grecia clásica con el fin de defender una postura 
específica acerca de esta problemática. Bonazzi recorre la filosofía desde Homero 
hasta Epicuro para intentar encontrar los puntos en común entre pensamientos 
tan opuestos para después meditar sobre el valor de estas propuestas. 

Para este objetivo, el libro orbita entre tres grandes temáticas que a su vez se 
separan por los tres principales capítulos que lo componen. Estas cuestiones son: 
la naturaleza humana como deseo, la lucha contra la muerte y su sinsentido y la 
relación entre divinidad y muerte. 

Entrando en el primero de los temas, para Bonazzi la pregunta sobre el ser 
humano lleva consigo la reflexión acerca sobre aquello que desea el hombre. Sin 
embargo, a pesar de que la naturaleza humana tenga en su esencia el deseo, este 
nunca llega a completarse. El hombre es un ser deseante en tanto que se define 
desde la carencia. Esta perspectiva sobre el ser humano se muestra ya en El ban-
quete de Platón mediante el mito del Andrógino donde el deseo de amor nunca 
saciará la carencia de convertir de nuevo en unidad lo que se ha separado. De 
esta forma se vislumbra además como el deseo humano sobrepasa lo erótico, no 
es únicamente una pulsión sexual. 

1   miguelfernicasio@gmail.com ; ORCID: 0009-0009-8483-9105; estudiante de Máster por 
la Universidad de Sevilla. 

mailto:miguelfernicasio@gmail.com


348	 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 54, 2024, pp. 317 - 349. UNED, Madrid

Asimismo, se introduce ahora una noción fundamental en el ambiente grie-
go, lo efímero y su relación con el ser humano. Al asumir que todo lo humano 
se ve atravesado por lo efímero parece entonces que el valor de lo hecho por este 
se reduce a cenizas. ¿Qué merece la pena ser construido si todo acabará en un 
instante? Para resolver este drama de la conciencia el autor se introduce en las 
respuestas que parecen otorgar tanto Tucídides en El discurso de Pericles como 
Homero y su Ilíada. 

En primer lugar, en la Ilíada el problema de la existencia humana se relaciona 
con la fuerza. No obstante, el verdadero protagonista es la muerte en tanto que 
es la realidad inexorable que define al ser humano: sin lugar a dudas, todos mori-
mos. La fuerza y la gloria son solo recursos para salvarse de la muerte entendida 
como olvido.

La grandeza del héroe por tanto está en la conciencia de su muerte, héroe 
es aquel que lucha contra el sinsentido de la existencia con la certeza de que su 
final se acerca. De ahí la importancia de Aquiles, pues para afirmar el valor de 
la existencia es necesario estar dispuesto a morir. El deseo se define por tanto 
como la fuerza que impulsa al ser humano a preservarse frente al ineludible final. 

En el caso de Pericles, su discurso también invoca la necesidad de luchar con-
tra la muerte, sin embargo no se centra en el valor de la Gloria o de la Fuerza sino 
en la representación de Atenas y sus ciudadanos como el culmen del proyecto 
humano materializándose en la Democracia. A través de esto se da respuesta al 
problema de la muerte pues demuestra la posibilidad del hombre para imponerse 
mediante la creación de su proyecto. A su manera la Democracia y Atenas vencen 
a la physis. La vida política para el pensamiento griego es la operación por la cual 
Atenas vence a la muerte pues la democracia es una fabricación grupal y solo 
a través de esta se puede dar a su vez significado a una realidad marcada por la 
efimeridad y al propio sujeto constructor que se ve realizado en esta. 

Por otro lado, no tiene sentido buscar vencer a la muerte si lo que ofrece 
esta no es una vida feliz. Esta es la razón por la que Bonazzi rescata la figura de 
Ulises llorando al inicio de la Odisea, una vida inmortal pero anónima no es una 
vida feliz y por tanto es una inmortalidad que cualquier ser humano rechaza. Así 
pues, se vislumbra una clara relación entre muerte y felicidad. En este instante el 
autor analiza a Aristóteles el cual entiende que una vida dichosa solo puede darse 
como una vida contemplativa en tanto realización de la función propia del hom-
bre. Desde la vida contemplativa se descubre la importancia de la comprensión 



Reseñas	 349

ÉNDOXA: Series Filosóficas,n.o 54, 2024, pp. 317 - 349. UNED, Madrid

del todo, se entiende el orden del cosmos y asumir que todo tiene valor en su 
composición global. 

En suma, la felicidad humana está en entender la inmortalidad de esta con-
templación de la unidad del cosmos, descubriendo así nuestra verdadera natu-
raleza que tiene rasgos divinos. La felicidad nunca va a poder estar en esa batalla 
contra la muerte sino en la capacidad de entender la realidad desde la óptica de 
que todo tiene valor. Así pues, la dicha se da en la contemplación eterna. Pero, 
ya desde la filosofía platónica, el alma humana se comprendía como defectuosa. 
El ser humano sufre porque su alma, sus deseos, tienen rasgos animalescos. No 
obstante, el alma no se agota en estos, el deseo no es solo irracional pues existe 
un deseo de conocimiento y de belleza, la razón solo puede ganar por el deseo 
de bien y de belleza sobrepasan al del placer. De esta forma el ser humano se 
manifiesta a sí mismo como deseo de verdad, de descubrir nuestra existencia y a 
los que nos rodea, el deseo es lo que se opone en definitiva a la muerte. 

En definitiva, este libro concluye que el problema de la existencia humana 
en la atmósfera de la Grecia Clásica busca entender al hombre desde un ideal 
divino. Para resolver la muerte parece entonces necesario dejar de ser hombres. 
No obstante, el autor no se adhiere a esta idea. El ser humano teme a la muerte, 
está en su naturaleza desear que no se acabe aquello que sabe que tiene una fecha 
límite. La condición humana se da en su proyecto existencial que está marcado 
por la efimeridad de la vida, no obstante, ante ello no tiene sentido rechazar la 
muerte e intentar alcanzar un ideal divino. Esto aleja al humano de su verdadera 
naturaleza que se constituye como ser-para-la-muerte con el fin de arrastrarse 
hacia una existencia inauténtica. El ser humano es un ser mortal y solo desde 
esa condición es como realmente se puede otorgar valor y sentido al proyecto 
del hombre. 

Recibido: 26/04/2024

Aceptado: 19/07/2024

Este trabajo se encuentra bajo una  licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

