I EDICION DEL “PREMIO JAVIER MUGUERZA DE
INVESTIGACION EN FILOSOFIA”

Jestis ZAMORA BONILLA.
Decano de la Facultad de Filosofia.

UNED

El Rectorado de la UNED en coordinacién con el Vicerrectorado de Inves-
tigacién, la Facultad de Filosofia de la UNED vy la revista Endoxa, ha establecido
el “Premio Javier Muguerza de investigacién en Filosoffa” cuya primera edicién
se ha celebrado en 2022. El Premio pretende impulsar la investigacién en
filosofia y mantener vivo el recuerdo de la actividad docente e investigadora de
Javier Muguerza, quien fuera catedritico de la UNED durante cuarenta afios
y uno de los exponentes mds destacados de la filosofia iberoamericana en el
tltimo medio siglo. En su primera convocatoria, el premio, cuya entrega se
produjo el 21 de noviembre de 2022, se restringfa a investigadores menores de
40 anos y, aunque contemplaba la posibilidad de una temdtica general, insistia
en que los trabajos mantuviesen una conexién, al menos temdtica, con la obra
de Javier Muguerza. En la segunda convocatoria, que ya estd en marcha, se han
introducido dos cambios importantes muy en sintonia con la prictica filoséfica
de Javier Muguerza, En primer lugar, se ha abierto la posibilidad de que la
temdtica aborde cualquier cuestion filoséfica con independencia del dmbito
filoséfico en el que pudiera inscribirse. Javier mismo cultivé una amplia gama de
temas filoséficos en los que se le considera maestro reconocido: desde la filosoffa
de la ciencia y la 16gica, hasta la filosofia moral y politica, pasando por la filosofia
de la religién ademds de una permanente preocupaciéon por cuestiones de teoria
del conocimiento o genéricamente metafisicas.

También se ha avanzado, de manera mds clara en esta segunda edicién, hacia
el objetivo de que puedan presentarse al premio personas que inician su actividad
investigadora. Podrdn hacerlo en esta ocasién, con independencia de su edad,
quienes estén cursando estudios de filosofia (de cualquier nivel) en cualquier

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid



248 JESUS ZAMORA BONILLA

universidad espafola o extranjera, ademds de quienes hayan terminado su TFM
o su tesis doctoral en los tltimos cinco afos.

El premio principal consiste, ademds de la dotacién econémica, en la
publicacién del trabajo en nuestra revista por lo que los originales presentados
se someterdn a los procedimientos habituales de evaluacién que mantiene la
revista, ejerciendo como evaluador el Jurado del Premio. En la convocatoria de
2022 el jurado lo formaron J. Francisco Alvarez, Amelia Valcircel, Jestis Diaz,
Concha Rolddn, Carlos Thiebaut y Victoria Camps. Desde aqui les queremos
expresar nuestro agradecimiento por colaborar con el premio y que, mediante
su meritoria y rigurosa actividad evaluadora, hayan apoyado el esfuerzo por
diversificar y mejorar la calidad de los trabajos que publicamos en Endoxa.

En esta primera edicién el trabajo premiado, que publicamos en este niimero,
fue: “Esbozo cordial de filosofia de la religién en la obra de Javier Muguerza”
de Sonia E. Rodriguez Garcia. En ¢él se presenta de manera muy precisa y
convincente lo que podria llamarse la filosofia de la religién de Javier Muguerza,
mostrando con rigor el talante dialogante del increyente Javier Muguerza quien,
durante toda su vida, apoydndose en el andlisis riguroso de los conceptos y
mediante un compromiso explicito con la responsabilidad individual, mantuvo
una permanente tension entre la responsabilidad moral y la posibilidad de una
consideracién racional del hecho religioso. Realiza la autora su investigacién con
una amplia perspectiva, incluyendo a autores muy destacados con los que Javier
dialogé, coincidié6 o discrepd, ofreciendo con ello una sugerente mirada sobre la

obra global de Javier Muguerza.

El jurado otorgd ademds un accésit al trabajo “El ‘imperativo de la disidencia’
en Javier Muguerza y la filosofia del derecho de Felipe Gonzdlez Vicén: hacia el
individualismo ético” escrito por Marcos Arjona Herraiz. El jurado lo considerd
como un trabajo excelente y recomendd, si fuera posible, la publicacién del
articulo en Endoxa. Aunque no esté contemplada dicha publicacién en las
bases del Premio, desde Endoxa estin estudiando la posibilidad de publicarlo
dependiendo de sus compromisos editoriales. En el trabajo se ponen en
conversacién explicita las investigaciones de Felipe Gonzélez Vicén y Javier
Muguerza, quienes compartieron cdtedra en la Universidad de La Laguna, en
pleno periodo de la transicién politica, mantuvieron entre ellos una estrecha
amistad y, sobre todo, un profundo mutuo respeto intelectual. La investigacién
deja bien clara la importancia de ambos para comprender mejor el debate sobre
la exigencia o no de la obligacién moral de obedecer al derecho.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid



1 EDICION DEL “PREMIO JAVIER MUGUERZA DE INVESTIGACION EN FILOSOFIA” 249

Esperamos que la segunda edicién del Premio Javier Muguerza de
investigacién en Filosofia, cuyo plazo para la presentacién de originales estard
abierto hasta el 5 de septiembre de 2023, y cuyo acto de entrega estd previsto
para el 16 de noviembre de 2023, contribuyan a una excelente celebracién
del Dia Mundial de Filosofia por parte de nuestra Facultad y de Endoxa.
Con la publicacién del articulo de Sonia E. Rodriguez iniciamos un camino
que esperamos sea largo, duradero y fructifero, al publicar cada afio trabajos
filoséficos de gran calidad que hayan recibido la honrosa distincién del Premio
Javier Muguerza de investigacién en Filosofia.

Un saludo muy cordial desde la direccién de Endoxa.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid






ESBOZO0 CORDIAL DE FILOSOFIA DE LA
RELIGION EN LA OBRA DE JAVIER MUGUERZA

CORDIAL OUTLINE OF THE PHILOSOPHY OF
RELIGION IN JAVIER MUGUERZA’S WORK

Sonia E. RODRIGUEZ GARCIA
UNED!

ResuMEN: El objetivo de este trabajo es recoger de forma sistemdtica las principales
reflexiones en torno al tema de Dios y la religién en la obra de Javier Muguerza. Con
este esbozo cordial de filosofia de la religién se muestra la evolucién en el pensamiento
de Muguerza desde una filosofia analitica de la religién —preocupada por esclarecer el
andlisis 16gico del lenguaje religioso y la dimensién racional de la creencia religiosa— a
una filosofia prictica de la religién —centrada en las condiciones de posibilidad del
didlogo entre creyentes y no creyentes y en la reflexién conjunta sobre valores compar-
tidos como la esperanza—. Por tltimo, se defiende la tesis de que las contribuciones
de Muguerza en este campo constituyen un claro ejemplo de filosofia de la religién
realizada desde el respeto de la increencia.

PaLaBras cLavE: Filosofia de la religion, teologia, creencia, Dios, ética, esperanza.

! Profesora Contratada Doctora, UNED - Edificio de Humanidades. Despacho 2.09, Paseo
Senda del Rey 7. Madrid. Mail: soniacrodriguez@fsof.uned.es

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid



252 SoniA E. RODRIGUEZ GARCiA

ABsTRACT: The goal of this work is to collect the main reflections on God and
religion in Javier Muguerza’s work. With this cordial outline of the philosophy of reli-
gion, it shows the evolution in Muguerza’s thought from an analytical philosophy of
religion —concerned with clarifying the logical analysis of religious language and the
rational dimension of religious belief— to « practical philosophy of religion —focused
on the conditions of possibility of the dialogue between believers and non-believers and
the joint reflection on shared values such as hope. Finally, it defends that Muguerza’s
contributions in this field are a clear example of the philosophy of religion carried out
from the respect of the unbelief.

Keyworps: Philosophy of religion, theology, belief, Good, ethics, hope.

1. Introduccion: desenfadadamente...

Una de las notables caracteristicas del pensamiento de Muguerza es su magis-
tral filosofar de modo relacional. Frente a la cada vez mds acusada fragmentacién
y especializacién de las diferentes disciplinas que conforman el saber filoséfico,
Muguerza es capaz de recuperar la vocacién holista de la filosofia, tendiendo
puentes y conjugando los resultados obtenidos en cada dmbito para presentar
un pensamiento complejo, consistente y coherente. Esta caracteristica se percibe
claramente en su propia evolucién que, arrancando de la estricta observancia de
la filosofia analitica, se fue abriendo al dmbito de la racionalidad prictica, sin
menospreciar todo lo bueno que aquella le habia aportado. La contribucién de
Muguerza al campo de la filosofia moral y politica es indiscutible, pero su per-
sonal filosofar de modo relacional le llevé a aproximarse a otras disciplinas como
es el caso de la filosofia de la religién.

Quizés el interés de Muguerza por la religién tenga mucho de circunstancial.
Su increencia era lo que le separaba de su maestro, José Luis L. Aranguren, a
quien le atribuye escribir el primer libro de filosofia de la religién en espafol,
Catolicismo y protestantismo como formas de existencia. Pero también le concede la
etiqueta de maestro —aun de forma indirecta— a ese filsofo cristiano ilustrado
que fue José Gémez Caffarena, por cuanto reconoce compartir discipulado con
varios colegas entre los que se encontrarfa Manuel Fraij6 —llamado a ocupar
la primera Cétedra de Filosofia de la Religién en Espafia—, que se convertird
no solo en gran amigo sino también en competente interlocutor. Precisamente,
Fraijé recuerda la ayuda prestada en el establecimiento formal de la disciplina:

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid



ESBOZO CORDIAL DE FILOSOFIA DE LA RELIGION EN LA OBRA DE JAVIER MUGUERZA 253

«Como su admirado Kant, también Muguerza se “obstiné” en que la Filosofia
de la Religién se implantase en la Universidad Publica Espafiola como disciplina
auténoma» (Fraijé, 2022: 17).

Pero este interés también serd conocido por muchos compaineros con los
que tuvo ocasion de dialogar. Junto a los mencionados Aranguren, Caffarena
y Fraij6, habria que afadir a Pedro Cerezo, Juan Antonio Estrada, Antonio
Garcia-Santesmases, Andrés Torres Queiruga, Carlos Gémez y Eugenio Trias,
entre otros. Todos ellos fueron testigos directos del gran respeto con el que
Muguerza se aproximaba al tema religioso®. A pesar de ello, la contribucion
material del pensamiento de Muguerza a la filosoffa de la religién es relativamente
desconocida’. Por ello, en este articulo, me propongo organizar y sistematizar la
filosofia de la religién de Muguerza. Ahora bien, es necesario limitar y matizar
este objetivo no solo por prudencia y honestidad intelectual, sino porque el
propio Muguerza rechazé tal atribucién:

No soy un filésofo de la religién ni mucho menos un tedlogo sino sen-
cillamente alguien inquieto por las preguntas que se formulan la teologia
y/o filosofia de la religion, asi como igualmente interesado en las respuestas
ofrecidas por sus cultivadores [...]. Pese a lo cual [Fraijé] me ha honrado
dedicdndome el capitulo inicial de su libro y, para colmo, ha hecho versar a
ese texto sobre lo que desenfadadamente llama ¢él 7 filosofia de la religién y
hasta mi teologia, todo lo cual me sume en un notable desconcierto (2013:

293).

Tal vez, si hubiese visto la luz un libro que Muguerza anuncié en varias
ocasiones, De lo divino y lo humano, hoy podriamos hablar de forma rigurosa de

2 Basta con recoger el comienzo de «Un colofén teolégico-politico» para comprobar ese

respeto: «El profano a quien los azares de la vida le llevan a ocuparse eventualmente del tema
religioso [...] tendria que procurar ser pudoroso y evitar en todo momento la tentacién del
striptease de sus creencias o increencias personales» (Muguerza, 1990: 441).

3 Las inquietudes filoséficas de Muguerza eran bien conocidas por sus maestros, colegas y
discipulos. Sin embargo, llama la atencién la ausencia de estudios que recojan esta vertiente
de su pensamiento. Por ejemplo: en los dos excepcionales homenajes que desde el CSIC se
realizaron sobre su obra (Aramayo, ez al., 2006 y 2016), pese a congregar a un buen niimero
de especialistas y dar cabida a multiples perspectivas sobre el pensamiento de Muguerza, las
de Fraij6 son las tinicas contribuciones que abordan la cuestion religiosa en Muguerza. A ellas
hemos de sumar las aproximaciones que, recientemente, han hecho Carlos Gémez (2016) y
Francisco J. Laporta (2020) en la consideracién de una filosofia de la religién de Muguerza.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid



254 SoniA E. RODRIGUEZ GARCiA

la Filosofia de la religién de Muguerza en maytscula®. Pero, como tal cosa no
ocurri6, no me queda mds remedio que continuar hablando desenfadadamente
de la filosofia de la religién de Muguerza en mindscula. Y, tal vez —de nuevo,
tal vez—, para que sea desenfadadamente y no desvergonzadamente, convenga
reformular mi objetivo como un presentar un esbozo cordial de filosofia de la
religién en la obra de Javier Muguerza.

Pero, aun escuddndome en esta férmula, la tesis que quiero defender no es
débil. Me gustarfa demostrar que en la obra de Muguerza existe una reflexién
seria y constante en torno a la cuestién religiosa que, ademds, evoluciona de
forma pareja al resto de su pensamiento desde una filosofia analitica de la reli-
gién a una filosofia prictica de la religién; y que, por el camino, arroja no pocos
elementos de andlisis en torno al enfoque de la disciplina y sus contenidos
fundamentales.

Para ello, rescataré dos tempranas conferencias: «El problema de Dios en la
filosofia analitica. (De la critica de la teologia filoséfica a la légica del lenguaje
religioso)» (1966) y «Teologia filoséfica y lenguaje religioso» (1973). En ellas se
pueden rastrear los planteamientos de lo que el mismo Muguerza reconoce como
una filosofia analitica de la religién; pero también los primeros apuntes de lo que
terminard siendo aquella autocritica de la razén analitica que llevard a cabo en
La razén sin esperanza (1977) y que, posteriormente, ampliard con la revisién de
la racionalidad dialégica y comunicativa en Desde la perplejidad (1990). Ambos
estudios le llevardn a defender un modelo de racionalidad mucho mds acorde al
mundo religioso y a preguntarse por las condiciones de posibilidad del didlogo
entre creyentes y no creyentes. Es el comienzo de lo que me gustaria denominar
una filosofia prictica de la religién, que inicia en las conferencias pronunciadas
en el XVIII y XXIII Foro sobre el hecho religioso organizadas por el Instituto Fe
y Secularidad, «La profesién de fe del increyente. Un esbozo de (anti)teodicear
(1995) y «Una visién del cristianismo desde la increencia» (2000), respectiva-
mente; y que culminard, finalmente, en «Etica sin teodicea» (2008). Estas con-
ferencias, a diferencia de las primeras, son bien conocidas, pues constituyen el
eje central del debate mantenido entre Muguerza y Fraijé. Pero no son estos los
tinicos textos en los que podremos apoyarnos, pues sobre religién también versan

# Aln estd por comprobar cudnta luz podrd arrojar sobre este asunto el archivo Javier

Muguerza de la Universidad de La Laguna que alberga no pocos manuscritos inéditos de
nuestro autor.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid



ESBOZO CORDIAL DE FILOSOFIA DE LA RELIGION EN LA OBRA DE JAVIER MUGUERZA 255

«Identidad y alteridad: ;Bloch o Horkheimer?» (1981), «Las razones de Kant. (En
torno a la interpretacién de la ética kantiana por José Gémez Caffarena)» (1989)
y el capitulo «Un colofén teolégico-politicor en Desde la perplejidad (1990).

A partir de estos escritos dibujaré ese esbozo cordial de filosofia de la religién
en la obra de Muguerza. Pero, como considero que el propio discurso es algo
también debido al lector, anadiré algo de mi propia voz, aun cuando por razones
de espacio deba limitarme al de las notas a pie de pdgina. Tal vez el futuro me
depare nuevas oportunidades para profundizar en las que aqui solo serdn peque-
fias invitaciones a la reflexién.

2. De una filosofia analitica de la religion...

Las primeras aproximaciones de Muguerza al campo de la filosofia de la reli-
gién se enmarcan en su critica al enfoque reduccionista del positivismo légico y
el andlisis del quehacer de la filosofia analitica en la clarificacién de la légica del
lenguaje religioso.

La deriva empirista que introdujo el Circulo de Viena en la filosofia anali-
tica con la aplicacién del principio de verificabilidad supuso la consideracién de
todos los problemas de la metafisica —entre los que se encontraria el tema de
Dios— como pseudoproblemas carentes de sentido. Asi, el respeto que el pri-
mer Wittgenstein introducia con el tltimo aforismo del 7ractatus —«De lo que
no se puede hablar hay que callar»— se trastoca en desprecio: hay que callar,
no porque exista algo sobre lo que guardar silencio, sino porque no existe nada
de lo que hablar. Muguerza se muestra muy critico con este cambio de actitud
en relacién con lo inefable, pues anula «lenguajes harto mds decisivos para el
hombre que el lenguaje académico de la filosofia, como es el caso del lenguaje
moral o religioso» (1966: 301).

Afortunadamente, las Investigaciones filosdficas del segundo Wittgenstein, al
introducir la idea de la irreductibilidad de los juegos de lenguaje y transformar la
praxis filoséfica en el andlisis de la légica del lenguaje “en juego”, permiten una
comprensién mucho més profunda y compleja de las cuestiones metafisicas. El
lenguaje religioso es considerado ahora un lenguaje por si mismo significativo y el
andlisis filoséfico permitird clarificar el uso de las expresiones lingiiisticas dentro

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid



256 SoniA E. RODRIGUEZ GARCiA

de este lenguaje. Para Muguerza, aunque el andlisis filoséfico del lenguaje no es
neutral, sf incorpora instrumentos de control légico ttiles a la hora de abordar
cuestiones relativas a ideologias y creencias. De este modo, la filosoffa analitica
contempordnea parece revelarse como la disciplina desde la que se puede desa-
rrollar una adecuada filosofia de la religién.

Pero, mucho mids alld de estas consideraciones y de la brillante exposicién
de la problemdtica en cuestién, en su primera conferencia, Muguerza nos ofrece
claves importantes para la delimitacién de la filosofia de la religién y su separa-
cién de la teologfa. Y, atin mds importante serd, si cabe, la revisién que, en una
segunda conferencia, realiza de sus propios planteamientos y que introducird
una de las grandes contribuciones de Muguerza a nuestra disciplina, a saber, el
reconocimiento de la dimensién racional de las creencias religiosas.

2.1. Filosofia de la religion, no teologia

Con apenas treinta afios y poco después de haber defendido su Tesis Docto-
ral, «La filosofia de Frege y el pensamiento contempordneo» (1965), Muguerza
participa en la V' Convivencia de fildsofos jovenes celebrada en Alcald de Henares
con una conferencia titulada «El problema de Dios en la filosoffa analitica. (De
la critica de la teologia filoséfica a la légica del lenguaje religioso)» (1966). La
exposicién detallada del texto exigirfa mucho més espacio del que aqui puedo
ocupat, por lo que solo me centraré en mostrar que en el texto nos encontramos
con la delimitacién de la filosofia de la religién contempordnea, su separacién
del enfoque tradicional de la teologfa natural y el establecimiento del anilisis
légico del lenguaje religioso como primera tarea de una filosofia analitica de la
religién.

En esta conferencia, Muguerza rechaza el principio de verificabilidad, pero
todavia acepta el popperiano criterio de demarcacién que nos permitiria diferen-
ciar entre el lenguaje cientifico y el lenguaje no-cientifico. Las reglas que operan
en estos juegos de lenguaje son diferentes y aplicar un lenguaje fuera del juego
en que se halla “como en casa” nos llevaria al sinsentido. Centrindonos en el
leguaje religioso, el error seria plantearse cuestiones trascendentales fuera de su
particular juego lingiiistico, un error en el que parece haber incurrido la teologia
natural y que la filosofia de la religién haria bien en evitar.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid



ESBOZO CORDIAL DE FILOSOFIA DE LA RELIGION EN LA OBRA DE JAVIER MUGUERZA 257

Desde el enfoque analitico, el problema de Dios se convierte en la clari-
ficacién de dos problemas relacionados: el de la significatividad del discurso
religioso y el de la verdad de las afirmaciones teoldgicas. Las respuestas a estos
dos problemas determinan el alcance, orientacién y limite de las posibles vias
de exploracién.

En relacién con el problema de la significatividad del discurso religioso —cuan-
do, por ejemplo, nos preguntamos por el significado de “Dios” en una afirmacién
como “Dios existe”—, hay que analizar si nos encontramos ante un discurso filosé-
fico o extrafiloséfico. En el caso del discurso filos6fico, la expresiéon “Dios” formaria
parte de un lenguaje metafisico como el empleado por la teologfa natural. El limite
es claro: sin negar la relevancia del saber metafisico, no puede reclamar para si el
estatuto epistémico del conocimiento cientifico. La teologfa natural habria preten-
dido traspasar las fronteras dentro de las que puede desarrollarse como discurso
significativo al postularse como fuente natural de conocimiento, una pretension
ilegitima dada la inexpugnabilidad de las hipStesis metafisicas. En el caso del dis-
curso extrafiloséfico, la expresién “Dios” formaria parte de un lenguaje religioso
como el empleado por la teologia revelada. Y también aqui el limite es claro: el
discurso religioso solo puede ser plenamente significativo para aquellos que “jue-
gan” en €, es decir, la plena significatividad de la teologfa revelada estd reservada
Ginicamente a los creyentes.

En relacién con el problema de la verdad de las afirmaciones teoldgicas
—cuando, por ejemplo, queremos determinar si “Dios existe” es verdadero o
falso—, hay que analizar si nos encontramos ante un discurso enunciativo o
apofdntico. Si “Dios existe” forma parte de un discurso enunciativo, en cuanto
afirmacidn no susceptible de contrastabilidad, nos obligarfa nuevamente a revisar
las credenciales filos6ficas de la teologia natural. Si por el contrario “Dios existe”
forma parte de un discurso no apoféntico, pero si significativo, en cuanto juicio
vinculado a la expresién de una serie de sentimientos, convicciones, actitudes,
valores, conductas, etc., nos introduciria en el dmbito de la racionalidad prictica.

Para Muguerza, el positivismo légico no diferencia estas cuestiones y des-
carta el problema de antemano desacreditdndolo como carente de sentido. Por
el contrario:

La filosofia analitica actual distingue claramente ambos problemas, aun-
que a veces concede al primer tipo de pesquisa la equivoca denominacién de

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid



258 SoniA E. RODRIGUEZ GARCiA

“teologfa filoséfica” (que no seria lo que nosotros entendemos de ordinario
como “teologia natural”, y que preferiria llamar —en consecuencia— “filo-

soffa de la religién”) (1966: 309).

Al desechar la expresiéon “teologia filos6fica” y recurrir a la denominacién
“filosofia de la religién”, Muguerza traza una clara (y necesaria) diferencia entre
teologfa y filosoffa. En mi opinién, la delimitacién de Muguerza supone un paso
mis en el establecimiento de una disciplina filoséfica que en demasiadas ocasio-
nes ha sido malinterpretada, cuando no maltratada. La filosofia de la religién sur-
ge en la Ilustracidén con un enfoque radicalmente diferente al de aquellas filosofias
religiosas (teologias) que habian poblado la Edad Media y que, atin de modo
subrepticio, habfan continuado danzando en la Modernidad. Su serpenteante
andadura comenzé con el giro antropoldgico operado por Kant, que desplazé el
problema de Dios del dominio de la metafisica al de la filosofia préctica’. Ahora,
Muguerza nos muestra una nueva curvatura en su caminar: con el giro lingiiistico
operado por la filosofia analitica, los limites del conocimiento se transforman en
los limites del discurso significativo.

El establecimiento del andlisis l16gico del lenguaje religioso como primera
tarea de una filosofia analitica de la religién permite enmarcar las posibilidades y
limites de la disciplina. Este andlisis no pretende resolver ningtin problema, sino
clarificarlo (reorientarlo) para su adecuado tratamiento. Al determinar cudl es
su funcién y cudles las reglas que debe respetar, el andlisis 16gico permite liberar
a la filosofia de la religién de los enfoques metafisicos de la teologia natural. No
obstante, conviene matizar que esta es tan solo la primera tarea llevada a cabo por
una filosoffa analitica de la religion®.

5 Para comprender el paso de la teologfa natural a la filosofia de la religién puede leerse

«Filosofia de la religién: una azarosa bisqueda de identidad» (Fraijé, 1994: 13-43).

¢ En la discusién posterior a la conferencia, Gémez Caffarena reprocha a Muguerza cefiirse
tinicamente a la analitica del lenguaje religioso, sin reconocer otras exploraciones que podrian
realizarse desde la filosoffa de la religién como, por ejemplo, el intento de responder a las
preguntas fundamentales o el andlisis del ser humano que se orienta a Dios del que se encar-
garfa una “filosoffa existencial”. A esta objecién responde Muguerza reconociendo que cabe
la posibilidad de una filosofia existencial de la religién, centrada en la dilucidacién de la
estructura de la conciencia humana que enclavada en el mundo se abre a una trascendencia y
condiciona —entre otras— la experiencia religiosa (1966: 333) y afirma dejar la puerta abier-
ta «a la posibilidad de una filosofia sintética que recogiese esos ingredientes ideoldgicos,
credenciales y aun temperamentales» (334).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid



ESBOZO CORDIAL DE FILOSOFIA DE LA RELIGION EN LA OBRA DE JAVIER MUGUERZA 259

2.2. Los «escudos protectores» de la creencia religiosa

Tan solo cinco afios después, en 1971, el Instituto Fe y Secularidad invita
a Muguerza a dar una conferencia sobre el mismo tema. «Teologia filoséfica
y lenguaje religioso» (1973) continda con los planteamientos iniciados en la
anterior conferencia’, pero introduce una importante correccién.

En la conferencia de 1966, Muguerza expone la “pardbola del jardinero”
de Wisdom —aunque mds apegada a la version de Flew—? para mostrar el
error que supone aplicar el principio de verificabilidad como criterio de andlisis,
pero aceptando su uso como criterio de demarcacion entre el lenguaje cienti-
fico y no cientifico’. Como “cuestién de fe”, la existencia del jardinero es tan
inexpugnable como cualquier otra hipétesis metafisica y, como tal, no puede
considerarse conocimiento objetivo.

Este es el planteamiento que, ahora, tras la lectura de La estructura de las
revoluciones cientificas de Kuhn, Muguerza considera erréneo. Kuhn habia mos-
trado que una teorfa cientifica no cae en desuso ante la refutacién de ciertas

Esta misma idea serd recuperada en la conferencia de 1973, donde Muguerza aseverard que
«la filosoffa analitica resulta, en fin, inseparable de una “filosofia sintética” (lldmesela “concep-
cién del mundo”, “ideologia” o como prefiramos), que —si, a su vez, desea ser critica y rigu-
rosa— habrd de ir precedida de la prictica del andlisis filoséfico» (Muguerza, 1973: 265). He
aqui el establecimiento del andlisis légico del lenguaje religioso como primera tarea de una
filosoffa analitica de la religion que se mantendria abierta a una filosoffa sintética de la
religién.

Este juego entre filosoffa analitica y filosoffa sintética de la religién es el que me ha motivado
a hablar de una filosoffa prdctica de la religién, aunque Muguerza nunca utilice esta expresion.
7 Muguerza insiste en aquella critica de la teologia filosdfica y en la necesidad de que la filoso-
fia analitica de la religién se encargue de desentranar lz ldgica del lenguaje religioso. Apréciese
el juego de genitivo subjetivo y objetivo en la expresion critica de la teologia filoséfica: es la
critica que la teologfa filosdfica (es decir, la filosofia analitica de la religién) realiza a la teolo-
gia natural —genitivo subjetivo—; pero, a su vez, es la critica que Muguerza realiza a la
“teologfa filoséfica” (vs. filosoffa de la religién) —genitivo objetivo—.

8 Para una introduccién a la pardbola del jardinero puede leerse «Las pardbolas de Oxford»
(J. L. Vizquez, en Fraijé, 1994: 535-557).

? La aplicacién del principio de verificacién lleva a identificar la afirmacién “un jardinero
invisible, intangible, insensible, etc. cuida este jardin” con la afirmacién “no existe jardinero”.
Mientras que su uso como criterio de demarcacién obliga al explorador no creyente a aceptar
que se trata de “otra cuestién”, cuando el creyente concluye afirmando que es una “cuestién

de fe”.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid



260 SoniA E. RODRIGUEZ GARCiA

hipétesis, sino cuando hay otra teoria consistente que pueda reemplazarla’.
Para Muguerza, esta tesis pone en evidencia que existen buenas razones para
mantener, por ejemplo, la ley de gravitacién universal, mientras no exista otra
teorfa consistente que pueda sustituirla; igual que existen buenas razones para
que el explorador creyente mantenga la hipétesis del jardinero. La clara demar-
cacién entre ciencia y no ciencia ya no resulta tan evidente. Las fronteras no
son tan nitidas'' y, en consecuencia, afirma Muguerza:

[...] no me parece justo ya continuar negando al explorador creyente
la misma posibilidad de aferrarse a su hipétesis de la existencia del jardi-
nero —«escuddndola» y «protegiéndola» frente a las contrainstancias—
que concediamos al cientifico protagonista del relato de Lakatos. Si esos
«escudos protectores» son posibles incluso en un dominio tan objetivo e
impersonal como la ciencia, ;c6mo no van a serlo en un dominio, como el
de la creencia religiosa, que involucra las convicciones mds intimas y hasta
el mismo talante del creyente? (1973: 270).

Estos «escudos protectores» son razones vilidas —las good reasons de La
razdn sin esperanza (1977: 63s., 97, 259s.)— que no provienen de una racio-
nalidad cientifico-técnica, pero que son igualmente legitimas. Y, por ello,
Muguerza reinterpreta la pardbola del jardinero. Los hechos son los mismos
para los dos exploradores, lo que difiere es su manera de considerarlos. Y esta
diferente consideracién viene determinada por sus respectivas concepciones
del mundo, sobre las que también cabe la discusion racional: existen razones

10" Para mostrar la relevancia de esta tesis, Muguerza recurre a una historia inventada por

Lakatos en la que descubre numerosos paralelismos con la pardbola del jardinero. La historia
muestra a un fisico en la era preinsteniana que calcula la érbita de un planeta a partir de la ley
de gravitacién universal de Newton. Al no cumplirse la prediccién de la 6rbita, el fisico
comienza a elaborar hipétesis cada vez mds ingeniosas —otro planeta causa una perturbacién
en la érbita, una nube de polvo césmico produce la alteracién, un campo magnético impide
el correcto funcionamiento de los instrumentos para la comprobacién, etc.—, sin que ningu-
na pueda ser verificada. A pesar de ello, el fisico no pone en duda la ley de gravitacién univer-
sal de Newton, que solo caerd en desuso con el cambio de paradigma que supondri la teoria
de la relatividad general de Einstein, en funcién de la cual se podrd recalcular la 6rbita del
planeta.

" Que las fronteras se tornen difusas no significa que no podamos diferenciar entre ciencia
y no ciencia. Para Muguerza, la ciencia siempre se mantendr4 abierta a los requisitos de con-
trastabilidad, por muy inexacta que pueda resultar su consecucién, de un modo que no se
puede exigir a otros tipos de saberes.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid



ESBOZO CORDIAL DE FILOSOFIA DE LA RELIGION EN LA OBRA DE JAVIER MUGUERZA 261

vélidas'? para adherirse a una determinada concepcién del mundo y todo sujeto
puede hacerlas valer frente a un posible interlocutor.

Muguerza considera que este cambio no altera en nada la conclusién. Sin
embargo, a mi juicio, si implica la radical apertura de uno de los resultados
obtenidos. De algiin modo, en 1966, Muguerza restringfa las posibilidades de
didlogo entre creyentes y no creyentes a la filosofia analitica de la religién; sin
embargo, ahora, concede que la filosofia de la religién —desaparece ya la eti-
queta “analitica’— puede conducir a creyentes y no creyentes si no a compartir
sus respectivas concepciones del mundo, al menos si, a comprenderse mejor. Y
—atin anade— en cuanto ideologias, las concepciones del mundo desembocan
«en un programa de accién destinado a orientar la praxis humana. Y el acuerdo
en la prdctica es frecuentemente mds ficil, y desde luego mds urgente, que el
tedrico» (275).

Con su inteligente humor, Muguerza sienta alrededor de una hoguera —que
previamente habrian debido encender— a los exploradores de Wisdom, los par-
tisanos de Mitchell y los viajeros de Hick. A ellos —creo yo— no le importaria
afiadir a los hermanos del hospicio de Gémez Caffarena (1995: 10). Pero, lejos de
dejarlos alli, cotejando las razones de sus cosmovisiones, el propio Muguerza no
dudard en sentarse con ellos en busca de los «<no pocos elementos disposicionales,
estimativos e incluso practicos» (2000: 11) que creyentes e increyentes pueden
compartir. Estamos en la antesala de ese debate en la frontera —de la creenciay la
increencia que es, a su vez, de la religién y la ética—: primer paso de una filosofia
analitica de la religién a una filosofia prictica de la religion.

Pero, ademds, este cambio supone la introduccién de una de las grandes
contribuciones del pensamiento de Muguerza a la filosofia de la religién: el reco-
nocimiento de la dimensién racional de las creencias religiosas. Son los primeros
apuntes de una autocritica de la razén analitica y 1a propuesta de una razén alter-
nativa que terminard con la no menos importante revision de la razén dialdgica
0 comunicativa, temas que Muguerza explorard concienzudamente en La razdén

2 En esta conferencia Muguerza habla de “razones genéticas” —lo que los ingleses llaman

reasons as motives— y de “razones justificatorias” —lo que los ingleses llaman reasons as
grounds— (1973: 271). No son estas las tnicas razones posibles y, probablemente, tampoco
las mejores para justificar un determinado tipo de creencia religiosa. Pero, en cualquier caso,
queda ya abierta la cuestién de la racionalidad de las convicciones religiosas.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid



262 SoniA E. RODRIGUEZ GARCiA

sin esperanza (1977) y Desde la perplejidad (1990). La profunda revisién critica
que Muguerza realiza sobre los diferentes modelos de razén hegeménicos, el
reconocimiento de otras dimensiones de la racionalidad mads significativas y enri-
quecedoras para el ser humano y, finalmente, su renuncia a hablar de una Razén
en mayuscula sin por ello abandonar la (esperanza en la) razén en mindscula
constituyen ese «esbozo cordial de razén» que Fraijé tan hédbilmente ha sabido
rescatar para la filosoffa de la religién en su defensa de la racionalidad de las
convicciones religiosas (Fraijé, 2005: 31ss.; 2022: 91ss.). Aunque este no fuese
su cometido, Muguerza nos ha dado buenas razones para repensar la dimension
racional que fundamenta toda creencia —religiosa y no religiosa—, abriendo
un punto de reflexién de vital importancia para la filosofia de la religién actual.

3. Interludio: Dios (o quien, en fin, haga sus veces)

Pero, antes de iniciar la exploracion de lo que denomino #na filosofia prdctica
de la religién en Muguerza, me gustaria abrir un pequeno paréntesis para abordar
una cuestion menor —iDiosl—, pero ciertamente desconcertante —como de otra
forma no podria ser—, dentro de este esbozo cordial.

El andlisis 16gico del lenguaje religioso no solo rechaza el enfoque metafisico
de la teologia natural, sino que también desarticula las tradicionalmente
consideradas “demostraciones de la existencia de Dios”. En este punto la filosofia
analitica no resulta especialmente original. La invalidez tanto del argumento
a priori (ontoldgico) como de los argumentos a posteriori (fisicoteleoldégico y
cosmoldgico) ya habia sido demostrada por Kant'?, aunque para Muguerza la

filosofia analitica permite alguna reflexién adicional en cuanto al argumento

cosmoldgico'.

13 Para una introduccién a la critica kantiana de las demostraciones de la existencia de Dios

puede leerse «La filosoffa de la religién de I. Kant» (J. Gémez Caffarena, en Fraijé, 1994:
179-205, especialmente 180-183).

4" En lineas muy generales, Kant habia demostrado que la segunda parte del argumento —la
vinculacién de un ser necesario con el ser infinitamente perfecto que serfa Dios— supone la
reintroduccién del argumento ontoldgico. La filosoffa analitica denuncia el mismo hecho,
pero en la primera parte del argumento —en la misma idea de un ser necesario—.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid



ESBOZO CORDIAL DE FILOSOFIA DE LA RELIGION EN LA OBRA DE JAVIER MUGUERZA 263

Desde la filosofia analitica el problema consiste en determinar si el enunciado
“Dios existe” es légica o fécticamente necesario. Si fuese légicamente necesario,
su negacién supondria una contradiccién. Pero no hay contradiccién alguna
en la afirmacién “Dios no existe”. Como cualquier otro enunciado existencial,
“Dios existe” es contingente. Aun asi, cabe preguntarse si es ficticamente
necesario. Pero la visién mecanicista del mundo ofrecida por la ciencia moderna
parece dirigirnos justamente en el sentido contrario. Podriamos argumentar
que la necesidad factica no es fisica sino metafisica, pero entonces estariamos
conjeturando de nuevo una hipétesis inexpugnable. Ahora bien, que no sea ni
l6gica ni ficticamente necesario no significa que el enunciado “Dios existe” no
pueda ser teolégicamente necesario®. El andlisis l6gico del lenguaje demuestra
que la afirmacién de la existencia de Dios queda reducida a una cuestién de fe,
relativa a la subjetividad y necesidad del creyente.

;Quiere decirse que la nocién de necesidad no tiene nunca aplicacién a
la realidad misma sobre que versan el conocimiento y el lenguaje? ;quiere
decirse que no se puede hablar de un “Ser realmente necesario”, de una
necesidad guoad se—y no puramente quoad nos— de Dios? Por supuesto, no
pretendo negar que pueda haber una necesidad guoad se de Dios. Lo tnico
que sucede es que, para poder dar cuenta filoséfica (tal y como pretendia la
teologia natural) de ese “Ser necesario” la necesidad que interesa es guoad

nos, no la quoad se (1966: 317s.).

Al defender esta necesidad quoad nos, Muguerza devuelve nuevamente la
filosoffa de la religién al giro antropoldgico del que surge, salvaguardindola de
cualquier pretensién esencialista. Y de este planteamiento podemos derivar, al

menos, dos consecuencias que exceden el tratamiento analitico del problema de
Dios.

En primer lugar, se abre la posibilidad de hablar de Dios como problema’®
desde el dmbito de la racionalidad préctica. La creencia religiosa no solo responde

5 Nuevamente el problema es que el te6logo no suele conformarse con afirmar la necesidad

teoldgica de Dios, sino que quiere ir més all4, atentando contra la 16gica del lenguaje religioso.
!¢ Para profundizar en las diferencias entre el enfoque teoldgico y el enfoque de la filosoffa
de la religién, puede leerse «Dios: ;problema o misterio?» (Fraijo, 2004: 181-206). Me
inspiro en las formulaciones de este articulo para escribir las siguientes lineas, aunque no
estoy plenamente de acuerdo con la negativa de Fraijé a seguir hablando de Dios como
misterio.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid



264 SoniA E. RODRIGUEZ GARCiA

racionalmente a las preguntas humanas, sino que ofrece orientaciones y valores
que apelan a la razén y, por ello, «es de presumir que acabe reclamando traducirse
en accién» (2000: 23). De este modo, Dios como fundamento de valores seguird
siendo un problema; atin mds, una vez que, con Muguerza, nos instalemos en el
supuesto sociohistérico de la “muerte de Dios”. Sobre esta cuestién volveremos
en la exploracién de una filosofia prictica de la religion.

En segundo lugar, permanece abierta la posibilidad de hablar de Dios como
misterio desde el dmbito de una teologfa negativa. Que la teologia natural no pue-
da considerarse fuente natural de conocimiento, no imposibilita las aproxima-
ciones analdgicas discursivas —rescatando aqui el método de la doca ignorantia
de Nicolds de Cusa— que caracterizan a la teologia negativa. Y, efectivamente,
parece apreciarse en Muguerza una cierta simpatia por los planteamientos de la
teologfa negativa, cuando, por ejemplo, afirma que «Dios tendria que ser absolu-
tamente inconmensurable con el pensamiento humano» (1981: 100) o manifiesta
claramente su preferencia por «un auténtico filésofo de la religién como fue Otto
[frente] a la indigesta presencia de un [tedlogo como] Pannenbergy (2013: 295).

Hasta aqui, todo resulta coherente, pero llega ahora la nota desconcertante.
Para un autor que no ha dudado en declarar que, lejos de ser un «cristiano anéni-
mo» (Rahner) es un «no-cristiano con nombres y apellidos» (2000: 11), hubiese
sido relativamente cémodo mantenerse instalado en el vacio conceptual de Dios
0, incluso, declinar este sustantivo y decantarse por la mds omniabarcante nocién
de “Trascendencia”. Y, sin embargo, en este punto, Muguerza da un paso mds
para asumir una perspectiva teista de la que, por supuesto, va a descreer. Los
motivos son varios: por un lado, reconoce que, ante la crisis de fe que supone la
“muerte de Dios”, la opcién mds atractiva para el fideismo es recuperar el Dios
de la Revelacién (1981: 100); por otro lado, afirma que «el Creador convencional
me deja tan frio como la Causa Primera aristotélica» (1995: 26)"7, mientras que
«como increyente si puedo hacerme cargo, en cambio, de la visién que de El tiene
el creyente como Alguien personalmente concernido e interesado por la suerte,
tanto individual como colectiva, de los seres humanos» (2000: 12). Finalmente,
llegard a justificar que toda increencia ha de contradistinguirse respecto de una
creencia dada, lo que le lleva a declararse increyente respecto a la fe cristiana y

17" En un texto posterior se lamentard con Heidegger de que «a un Dios asf entendido (desde
el motor inmévil de AristSteles hasta el Deus sive Natura de Spinoza) no le puede el hombre
rezar, ni ofrecer sacrificios, ni caer de rodillas en su presencia» (2008: 706).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid



ESBOZO CORDIAL DE FILOSOFIA DE LA RELIGION EN LA OBRA DE JAVIER MUGUERZA 265

«no respecto de una tradicién religiosa como el hinduismo, la cual me resulta lo
suficientemente extrafa como para no atreverme siquiera a sostener que descreo

de ella» (ibid.).

Creo no estar de acuerdo con este tltimo planteamiento que otorga, a mi
juicio, una excesiva importancia a la condicionalidad sociohistérica de la creencia
religiosa y postularfa una dindmica de creencia-descreimiento-increencia'®. Pero,

'8 El propio Muguerza afirma que «la creencia y la increencia, como el creyente y el incre-

yente, no se dan nunca en el exilio social o la intemporalidad del confin cdsmico, sino que se
encuentran insertas siempre en el contexto de una determinada situacién sociohistéricar
(2000: 9). El mismo motivo ser4 retomado en «Etica sin teodicea» en donde, reflexionando
sobre las raices personales afirma: «Algo asi es lo que pasa, si se me permite la confidencia, a
propdsito de la fe cristiana, y es que se trata de la tnica de la que —al menos hoy por hoy, y
me imagino que ya es tarde para cambiar de raices— puedo declararme de veras increyente»
(2008: 75). Por supuesto, no pretendo negar esta condicionalidad, que es, ademds, totalmen-
te inevitable; sin embargo, considero que, en este punto, Muguerza se mantiene, quizd exce-
sivamente, apegado a su propia condicién sociohistérica —la de la catdlica Espana de la
posguerra— y a los estudios desarrollados hasta ese momento por la sociologia de la religién.
Parecerfa, pues, que la posibilidad de la increencia estd vinculada necesariamente a una creen-
cia previa que se habria aprehendido de forma mds o menos (in)consciente. Sobre esta creen-
cia podria darse —como posibilidad, no como necesidad— un proceso de revisién critica que
llevarfa al descreimiento y, finalmente, a asumir la increencia de una determinada creencia.
(Aqui reside también la causa de que Muguerza se decante por la expresién “increencia” fren-
te a “ateismo” o “agnosticismo”. Estos dos tltimos parecerfan contraponerse a un tipo de
“gnosis” o conocimiento; cuando, para Muguerza, la creencia religiosa incorpora mucho mds
que elementos cognoscitivos. La instalacién —consciente o inconsciente— en una determina
creencia supone también la asimilacién de toda una serie de elementos emocionales, estima-
tivos y actitudinales. Y, en este sentido, la increencia se deja situar “en” el horizonte de la
creencia, “dentro” de una creencia respecto de la cual podemos descreer en unos cuantos
elementos, al tiempo que confiar en otros tantos).

Sin embargo, esta dindmica creencia-descreimiento-increencia no darfa cuenta de otros muy
diversos fenédmenos religiosos como, por ejemplo, la asuncién de una creencia religiosa deter-
minada desde un contexto secular, la hibridacién de diversas creencias religiosas en una amal-
gama ciertamente inestable, la asimilacién de una espiritualidad difusa que incorpora muy
diversos tipos de creencia (vinculadas a no menos diversas formas de concebir la trascenden-
cia) o, simplemente, la total no creencia en ninguna forma de trascendencia —absoluta
creencia en la inmanencia, si asi lo preferimos formular— que puede construirse tanto desde
un contexto religioso determinado como desde un contexto puramente secular.

Ahora bien, si atendemos a los anos en los que Muguerza trabaja sobre estos temas, es posible
justificar su planteamiento. No debemos olvidar que es, en estos afios, cuando la teoria cldsi-
ca de la secularizacién cae en desuso y, desde la sociologia de la religién, comienzan a
elaborarse nuevas explicaciones en torno al significado de la secularizacién y el futuro de la
religion. Resulta interesante comprobar c6mo en los textos de Muguerza también se aprecia
cierta evolucién “a trompicones”. Asi, Muguerza pasa de afirmar que «sélo de un festivo

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid



266 SoniA E. RODRIGUEZ GARCiA

dejando esta cuestién a un margen, lo que queria mostrar es esta amalgama de
ideas que llevard a Muguerza a vincularse a la perspectiva teista, aun para des-
vincularse de ella —«No quiera Dios (o guien [cursivas mias], en fin, haga sus
veces)...» (2013: 296)— y que justifica que, en lo que sigue, no deba extrafiarnos
el encontrarnos en un didlogo permanente con la fe y el Dios del cristianismo.

o7

4. ... a una filosofia prdctica de la religion

Si no recuerdo mal, antes de este breve excurso, habfamos dejado a Muguerza
sentado a la hoguera para buscar esas emociones, valores y actitudes que pueden
compartir creyentes y no creyentes en lo que pareceria ser un ejercicio préctico de
aquel overlapping consensus propuesto por Rawls. Esta serd la tarea que Muguerza
acometerd en las conferencias del Foro sobre el Hecho Religioso y que constitui-
rdn un debate en la frontera.

Estas conferencias tienen como objetivo reflexionar sobre las condiciones de
posibilidad del didlogo entre creyentes y no creyentes. Pero, como bien sabemos
gracias a Kant, dilucidar la condicién de posibilidad también significa determi-
nar el limite de la posibilidad, tarea que el propio Muguerza no se ahorrard. Y,

reencantamiento politeista se aguarda una salida del desencantamiento weberiano del mun-
do» (1981: 111) a reconocer la ambigiiedad de dicho desencantamiento a la luz de esa «lti-
ma floracién de toda suerte de fundamentalismos religiosos, mds multitud de formas vario-
pintas de idolatrfa englobadas bajo el rétulo de “renacimiento de la religién”» (1990: 452);
para, finalmente, aceptar que «hablando en serio, se registran hoy presumibles sintomas de un
retorno de la religién» (2000: 13) y confesar que «personalmente no confio en que la
weberiana Entzauberung, desacralizacién o “desencantamiento del mundo”, haya cerrado o
vaya a cerrar su ciclo en nuestros dfas, dando paso a un “reencantamiento” del mismo que no
equivalga al renacimiento de viejas, o a la instauracién de nuevas, ideologias» (2000: 29). Esta
evolucién “a trompicones” serfa muy similar a la de Peter L. Berger y Thomas Luckmann
quienes, después de haber postulado la teorfa cldsica de la secularizacién, pronosticando la
total desaparicién de la religion, hubieron de empezar a hablar de la “desecularizacién” ante
lo que parecia un “retorno de lo religioso”. A Muguerza le falta conocer los desarrollos poste-
riores —posteriores a las fechas de estos textos, por lo que nada se le puede reprochar al res-
pecto— de las teorias de la secularizacidn, en las que comienza a valorarse positivamente los
movimientos propios del New Age que rescataban la intima conexién entre identidad y espi-
ritualidad. Y, aunque podemos afirmar que esta conexién continda estando determinada
sociohistéricamente, lo cierto es que el contexto secular ha variado lo suficiente las condicio-
nes previas como para que no resulte satisfactoria esa dindmica creencia-descreimiento-
increencia.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid



ESBOZO CORDIAL DE FILOSOFIA DE LA RELIGION EN LA OBRA DE JAVIER MUGUERZA 267

una vez establecidos tanto la condicién como el limite de la frontera, no queda
mds que adentrarse en el debate: reflexionar sobre los valores compartidos, las
motivaciones subyacentes y las pricticas consecuentes. Esto es lo que vengo
denominando una filosofia prdctica de la religién en Muguerza: el didlogo entre
ética, politica y religion.

Los temas que Muguerza aborda en este debate son maltiples y, por supues-
to, se mantienen intimamente entrelazados. Sistematizarlos y desentrafar sus
conexiones es algo que, por falta de espacio, no puedo realizar en este trabajo.
Serfa interesante, por ejemplo, analizar los textos que Muguerza dedica al pro-
blema de la teodicea (1995, 2000 y 2008) para evidenciar ese filosofar de modo
relacional con el que comenzdbamos este trabajo’. Y no menos interesante serfa
abordar otros temas sobre los que también reflexiona: la funcién de la religién
como donacién de sentido tanto tedrico como practico para la existencia humana
(1995: 26), la posibilidad de traducir preceptos religiosos a un humanismo secu-
lar (2000: 30), la configuracién de un cristianismo sin protologia ni escatologia
(2000: 24), la revisién del proyecto de una “ética mundial de las religiones” de
Kiing (2008: 66)*, etc.

Pero, puesto que no puedo analizar todas estas cuestiones, quisiera centrar-
me aqui en un debate que me resulta especialmente relevante por cuanto pone
de manifiesto un problema que la filosofia de la religién ya no podrd ignorar.
Me refiero a las reflexiones realizadas en torno a la esperanza, que llevardn a

19 Muguerza es capaz de analizar y superar el planteamiento tradicional de Leibniz —propo-
ne desontologizar a idea del mal en si en cuanto que siempre es considerado como un mal
padecido o un mal cometido por un sujeto; lo que le lleva a trasladar el problema de la teodicea
de la ontologia a la ética—, valorar positivamente los planteamientos de Torres Queiruga —al
presentar el problema como una disyuntiva en la que habrd que elegir entre la omnipotencia
y la infinita benevolencia divina—, revisar y criticar las respuestas tanto de Torres Queiruga
como de Fraijé6 —a los que acusa de reintroducir el mal metafisico— y ofrecer una respuesta
propia —la renuncia a la omnipotencia divina en una linea similar a la de Jonas— que, por
supuesto, también tendrd consecuencias pricticas en su intento por solucionar el problema
del mal desde una ética a la intemperie. He aqui una pequefia muestra de ese hacer filosoffa de
modo relacional. En estas reflexiones puede apreciarse claramente el paso del enfoque meta-
fisico al enfoque prictico del problema, justificado en gran parte por el andlisis 16gico del
lenguaje, la atencién ofrecida a las respuestas dadas por la teologia y la filosoffa de la religion,
la renuncia de la filosoffa de la religién a los planteamientos cldsicos de la teodicea, la apertu-
ra de la religién a la ética, etc.

2 Este punto se encuentra muy bien analizado en Laporta (2020: 26-28). También este
autor dedica una importante reflexion al problema de la teodicea en Muguerza.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid



268 SoniA E. RODRIGUEZ GARCiA

Muguerza a proclamar su preferencia por el anhelo, la defensa de la autonomia
de la ética, la valoracién positiva de la motivacion religiosa y, finalmente, la alerta
sobre las consecuencias practicas en las que dicha motivacién no deberia caer.

4.1. La frontera: de la theologia crucis a los puntos suspensivos

Muguerza acepta que el limite entre creencia e increencia es dificil de esta-
blecer. Pero que la frontera sea 1abil no significa que no se pueda trazar, ni el
hecho de que exista imposibilita la comunicacién entre creyentes e increyentes.
Bajo estos presupuestos, Muguerza se anima a realizar «La profesién de fe del
increyente» (1995), que no serfa otra cosa que «una declaracién acerca de cudles
sean las condiciones bajo las que podria hipotéticamente acompanar al segundo
[al creyente] en esa busqueda de Dios en que se dice que la fe consiste» (10).
Estamos, pues, ante el establecimiento de las condiciones de posibilidad de un
debate fronterizo. Y Muguerza cree encontrar esta condicién de posibilidad en su
peculiar vision de la theologia crucis del cristianismo?!, que le llevard a estrechar
lazos con Moltmann, Blumenberg y Bonhoeffer*.

La radicalidad conferida por Moltmann a la “cruz de Cristo” anima a
Muguerza a considerar la teologia de la cruz como la opcién teolégica mds acorde
a la visién del increyente. Por su parte, Blumenberg ve en la imagen del Cristo
crucificado el testimonio desgarrador del “fracaso de Dios”, que —a juicio de
Muguerza— produciria una fisura en la fe del creyente al abrirse camino la idea de
que, tal vez, el triunfo de Dios no esté garantizado. Finalmente, Bonhoeffer extrae
las consecuencias pricticas de esta teologfa: la necesidad de aprender a vivir en este

! Fraijé mostrard grandes reservas en esta forma de interpretar la theologia crucis. Siguiendo

a Pannenberg, sefala la imposibilidad de separar la teologfa de la cruz (crucifixién y muerte)
de la teologia de la gloria (resurreccién) en el cristianismo (Fraijo, 2004: 64), ambas van de la
mano y no pueden entenderse la una sin la otra. Estoy de acuerdo con Fraijé cuando afirma
que la teologfa del cristianismo es fundamentalmente teologia de la gloria. Pretender su esci-
sién para quedarse con la teologia de la cruz nos conduciria irremediablemente a otra reli-
gién. Pero espero poder aportar alguna observacién adicional para mostrar hasta qué punto
la de Muguerza es una peculiar visién de la teologia de la cruz.

22 Fraij6 (2004: 56s.) y Gémez (2016: 141) recogen la influencia de Bonhoeffer en Muguer-
za. Sus apreciaciones son muy acertadas, pero habria que afadirles que, en un texto posterior,
el propio Muguerza reconoce sentirse mds cercano a Blumenberg (2000: 32), haciendo recaer
la teologia de la cruz en el “patético alarido” de Jests.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid



ESBOZO CORDIAL DE FILOSOFIA DE LA RELIGION EN LA OBRA DE JAVIER MUGUERZA 269

mundo como si no hubiese Dios, etsi Deus non daretur. Este es, para Muguerza, el
lugar comun en el que los increyentes «podemos dirigir una melancélica, pero no
obstante cordial, salutacién de bienvenida a nuestros hermanos creyentes» (31).

Para Muguerza, «el patético alarido de Jests» —«Dios mio, Dios mio, ;por
qué me has abandonado?»—?3 no solo representa la soledad y angustia que desde

#  Aqui la observacién adicional a la que me referia en la nota a pie de pdgina niimero 20 y

que enlaza con la matizacién introducida en la nota 21. Muguerza hace recaer toda su inter-
pretacién de la teologia de la cruz en este momento. Pero los equivocos en este punto parecen
multiples.

Para empezar, Muguerza afirma que el evangelio de Marcos es «el mds fiable de los cuatro
desde un punto de vista histérico» (1995: 33). Sin embargo, los estudios histérico-criticos de
los Evangelios establecen que el evangelio mds fiable y cercano a la “historia pura” es el de
Lucas, que habrfa iniciado un proceso de revisién y documentacién entrevistando a los testi-
gos directos de los hechos narrados. El de Marcos cuenta en su haber con ser el més cercano
a los hechos, pero no por ello es el més fiable.

Si recurrimos al Evangelio de Lucas, nos encontramos con que el dltimo aliento de Jests
estuvo precedido de una afirmacién bien diferente: «Padre, a tus manos encomiendo mi espi-
ritur (Lc, 23,46). Los dltimos andlisis filolégicos optan por sustituir el habitual “en tus
manos” por “z tus manos” para introducir no solo la nocién de lugar, sino también de direc-
cionalidad [pude consultarse a tal efecto la versién critica sobre los textos hebreo, arameo y
griego de la Sagrada Biblia de F. Cantera y M. Iglesias]. En este caso, mds que con un patético
alarido, nos encontramos con una esperanzada aceptacion de lo que estd por venir que es,
precisamente, la actitud que define al creyente: aceptacién, sumisién y confianza en la bon-
dad y sabiduria divina. Y afadamos que “lo que estd por venir” es la resurreccién.

Pero continuemos concediéndole a Muguerza que sea el de Marcos el evangelio més fiable y
que, por tanto, las dltimas palabras de Jests fueran las que alli se recogen (y que coinciden en
lo esencial con las que también recoge Mateo). Pues bien, las Gltimas traducciones criticas
transcriben: «Y a la hora nona clamé Jests con gran voz: ‘Elohi, ‘Elobi, léma> sébagrani (que,
traducido, significa: «Dios mio, Dios mio, ;para qué me desamparaste?»)» (Mc, 15,34; M,
27,45). El cambio en la traduccién de la expresién en arameo —misma expresién que en el
evangelio de Mateo aparece en hebreo— no es una cuestién baladi. Jests no preguntaria por
las razones de un abandono (;radical?), sino por la finalidad de un desamparo (;eventual?). En
este caso, mds que con un reproche angustiado, nos encontramos con una esperanzada pregun-
ta por la finalidad que, si bien no se conoce, se presupone. De nuevo la actitud del creyente:
aceptacién, sumisién y confianza en la bondad y sabiduria divina. Y afadamos que esa “fina-
lidad” es, nuevamente, la resurreccién.

Por dltimo, quizd no merezca la pena detenernos en estos andlisis filolégicos, pues habria una
raz6n de peso para no importarnos demasiado cudles fueran exactamente las tltimas palabras
de Jests: la frase de Lucas parece remitir al Salmo 31, mientras que la de Mateo-Marcos remi-
te al Salmo 22. Incluso el aséptico «Tengo sed» (Jn, 19,28) que recoge Juan para cumplir las
profecias remite al Salmo 69. Parece, pues, que en lo que coincidirian los cuatro evangelios es
en el hecho de que Jestis murié rezando. No estarfamos, pues, ante un patético alarido que se
hunde bajo la angustia de una fe que se quiebra, sino ante una esperanzada oracion que se

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid



270 SoniA E. RODRIGUEZ GARCiA

Jesus se instala en el creyente, sino también el anhelo de que «el verdugo no triunfe
definitivamente sobre la victima» (Horkheimer) e incluso de una (teologfa de la)
liberacién (Moltmann). Todo ello anima a Muguerza a postular una “religién de la
increencia™* que tendrfa su clave de béveda en una solidaridad tanto anamnética
—que se extenderia a todas las victimas de la historia pasada— como proléctica
—que motivaria el cuidado y proteccién de las posibles victimas de la historia
venidera—. En funcién de esta “religién de la increencia’, Muguerza invierte
los términos de la férmula de Bonhoeffer para «vivir nuestra comin humanidad
como una comunién y no solo como comunidad y a la que el individuo desde
la soledad de su conciencia y atin sumido en la insuperable incertidumbre que
deriva de su increencia, responda con su accién como si hubiera un Dios, uz si

Deus daretur» (36).

Dejando a un margen —el de las notas a pie de pidgina— mis motivos de
discrepancia con Muguerza, si creo entender y compartir cudl es esa condicidn
de posibilidad del didlogo. El debate solo es posible en la frontera: en ese punto
en el que el creyente, sin abandonar su fe, se libera de una posible certidumbre
dogmdtica y el increyente, sin aceptar los contenidos de la fe, se libera de una
posible incertidumbre dogmadtica. Despojados de estos dogmatismos de signo
inverso, creyente y no creyente se encuentran compartiendo tanto el anhelo y la
zozobra como la necesidad de extraer algo productivo de ellos.

Este mismo leitmotiv se repite cuando Muguerza, en «Una visién del cristia-
nismo desde la increencia» (2000), establece los puntos suspensivos de Aranguren
como imagen de la frontera. Sin abandonar los presupuestos de la teologia de la

levanta sobre una fe inquebrantable. En cualquiera de las opciones exploradas —esperanzada
aceptacion, esperanzada pregunta, esperanzada oracién— la teologfa de la cruz es indesligable
de la teologia de la gloria.

2 Tengo serias dudas de que tal cosa pueda existir. Si incorpordsemos el estudio de 74 filo-
soffa fenomenoldgica de la religién —algo que, por supuesto, Muguerza no lleva a cabo, pero
s reconoce en los intentos de E. Trfas (Muguerza, 2000: 8)—, nos verfamos obligados a
aceptar que la estructura de hecho religioso incorpora siempre un tipo de presentificacién de
algo que se vivencia como trascendente y una determinada actitud que el creyente adopta
ante la manifestacion. Esta estructura imposibilitaria hablar de “religién de la increencia”.
Pero entiendo los motivos de Muguerza para utilizar esta férmula: la “religién de la increen-
cia” rechazaria los elementos gnoseoldgicos de la fe, pero atin mantendria gran parte de los
elementos emocionales, valorativos y actitudinales. Y afiado aqui que Fraijé tiene razén cuan-
do afirma que tal religién quedaria reducida a una ética (Fraij6, 2004: 60).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid



ESBOZO CORDIAL DE FILOSOFIA DE LA RELIGION EN LA OBRA DE JAVIER MUGUERZA 271

cruz —aunque si introduciendo otras posibles interpretaciones®—, Muguerza
recupera la archiconocida anécdota de los puntos suspensivos de Aranguren®
para trazar el limite. Para un creyente como Aranguren, los puntos suspensivos
dejan abierta la creencia en otra vida mis alld de esta vida que seria el fin Gltimo
al que tiende una historia comenzada mucho tiempo antes. Para un increyente
como Muguerza, los puntos suspensivos marcan forzosamente un cierre, un
punto y aparte, que le lleva a rechazar tanto la protologia como la escarologia del
cristianismo?’.

Los puntos suspensivos determinan de forma univoca aquellos contenidos
teéricos —los elementos gnoseoldgicos de la fe— en los que creyentes e incre-
yentes nunca podrdn coincidir; pero también se configuran como el espacio
para la mutua interpelacién de los contenidos practicos —los elementos valora-
tivos y actitudinales— que pueden compartir. Y asi, casi poéticamente, concluye
Muguerza:

# Es de rigor resefiar que, en esta conferencia, Muguerza desarrollard el mismo motivo de la

teologfa de la cruz, pero suavizando parte de su interpretacién anterior. Sustituye ese “patéti-
co alarido” por una «sobrecogedora confesién de su derrota» y acepta que la lectura positiva
de Bonhoeffer viene condicionada por el final del Salmo 22 que Jests parece rezar. Pero insis-
te en que esta lectura no es la dnica interpretacion posible, reconociendo ahora sentirse mds
cercano a Blumenberg que a Bonhoeffer: «Los cdnticos triunfales y las ensordecedoras cam-
panas de la teologia de la gloria apenas dejan oir el clamoroso silencio que la muerte de Dios
ha esparcido a lo largo y lo ancho de ese mundo [...] A mi modo de ver [...] la buena nueva
o eu-angelion del cristianismo quizds no sea tan buena, sino mds bien un dis-angelion o un
aviso inquietante: el de que Dios, el gran Aliado de la humanidad, podria al final y al cabo
fracasar [...] dejando indefensos a los seres humanos en su lucha [...] por instaurar el Reino
de Dios en este mundo o disfrutar de él en algtin otro» (2000: 32).

% La imagen de los puntos suspensivos tiene su origen en el final de la entrevista que
Muguerza (1993: 91) le hace a Aranguren. La anécdota que envuelve el final de la entrevista
puede leerse en Muguerza (2000: 18-19).

¥ Este es otro importante punto de discrepancia entre Muguerza y Fraijé. Para Fraijo,
Muguerza intenta «introducir algunas “mejoras” en el interior de la fe cristiana. Mejoras que
suponen recortes de gran trascendencia» (Fraijé, 2004: 60). Entre estas “mejoras” la mds osa-
da serfa la renuncia a la protologfa y la escatologia, lo que para Fraijé equivaldria a un tipo de
“cristianismo no cristiano”. Estoy de acuerdo con Fraijé en que, en general, no se puede
despojar a una religién de sus contenidos positivos fundamentales, sin riesgo de desvirtuarla
y hacerla derivar en “otra” religién. Pero, en este punto, quisiera romper una lanza a favor de
Muguerza: lo que él postula no son “mejoras” dentro del cristianismo, sino los elementos del
cristianismo con los que puede coincidir el increyente. Es el establecimiento del debate en la
frontera, las condiciones de posibilidad para un didlogo fructifero. Aunque, finalmente, el
propio Muguerza reconocerd y aceptard la critica formulada por Fraijé (Muguerza, 2008: 85).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid



272 SoniA E. RODRIGUEZ GARCiA

Cuando Aranguren murid, escribi que, en tanto que creyente ¢l e incre-
yente yo, aquellos puntos suspensivos eran cuanto nos separaba. También
podria haber escrito que, ademds de separarnos, nos unian, pues ése es, en
efecto, el doble cometido que a tales puntos suspensivos —como a la linea
divisoria de cualesquiera otras fronteras— les corresponde desempenar. Pero
unan o separen, o las dos cosas a la vez, los puntos suspensivos no sélo no
impiden sino posibilitan la comunicacién entre creyentes e increyentes segtin
me gustaria haber constatado con estas mis palabras y, tras dicha constata-

cién, nos resta aiin preguntarnos qué otras cosas podemos hacer juntos [...]
(2000: 37).

4.2. El debate: del anhelo a la modesta espoir

La reflexién sobre esas cosas que podemos hacer juntos culmina en «Etica
sin teodicea» (2008), donde Muguerza alerta del peligro al que cierta motivacion
religiosa puede conducir. Pero esta tltima reflexién bebe de una serie de trabajos
previos en los que Muguerza analiza la diferencia entre la esperanza (religiosa) y
el anhelo (secular), la autonomia de la ética en su fundamentacion y la relevancia
de la motivacién religiosa para el mantenimiento de ciertos valores y actitudes.
Veamos, aunque sea brevemente, estas cuestiones.

En Identidad y alteridad. ;Bloch o Horkheimer?» (1981), Muguerza analiza
cudles son las posibles salidas a la crisis producida por la nietzscheana “muerte de
Dios”. Frente al ateismo al que parecen abocados los nihilismos y la recuperacién
fideista en la que se afanan las religiones, descubre una tercera alternativa en la
filosoffa de Bloch y Horkheimer. Para ambos cabe vivenciar la muerte de Dios
junto con la insatisfaccién de que ha dejado su obra sin terminar, una obra que,
ahora, seria responsabilidad del ser humano culminar.

Muguerza valora positivamente el énfasis que Bloch confiere al quehacer ético
en su desplazamiento de una esperanza ultraterrena a una wutopia intrahumana,
pero se distancia de ¢l en la medida en que mantiene la esperanza [ Hoffnung] en
un fin u/timum, en «una meta final [...] en que el hombre vea colmada su sed
de libertad y de justicia, alcanzando asi la plenitud» (1981: 106). Para Muguerza
esta esperanza continda siendo escatoldgica. Por este motivo, prefiere la alter-
nativa de Horkheimer que, ante la constatacién del fracaso de la razén practica,

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid



ESBOZO CORDIAL DE FILOSOFIA DE LA RELIGION EN LA OBRA DE JAVIER MUGUERZA 273

opta por el anhelo [Sehnsucht] “de lo totalmente Otro”, expresién que Muguerza
concentra en la nocién de “alteridad” para evitar las connotaciones religiosas del
término trascendencia. Esta alteridad negaria cualquier tipo de escatologia —intra
o suprahistérica—, pero mantendria vivo ese deseo de que la injusticia no sea la
tltima palabra e introducirfa una cuestién fundamental en el pensamiento moral
de Muguerza: «la ética tendria al menos que disponer de un hueco para albergar
en ella la defensa de las causas perdidas» (1981: 112).

Este articulo serd ampliado y publicado nuevamente en el marco de Desde
la perplejidad como «Un colofén teoldgico-politicor (1990: 441-473). La linea
argumental es la misma, aunque introduce algunas reflexiones adicionales en la
defensa de la autonomia de la ética que, sin embargo, abrazard lo que inicialmen-
te fue una motivacién religiosa ahora secularizada. En esta ocasién, Muguerza
expone el pensamiento de Kolakowski para mostrar que la alternativa entre una
moral teista y un ateismo moral —disyuntiva derivada de la afirmacién “Si Dios

ha muerto, todo estd permitido”— reintroduce el fantasma de la heteronomia

moral?s.

Para Muguerza la fundamentacién de la ética no debe realizarse desde un
teocentrismo, sino desde un antropocentrismo que deje recaer toda la responsabi-
lidad moral en el individuo. El problema es cémo conjugar la autodeterminacion
moral de cada hombre con la universalidad de la legislacién moral®. Pero, frente

2 En una nota a pie de pdgina Muguerza sefiala la necesidad de confrontar el planteamiento

de Kolakowski —apertura de la religién a la ética— con el de Aranguren —apertura de la
ética a la religiéon—.

#  Es el problema fundamental de la ética kantiana. Para Muguerza este problema se radica-
liza tras la “muerte de Dios”. La desaparicién de Dios del horizonte moral deja solo al hom-
bre moderno. La universalidad era ficilmente conjugable con la heteronomia moral, pero ya
no resulta tan compatible con la autonomia de los sujetos morales. Aprovecho para sefalar
que, un afno antes, Muguerza publica «Las razones de Kant (En torno a la interpretacién de
la ética kantiana por José Gémez Caffarena)» (1989). En este texto, aun alabdndola, Muguer-
za discrepa de la interpretacién y centralidad que Gémez Caffarena otorga al teismo moral en
el pensamiento kantiano. No niega que en algtin momento la ética del deber se conjugase con
una ética del Bien Supremo. Pero, ademds de que en las tltimas obras de Kant el teismo
moral parece sufrir una grave crisis, resulta problemdtico que una moral que reclama la pure-
za de la autonomia necesite ciertos “suplementos religiosos”. En consecuencia y por coheren-
cia, para Muguerza, la ética del deber es la verdadera ética kantiana y no duda en concluir que
«[si la ética] ha de sobrevivir en estos tiempos, opino que hard bien en afirmarse al margen de
cualquier perspectiva del éxito, incluidas las tan respetables ilusiones teoldgicas relativas a una
recompensa final» (1989: 647).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid



274 SoniA E. RODRIGUEZ GARCiA

a la ética discursiva de Habermas, que intenta solucionar el problema confiando
en la estructura dialdgica de la razén practica —que garantizaria el consenso,
pero dejaria sin alivio a las victimas del pasado—; Muguerza recupera el “dngel
de la historia” de Benjamin en la apuesta por una ética narrativa que se inspira en
una motivacion religiosa ahora secularizada®. Ese dngel que vuelve la cabeza para
mirar con horror al pasado, al tiempo que apunta con el dedo hacia el futuro,
cristaliza en una esperanza sin tentacion escatoldgica: nos recuerda que la historia
no depara la oportunidad de hacer justicia con sus victimas, pero contribuye a
iluminar nuestro futuro o, cuando menos, a clarificar nuestro presente’’. Esta
esperanza no escatoldgica posibilita lz defensa de las causas perdidas y —dicho sea
de paso— la alternativa del disenso.

Asi, en «Etica sin teodicea» (2008), Muguerza, ya sin reparos, afirma que la
propuesta de una ética religiosa puede coincidir en numerosos puntos con una
ética no religiosa. Pero, lo que ambas éticas no compartirdn serd la motivacién
en su fundamentacién. Las éticas religiosas encuentran un fundamento en una
instancia superior, mientras que las éticas no religiosas se fundamentan en la
conciencia individual y en la autonomia de la voluntad humana.

A pesar de ello, Muguerza valora y reconoce la utilidad que la motivacién
religiosa puede tener en el mantenimiento cotidiano —si se me permite expre-
sarlo de tal modo— de una érica bien dispuesta —otra licencia mia—. Pero nos

% No es la primera vez. También en su defensa de una solidaridad anamnética y proléptica,
Muguerza reconocia que este tipo de solidaridad «acaso vaya mds alld de la simple virtud ética
de la justicia y necesite de una fuerza de motivacién religiosa» (1995: 35), idea que continta
después «siquiera sea en tanto que residuo secular de la hermandad entre los seres humanos
tras la muerte del Padre de todos ellos» (2000: 31). Es curiosa la coincidencia de Muguerza
con el planteamiento de Charles Taylor que, desde un posicionamiento religioso, también
defenderd la importancia de la motivacién religiosa en el mantenimiento de altas cotas mora-
les como son las exigencias de benevolencia y justicia universal propias de los actuales estados
liberal democréticos, al tiempo que advierte como estos pueden deslizarse hacia modos per-
vertidos de realizacidn.

31 Llegados a este punto, no debe sorprendernos que Muguerza simpatice con la “teologfa
politica” de Metz que ha resaltado la importancia de la «rememoracién patética de la historia,
erigiéndola en base a una “ética narrativa” que —a diferencia de la ética discursiva— tendria
aparentemente mds que ver con la narracién del recuerdo doloroso que con el indoloro trata-
miento de la tragedia histérica por parte de la razén» (1990: 456). Aunque —terminard
apostillando— es necesario que esta alternativa complete la tarea de la razén teérica (narra-
cidn histérica de lo sucedido) con la razén préctica (justificacién de lo que no debe volver a
suceder).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid



ESBOZO CORDIAL DE FILOSOFIA DE LA RELIGION EN LA OBRA DE JAVIER MUGUERZA 275

advierte del peligro que a efectos pricticos puede introducir la motivacién en
fundamentacién ética; un peligro que, ahora, ejemplifica con la diferencia, en la
lengua francesa, entre dos formas de espera: la que consiste en proyectar llegar a
un destino esperado —/espoir, la esperanza entendida como virtud natural—y
la que consiste en trascender y sofiar con un destino superior —/espérance, la
esperanza entendida como virtud teoldgica—. Para Muguerza, el peligro es que la
“espera’ religiosa se convierta en «una forma de consuelo o de compensacién a las
victimas de la injusticia en este valle de ldgrimas» (2008: 89), lo que se traduciria
en cierta resignacién e inmovilizacién no solo ante lo ya irreparable —la injusti-
cia sufrida por las victimas de la historia— sino en el presente acontecer. Frente a
esta ambiciosa espérance, Muguerza ve en la modesta espoir el fundamento de un
movilizador proyecto ético que, aun soportando el peso de la historia y la fuerza
de las corrientes hegemoénicas, nos empuja obstinadamente en la defensa de las
causas perdidas y la alternativa a la disidencia, siempre con vistas en la mejora
moral de nuestro tiempo.

Y asi Muguerza pone de manifiesto un problema que la filosofia de la religién
no podrd ignorar por mds tiempo: la ambigiiedad de una motivacién religiosa
que tanto puede energizar para la defensa de nobles ideales como inmovilizar
antes las injusticias pasadas, presentes y futuras.

5. A modo de conclusion: si no es filosofia de la religion...

Es hora de concluir, aunque poco espacio me resta ya para tal efecto y tam-
poco tengo muy clara la pertinencia de extraer conclusiones, que necesariamente
habrdn de ser provisionales, de lo que aqui se ha presentado como esbozo cordial.
Pero no quisiera cerrar este trabajo sin recuperar lo que me parecen grandes
aportaciones de Muguerza a la filosofia de la religién.

En primer lugar, gracias a las exploraciones realizadas desde la filosofia ana-
litica, hemos podido delimitar nuestra disciplina, diferenciarla de la teologia y
reorientar algunos de sus problemas y temas fundamentales. Quisiera destacar
en este punto que estamos ante la vindicacién de una filosofia de la religién
susceptible de ser realizada tanto por creyentes como no creyentes, sin que los
primeros deban caer en ningtin tipo de apologia —creo que este seria el caso de
la filosofia de la religion practicada por Fraijé— ni los segundos en ningtin tipo

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid



276 SoniA E. RODRIGUEZ GARCiA

de menosprecio —y este seria el caso de la filosofia de la religién practicada por
Muguerza—.

En segundo lugar, merece la pena resenar nuevamente la importancia de la
critica y revisién que Muguerza realiza a los diferentes modelos hegeménicos de
razén y ese reconocimiento de la dimensién racional que sustenta las creencias
religiosas, anteriormente relegadas al dmbito de la irracionalidad o a modos defi-
citarios —y, por ende, no vdlidos— de razonamiento. Constituye un importante
punto de reflexién para la filosofia de la religion contempordnea, que se encuen-
tra ya en disposicién de superar los obsoletos debates polarizados entre fe y razén.

En tercer lugar, cobra especial importancia el paso de una filosofia analitica
de la religién a una filosofia prdctica de la religién. Muguerza es capaz de poner
de manifiesto la necesidad de que la filosofia de la religién abandone los estériles
debates metafisicos y participe activamente en un didlogo mucho mis fructifero
al servicio de la vida humana. No podemos olvidar que toda reflexién filoséfica,
por muy tedrica que resulte en sus planteamientos, debe estar encaminada a la
praxis. Y, en este punto, la filosofia de la religién no debe ser una excepcién:
mucho tendrd que decir no solo de los valores y virtudes que desde las creencias
se promueven, sino del modo que cristalizan en la esfera pablica y pueden ins-
titucionalizarse. Este tltimo es el tema que mds he echado en falta dentro del
pensamiento de Muguerza. De algunas de sus afirmaciones parece colegirse que, si
bien la institucionalizacién de ciertas normas debe realizarse en un lenguaje secular,
no por ello queda deslegitimado el discurso religioso en la esfera publica. Pero, no
son ideas que haya podido encontrar desarrolladas en su pensamiento. En todo
caso, el debate en la frontera nos ha mostrado que la ausencia de dogmatismos,
sean estos del cufio que sean, es la condicién de posibilidad del didlogo y que el
hecho de no compartir ciertos contenidos gnoseoldgicos, limite de la posibilidad,
no impide la coincidencia de ciertos contenidos valorativos y actitudinales.

Y, por tltimo, en cuarto lugar, quisiera valorar el hecho de que, inevitable-
mente, Muguerza se sitda en la frontera del lado de la increencia. Es lo que le lleva
a simpatizar con un anhelo (secular) y no una esperanza (religiosa), defender la
autonomia de la ética y advertir del peligro de ciertas motivaciones. Sin embargo,
que se sitde en el lado de la increencia, no significa que no esté haciendo filosofia
de la religién. Cabria situarse en el mismo debate, desde el lado de la creencia,
para defender el elan vital que surge de la esperanza, ayudar a una ética que no por
ser auténoma es inhdspita a otras motivaciones y revisar, efectivamente, el peligro

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid



ESBOZO CORDIAL DE FILOSOFIA DE LA RELIGION EN LA OBRA DE JAVIER MUGUERZA 277

que pueden conllevar estas tltimas. Y, tal vez, desde el lado de la creencia, podria
reformularse la muguerziana “ética sin teodicea” como “ninguna teodicea sin ética’.

Por todo ello, considero que la contribucién de Muguerza es un claro ejemplo
de filosofia de la religién realizada desde el respeto de la increencia o, si lo prefe-
rimos, «una aportacion excepcional a la filosofia de la religién desde el punto de
vista laico» (Laporta, 2020: 26). Si a todas estas reflexiones filosdficas, tan serias
como pudorosas, tan profundas como accesibles, tan tedricas como pricticas, en
torno a la religidn, la creencia, Dios, la condicién de posibilidad del debate, los
contenidos de la fe, la ética religiosa, etcétera, —repito: si a todas estas reflexio-
nes— no podemos llamarle filosofia de la religién, entonces no sé a qué otra cosa
podria otorgdrsele tal denominacién.

Bibliografia

Aramayo, Roberto R. y Awvarez, J. Francisco (eds.) (2006). Disenso ¢ incertidumbre.
Un homenaje a_Javier Muguerza, Madrid: Plaza y Valdés/ CSIC.

Aramavo, Roberto R., Atvarez, J. Francisco, MaseDa, Francisco, RoLpAN, Concha

(eds.) (2016). Didlogos con Javier Muguerza. Paisajes para una exposicion virtual,
Madrid: Plaza y Valdés/ CSIC.

Fraijé, Manuel (1994). Filosofia de la religion. Estudios y textos, Madrid: Trotta, 42013.
— (2004). Dios, el mal y otros ensayos, Madrid: Trotta, 22006.

— (2005). A vueltas con la religion, Pamplona: Editorial Verbo Divino, ''2020.

— (2022). Filosofia de la religion. Historia, contenidos, perspectivas, Madrid: Trotta.

GomMmEz, Carlos (2016). «El pensamiento filoséfico de Javier Muguerzar. Revista de
Hispanismo Filosdfico, Vol. 21, pp. 119-142.

Larorta, Francisco (2020). «Religién y ética. Apuntes para una semblanza de Javier
Muguerzar. Doxa. Cuadernos de Filosofia del Derecho, Vol. 43, pp. 13-30.

MuGUERZA, Javier (1966). «El problema de Dios en la filosoffa analitica (De la critica
de la teologfa filoséfica a la légica del lenguaje religioso)». Revista de Filosofia, Vol.
96-99, pp. 291-366.

— (1973). «Teologia filoséfica y lenguaje religioso», en Instituto de Fe y Secularidad
(ed.), Conviccion de fe y critica racional, Salamanca: Sigueme, pp. 261-275.

— (1977). La razén sin esperanza, Madrid: Taurus. Reimpreso en Madrid: Plaza y
Valdés /CSIC, *20009.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid



278 SoniA E. RODRIGUEZ GARCiA

— (1981). «Identidad y alteridad: ;Bloch o Horkheimer?», en ]J. Gémez Caffarena
(ed.), Papeles del Seminario «Racionalidad cientifica y conviccion creyente», Madrid:
Instituto Fe y Secularidad, pp. 261-275. También publicado como «Etica y teologia
después de la muerte de Dios». Enrahonar: quaderns de filosofia, Vol. 2 (1981), pp.
99-112. Las citas en el texto corresponden a esta tltima publicacidn.

— (1989). «Las razones de Kant. (En torno a la interpretacién de la ética kantiana
por José Gémez Caffarena)», en J. Muguerza y R. Rodriguez Aramayo (eds.), Kant
después de Kant. En el bicentenario de la Critica de la razon prictica, Madrid: Tecnos,

pp- 630-648.

— (1993). «Del aprendizaje al magisterio de la insumisién (Conversaciones con José
Luis L. Aranguren)». en E. Lépez-Aranguren, J. Muguerza y J. M. Valverde (eds.),
Retrato de José Luis L. Aranguren, Madrid: Galaxia Gutenberg-Circulo de Lectores.
Recogida en Isegoria, Vol. 15 (1997), pp. 55-91. Las citas en el texto corresponde a
esta dltima publicacién.

—(1990). Desde la perplejidad, México: FCE, “2006.

— (1993). «La profesién de fe del increyente. Un esbozo de (anti)teodicea». Iglesia viva:
revista de pensamiento cristiano, Vol. 175-176, pp. 7-36. Recogido en M. Fraijé y J.
Masia (eds.), Cristianismo e Ilustracion. Homenagje al profesor José Gomez Caffarena
en su setenta cumpleanos, Madrid: Universidad Pontificia de Comillas, pp. 185-213.

— (1995). «La profesién de fe del increyente. Un esbozo de (anti)teodicea». Iglesia viva:
revista de pensamiento cristiano, Vol. 175-176, pp. 7-36. Recogido en M. Fraijé y J.
Masia (eds.), Cristianismo e Ilustracion. Homenaje al profesor José Gomez Caffarena
en su setenta cumpleanos, Madrid: Universidad Pontificia de Comillas, pp. 185-213.

— (2000). «Una vision del cristianismo desde la increencia», en J. Muguerza y J. A.
Estrada, Creencia e increencia: un debate en la frontera, Santander: Cuadernos Fe y

Secularidad/ Sal Terrae, pp. 7-37.

— (2008). «Etica sin teodicea», en J. Muguerza y Y. Ruano de la Fuente (eds.), Occiden-
te: razén y mal, Bilbao: Fundacién BBVA, pp. 61-93.

— (2013). «En torno a la filosofia de la religién de Manuel Fraijé», en J. San Martin y
J. J. Sénchez (eds.), Pensar la religion. Homenaja a Manuel Fraijé, Madrid: Trotta,
pp- 288-296.

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-

NoComercial-SinObraDerivada 4.0

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

