
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid

I EDICIÓN DEL “PREMIO JAVIER MUGUERZA DE 
INVESTIGACIÓN EN FILOSOFÍA”

Jesús Zamora Bonilla.

Decano de la Facultad de Filosofía.

UNED

El Rectorado de la UNED en coordinación con el Vicerrectorado de Inves-
tigación, la Facultad de Filosofía de la UNED y la revista Éndoxa, ha establecido 
el “Premio Javier Muguerza de investigación en Filosofía” cuya primera edición 
se ha celebrado en 2022. El Premio pretende impulsar la investigación en 
filosofía y mantener vivo el recuerdo de la actividad docente e investigadora de 
Javier Muguerza, quien fuera catedrático de la UNED durante cuarenta años 
y uno de los exponentes más destacados de la filosofía iberoamericana en el 
último medio siglo. En su primera convocatoria, el premio, cuya entrega se 
produjo el 21 de noviembre de 2022, se restringía a investigadores menores de 
40 años y, aunque contemplaba la posibilidad de una temática general, insistía 
en que los trabajos mantuviesen una conexión, al menos temática, con la obra 
de Javier Muguerza. En la segunda convocatoria, que ya está en marcha, se han 
introducido dos cambios importantes muy en sintonía con la práctica filosófica 
de Javier Muguerza, En primer lugar, se ha abierto la posibilidad de que la 
temática aborde cualquier cuestión filosófica con independencia del ámbito 
filosófico en el que pudiera inscribirse. Javier mismo cultivó una amplia gama de 
temas filosóficos en los que se le considera maestro reconocido: desde la filosofía 
de la ciencia y la lógica, hasta la filosofía moral y política, pasando por la filosofía 
de la religión además de una permanente preocupación por cuestiones de teoría 
del conocimiento o genéricamente metafísicas. 

También se ha avanzado, de manera más clara en esta segunda edición, hacia 
el objetivo de que puedan presentarse al premio personas que inician su actividad 
investigadora. Podrán hacerlo en esta ocasión, con independencia de su edad, 
quienes estén cursando estudios de filosofía (de cualquier nivel) en cualquier 



248	 Jesús Zamora Bonilla

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid

universidad española o extranjera, además de quienes hayan terminado su TFM 
o su tesis doctoral en los últimos cinco años.

El premio principal consiste, además de la dotación económica, en la 
publicación del trabajo en nuestra revista por lo que los originales presentados 
se someterán a los procedimientos habituales de evaluación que mantiene la 
revista, ejerciendo como evaluador el Jurado del Premio. En la convocatoria de 
2022 el jurado lo formaron J. Francisco Álvarez, Amelia Valcárcel, Jesús Díaz, 
Concha Roldán, Carlos Thiebaut y Victoria Camps. Desde aquí les queremos 
expresar nuestro agradecimiento por colaborar con el premio y que, mediante 
su meritoria y rigurosa actividad evaluadora, hayan apoyado el esfuerzo por 
diversificar y mejorar la calidad de los trabajos que publicamos en Éndoxa. 

En esta primera edición el trabajo premiado, que publicamos en este número, 
fue: “Esbozo cordial de filosofía de la religión en la obra de Javier Muguerza” 
de Sonia E. Rodríguez García. En él se presenta de manera muy precisa y 
convincente lo que podría llamarse la filosofía de la religión de Javier Muguerza, 
mostrando con rigor el talante dialogante del increyente Javier Muguerza quien, 
durante toda su vida, apoyándose en el análisis riguroso de los conceptos y 
mediante un compromiso explícito con la responsabilidad individual, mantuvo 
una permanente tensión entre la responsabilidad moral y la posibilidad de una 
consideración racional del hecho religioso. Realiza la autora su investigación con 
una amplia perspectiva, incluyendo a autores muy destacados con los que Javier 
dialogó, coincidió o discrepó, ofreciendo con ello una sugerente mirada sobre la 
obra global de Javier Muguerza.

El jurado otorgó además un accésit al trabajo “El ‘imperativo de la disidencia’ 
en Javier Muguerza y la filosofía del derecho de Felipe González Vicén: hacia el 
individualismo ético” escrito por Marcos Arjona Herraiz. El jurado lo consideró 
como un trabajo excelente y recomendó, si fuera posible, la publicación del 
artículo en Éndoxa. Aunque no esté contemplada dicha publicación en las 
bases del Premio, desde Éndoxa están estudiando la posibilidad de publicarlo 
dependiendo de sus compromisos editoriales. En el trabajo se ponen en 
conversación explícita las investigaciones de Felipe González Vicén y Javier 
Muguerza, quienes compartieron cátedra en la Universidad de La Laguna, en 
pleno periodo de la transición política, mantuvieron entre ellos una estrecha 
amistad y, sobre todo, un profundo mutuo respeto intelectual. La investigación 
deja bien clara la importancia de ambos para comprender mejor el debate sobre 
la exigencia o no de la obligación moral de obedecer al derecho. 



I edición del “premio javier muguerza de investigación en filosofía”	 249

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid

Esperamos que la segunda edición del Premio Javier Muguerza de 
investigación en Filosofía, cuyo plazo para la presentación de originales estará 
abierto hasta el 5 de septiembre de 2023, y cuyo acto de entrega está previsto 
para el 16 de noviembre de 2023, contribuyan a una excelente celebración 
del Día Mundial de Filosofía por parte de nuestra Facultad y de Éndoxa. 
Con la publicación del artículo de Sonia E. Rodríguez iniciamos un camino 
que esperamos sea largo, duradero y fructífero, al publicar cada año trabajos 
filosóficos de gran calidad que hayan recibido la honrosa distinción del Premio 
Javier Muguerza de investigación en Filosofía.

Un saludo muy cordial desde la dirección de Éndoxa. 





ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid

ESBOZO CORDIAL DE FILOSOFÍA DE LA 
RELIGIÓN EN LA OBRA DE JAVIER MUGUERZA

 
CORDIAL OUTLINE OF THE PHILOSOPHY OF 

RELIGION IN JAVIER MUGUERZA’S WORK

 Sonia E. Rodríguez García

UNED1

 Resumen: El objetivo de este trabajo es recoger de forma sistemática las principales 
reflexiones en torno al tema de Dios y la religión en la obra de Javier Muguerza. Con 
este esbozo cordial de filosofía de la religión se muestra la evolución en el pensamiento 
de Muguerza desde una filosofía analítica de la religión —preocupada por esclarecer el 
análisis lógico del lenguaje religioso y la dimensión racional de la creencia religiosa— a 
una filosofía práctica de la religión —centrada en las condiciones de posibilidad del 
diálogo entre creyentes y no creyentes y en la reflexión conjunta sobre valores compar-
tidos como la esperanza—. Por último, se defiende la tesis de que las contribuciones 
de Muguerza en este campo constituyen un claro ejemplo de filosofía de la religión 
realizada desde el respeto de la increencia. 

Palabras clave: Filosofía de la religión, teología, creencia, Dios, ética, esperanza.

1   Profesora Contratada Doctora, UNED - Edificio de Humanidades. Despacho 2.09, Paseo 
Senda del Rey 7. Madrid. Mail: soniaerodriguez@fsof.uned.es



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid

252	 Sonia E. Rodríguez García

Abstract: The goal of this work is to collect the main reflections on God and 
religion in Javier Muguerza’s work. With this cordial outline of the philosophy of reli-
gion, it shows the evolution in Muguerza’s thought from an analytical philosophy of 
religion —concerned with clarifying the logical analysis of religious language and the 
rational dimension of religious belief— to a practical philosophy of religion —focused 
on the conditions of possibility of the dialogue between believers and non-believers and 
the joint reflection on shared values ​such as hope. Finally, it defends that Muguerza’s 
contributions in this field are a clear example of the philosophy of religion carried out 
from the respect of the unbelief.

Keywords: Philosophy of religion, theology, belief, Good, ethics, hope.

1. Introducción: desenfadadamente… 

Una de las notables características del pensamiento de Muguerza es su magis-
tral filosofar de modo relacional. Frente a la cada vez más acusada fragmentación 
y especialización de las diferentes disciplinas que conforman el saber filosófico, 
Muguerza es capaz de recuperar la vocación holista de la filosofía, tendiendo 
puentes y conjugando los resultados obtenidos en cada ámbito para presentar 
un pensamiento complejo, consistente y coherente. Esta característica se percibe 
claramente en su propia evolución que, arrancando de la estricta observancia de 
la filosofía analítica, se fue abriendo al ámbito de la racionalidad práctica, sin 
menospreciar todo lo bueno que aquella le había aportado. La contribución de 
Muguerza al campo de la filosofía moral y política es indiscutible, pero su per-
sonal filosofar de modo relacional le llevó a aproximarse a otras disciplinas como 
es el caso de la filosofía de la religión. 

Quizás el interés de Muguerza por la religión tenga mucho de circunstancial. 
Su increencia era lo que le separaba de su maestro, José Luis L. Aranguren, a 
quien le atribuye escribir el primer libro de filosofía de la religión en español, 
Catolicismo y protestantismo como formas de existencia. Pero también le concede la 
etiqueta de maestro —aun de forma indirecta— a ese filósofo cristiano ilustrado 
que fue José Gómez Caffarena, por cuanto reconoce compartir discipulado con 
varios colegas entre los que se encontraría Manuel Fraijó —llamado a ocupar 
la primera Cátedra de Filosofía de la Religión en España—, que se convertirá 
no solo en gran amigo sino también en competente interlocutor. Precisamente, 
Fraijó recuerda la ayuda prestada en el establecimiento formal de la disciplina: 



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid

premio javier muguerza de investigación en filosofía diciembre 2022
Esbozo cordial de filosofía de la religión en la obra de javier muguerza	 253

«Como su admirado Kant, también Muguerza se “obstinó” en que la Filosofía 
de la Religión se implantase en la Universidad Pública Española como disciplina 
autónoma» (Fraijó, 2022: 17).

Pero este interés también será conocido por muchos compañeros con los 
que tuvo ocasión de dialogar. Junto a los mencionados Aranguren, Caffarena 
y Fraijó, habría que añadir a Pedro Cerezo, Juan Antonio Estrada, Antonio 
García-Santesmases, Andrés Torres Queiruga, Carlos Gómez y Eugenio Trías, 
entre otros. Todos ellos fueron testigos directos del gran respeto con el que 
Muguerza se aproximaba al tema religioso2. A pesar de ello, la contribución 
material del pensamiento de Muguerza a la filosofía de la religión es relativamente 
desconocida3. Por ello, en este artículo, me propongo organizar y sistematizar la 
filosofía de la religión de Muguerza. Ahora bien, es necesario limitar y matizar 
este objetivo no solo por prudencia y honestidad intelectual, sino porque el 
propio Muguerza rechazó tal atribución: 

No soy un filósofo de la religión ni mucho menos un teólogo sino sen-
cillamente alguien inquieto por las preguntas que se formulan la teología 
y/o filosofía de la religión, así como igualmente interesado en las respuestas 
ofrecidas por sus cultivadores […]. Pese a lo cual [Fraijó] me ha honrado 
dedicándome el capítulo inicial de su libro y, para colmo, ha hecho versar a 
ese texto sobre lo que desenfadadamente llama él mi filosofía de la religión y 
hasta mi teología, todo lo cual me sume en un notable desconcierto (2013: 
293). 

Tal vez, si hubiese visto la luz un libro que Muguerza anunció en varias 
ocasiones, De lo divino y lo humano, hoy podríamos hablar de forma rigurosa de 

2   Basta con recoger el comienzo de «Un colofón teológico-político» para comprobar ese 
respeto: «El profano a quien los azares de la vida le llevan a ocuparse eventualmente del tema 
religioso [...] tendría que procurar ser pudoroso y evitar en todo momento la tentación del 
striptease de sus creencias o increencias personales» (Muguerza, 1990: 441).
3   Las inquietudes filosóficas de Muguerza eran bien conocidas por sus maestros, colegas y 
discípulos. Sin embargo, llama la atención la ausencia de estudios que recojan esta vertiente 
de su pensamiento. Por ejemplo: en los dos excepcionales homenajes que desde el CSIC se 
realizaron sobre su obra (Aramayo, et al., 2006 y 2016), pese a congregar a un buen número 
de especialistas y dar cabida a múltiples perspectivas sobre el pensamiento de Muguerza, las 
de Fraijó son las únicas contribuciones que abordan la cuestión religiosa en Muguerza. A ellas 
hemos de sumar las aproximaciones que, recientemente, han hecho Carlos Gómez (2016) y 
Francisco J. Laporta (2020) en la consideración de una filosofía de la religión de Muguerza. 



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid

254	 Sonia E. Rodríguez García

la Filosofía de la religión de Muguerza en mayúscula4. Pero, como tal cosa no 
ocurrió, no me queda más remedio que continuar hablando desenfadadamente 
de la filosofía de la religión de Muguerza en minúscula. Y, tal vez —de nuevo, 
tal vez—, para que sea desenfadadamente y no desvergonzadamente, convenga 
reformular mi objetivo como un presentar un esbozo cordial de filosofía de la 
religión en la obra de Javier Muguerza. 

Pero, aun escudándome en esta fórmula, la tesis que quiero defender no es 
débil. Me gustaría demostrar que en la obra de Muguerza existe una reflexión 
seria y constante en torno a la cuestión religiosa que, además, evoluciona de 
forma pareja al resto de su pensamiento desde una filosofía analítica de la reli-
gión a una filosofía práctica de la religión; y que, por el camino, arroja no pocos 
elementos de análisis en torno al enfoque de la disciplina y sus contenidos 
fundamentales. 

Para ello, rescataré dos tempranas conferencias: «El problema de Dios en la 
filosofía analítica. (De la crítica de la teología filosófica a la lógica del lenguaje 
religioso)» (1966) y «Teología filosófica y lenguaje religioso» (1973). En ellas se 
pueden rastrear los planteamientos de lo que el mismo Muguerza reconoce como 
una filosofía analítica de la religión; pero también los primeros apuntes de lo que 
terminará siendo aquella autocrítica de la razón analítica que llevará a cabo en 
La razón sin esperanza (1977) y que, posteriormente, ampliará con la revisión de 
la racionalidad dialógica y comunicativa en Desde la perplejidad (1990). Ambos 
estudios le llevarán a defender un modelo de racionalidad mucho más acorde al 
mundo religioso y a preguntarse por las condiciones de posibilidad del diálogo 
entre creyentes y no creyentes. Es el comienzo de lo que me gustaría denominar 
una filosofía práctica de la religión, que inicia en las conferencias pronunciadas 
en el XVIII y XXIII Foro sobre el hecho religioso organizadas por el Instituto Fe 
y Secularidad, «La profesión de fe del increyente. Un esbozo de (anti)teodicea» 
(1995) y «Una visión del cristianismo desde la increencia» (2000), respectiva-
mente; y que culminará, finalmente, en «Ética sin teodicea» (2008). Estas con-
ferencias, a diferencia de las primeras, son bien conocidas, pues constituyen el 
eje central del debate mantenido entre Muguerza y Fraijó. Pero no son estos los 
únicos textos en los que podremos apoyarnos, pues sobre religión también versan 

4   Aún está por comprobar cuánta luz podrá arrojar sobre este asunto el archivo Javier 
Muguerza de la Universidad de La Laguna que alberga no pocos manuscritos inéditos de 
nuestro autor.



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid

premio javier muguerza de investigación en filosofía diciembre 2022
Esbozo cordial de filosofía de la religión en la obra de javier muguerza	 255

«Identidad y alteridad: ¿Bloch o Horkheimer?» (1981), «Las razones de Kant. (En 
torno a la interpretación de la ética kantiana por José Gómez Caffarena)» (1989) 
y el capítulo «Un colofón teológico-político» en Desde la perplejidad (1990). 

A partir de estos escritos dibujaré ese esbozo cordial de filosofía de la religión 
en la obra de Muguerza. Pero, como considero que el propio discurso es algo 
también debido al lector, añadiré algo de mi propia voz, aun cuando por razones 
de espacio deba limitarme al de las notas a pie de página. Tal vez el futuro me 
depare nuevas oportunidades para profundizar en las que aquí solo serán peque-
ñas invitaciones a la reflexión.

2. De una filosofía analítica de la religión… 

Las primeras aproximaciones de Muguerza al campo de la filosofía de la reli-
gión se enmarcan en su crítica al enfoque reduccionista del positivismo lógico y 
el análisis del quehacer de la filosofía analítica en la clarificación de la lógica del 
lenguaje religioso. 

La deriva empirista que introdujo el Círculo de Viena en la filosofía analí-
tica con la aplicación del principio de verificabilidad supuso la consideración de 
todos los problemas de la metafísica —entre los que se encontraría el tema de 
Dios— como pseudoproblemas carentes de sentido. Así, el respeto que el pri-
mer Wittgenstein introducía con el último aforismo del Tractatus —«De lo que 
no se puede hablar hay que callar»— se trastoca en desprecio: hay que callar, 
no porque exista algo sobre lo que guardar silencio, sino porque no existe nada 
de lo que hablar. Muguerza se muestra muy crítico con este cambio de actitud 
en relación con lo inefable, pues anula «lenguajes harto más decisivos para el 
hombre que el lenguaje académico de la filosofía, como es el caso del lenguaje 
moral o religioso» (1966: 301).

Afortunadamente, las Investigaciones filosóficas del segundo Wittgenstein, al 
introducir la idea de la irreductibilidad de los juegos de lenguaje y transformar la 
praxis filosófica en el análisis de la lógica del lenguaje “en juego”, permiten una 
comprensión mucho más profunda y compleja de las cuestiones metafísicas. El 
lenguaje religioso es considerado ahora un lenguaje por sí mismo significativo y el 
análisis filosófico permitirá clarificar el uso de las expresiones lingüísticas dentro 



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid

256	 Sonia E. Rodríguez García

de este lenguaje. Para Muguerza, aunque el análisis filosófico del lenguaje no es 
neutral, sí incorpora instrumentos de control lógico útiles a la hora de abordar 
cuestiones relativas a ideologías y creencias. De este modo, la filosofía analítica 
contemporánea parece revelarse como la disciplina desde la que se puede desa-
rrollar una adecuada filosofía de la religión. 

Pero, mucho más allá de estas consideraciones y de la brillante exposición 
de la problemática en cuestión, en su primera conferencia, Muguerza nos ofrece 
claves importantes para la delimitación de la filosofía de la religión y su separa-
ción de la teología. Y, aún más importante será, si cabe, la revisión que, en una 
segunda conferencia, realiza de sus propios planteamientos y que introducirá 
una de las grandes contribuciones de Muguerza a nuestra disciplina, a saber, el 
reconocimiento de la dimensión racional de las creencias religiosas. 

2.1. Filosofía de la religión, no teología

Con apenas treinta años y poco después de haber defendido su Tesis Docto-
ral, «La filosofía de Frege y el pensamiento contemporáneo» (1965), Muguerza 
participa en la V Convivencia de filósofos jóvenes celebrada en Alcalá de Henares 
con una conferencia titulada «El problema de Dios en la filosofía analítica. (De 
la crítica de la teología filosófica a la lógica del lenguaje religioso)» (1966). La 
exposición detallada del texto exigiría mucho más espacio del que aquí puedo 
ocupar, por lo que solo me centraré en mostrar que en el texto nos encontramos 
con la delimitación de la filosofía de la religión contemporánea, su separación 
del enfoque tradicional de la teología natural y el establecimiento del análisis 
lógico del lenguaje religioso como primera tarea de una filosofía analítica de la 
religión. 

En esta conferencia, Muguerza rechaza el principio de verificabilidad, pero 
todavía acepta el popperiano criterio de demarcación que nos permitiría diferen-
ciar entre el lenguaje científico y el lenguaje no-científico. Las reglas que operan 
en estos juegos de lenguaje son diferentes y aplicar un lenguaje fuera del juego 
en que se halla “como en casa” nos llevaría al sinsentido. Centrándonos en el 
leguaje religioso, el error sería plantearse cuestiones trascendentales fuera de su 
particular juego lingüístico, un error en el que parece haber incurrido la teología 
natural y que la filosofía de la religión haría bien en evitar. 



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid

premio javier muguerza de investigación en filosofía diciembre 2022
Esbozo cordial de filosofía de la religión en la obra de javier muguerza	 257

Desde el enfoque analítico, el problema de Dios se convierte en la clari-
ficación de dos problemas relacionados: el de la significatividad del discurso 
religioso y el de la verdad de las afirmaciones teológicas. Las respuestas a estos 
dos problemas determinan el alcance, orientación y límite de las posibles vías 
de exploración.

En relación con el problema de la significatividad del discurso religioso —cuan-
do, por ejemplo, nos preguntamos por el significado de “Dios” en una afirmación 
como “Dios existe”—, hay que analizar si nos encontramos ante un discurso filosó-
fico o extrafilosófico. En el caso del discurso filosófico, la expresión “Dios” formaría 
parte de un lenguaje metafísico como el empleado por la teología natural. El límite 
es claro: sin negar la relevancia del saber metafísico, no puede reclamar para sí el 
estatuto epistémico del conocimiento científico. La teología natural habría preten-
dido traspasar las fronteras dentro de las que puede desarrollarse como discurso 
significativo al postularse como fuente natural de conocimiento, una pretensión 
ilegítima dada la inexpugnabilidad de las hipótesis metafísicas. En el caso del dis-
curso extrafilosófico, la expresión “Dios” formaría parte de un lenguaje religioso 
como el empleado por la teología revelada. Y también aquí el límite es claro: el 
discurso religioso solo puede ser plenamente significativo para aquellos que “jue-
gan” en él, es decir, la plena significatividad de la teología revelada está reservada 
únicamente a los creyentes. 

En relación con el problema de la verdad de las afirmaciones teológicas 
—cuando, por ejemplo, queremos determinar si “Dios existe” es verdadero o 
falso—, hay que analizar si nos encontramos ante un discurso enunciativo o 
apofántico. Si “Dios existe” forma parte de un discurso enunciativo, en cuanto 
afirmación no susceptible de contrastabilidad, nos obligaría nuevamente a revisar 
las credenciales filosóficas de la teología natural. Si por el contrario “Dios existe” 
forma parte de un discurso no apofántico, pero sí significativo, en cuanto juicio 
vinculado a la expresión de una serie de sentimientos, convicciones, actitudes, 
valores, conductas, etc., nos introduciría en el ámbito de la racionalidad práctica. 

Para Muguerza, el positivismo lógico no diferencia estas cuestiones y des-
carta el problema de antemano desacreditándolo como carente de sentido. Por 
el contrario: 

La filosofía analítica actual distingue claramente ambos problemas, aun-
que a veces concede al primer tipo de pesquisa la equívoca denominación de 



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid

258	 Sonia E. Rodríguez García

“teología filosófica” (que no sería lo que nosotros entendemos de ordinario 
como “teología natural”, y que preferiría llamar —en consecuencia— “filo-
sofía de la religión”) (1966: 309).

Al desechar la expresión “teología filosófica” y recurrir a la denominación 
“filosofía de la religión”, Muguerza traza una clara (y necesaria) diferencia entre 
teología y filosofía. En mi opinión, la delimitación de Muguerza supone un paso 
más en el establecimiento de una disciplina filosófica que en demasiadas ocasio-
nes ha sido malinterpretada, cuando no maltratada. La filosofía de la religión sur-
ge en la Ilustración con un enfoque radicalmente diferente al de aquellas filosofías 
religiosas (teologías) que habían poblado la Edad Media y que, aún de modo 
subrepticio, habían continuado danzando en la Modernidad. Su serpenteante 
andadura comenzó con el giro antropológico operado por Kant, que desplazó el 
problema de Dios del dominio de la metafísica al de la filosofía práctica5. Ahora, 
Muguerza nos muestra una nueva curvatura en su caminar: con el giro lingüístico 
operado por la filosofía analítica, los límites del conocimiento se transforman en 
los límites del discurso significativo. 

El establecimiento del análisis lógico del lenguaje religioso como primera 
tarea de una filosofía analítica de la religión permite enmarcar las posibilidades y 
límites de la disciplina. Este análisis no pretende resolver ningún problema, sino 
clarificarlo (reorientarlo) para su adecuado tratamiento. Al determinar cuál es 
su función y cuáles las reglas que debe respetar, el análisis lógico permite liberar 
a la filosofía de la religión de los enfoques metafísicos de la teología natural. No 
obstante, conviene matizar que esta es tan solo la primera tarea llevada a cabo por 
una filosofía analítica de la religión6. 

5   Para comprender el paso de la teología natural a la filosofía de la religión puede leerse 
«Filosofía de la religión: una azarosa búsqueda de identidad» (Fraijó, 1994: 13-43).
6   En la discusión posterior a la conferencia, Gómez Caffarena reprocha a Muguerza ceñirse 
únicamente a la analítica del lenguaje religioso, sin reconocer otras exploraciones que podrían 
realizarse desde la filosofía de la religión como, por ejemplo, el intento de responder a las 
preguntas fundamentales o el análisis del ser humano que se orienta a Dios del que se encar-
garía una “filosofía existencial”. A esta objeción responde Muguerza reconociendo que cabe 
la posibilidad de una filosofía existencial de la religión, centrada en la dilucidación de la 
estructura de la conciencia humana que enclavada en el mundo se abre a una trascendencia y 
condiciona —entre otras— la experiencia religiosa (1966: 333) y afirma dejar la puerta abier-
ta «a la posibilidad de una filosofía sintética que recogiese esos ingredientes ideológicos, 
credenciales y aun temperamentales» (334). 



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid

premio javier muguerza de investigación en filosofía diciembre 2022
Esbozo cordial de filosofía de la religión en la obra de javier muguerza	 259

2.2. Los «escudos protectores» de la creencia religiosa

Tan solo cinco años después, en 1971, el Instituto Fe y Secularidad invita 
a Muguerza a dar una conferencia sobre el mismo tema. «Teología filosófica 
y lenguaje religioso» (1973) continúa con los planteamientos iniciados en la 
anterior conferencia7, pero introduce una importante corrección.

En la conferencia de 1966, Muguerza expone la “parábola del jardinero” 
de Wisdom —aunque más apegada a la versión de Flew—8 para mostrar el 
error que supone aplicar el principio de verificabilidad como criterio de análisis, 
pero aceptando su uso como criterio de demarcación entre el lenguaje cientí-
fico y no científico9. Como “cuestión de fe”, la existencia del jardinero es tan 
inexpugnable como cualquier otra hipótesis metafísica y, como tal, no puede 
considerarse conocimiento objetivo. 

Este es el planteamiento que, ahora, tras la lectura de La estructura de las 
revoluciones científicas de Kuhn, Muguerza considera erróneo. Kuhn había mos-
trado que una teoría científica no cae en desuso ante la refutación de ciertas 

Esta misma idea será recuperada en la conferencia de 1973, donde Muguerza aseverará que 
«la filosofía analítica resulta, en fin, inseparable de una “filosofía sintética” (llámesela “concep-
ción del mundo”, “ideología” o como prefiramos), que —si, a su vez, desea ser crítica y rigu-
rosa— habrá de ir precedida de la práctica del análisis filosófico» (Muguerza, 1973: 265). He 
aquí el establecimiento del análisis lógico del lenguaje religioso como primera tarea de una 
filosofía analítica de la religión que se mantendría abierta a una filosofía sintética de la 
religión.
Este juego entre filosofía analítica y filosofía sintética de la religión es el que me ha motivado 
a hablar de una filosofía práctica de la religión, aunque Muguerza nunca utilice esta expresión.  
7   Muguerza insiste en aquella crítica de la teología filosófica y en la necesidad de que la filoso-
fía analítica de la religión se encargue de desentrañar la lógica del lenguaje religioso. Apréciese 
el juego de genitivo subjetivo y objetivo en la expresión crítica de la teología filosófica: es la 
crítica que la teología filosófica (es decir, la filosofía analítica de la religión) realiza a la teolo-
gía natural —genitivo subjetivo—; pero, a su vez, es la crítica que Muguerza realiza a la 
“teología filosófica” (vs. filosofía de la religión) —genitivo objetivo—. 
8   Para una introducción a la parábola del jardinero puede leerse «Las parábolas de Oxford» 
(J. L. Vázquez, en Fraijó, 1994: 535-557). 
9   La aplicación del principio de verificación lleva a identificar la afirmación “un jardinero 
invisible, intangible, insensible, etc. cuida este jardín” con la afirmación “no existe jardinero”. 
Mientras que su uso como criterio de demarcación obliga al explorador no creyente a aceptar 
que se trata de “otra cuestión”, cuando el creyente concluye afirmando que es una “cuestión 
de fe”.



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid

260	 Sonia E. Rodríguez García

hipótesis, sino cuando hay otra teoría consistente que pueda reemplazarla10. 
Para Muguerza, esta tesis pone en evidencia que existen buenas razones para 
mantener, por ejemplo, la ley de gravitación universal, mientras no exista otra 
teoría consistente que pueda sustituirla; igual que existen buenas razones para 
que el explorador creyente mantenga la hipótesis del jardinero. La clara demar-
cación entre ciencia y no ciencia ya no resulta tan evidente. Las fronteras no 
son tan nítidas11 y, en consecuencia, afirma Muguerza: 

[…] no me parece justo ya continuar negando al explorador creyente 
la misma posibilidad de aferrarse a su hipótesis de la existencia del jardi-
nero —«escudándola» y «protegiéndola» frente a las contrainstancias— 
que concedíamos al científico protagonista del relato de Lakatos. Si esos 
«escudos protectores» son posibles incluso en un dominio tan objetivo e 
impersonal como la ciencia, ¿cómo no van a serlo en un dominio, como el 
de la creencia religiosa, que involucra las convicciones más íntimas y hasta 
el mismo talante del creyente? (1973: 270).

Estos «escudos protectores» son razones válidas —las good reasons de La 
razón sin esperanza (1977: 63s., 97, 259s.)— que no provienen de una racio-
nalidad científico-técnica, pero que son igualmente legítimas. Y, por ello, 
Muguerza reinterpreta la parábola del jardinero. Los hechos son los mismos 
para los dos exploradores, lo que difiere es su manera de considerarlos. Y esta 
diferente consideración viene determinada por sus respectivas concepciones 
del mundo, sobre las que también cabe la discusión racional: existen razones 

10   Para mostrar la relevancia de esta tesis, Muguerza recurre a una historia inventada por 
Lakatos en la que descubre numerosos paralelismos con la parábola del jardinero. La historia 
muestra a un físico en la era preinsteniana que calcula la órbita de un planeta a partir de la ley 
de gravitación universal de Newton. Al no cumplirse la predicción de la órbita, el físico 
comienza a elaborar hipótesis cada vez más ingeniosas —otro planeta causa una perturbación 
en la órbita, una nube de polvo cósmico produce la alteración, un campo magnético impide 
el correcto funcionamiento de los instrumentos para la comprobación, etc.—, sin que ningu-
na pueda ser verificada. A pesar de ello, el físico no pone en duda la ley de gravitación univer-
sal de Newton, que solo caerá en desuso con el cambio de paradigma que supondrá la teoría 
de la relatividad general de Einstein, en función de la cual se podrá recalcular la órbita del 
planeta. 
11   Que las fronteras se tornen difusas no significa que no podamos diferenciar entre ciencia 
y no ciencia. Para Muguerza, la ciencia siempre se mantendrá abierta a los requisitos de con-
trastabilidad, por muy inexacta que pueda resultar su consecución, de un modo que no se 
puede exigir a otros tipos de saberes.



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid

premio javier muguerza de investigación en filosofía diciembre 2022
Esbozo cordial de filosofía de la religión en la obra de javier muguerza	 261

válidas12 para adherirse a una determinada concepción del mundo y todo sujeto 
puede hacerlas valer frente a un posible interlocutor.

Muguerza considera que este cambio no altera en nada la conclusión. Sin 
embargo, a mi juicio, sí implica la radical apertura de uno de los resultados 
obtenidos. De algún modo, en 1966, Muguerza restringía las posibilidades de 
diálogo entre creyentes y no creyentes a la filosofía analítica de la religión; sin 
embargo, ahora, concede que la filosofía de la religión —desaparece ya la eti-
queta “analítica”— puede conducir a creyentes y no creyentes si no a compartir 
sus respectivas concepciones del mundo, al menos sí, a comprenderse mejor. Y 
—aún añade— en cuanto ideologías, las concepciones del mundo desembocan 
«en un programa de acción destinado a orientar la praxis humana. Y el acuerdo 
en la práctica es frecuentemente más fácil, y desde luego más urgente, que el 
teórico» (275).

Con su inteligente humor, Muguerza sienta alrededor de una hoguera —que 
previamente habrían debido encender— a los exploradores de Wisdom, los par-
tisanos de Mitchell y los viajeros de Hick. A ellos —creo yo— no le importaría 
añadir a los hermanos del hospicio de Gómez Caffarena (1995: 10). Pero, lejos de 
dejarlos allí, cotejando las razones de sus cosmovisiones, el propio Muguerza no 
dudará en sentarse con ellos en busca de los «no pocos elementos disposicionales, 
estimativos e incluso prácticos» (2000: 11) que creyentes e increyentes pueden 
compartir. Estamos en la antesala de ese debate en la frontera —de la creencia y la 
increencia que es, a su vez, de la religión y la ética—: primer paso de una filosofía 
analítica de la religión a una filosofía práctica de la religión.

Pero, además, este cambio supone la introducción de una de las grandes 
contribuciones del pensamiento de Muguerza a la filosofía de la religión: el reco-
nocimiento de la dimensión racional de las creencias religiosas. Son los primeros 
apuntes de una autocrítica de la razón analítica y la propuesta de una razón alter-
nativa que terminará con la no menos importante revisión de la razón dialógica 
o comunicativa, temas que Muguerza explorará concienzudamente en La razón 

12   En esta conferencia Muguerza habla de “razones genéticas” —lo que los ingleses llaman 
reasons as motives— y de “razones justificatorias” —lo que los ingleses llaman reasons as 
grounds— (1973: 271). No son estas las únicas razones posibles y, probablemente, tampoco 
las mejores para justificar un determinado tipo de creencia religiosa. Pero, en cualquier caso, 
queda ya abierta la cuestión de la racionalidad de las convicciones religiosas.



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid

262	 Sonia E. Rodríguez García

sin esperanza (1977) y Desde la perplejidad (1990). La profunda revisión crítica 
que Muguerza realiza sobre los diferentes modelos de razón hegemónicos, el 
reconocimiento de otras dimensiones de la racionalidad más significativas y enri-
quecedoras para el ser humano y, finalmente, su renuncia a hablar de una Razón 
en mayúscula sin por ello abandonar la (esperanza en la) razón en minúscula 
constituyen ese «esbozo cordial de razón» que Fraijó tan hábilmente ha sabido 
rescatar para la filosofía de la religión en su defensa de la racionalidad de las 
convicciones religiosas (Fraijó, 2005: 31ss.; 2022: 91ss.). Aunque este no fuese 
su cometido, Muguerza nos ha dado buenas razones para repensar la dimensión 
racional que fundamenta toda creencia —religiosa y no religiosa—, abriendo 
un punto de reflexión de vital importancia para la filosofía de la religión actual.   

3. Interludio: Dios (o quien, en fin, haga sus veces)

Pero, antes de iniciar la exploración de lo que denomino una filosofía práctica 
de la religión en Muguerza, me gustaría abrir un pequeño paréntesis para abordar 
una cuestión menor —¡Dios!—, pero ciertamente desconcertante —como de otra 
forma no podría ser—, dentro de este esbozo cordial. 

El análisis lógico del lenguaje religioso no solo rechaza el enfoque metafísico 
de la teología natural, sino que también desarticula las tradicionalmente 
consideradas “demostraciones de la existencia de Dios”. En este punto la filosofía 
analítica no resulta especialmente original. La invalidez tanto del argumento 
a priori (ontológico) como de los argumentos a posteriori (fisicoteleológico y 
cosmológico) ya había sido demostrada por Kant13, aunque para Muguerza la 
filosofía analítica permite alguna reflexión adicional en cuanto al argumento 
cosmológico14. 

13   Para una introducción a la crítica kantiana de las demostraciones de la existencia de Dios 
puede leerse «La filosofía de la religión de I. Kant» (J. Gómez Caffarena, en Fraijó, 1994: 
179-205, especialmente 180-183).
14   En líneas muy generales, Kant había demostrado que la segunda parte del argumento —la 
vinculación de un ser necesario con el ser infinitamente perfecto que sería Dios— supone la 
reintroducción del argumento ontológico. La filosofía analítica denuncia el mismo hecho, 
pero en la primera parte del argumento —en la misma idea de un ser necesario—. 



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid

premio javier muguerza de investigación en filosofía diciembre 2022
Esbozo cordial de filosofía de la religión en la obra de javier muguerza	 263

Desde la filosofía analítica el problema consiste en determinar si el enunciado 
“Dios existe” es lógica o fácticamente necesario. Si fuese lógicamente necesario, 
su negación supondría una contradicción. Pero no hay contradicción alguna 
en la afirmación “Dios no existe”. Como cualquier otro enunciado existencial, 
“Dios existe” es contingente. Aun así, cabe preguntarse si es fácticamente 
necesario. Pero la visión mecanicista del mundo ofrecida por la ciencia moderna 
parece dirigirnos justamente en el sentido contrario. Podríamos argumentar 
que la necesidad fáctica no es física sino metafísica, pero entonces estaríamos 
conjeturando de nuevo una hipótesis inexpugnable. Ahora bien, que no sea ni 
lógica ni fácticamente necesario no significa que el enunciado “Dios existe” no 
pueda ser teológicamente necesario15. El análisis lógico del lenguaje demuestra 
que la afirmación de la existencia de Dios queda reducida a una cuestión de fe, 
relativa a la subjetividad y necesidad del creyente. 

¿Quiere decirse que la noción de necesidad no tiene nunca aplicación a 
la realidad misma sobre que versan el conocimiento y el lenguaje? ¿quiere 
decirse que no se puede hablar de un “Ser realmente necesario”, de una 
necesidad quoad se —y no puramente quoad nos— de Dios? Por supuesto, no 
pretendo negar que pueda haber una necesidad quoad se de Dios. Lo único 
que sucede es que, para poder dar cuenta filosófica (tal y como pretendía la 
teología natural) de ese “Ser necesario” la necesidad que interesa es quoad 
nos, no la quoad se (1966: 317s.).

Al defender esta necesidad quoad nos, Muguerza devuelve nuevamente la 
filosofía de la religión al giro antropológico del que surge, salvaguardándola de 
cualquier pretensión esencialista. Y de este planteamiento podemos derivar, al 
menos, dos consecuencias que exceden el tratamiento analítico del problema de 
Dios. 

En primer lugar, se abre la posibilidad de hablar de Dios como problema16 
desde el ámbito de la racionalidad práctica. La creencia religiosa no solo responde 

15   Nuevamente el problema es que el teólogo no suele conformarse con afirmar la necesidad 
teológica de Dios, sino que quiere ir más allá, atentando contra la lógica del lenguaje religioso.
16   Para profundizar en las diferencias entre el enfoque teológico y el enfoque de la filosofía 
de la religión, puede leerse «Dios: ¿problema o misterio?» (Fraijó, 2004: 181-206). Me 
inspiro en las formulaciones de este artículo para escribir las siguientes líneas, aunque no 
estoy plenamente de acuerdo con la negativa de Fraijó a seguir hablando de Dios como 
misterio. 



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid

264	 Sonia E. Rodríguez García

racionalmente a las preguntas humanas, sino que ofrece orientaciones y valores 
que apelan a la razón y, por ello, «es de presumir que acabe reclamando traducirse 
en acción» (2000: 23). De este modo, Dios como fundamento de valores seguirá 
siendo un problema; aún más, una vez que, con Muguerza, nos instalemos en el 
supuesto sociohistórico de la “muerte de Dios”. Sobre esta cuestión volveremos 
en la exploración de una filosofía práctica de la religión. 

En segundo lugar, permanece abierta la posibilidad de hablar de Dios como 
misterio desde el ámbito de una teología negativa. Que la teología natural no pue-
da considerarse fuente natural de conocimiento, no imposibilita las aproxima-
ciones analógicas discursivas —rescatando aquí el método de la docta ignorantia 
de Nicolás de Cusa— que caracterizan a la teología negativa. Y, efectivamente, 
parece apreciarse en Muguerza una cierta simpatía por los planteamientos de la 
teología negativa, cuando, por ejemplo, afirma que «Dios tendría que ser absolu-
tamente inconmensurable con el pensamiento humano» (1981: 100) o manifiesta 
claramente su preferencia por «un auténtico filósofo de la religión como fue Otto 
[frente] a la indigesta presencia de un [teólogo como] Pannenberg» (2013: 295). 

Hasta aquí, todo resulta coherente, pero llega ahora la nota desconcertante. 
Para un autor que no ha dudado en declarar que, lejos de ser un «cristiano anóni-
mo» (Rahner) es un «no-cristiano con nombres y apellidos» (2000: 11), hubiese 
sido relativamente cómodo mantenerse instalado en el vacío conceptual de Dios 
o, incluso, declinar este sustantivo y decantarse por la más omniabarcante noción 
de “Trascendencia”. Y, sin embargo, en este punto, Muguerza da un paso más 
para asumir una perspectiva teísta de la que, por supuesto, va a descreer. Los 
motivos son varios: por un lado, reconoce que, ante la crisis de fe que supone la 
“muerte de Dios”, la opción más atractiva para el fideísmo es recuperar el Dios 
de la Revelación (1981: 100); por otro lado, afirma que «el Creador convencional 
me deja tan frío como la Causa Primera aristotélica» (1995: 26)17, mientras que 
«como increyente sí puedo hacerme cargo, en cambio, de la visión que de Él tiene 
el creyente como Alguien personalmente concernido e interesado por la suerte, 
tanto individual como colectiva, de los seres humanos» (2000: 12). Finalmente, 
llegará a justificar que toda increencia ha de contradistinguirse respecto de una 
creencia dada, lo que le lleva a declararse increyente respecto a la fe cristiana y 

17   En un texto posterior se lamentará con Heidegger de que «a un Dios así entendido (desde 
el motor inmóvil de Aristóteles hasta el Deus sive Natura de Spinoza) no le puede el hombre 
rezar, ni ofrecer sacrificios, ni caer de rodillas en su presencia» (2008: 76).



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid

premio javier muguerza de investigación en filosofía diciembre 2022
Esbozo cordial de filosofía de la religión en la obra de javier muguerza	 265

«no respecto de una tradición religiosa como el hinduismo, la cual me resulta lo 
suficientemente extraña como para no atreverme siquiera a sostener que descreo 
de ella» (ibid.).   

Creo no estar de acuerdo con este último planteamiento que otorga, a mi 
juicio, una excesiva importancia a la condicionalidad sociohistórica de la creencia 
religiosa y postularía una dinámica de creencia-descreimiento-increencia18. Pero, 

18   El propio Muguerza afirma que «la creencia y la increencia, como el creyente y el incre-
yente, no se dan nunca en el exilio social o la intemporalidad del confín cósmico, sino que se 
encuentran insertas siempre en el contexto de una determinada situación sociohistórica» 
(2000: 9). El mismo motivo será retomado en «Ética sin teodicea» en donde, reflexionando 
sobre las raíces personales afirma: «Algo así es lo que pasa, si se me permite la confidencia, a 
propósito de la fe cristiana, y es que se trata de la única de la que —al menos hoy por hoy, y 
me imagino que ya es tarde para cambiar de raíces— puedo declararme de veras increyente» 
(2008: 75). Por supuesto, no pretendo negar esta condicionalidad, que es, además, totalmen-
te inevitable; sin embargo, considero que, en este punto, Muguerza se mantiene, quizá exce-
sivamente, apegado a su propia condición sociohistórica —la de la católica España de la 
posguerra— y a los estudios desarrollados hasta ese momento por la sociología de la religión. 
Parecería, pues, que la posibilidad de la increencia está vinculada necesariamente a una creen-
cia previa que se habría aprehendido de forma más o menos (in)consciente. Sobre esta creen-
cia podría darse —como posibilidad, no como necesidad— un proceso de revisión crítica que 
llevaría al descreimiento y, finalmente, a asumir la increencia de una determinada creencia. 
(Aquí reside también la causa de que Muguerza se decante por la expresión “increencia” fren-
te a “ateísmo” o “agnosticismo”. Estos dos últimos parecerían contraponerse a un tipo de 
“gnosis” o conocimiento; cuando, para Muguerza, la creencia religiosa incorpora mucho más 
que elementos cognoscitivos. La instalación —consciente o inconsciente— en una determina 
creencia supone también la asimilación de toda una serie de elementos emocionales, estima-
tivos y actitudinales. Y, en este sentido, la increencia se deja situar “en” el horizonte de la 
creencia, “dentro” de una creencia respecto de la cual podemos descreer en unos cuantos 
elementos, al tiempo que confiar en otros tantos). 
Sin embargo, esta dinámica creencia-descreimiento-increencia no daría cuenta de otros muy 
diversos fenómenos religiosos como, por ejemplo, la asunción de una creencia religiosa deter-
minada desde un contexto secular, la hibridación de diversas creencias religiosas en una amal-
gama ciertamente inestable, la asimilación de una espiritualidad difusa que incorpora muy 
diversos tipos de creencia (vinculadas a no menos diversas formas de concebir la trascenden-
cia) o, simplemente, la total no creencia en ninguna forma de trascendencia —absoluta 
creencia en la inmanencia, si así lo preferimos formular— que puede construirse tanto desde 
un contexto religioso determinado como desde un contexto puramente secular.
Ahora bien, si atendemos a los años en los que Muguerza trabaja sobre estos temas, es posible 
justificar su planteamiento. No debemos olvidar que es, en estos años, cuando la teoría clási-
ca de la secularización cae en desuso y, desde la sociología de la religión, comienzan a 
elaborarse nuevas explicaciones en torno al significado de la secularización y el futuro de la 
religión. Resulta interesante comprobar cómo en los textos de Muguerza también se aprecia 
cierta evolución “a trompicones”. Así, Muguerza pasa de afirmar que «sólo de un festivo 



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid

266	 Sonia E. Rodríguez García

dejando esta cuestión a un margen, lo que quería mostrar es esta amalgama de 
ideas que llevará a Muguerza a vincularse a la perspectiva teísta, aun para des-
vincularse de ella —«No quiera Dios (o quien [cursivas mías], en fin, haga sus 
veces)…» (2013: 296)— y que justifica que, en lo que sigue, no deba extrañarnos 
el encontrarnos en un diálogo permanente con la fe y el Dios del cristianismo.

4. … a una filosofía práctica de la religión

Si no recuerdo mal, antes de este breve excurso, habíamos dejado a Muguerza 
sentado a la hoguera para buscar esas emociones, valores y actitudes que pueden 
compartir creyentes y no creyentes en lo que parecería ser un ejercicio práctico de 
aquel overlapping consensus propuesto por Rawls. Esta será la tarea que Muguerza 
acometerá en las conferencias del Foro sobre el Hecho Religioso y que constitui-
rán un debate en la frontera. 

Estas conferencias tienen como objetivo reflexionar sobre las condiciones de 
posibilidad del diálogo entre creyentes y no creyentes. Pero, como bien sabemos 
gracias a Kant, dilucidar la condición de posibilidad también significa determi-
nar el límite de la posibilidad, tarea que el propio Muguerza no se ahorrará. Y, 

reencantamiento politeísta se aguarda una salida del desencantamiento weberiano del mun-
do» (1981: 111) a reconocer la ambigüedad de dicho desencantamiento a la luz de esa «últi-
ma floración de toda suerte de fundamentalismos religiosos, más multitud de formas vario-
pintas de idolatría englobadas bajo el rótulo de “renacimiento de la religión”» (1990: 452); 
para, finalmente, aceptar que «hablando en serio, se registran hoy presumibles síntomas de un 
retorno de la religión» (2000: 13) y confesar que «personalmente no confío en que la 
weberiana Entzauberung, desacralización o “desencantamiento del mundo”, haya cerrado o 
vaya a cerrar su ciclo en nuestros días, dando paso a un “reencantamiento” del mismo que no 
equivalga al renacimiento de viejas, o a la instauración de nuevas, ideologías» (2000: 29). Esta 
evolución “a trompicones” sería muy similar a la de Peter L. Berger y Thomas Luckmann 
quienes, después de haber postulado la teoría clásica de la secularización, pronosticando la 
total desaparición de la religión, hubieron de empezar a hablar de la “desecularización” ante 
lo que parecía un “retorno de lo religioso”. A Muguerza le falta conocer los desarrollos poste-
riores —posteriores a las fechas de estos textos, por lo que nada se le puede reprochar al res-
pecto— de las teorías de la secularización, en las que comienza a valorarse positivamente los 
movimientos propios del New Age que rescataban la íntima conexión entre identidad y espi-
ritualidad. Y, aunque podemos afirmar que esta conexión continúa estando determinada 
sociohistóricamente, lo cierto es que el contexto secular ha variado lo suficiente las condicio-
nes previas como para que no resulte satisfactoria esa dinámica creencia-descreimiento-
increencia.



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid

premio javier muguerza de investigación en filosofía diciembre 2022
Esbozo cordial de filosofía de la religión en la obra de javier muguerza	 267

una vez establecidos tanto la condición como el límite de la frontera, no queda 
más que adentrarse en el debate: reflexionar sobre los valores compartidos, las 
motivaciones subyacentes y las prácticas consecuentes. Esto es lo que vengo 
denominando una filosofía práctica de la religión en Muguerza: el diálogo entre 
ética, política y religión. 

Los temas que Muguerza aborda en este debate son múltiples y, por supues-
to, se mantienen íntimamente entrelazados. Sistematizarlos y desentrañar sus 
conexiones es algo que, por falta de espacio, no puedo realizar en este trabajo. 
Sería interesante, por ejemplo, analizar los textos que Muguerza dedica al pro-
blema de la teodicea (1995, 2000 y 2008) para evidenciar ese filosofar de modo 
relacional con el que comenzábamos este trabajo19. Y no menos interesante sería 
abordar otros temas sobre los que también reflexiona: la función de la religión 
como donación de sentido tanto teórico como práctico para la existencia humana 
(1995: 26), la posibilidad de traducir preceptos religiosos a un humanismo secu-
lar (2000: 30), la configuración de un cristianismo sin protología ni escatología 
(2000: 24), la revisión del proyecto de una “ética mundial de las religiones” de 
Küng (2008: 66)20, etc. 

Pero, puesto que no puedo analizar todas estas cuestiones, quisiera centrar-
me aquí en un debate que me resulta especialmente relevante por cuanto pone 
de manifiesto un problema que la filosofía de la religión ya no podrá ignorar. 
Me refiero a las reflexiones realizadas en torno a la esperanza, que llevarán a 

19   Muguerza es capaz de analizar y superar el planteamiento tradicional de Leibniz —propo-
ne desontologizar la idea del mal en sí en cuanto que siempre es considerado como un mal 
padecido o un mal cometido por un sujeto; lo que le lleva a trasladar el problema de la teodicea 
de la ontología a la ética—, valorar positivamente los planteamientos de Torres Queiruga —al 
presentar el problema como una disyuntiva en la que habrá que elegir entre la omnipotencia 
y la infinita benevolencia divina—, revisar y criticar las respuestas tanto de Torres Queiruga 
como de Fraijó —a los que acusa de reintroducir el mal metafísico— y ofrecer una respuesta 
propia —la renuncia a la omnipotencia divina en una línea similar a la de Jonas— que, por 
supuesto, también tendrá consecuencias prácticas en su intento por solucionar el problema 
del mal desde una ética a la intemperie. He aquí una pequeña muestra de ese hacer filosofía de 
modo relacional. En estas reflexiones puede apreciarse claramente el paso del enfoque meta-
físico al enfoque práctico del problema, justificado en gran parte por el análisis lógico del 
lenguaje, la atención ofrecida a las respuestas dadas por la teología y la filosofía de la religión, 
la renuncia de la filosofía de la religión a los planteamientos clásicos de la teodicea, la apertu-
ra de la religión a la ética, etc. 
20   Este punto se encuentra muy bien analizado en Laporta (2020: 26-28). También este 
autor dedica una importante reflexión al problema de la teodicea en Muguerza.



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid

268	 Sonia E. Rodríguez García

Muguerza a proclamar su preferencia por el anhelo, la defensa de la autonomía 
de la ética, la valoración positiva de la motivación religiosa y, finalmente, la alerta 
sobre las consecuencias prácticas en las que dicha motivación no debería caer. 

4.1. La frontera: de la theologia crucis a los puntos suspensivos

Muguerza acepta que el límite entre creencia e increencia es difícil de esta-
blecer. Pero que la frontera sea lábil no significa que no se pueda trazar, ni el 
hecho de que exista imposibilita la comunicación entre creyentes e increyentes. 
Bajo estos presupuestos, Muguerza se anima a realizar «La profesión de fe del 
increyente» (1995), que no sería otra cosa que «una declaración acerca de cuáles 
sean las condiciones bajo las que podría hipotéticamente acompañar al segundo 
[al creyente] en esa búsqueda de Dios en que se dice que la fe consiste» (10). 
Estamos, pues, ante el establecimiento de las condiciones de posibilidad de un 
debate fronterizo. Y Muguerza cree encontrar esta condición de posibilidad en su 
peculiar visión de la theologia crucis del cristianismo21, que le llevará a estrechar 
lazos con Moltmann, Blumenberg y Bonhoeffer22. 

La radicalidad conferida por Moltmann a la “cruz de Cristo” anima a 
Muguerza a considerar la teología de la cruz como la opción teológica más acorde 
a la visión del increyente. Por su parte, Blumenberg ve en la imagen del Cristo 
crucificado el testimonio desgarrador del “fracaso de Dios”, que —a juicio de 
Muguerza— produciría una fisura en la fe del creyente al abrirse camino la idea de 
que, tal vez, el triunfo de Dios no esté garantizado. Finalmente, Bonhoeffer extrae 
las consecuencias prácticas de esta teología: la necesidad de aprender a vivir en este 

21   Fraijó mostrará grandes reservas en esta forma de interpretar la theologia crucis. Siguiendo 
a Pannenberg, señala la imposibilidad de separar la teología de la cruz (crucifixión y muerte) 
de la teología de la gloria (resurrección) en el cristianismo (Fraijo, 2004: 64), ambas van de la 
mano y no pueden entenderse la una sin la otra. Estoy de acuerdo con Fraijó cuando afirma 
que la teología del cristianismo es fundamentalmente teología de la gloria. Pretender su esci-
sión para quedarse con la teología de la cruz nos conduciría irremediablemente a otra reli-
gión. Pero espero poder aportar alguna observación adicional para mostrar hasta qué punto 
la de Muguerza es una peculiar visión de la teología de la cruz. 
22   Fraijó (2004: 56s.) y Gómez (2016: 141) recogen la influencia de Bonhoeffer en Muguer-
za. Sus apreciaciones son muy acertadas, pero habría que añadirles que, en un texto posterior, 
el propio Muguerza reconoce sentirse más cercano a Blumenberg (2000: 32), haciendo recaer 
la teología de la cruz en el “patético alarido” de Jesús. 



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid

premio javier muguerza de investigación en filosofía diciembre 2022
Esbozo cordial de filosofía de la religión en la obra de javier muguerza	 269

mundo como si no hubiese Dios, etsi Deus non daretur. Este es, para Muguerza, el 
lugar común en el que los increyentes «podemos dirigir una melancólica, pero no 
obstante cordial, salutación de bienvenida a nuestros hermanos creyentes» (31). 

Para Muguerza, «el patético alarido de Jesús» —«Dios mío, Dios mío, ¿por 
qué me has abandonado?»—23 no solo representa la soledad y angustia que desde 

23   Aquí la observación adicional a la que me refería en la nota a pie de página número 20 y 
que enlaza con la matización introducida en la nota 21. Muguerza hace recaer toda su inter-
pretación de la teología de la cruz en este momento. Pero los equívocos en este punto parecen 
múltiples. 
Para empezar, Muguerza afirma que el evangelio de Marcos es «el más fiable de los cuatro 
desde un punto de vista histórico» (1995: 33). Sin embargo, los estudios histórico-críticos de 
los Evangelios establecen que el evangelio más fiable y cercano a la “historia pura” es el de 
Lucas, que habría iniciado un proceso de revisión y documentación entrevistando a los testi-
gos directos de los hechos narrados. El de Marcos cuenta en su haber con ser el más cercano 
a los hechos, pero no por ello es el más fiable. 
Si recurrimos al Evangelio de Lucas, nos encontramos con que el último aliento de Jesús 
estuvo precedido de una afirmación bien diferente: «Padre, a tus manos encomiendo mi espí-
ritu» (Lc, 23,46). Los últimos análisis filológicos optan por sustituir el habitual “en tus 
manos” por “a tus manos” para introducir no solo la noción de lugar, sino también de direc-
cionalidad [pude consultarse a tal efecto la versión crítica sobre los textos hebreo, arameo y 
griego de la Sagrada Biblia de F. Cantera y M. Iglesias]. En este caso, más que con un patético 
alarido, nos encontramos con una esperanzada aceptación de lo que está por venir que es, 
precisamente, la actitud que define al creyente: aceptación, sumisión y confianza en la bon-
dad y sabiduría divina. Y añadamos que “lo que está por venir” es la resurrección. 
Pero continuemos concediéndole a Muguerza que sea el de Marcos el evangelio más fiable y 
que, por tanto, las últimas palabras de Jesús fueran las que allí se recogen (y que coinciden en 
lo esencial con las que también recoge Mateo). Pues bien, las últimas traducciones críticas 
transcriben: «Y a la hora nona clamó Jesús con gran voz: ‘Elohi, ‘Elohi, lĕma› šĕbaqtani (que, 
traducido, significa: «Dios mío, Dios mío, ¿para qué me desamparaste?»)» (Mc, 15,34; Mt, 
27,45). El cambio en la traducción de la expresión en arameo —misma expresión que en el 
evangelio de Mateo aparece en hebreo— no es una cuestión baladí. Jesús no preguntaría por 
las razones de un abandono (¿radical?), sino por la finalidad de un desamparo (¿eventual?). En 
este caso, más que con un reproche angustiado, nos encontramos con una esperanzada pregun-
ta por la finalidad que, si bien no se conoce, se presupone. De nuevo la actitud del creyente: 
aceptación, sumisión y confianza en la bondad y sabiduría divina. Y añadamos que esa “fina-
lidad” es, nuevamente, la resurrección. 
Por último, quizá no merezca la pena detenernos en estos análisis filológicos, pues habría una 
razón de peso para no importarnos demasiado cuáles fueran exactamente las últimas palabras 
de Jesús: la frase de Lucas parece remitir al Salmo 31, mientras que la de Mateo-Marcos remi-
te al Salmo 22. Incluso el aséptico «Tengo sed» (Jn, 19,28) que recoge Juan para cumplir las 
profecías remite al Salmo 69. Parece, pues, que en lo que coincidirían los cuatro evangelios es 
en el hecho de que Jesús murió rezando. No estaríamos, pues, ante un patético alarido que se 
hunde bajo la angustia de una fe que se quiebra, sino ante una esperanzada oración que se 



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid

270	 Sonia E. Rodríguez García

Jesús se instala en el creyente, sino también el anhelo de que «el verdugo no triunfe 
definitivamente sobre la víctima» (Horkheimer) e incluso de una (teología de la) 
liberación (Moltmann). Todo ello anima a Muguerza a postular una “religión de la 
increencia”24 que tendría su clave de bóveda en una solidaridad tanto anamnética 
—que se extendería a todas las víctimas de la historia pasada— como proléctica 
—que motivaría el cuidado y protección de las posibles víctimas de la historia 
venidera—. En función de esta “religión de la increencia”, Muguerza invierte 
los términos de la fórmula de Bonhoeffer para «vivir nuestra común humanidad 
como una comunión y no solo como comunidad y a la que el individuo desde 
la soledad de su conciencia y aún sumido en la insuperable incertidumbre que 
deriva de su increencia, responda con su acción como si hubiera un Dios, ut si 
Deus daretur» (36).

Dejando a un margen —el de las notas a pie de página— mis motivos de 
discrepancia con Muguerza, sí creo entender y compartir cuál es esa condición 
de posibilidad del diálogo. El debate solo es posible en la frontera: en ese punto 
en el que el creyente, sin abandonar su fe, se libera de una posible certidumbre 
dogmática y el increyente, sin aceptar los contenidos de la fe, se libera de una 
posible incertidumbre dogmática. Despojados de estos dogmatismos de signo 
inverso, creyente y no creyente se encuentran compartiendo tanto el anhelo y la 
zozobra como la necesidad de extraer algo productivo de ellos. 

Este mismo leitmotiv se repite cuando Muguerza, en «Una visión del cristia-
nismo desde la increencia» (2000), establece los puntos suspensivos de Aranguren 
como imagen de la frontera. Sin abandonar los presupuestos de la teología de la 

levanta sobre una fe inquebrantable. En cualquiera de las opciones exploradas —esperanzada 
aceptación, esperanzada pregunta, esperanzada oración— la teología de la cruz es indesligable 
de la teología de la gloria.
24   Tengo serias dudas de que tal cosa pueda existir. Si incorporásemos el estudio de una filo-
sofía fenomenológica de la religión —algo que, por supuesto, Muguerza no lleva a cabo, pero 
sí reconoce en los intentos de E. Trías (Muguerza, 2000: 8)—, nos veríamos obligados a 
aceptar que la estructura de hecho religioso incorpora siempre un tipo de presentificación de 
algo que se vivencia como trascendente y una determinada actitud que el creyente adopta 
ante la manifestación. Esta estructura imposibilitaría hablar de “religión de la increencia”. 
Pero entiendo los motivos de Muguerza para utilizar esta fórmula: la “religión de la increen-
cia” rechazaría los elementos gnoseológicos de la fe, pero aún mantendría gran parte de los 
elementos emocionales, valorativos y actitudinales. Y añado aquí que Fraijó tiene razón cuan-
do afirma que tal religión quedaría reducida a una ética (Fraijó, 2004: 60). 



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid

premio javier muguerza de investigación en filosofía diciembre 2022
Esbozo cordial de filosofía de la religión en la obra de javier muguerza	 271

cruz —aunque sí introduciendo otras posibles interpretaciones25—, Muguerza 
recupera la archiconocida anécdota de los puntos suspensivos de Aranguren26 
para trazar el límite. Para un creyente como Aranguren, los puntos suspensivos 
dejan abierta la creencia en otra vida más allá de esta vida que sería el fin último 
al que tiende una historia comenzada mucho tiempo antes.  Para un increyente 
como Muguerza, los puntos suspensivos marcan forzosamente un cierre, un 
punto y aparte, que le lleva a rechazar tanto la protología como la escatología del 
cristianismo27. 

Los puntos suspensivos determinan de forma unívoca aquellos contenidos 
teóricos —los elementos gnoseológicos de la fe— en los que creyentes e incre-
yentes nunca podrán coincidir; pero también se configuran como el espacio 
para la mutua interpelación de los contenidos prácticos —los elementos valora-
tivos y actitudinales— que pueden compartir. Y así, casi poéticamente, concluye 
Muguerza: 

25   Es de rigor reseñar que, en esta conferencia, Muguerza desarrollará el mismo motivo de la 
teología de la cruz, pero suavizando parte de su interpretación anterior. Sustituye ese “patéti-
co alarido” por una «sobrecogedora confesión de su derrota» y acepta que la lectura positiva 
de Bonhoeffer viene condicionada por el final del Salmo 22 que Jesús parece rezar. Pero insis-
te en que esta lectura no es la única interpretación posible, reconociendo ahora sentirse más 
cercano a Blumenberg que a Bonhoeffer: «Los cánticos triunfales y las ensordecedoras cam-
panas de la teología de la gloria apenas dejan oír el clamoroso silencio que la muerte de Dios 
ha esparcido a lo largo y lo ancho de ese mundo […] A mi modo de ver […] la buena nueva 
o eu-angelion del cristianismo quizás no sea tan buena, sino más bien un dis-angelion o un 
aviso inquietante: el de que Dios, el gran Aliado de la humanidad, podría al final y al cabo 
fracasar […] dejando indefensos a los seres humanos en su lucha […] por instaurar el Reino 
de Dios en este mundo o disfrutar de él en algún otro» (2000: 32).
26   La imagen de los puntos suspensivos tiene su origen en el final de la entrevista que 
Muguerza (1993: 91) le hace a Aranguren. La anécdota que envuelve el final de la entrevista 
puede leerse en Muguerza (2000: 18-19). 
27   Este es otro importante punto de discrepancia entre Muguerza y Fraijó. Para Fraijó, 
Muguerza intenta «introducir algunas “mejoras” en el interior de la fe cristiana. Mejoras que 
suponen recortes de gran trascendencia» (Fraijó, 2004: 60). Entre estas “mejoras” la más osa-
da sería la renuncia a la protología y la escatología, lo que para Fraijó equivaldría a un tipo de 
“cristianismo no cristiano”. Estoy de acuerdo con Fraijó en que, en general, no se puede 
despojar a una religión de sus contenidos positivos fundamentales, sin riesgo de desvirtuarla 
y hacerla derivar en “otra” religión. Pero, en este punto, quisiera romper una lanza a favor de 
Muguerza: lo que él postula no son “mejoras” dentro del cristianismo, sino los elementos del 
cristianismo con los que puede coincidir el increyente. Es el establecimiento del debate en la 
frontera, las condiciones de posibilidad para un diálogo fructífero. Aunque, finalmente, el 
propio Muguerza reconocerá y aceptará la crítica formulada por Fraijó (Muguerza, 2008: 85).



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid

272	 Sonia E. Rodríguez García

Cuando Aranguren murió, escribí que, en tanto que creyente él e incre-
yente yo, aquellos puntos suspensivos eran cuanto nos separaba. También 
podría haber escrito que, además de separarnos, nos unían, pues ése es, en 
efecto, el doble cometido que a tales puntos suspensivos —como a la línea 
divisoria de cualesquiera otras fronteras— les corresponde desempeñar. Pero 
unan o separen, o las dos cosas a la vez, los puntos suspensivos no sólo no 
impiden sino posibilitan la comunicación entre creyentes e increyentes según 
me gustaría haber constatado con estas mis palabras y, tras dicha constata-
ción, nos resta aún preguntarnos qué otras cosas podemos hacer juntos […] 
(2000: 37). 

4.2. El debate: del anhelo a la modesta espoir

La reflexión sobre esas cosas que podemos hacer juntos culmina en «Ética 
sin teodicea» (2008), donde Muguerza alerta del peligro al que cierta motivación 
religiosa puede conducir. Pero esta última reflexión bebe de una serie de trabajos 
previos en los que Muguerza analiza la diferencia entre la esperanza (religiosa) y 
el anhelo (secular), la autonomía de la ética en su fundamentación y la relevancia 
de la motivación religiosa para el mantenimiento de ciertos valores y actitudes. 
Veamos, aunque sea brevemente, estas cuestiones. 

En «Identidad y alteridad. ¿Bloch o Horkheimer?» (1981), Muguerza analiza 
cuáles son las posibles salidas a la crisis producida por la nietzscheana “muerte de 
Dios”. Frente al ateísmo al que parecen abocados los nihilismos y la recuperación 
fideísta en la que se afanan las religiones, descubre una tercera alternativa en la 
filosofía de Bloch y Horkheimer. Para ambos cabe vivenciar la muerte de Dios 
junto con la insatisfacción de que ha dejado su obra sin terminar, una obra que, 
ahora, sería responsabilidad del ser humano culminar. 

Muguerza valora positivamente el énfasis que Bloch confiere al quehacer ético 
en su desplazamiento de una esperanza ultraterrena a una utopía intrahumana, 
pero se distancia de él en la medida en que mantiene la esperanza [Hoffnung] en 
un fin ultimum, en «una meta final […] en que el hombre vea colmada su sed 
de libertad y de justicia, alcanzando así la plenitud» (1981: 106). Para Muguerza 
esta esperanza continúa siendo escatológica. Por este motivo, prefiere la alter-
nativa de Horkheimer que, ante la constatación del fracaso de la razón práctica, 



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid

premio javier muguerza de investigación en filosofía diciembre 2022
Esbozo cordial de filosofía de la religión en la obra de javier muguerza	 273

opta por el anhelo [Sehnsucht] “de lo totalmente Otro”, expresión que Muguerza 
concentra en la noción de “alteridad” para evitar las connotaciones religiosas del 
término trascendencia. Esta alteridad negaría cualquier tipo de escatología —intra 
o suprahistórica—, pero mantendría vivo ese deseo de que la injusticia no sea la 
última palabra e introduciría una cuestión fundamental en el pensamiento moral 
de Muguerza: «la ética tendría al menos que disponer de un hueco para albergar 
en ella la defensa de las causas perdidas» (1981: 112). 

Este artículo será ampliado y publicado nuevamente en el marco de Desde 
la perplejidad como «Un colofón teológico-político» (1990: 441-473). La línea 
argumental es la misma, aunque introduce algunas reflexiones adicionales en la 
defensa de la autonomía de la ética que, sin embargo, abrazará lo que inicialmen-
te fue una motivación religiosa ahora secularizada. En esta ocasión, Muguerza 
expone el pensamiento de Kolakowski para mostrar que la alternativa entre una 
moral teísta y un ateísmo moral —disyuntiva derivada de la afirmación “Si Dios 
ha muerto, todo está permitido”— reintroduce el fantasma de la heteronomía 
moral28. 

Para Muguerza la fundamentación de la ética no debe realizarse desde un 
teocentrismo, sino desde un antropocentrismo que deje recaer toda la responsabi-
lidad moral en el individuo. El problema es cómo conjugar la autodeterminación 
moral de cada hombre con la universalidad de la legislación moral29. Pero, frente 

28   En una nota a pie de página Muguerza señala la necesidad de confrontar el planteamiento 
de Kolakowski —apertura de la religión a la ética— con el de Aranguren —apertura de la 
ética a la religión—.
29   Es el problema fundamental de la ética kantiana. Para Muguerza este problema se radica-
liza tras la “muerte de Dios”. La desaparición de Dios del horizonte moral deja solo al hom-
bre moderno. La universalidad era fácilmente conjugable con la heteronomía moral, pero ya 
no resulta tan compatible con la autonomía de los sujetos morales. Aprovecho para señalar 
que, un año antes, Muguerza publica «Las razones de Kant (En torno a la interpretación de 
la ética kantiana por José Gómez Caffarena)» (1989). En este texto, aun alabándola, Muguer-
za discrepa de la interpretación y centralidad que Gómez Caffarena otorga al teísmo moral en 
el pensamiento kantiano. No niega que en algún momento la ética del deber se conjugase con 
una ética del Bien Supremo. Pero, además de que en las últimas obras de Kant el teísmo 
moral parece sufrir una grave crisis, resulta problemático que una moral que reclama la pure-
za de la autonomía necesite ciertos “suplementos religiosos”. En consecuencia y por coheren-
cia, para Muguerza, la ética del deber es la verdadera ética kantiana y no duda en concluir que 
«[si la ética] ha de sobrevivir en estos tiempos, opino que hará bien en afirmarse al margen de 
cualquier perspectiva del éxito, incluidas las tan respetables ilusiones teológicas relativas a una 
recompensa final» (1989: 647).



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid

274	 Sonia E. Rodríguez García

a la ética discursiva de Habermas, que intenta solucionar el problema confiando 
en la estructura dialógica de la razón práctica —que garantizaría el consenso, 
pero dejaría sin alivio a las víctimas del pasado—; Muguerza recupera el “ángel 
de la historia” de Benjamin en la apuesta por una ética narrativa que se inspira en 
una motivación religiosa ahora secularizada30. Ese ángel que vuelve la cabeza para 
mirar con horror al pasado, al tiempo que apunta con el dedo hacia el futuro, 
cristaliza en una esperanza sin tentación escatológica: nos recuerda que la historia 
no depara la oportunidad de hacer justicia con sus víctimas, pero contribuye a 
iluminar nuestro futuro o, cuando menos, a clarificar nuestro presente31. Esta 
esperanza no escatológica posibilita la defensa de las causas perdidas y —dicho sea 
de paso— la alternativa del disenso. 

Así, en «Ética sin teodicea» (2008), Muguerza, ya sin reparos, afirma que la 
propuesta de una ética religiosa puede coincidir en numerosos puntos con una 
ética no religiosa. Pero, lo que ambas éticas no compartirán será la motivación 
en su fundamentación. Las éticas religiosas encuentran un fundamento en una 
instancia superior, mientras que las éticas no religiosas se fundamentan en la 
conciencia individual y en la autonomía de la voluntad humana. 

A pesar de ello, Muguerza valora y reconoce la utilidad que la motivación 
religiosa puede tener en el mantenimiento cotidiano —si se me permite expre-
sarlo de tal modo— de una ética bien dispuesta —otra licencia mía—. Pero nos 

30   No es la primera vez. También en su defensa de una solidaridad anamnética y proléptica, 
Muguerza reconocía que este tipo de solidaridad «acaso vaya más allá de la simple virtud ética 
de la justicia y necesite de una fuerza de motivación religiosa» (1995: 35), idea que continúa 
después «siquiera sea en tanto que residuo secular de la hermandad entre los seres humanos 
tras la muerte del Padre de todos ellos» (2000: 31). Es curiosa la coincidencia de Muguerza 
con el planteamiento de Charles Taylor que, desde un posicionamiento religioso, también 
defenderá la importancia de la motivación religiosa en el mantenimiento de altas cotas mora-
les como son las exigencias de benevolencia y justicia universal propias de los actuales estados 
liberal democráticos, al tiempo que advierte cómo estos pueden deslizarse hacia modos per-
vertidos de realización.
31   Llegados a este punto, no debe sorprendernos que Muguerza simpatice con la “teología 
política” de Metz que ha resaltado la importancia de la «rememoración patética de la historia, 
erigiéndola en base a una “ética narrativa” que —a diferencia de la ética discursiva— tendría 
aparentemente más que ver con la narración del recuerdo doloroso que con el indoloro trata-
miento de la tragedia histórica por parte de la razón» (1990: 456). Aunque —terminará 
apostillando— es necesario que esta alternativa complete la tarea de la razón teórica (narra-
ción histórica de lo sucedido) con la razón práctica (justificación de lo que no debe volver a 
suceder).



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid

premio javier muguerza de investigación en filosofía diciembre 2022
Esbozo cordial de filosofía de la religión en la obra de javier muguerza	 275

advierte del peligro que a efectos prácticos puede introducir la motivación en 
fundamentación ética; un peligro que, ahora, ejemplifica con la diferencia, en la 
lengua francesa, entre dos formas de espera: la que consiste en proyectar llegar a 
un destino esperado —l’espoir, la esperanza entendida como virtud natural— y 
la que consiste en trascender y soñar con un destino superior —l’espèrance, la 
esperanza entendida como virtud teológica—. Para Muguerza, el peligro es que la 
“espera” religiosa se convierta en «una forma de consuelo o de compensación a las 
víctimas de la injusticia en este valle de lágrimas» (2008: 89), lo que se traduciría 
en cierta resignación e inmovilización no solo ante lo ya irreparable —la injusti-
cia sufrida por las víctimas de la historia— sino en el presente acontecer. Frente a 
esta ambiciosa espèrance, Muguerza ve en la modesta espoir el fundamento de un 
movilizador proyecto ético que, aun soportando el peso de la historia y la fuerza 
de las corrientes hegemónicas, nos empuja obstinadamente en la defensa de las 
causas perdidas y la alternativa a la disidencia, siempre con vistas en la mejora 
moral de nuestro tiempo. 

Y así Muguerza pone de manifiesto un problema que la filosofía de la religión 
no podrá ignorar por más tiempo: la ambigüedad de una motivación religiosa 
que tanto puede energizar para la defensa de nobles ideales como inmovilizar 
antes las injusticias pasadas, presentes y futuras. 

5. A modo de conclusión: si no es filosofía de la religión…

Es hora de concluir, aunque poco espacio me resta ya para tal efecto y tam-
poco tengo muy clara la pertinencia de extraer conclusiones, que necesariamente 
habrán de ser provisionales, de lo que aquí se ha presentado como esbozo cordial. 
Pero no quisiera cerrar este trabajo sin recuperar lo que me parecen grandes 
aportaciones de Muguerza a la filosofía de la religión. 

En primer lugar, gracias a las exploraciones realizadas desde la filosofía ana-
lítica, hemos podido delimitar nuestra disciplina, diferenciarla de la teología y 
reorientar algunos de sus problemas y temas fundamentales. Quisiera destacar 
en este punto que estamos ante la vindicación de una filosofía de la religión 
susceptible de ser realizada tanto por creyentes como no creyentes, sin que los 
primeros deban caer en ningún tipo de apología —creo que este sería el caso de 
la filosofía de la religión practicada por Fraijó— ni los segundos en ningún tipo 



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid

276	 Sonia E. Rodríguez García

de menosprecio —y este sería el caso de la filosofía de la religión practicada por 
Muguerza—.

En segundo lugar, merece la pena reseñar nuevamente la importancia de la 
crítica y revisión que Muguerza realiza a los diferentes modelos hegemónicos de 
razón y ese reconocimiento de la dimensión racional que sustenta las creencias 
religiosas, anteriormente relegadas al ámbito de la irracionalidad o a modos defi-
citarios —y, por ende, no válidos— de razonamiento. Constituye un importante 
punto de reflexión para la filosofía de la religión contemporánea, que se encuen-
tra ya en disposición de superar los obsoletos debates polarizados entre fe y razón. 

En tercer lugar, cobra especial importancia el paso de una filosofía analítica 
de la religión a una filosofía práctica de la religión. Muguerza es capaz de poner 
de manifiesto la necesidad de que la filosofía de la religión abandone los estériles 
debates metafísicos y participe activamente en un diálogo mucho más fructífero 
al servicio de la vida humana. No podemos olvidar que toda reflexión filosófica, 
por muy teórica que resulte en sus planteamientos, debe estar encaminada a la 
praxis. Y, en este punto, la filosofía de la religión no debe ser una excepción: 
mucho tendrá que decir no solo de los valores y virtudes que desde las creencias 
se promueven, sino del modo que cristalizan en la esfera pública y pueden ins-
titucionalizarse. Este último es el tema que más he echado en falta dentro del 
pensamiento de Muguerza. De algunas de sus afirmaciones parece colegirse que, si 
bien la institucionalización de ciertas normas debe realizarse en un lenguaje secular, 
no por ello queda deslegitimado el discurso religioso en la esfera pública. Pero, no 
son ideas que haya podido encontrar desarrolladas en su pensamiento. En todo 
caso, el debate en la frontera nos ha mostrado que la ausencia de dogmatismos, 
sean estos del cuño que sean, es la condición de posibilidad del diálogo y que el 
hecho de no compartir ciertos contenidos gnoseológicos, límite de la posibilidad, 
no impide la coincidencia de ciertos contenidos valorativos y actitudinales.   

 Y, por último, en cuarto lugar, quisiera valorar el hecho de que, inevitable-
mente, Muguerza se sitúa en la frontera del lado de la increencia. Es lo que le lleva 
a simpatizar con un anhelo (secular) y no una esperanza (religiosa), defender la 
autonomía de la ética y advertir del peligro de ciertas motivaciones. Sin embargo, 
que se sitúe en el lado de la increencia, no significa que no esté haciendo filosofía 
de la religión. Cabría situarse en el mismo debate, desde el lado de la creencia, 
para defender el elan vital que surge de la esperanza, ayudar a una ética que no por 
ser autónoma es inhóspita a otras motivaciones y revisar, efectivamente, el peligro 



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid

premio javier muguerza de investigación en filosofía diciembre 2022
Esbozo cordial de filosofía de la religión en la obra de javier muguerza	 277

que pueden conllevar estas últimas. Y, tal vez, desde el lado de la creencia, podría 
reformularse la muguerziana “ética sin teodicea” como “ninguna teodicea sin ética”. 

 Por todo ello, considero que la contribución de Muguerza es un claro ejemplo 
de filosofía de la religión realizada desde el respeto de la increencia o, si lo prefe-
rimos, «una aportación excepcional a la filosofía de la religión desde el punto de 
vista laico» (Laporta, 2020: 26). Si a todas estas reflexiones filosóficas, tan serias 
como pudorosas, tan profundas como accesibles, tan teóricas como prácticas, en 
torno a la religión, la creencia, Dios, la condición de posibilidad del debate, los 
contenidos de la fe, la ética religiosa, etcétera, —repito: si a todas estas reflexio-
nes— no podemos llamarle filosofía de la religión, entonces no sé a qué otra cosa 
podría otorgársele tal denominación.

Bibliografía  

Aramayo, Roberto R. y Álvarez, J. Francisco (eds.) (2006). Disenso e incertidumbre. 
Un homenaje a Javier Muguerza, Madrid: Plaza y Valdés/ CSIC.

Aramayo, Roberto R., Álvarez, J. Francisco, Maseda, Francisco, Roldán, Concha  
(eds.) (2016). Diálogos con Javier Muguerza. Paisajes para una exposición virtual, 
Madrid: Plaza y Valdés/ CSIC.

Fraijó, Manuel (1994). Filosofía de la religión. Estudios y textos, Madrid: Trotta, 42013.

— (2004). Dios, el mal y otros ensayos, Madrid: Trotta, 22006.

— (2005). A vueltas con la religion, Pamplona: Editorial Verbo Divino, 112020.

— (2022).  Filosofía de la religión. Historia, contenidos, perspectivas, Madrid: Trotta.

Gómez, Carlos (2016). «El pensamiento filosófico de Javier Muguerza». Revista de 
Hispanismo Filosófico, Vol. 21, pp. 119-142.  

Laporta, Francisco (2020). «Religión y ética. Apuntes para una semblanza de Javier 
Muguerza». Doxa. Cuadernos de Filosofía del Derecho, Vol. 43, pp. 13-30.  

Muguerza, Javier (1966). «El problema de Dios en la filosofía analítica (De la crítica 
de la teología filosófica a la lógica del lenguaje religioso)». Revista de Filosofía, Vol. 
96-99, pp. 291-366. 

— (1973). «Teología filosófica y lenguaje religioso», en Instituto de Fe y Secularidad 
(ed.), Convicción de fe y crítica racional, Salamanca: Sígueme, pp. 261-275.  

— (1977). La razón sin esperanza, Madrid: Taurus. Reimpreso en Madrid: Plaza y 
Valdés /CSIC, 32009.



ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 247 - 278. UNED, Madrid

278	 Sonia E. Rodríguez García

— (1981).  «Identidad y alteridad: ¿Bloch o Horkheimer?», en J. Gómez Caffarena 
(ed.), Papeles del Seminario «Racionalidad científica y convicción creyente», Madrid: 
Instituto Fe y Secularidad, pp. 261-275. También publicado como «Ética y teología 
después de la muerte de Dios». Enrahonar: quaderns de filosofia, Vol. 2 (1981), pp. 
99-112. Las citas en el texto corresponden a esta última publicación.

— (1989).  «Las razones de Kant. (En torno a la interpretación de la ética kantiana 
por José Gómez Caffarena)», en J. Muguerza y R. Rodríguez Aramayo (eds.), Kant 
después de Kant. En el bicentenario de la Crítica de la razón práctica, Madrid: Tecnos, 
pp. 630-648. 

— (1993). «Del aprendizaje al magisterio de la insumisión (Conversaciones con José 
Luis L. Aranguren)». en E. López-Aranguren, J. Muguerza y J. M. Valverde (eds.), 
Retrato de José Luis L. Aranguren, Madrid: Galaxia Gutenberg-Círculo de Lectores. 
Recogida en Isegoría, Vol. 15 (1997), pp. 55-91. Las citas en el texto corresponde a 
esta última publicación.   

— (1990).  Desde la perplejidad, México: FCE, 42006.

— (1993). «La profesión de fe del increyente. Un esbozo de (anti)teodicea». Iglesia viva: 
revista de pensamiento cristiano, Vol. 175-176, pp. 7-36. Recogido en M. Fraijó y J. 
Masiá (eds.), Cristianismo e Ilustración. Homenaje al profesor José Gómez Caffarena 
en su setenta cumpleaños, Madrid: Universidad Pontificia de Comillas, pp. 185-213.    

— (1995). «La profesión de fe del increyente. Un esbozo de (anti)teodicea». Iglesia viva: 
revista de pensamiento cristiano, Vol. 175-176, pp. 7-36. Recogido en M. Fraijó y J. 
Masiá (eds.), Cristianismo e Ilustración. Homenaje al profesor José Gómez Caffarena 
en su setenta cumpleaños, Madrid: Universidad Pontificia de Comillas, pp. 185-213.    

— (2000). «Una visión del cristianismo desde la increencia», en J. Muguerza y J. A. 
Estrada, Creencia e increencia: un debate en la frontera, Santander: Cuadernos Fe y 
Secularidad/ Sal Terrae, pp. 7-37. 

— (2008). «Ética sin teodicea», en J. Muguerza y Y. Ruano de la Fuente (eds.), Occiden-
te: razón y mal, Bilbao: Fundación BBVA, pp. 61-93. 

— (2013). «En torno a la filosofía de la religión de Manuel Fraijó», en J. San Martín y 
J. J. Sánchez (eds.), Pensar la religión. Homenaja a Manuel Fraijó, Madrid: Trotta, 
pp. 288-296. 

Este trabajo se encuentra bajo una  licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

