
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 11 - 27. UNED, Madrid

AUTOCONOCIMIENTO, VIRTUD Y CARÁCTER
EN KANT

SELF-KNOWLEDGE, VIRTUE AND CHARACTER
IN KANT 

Roberto Casales García*

UPAEP

Resumen: Al mismo tiempo que Kant advierte que el autoconocimiento juega 
un papel significativo dentro de su propuesta filosófica, sea en el ámbito teórico o en 
el práctico, es bien sabido que también señala algunas dificultades propias de toda 
autognosis: la incapacidad para conocernos tal y como somos, i.e., nouménicamente; y 
la falta de certeza moral en el conocimiento de nuestras propias intenciones, particular-
mente en lo que constituye nuestra disposición fundamental. Por más que esto último 
nos permite delimitar los derroteros propios del autoconocimiento en Kant, eso no 
implica que éste sea del todo imposible, tal y como se puede ver en el ámbito práctico. 
En el presente trabajo de investigación pretendo demostrar esto último, articulando la 
noción de carácter moral que aparece tanto en su Antropología como en los diversos 
manuscritos relativos a sus cursos de antropología práctica, con su caracterización de la 
virtud como fortitudo moralis. 

Palabras clave: identidad práctica, virtud, carácter, fortaleza moral, antropología

Abstract: At the same time that Kant notices that self-knowledge plays a mea-
ningful role in his philosophical proposal, in either its theoretical or practical aspects, 
it is well known that he also points out some inner difficulties of self-knowledge: the 
incapacity to know ourselves as we are, i.e., noumenally; and the lack of moral certainty 
in the knowledge of our intentions, particularly in what constitutes our fundamental 
disposition. Although the latter allows us to delimit the proper paths of self-knowledge 
in Kant, this does not imply that it is entirely impossible, as can be seen in the practi-
cal sphere. In the present research paper, I intend to demonstrate this by articulating 
the notion of moral character that appears both in his Anthropology and in the various 
manuscripts relating to his winter courses in practical anthropology, with his characte-
rization of virtue as fortitudo moralis.

Keywords: practical identity, virtue, character, moral fortitude, anthropology.

* Profesor investigador, Formación Humanista, UPAEP, 21 Sur #1103, Barrio de Santiago, 
Puebla-México, C.P. 72410, correo: roberto.casales@upaep.mx



12	 Roberto Casales García

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 11 - 27. UNED, Madrid

1. Introducción: el problema del autoconocimiento en Kant

Al afirmar que todos los intereses de la razón, tanto de carácter teórico como 
práctico, se pueden resumir en tres cuestiones –“1) ¿Qué puedo saber? / 2) 
¿Qué debo hacer? / 3) ¿Qué puedo esperar?” (KrV, A805/B833)–, Kant no 
sólo enmarca su filosofía dentro de un proyecto antropológico, algo que se hace 
patente en las Lecciones de lógica editadas por Jäsche (Jäsche Logik, 9: 25) y que 
constituye una suerte de antropología trascendental (Schmidt, 2005: 157), sino 
que también caracteriza la labor filosófica, tal y como sugiere Luis Placencia, 
como una labor de autognosis (2015: 547). En el caso de la filosofía teórica, 
en primer lugar, esto se hace patente tanto en el “Prólogo a la primera edición” 
de la Crítica de la razón pura, como en sus Prolegómenos, donde Kant describe 
la labor crítica como un cierto ejercicio de autoconocimiento necesario para 
prevenir el error (véase: KrV, AXI y Prol, 4: 328). Mientras que en el ámbito 
práctico, en segundo lugar, el autoconocimiento constituye el primer deber para 
uno mismo, entendiendo por éste un tipo de autoconocimiento moral “que 
exige penetrar hasta las profundidades del corazón más difíciles de sondear (el 
abismo) [y] es el comienzo de toda sabiduría humana” (MdS, 6: 441). A través 
de este último, según Placencia, se “busca no tanto tomar nota de los límites de 
nuestra capacidad de conocer, sino más en consonancia con lo establecido en las 
Lecciones de lógica, de conocer nuestras disposiciones originarias de una buena 
voluntad, en tanto seres humanos” (2015: 549).

Que el autoconocimiento juegue un papel fundamental dentro de la 
filosofía de Kant, sin embargo, no implica que éste se encuentre libre de toda 
problematización, tal y como se puede ver en la primera Crítica, donde sostiene 
que “no me conozco tal como soy, sino sólo como me manifiesto a mí mismo”, 
de modo que “la conciencia de sí mismo dista mucho de ser conocimiento de sí 
mismo, a pesar de todas las categorías que constituyen el pensar de un objeto en 
general mediante la combinación de lo diverso en una apercepción” (KrV, B158). 
Por más que el “Yo pienso tiene que poder acompañar todas mis representaciones” 
(KrV, B132), de modo que, como observa Vigo, “la multiplicidad de mis 
representaciones dadas en la experiencia interna no es, como tal, posible sino 
por referencia a la unidad sintética originaria de la apercepción trascendental” 
(1993: 274), Kant sostiene que de este «yo», que es un «yo trascendental» 



Autoconocimiento, virtud y carácter en Kant	 13

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 11 - 27. UNED, Madrid

por contraposición a un “yo empírico”1, no puede conocerse más que esto, 
ya que “no podemos decir que esta representación sea un concepto, sino la 
mera conciencia que acompaña cualquier concepto”, el cual alude a “un sujeto 
trascendental de los pensamientos” (KrV, A346). Que el “yo trascendental” se 
encuentre presupuesto en todas nuestras representaciones y, por tanto, en todos 
los contenidos de nuestra experiencia, así, no es suficiente para conocer nuestro 
“yo empírico”, lo cual no significa, sin embargo, que el autoconocimiento sea 
imposible. 

Algo semejante ocurre en el ámbito práctico, donde sostiene que, en relación 
a nuestras propias intenciones, “es absolutamente imposible señalar por expe-
riencia con completa certeza un solo caso en el que la máxima de una acción, 
conforme por lo demás con el deber, haya descansado exclusivamente en funda-
mentos morales y en la representación del propio deber” (GMS, 4: 407). Esto 
significa, tal y como señala en su primera Crítica, que “la verdadera moralidad 
de nuestros actos (mérito y culpa), incluso la de nuestra propia conducta, perma-
nece, pues, oculta para nosotros”, de modo que, en consecuencia, “nadie puede 
tampoco juzgar con plena justicia” (KrV, A551/B579). Kant se da cuenta, en 
este sentido, no sólo de que existen serias dificultades al momento que queremos 
conocernos mediante autoobservación, tal y como se aprecia en su Antropología 
en sentido pragmático (ApH, 7: 143), sino que también encontramos dificulta-
des al momento de tratar de determinar el valor moral de nuestros actos, ya 
que, como advierte en su Religión, “incluso la experiencia interna del hombre 
en él mismo no le permite penetrar las profundidades de su corazón de modo 
que pudiese alcanzar por autoobservación un conocimiento totalmente seguro 
acerca del fundamento de las máximas que reconoce como suyas y acerca de la 
pureza y firmeza de las mismas” (RGV, 6: 63). De ahí que el autoconocimiento 
en Kant sea del todo problemático y que a lo largo de la misma encontremos, 
como sostiene Placencia, un juego entre la opacidad y la transparencia, donde la 
explicación de lo que genera dicha opacidad nos sirve como condición de posi-
bilidad para reinterpretarla y transitar a ciertos momentos de autotransparencia 
(2015: 554), como el que se presenta en el ámbito de la acción.

1   Tal y como señala Vigo (1993: 274), esta distinción se precisa con mayor claridad en la 
Antropología en sentido pragmático, concretamente en la nota del §4, donde advierte que 
“parece el yo ser doble (lo que sería contradictorio): 1) el yo en cuanto sujeto del pensar (en la 
lógica), que significa la pura apercepción (el yo que únicamente reflexiona) y del cual no hay 
absolutamente nada más que decir, sino que es una representación perfectamente simple; 2) 
el yo en cuanto objeto de la percepción, por ende, del sentido interno, encerrando una multi-
plicidad de determinaciones que hacen posible una experiencia interna” (ApH, 7: 134).



14	 Roberto Casales García

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 11 - 27. UNED, Madrid

La hipótesis que pretendo articular en esta investigación, así, consiste en 
afirmar que la caracterización kantiana tanto de la virtud como del carácter moral 
–que se distingue, en principio, de la noción de carácter que aparece en la prime-
ra Crítica y que nos remite a la distinción entre un carácter empírico y uno inte-
ligible (KrV, A539/B567; para ahondar en esta distinción, véase: Allison, 1990: 
29-53)–, juegan un papel fundamental en este ejercicio de autoconocimiento 
moral del propio agente. Aquellas limitaciones epistémicas que se presentan tanto 
al conocer las intenciones ajenas, como al tratar de determinar el valor moral 
de mis propios actos, son limitaciones que, según Vicente de Haro, nos ofrecen 
recursos tanto para “evitar el fariseísmo moral”, como “para mantenerse siempre 
crítico –incluso suspicaz– ante uno mismo en lo que a pureza moral se refiere” 
(2016: 118). Al reparar en nuestra finitud y las limitaciones propias de nuestra 
condición, Kant se da cuenta de que esta actitud crítica es fundamental para for-
jarnos una buena voluntad, “cuya peculiar constitución se llama por eso carácter” 
(GMS, 4: 393). No es raro, en este sentido, que Kant defina el carácter como 
“aquella propiedad de la voluntad por virtud de la cual el sujeto se vincula a sí 
mismo a determinados principios prácticos que se ha prescrito irrevocablemente 
por medio de su propia razón” (ApH, 7: 292), propiedad que, sin embargo, no la 
posee por naturaleza, como el temperamento o las disposiciones naturales, “sino 
que necesita haberla adquirido en todo tiempo” (ApH, 7: 294). 

Se trata, pues, de un cierto modo de pensar (Denkungsart) por el cual el 
agente se prescribe ciertos principios estables para la acción, al grado que, según 
Kant, “el varón de principios, de quien se sabe seguro lo que se ha de esperar, no 
por parte de su instinto, sino de su voluntad, tiene carácter” (ApH, 7: 285). Dado 
que la moral kantiana alude a agentes cuya voluntad se encuentra sensiblemente 
afectada, es decir, cuyo arbitrio no siempre se determina a actuar conforme a la 
razón, sino que se encuentra también sometido a condiciones subjetivas “que no 
siempre coinciden con las objetivas” (GMS, 4: 412), como ocurre con el arbitrio 
humano (cf. MdS, 6: 213), se sigue que para forjarse un carácter es necesaria la 
virtud, entendida como fortitudo moralis. De ahí que, según de Haro, la virtud 
“presupone que somos capaces de realizar una cierta autoconstrucción sobre la 
base de nuestra mera personalidad, de ejercer control sobre nuestras inclinaciones 
en concordancia con las demandas del deber, i.e., aus Pflicht, y, finalmente, de 
construir nuestro carácter a través del progreso en esta autoconstricción” (2015: 
125). Esto último es fundamental para el autoconocimiento, en la medida en 
que nos permite decir que la virtud y el carácter son elementos constitutivos 



Autoconocimiento, virtud y carácter en Kant	 15

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 11 - 27. UNED, Madrid

y condiciones sine qua non para configurar lo que Korsgaard denominó como 
“identidad práctica” (1996: 101)2. 

2. La noción kantiana del carácter

Al configurar parte importante de nuestra identidad práctica y, por tanto, del 
modo en el que nos concebimos como sujetos de praxis, tanto la virtud como el 
carácter juegan un papel fundamental, no sólo para el autoconocimiento moral 
del sujeto de praxis, sino también para articular su filosofía práctica3 –e incluso 
desmontar parte de las críticas que se suelen hacer a su ética a partir de ciertas 
lecturas formalistas–. La noción de carácter a la que me refiero aquí, en primer 
lugar, es una noción que aparece fundamentalmente en su Antropología en sentido 
pragmático, una de las últimas obras que publicó en vida, y en algunos manuscri-
tos redactados por los alumnos que tomaron los cursos de Antropología práctica 
que Kant impartió desde el semestre de invierno de 1772-1773, manuscritos 
que guardan una fuerte relación con el texto publicado por Kant en 1798. Una 
antropología pragmática, por contraposición a una antropología fisiológica, se 
caracteriza por orientar su investigación sobre lo humano, no a “lo que la natura-
leza hace del hombre”, sino “hacia lo que él, como ser que obra libremente, hace, 
o puede y debe hacer, de sí mismo” (ApH, 7: 119), i.e., según Allen Wood, “trata 
con el obrar y la naturaleza humana como algo que es en parte auto-producido 
por la acción libre” (2003: 40). De ahí que no podamos reducir su contenido a 
una mera doctrina de la prudencia que tangencialmente puede o no estar relacio-
nada con su moral, como parece sugerir Jacobs (2003: 113), sino que, más bien, 

2   Cabe señalarse que, en este trabajo en particular, no me detendré a analizar la propuesta 
korsgaardiana de la identidad práctica en relación con la filosofía práctica de Kant, lo cual nos 
llevaría por otros derroteros que, si bien pueden respaldar la hipótesis que quiero demostrar, 
también nos pueden alejar de ésta. Para un análisis sustancial de esta relación, véase: Gonzá-
lez, 2018.   
3   Autoras como Felicitas Munzel, por ejemplo, sostienen que la noción kantiana de carácter 
es “el vínculo sistemático entre la moral, la estética y los elementos antropológicos de la obra 
de Kant” (1999: 4). A reserva de señalar que esta investigación, en particular, no pretende 
llegar tan lejos como la de Munzel, me parece del todo interesante sostener que la noción 
kantiana del carácter permite establecer un vínculo sistemático entre estos tres aspectos de su 
filosofía, particularmente con el juicio reflexionante, ya que, como sostiene Alejandro Vigo, 
“en el ámbito de la actuación moral, estamos yendo y viniendo reflexivamente entre regla y 
caso casi todo el tiempo, a menudo sin advertirlo” (Casales, 2020: 38). 



16	 Roberto Casales García

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 11 - 27. UNED, Madrid

es importante señalar que esta disciplina “está profundamente interesada en lo que 
favorece y obstaculiza el desarrollo moral” (Frierson, 2003: 67).

Kant introduce su noción de carácter en su Antropología distinguiendo entre 
el carácter de la persona, el carácter del sexo, el carácter del pueblo y el carácter 
del género, e introduce el primero aludiendo a una doble acepción del término: 
un carácter físico, que “es el signo distintivo del hombre como ser sensible o 
natural”, y el carácter propiamente moral, que “lo distingue como un ser racio-
nal, dotado de libertad” (ApH, 7: 285). En atención a esta distinción, Kant nos 
dice que el carácter de la persona se divide, a su vez, en tres: “a) el natural o la 
predisposición natural, b) el temperamento o la mentalidad (Sinnesart), y c) el 
carácter sin más o modo pensar (Denkungsart)” (ApH, 7: 285). Mientras que 
“las dos primeras predisposiciones indican lo que del hombre puede hacerse; 
la última (la moral), lo que él está pronto a hacer de sí” (ApH, 7: 285). No es 
raro, en este sentido, que en el manuscrito de Collins del semestre de invierno 
de 1772-1773, Kant sostenga que este último, como una propiedad o capacidad 
superior, es “un principio superior para servirnos de esas capacidades y motivos, 
para sacrificar y amortiguar las sensaciones”, de modo que “cuando empleamos 
la palabra carácter no se dice qué capacidades tiene el hombre, sino de qué modo 
se sirve de ellas y qué hará” (VA Collins, 25: 227). Algo semejante se aprecia en 
el manuscrito de Friedländer, correspondiente al semestre de invierno de 1775-
1776, cuando dice, no sólo que “en el ser humano el carácter es lo principal”, 
pues “todo pasa por el carácter”, sino que también señala que “el buen carácter 
sería la buena voluntad”4, en cuanto que ésta es “la fuente de los fines buenos”, 
y define el carácter como la “facultad de máximas y los principios a partir de la 
cual el ser humano tiene el poder de dominar sus propias inclinaciones” (VA 
Friedländer, 25: 648-649).

En la Menschenkunde, un manuscrito fechado probablemente entre 1781 
y 1782, Kant advierte que el carácter “es aquello que marca una resolución 
en principios en el ser humano”, razón por la cual afirma tanto que “en el 

4   Tal y como se puede apreciar en una nota fechada entre 1773 y 1775, para Kant “lo que es 
esencial en un buen carácter es el valor que uno pone en sí mismo (en la humanidad), con 
respecto a acciones relacionadas consigo mismo, así como con los otros. Pues el carácter sig-
nifica que la persona ha derivado la regla de su acción de sí mismo y de la dignidad de la 
humanidad. Resoluciones firmes y auto-seleccionadas demuestran un carácter, aunque sólo si 
son similares a los demás… La moralidad de ninguna manera consiste en la bondad del cora-
zón, sino en el buen carácter, que es lo que uno debe formar” (Reflex. 1179, 15: 521, la 
traducción es mía). 



Autoconocimiento, virtud y carácter en Kant	 17

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 11 - 27. UNED, Madrid

carácter se encuentra la base para toda la formación del ser humano”, como 
que éste “tiene un valor moral interno” en cuanto que para tener carácter “se 
requiere una voluntad en la que se pueda confiar definitivamente, un modo de 
pensar establecido y no un mero sentimiento” (VA Menschenkunde, 25: 1169, 
la traducción es mía). Esto último, en particular, nos remite nuevamente al 
manuscrito de Friedländer, donde Kant señala que “muchas personas no actúan 
en absoluto porque piensen, sino porque sienten (empfinden); llevan a cabo 
buenas acciones, pero no según el modo de pensar, sino según la sensación”, 
cuando lo propio de una persona con un carácter moral es lo primero, ya que “el 
modo de pensar es ya un principium para actuar según principios fundamentales” 
(VA Friedländer, 25: 649)5. Esta caracterización de la Denkungsart o modo 
de pensar concuerda también con la Antropología de Kant, particularmente 
cuando aclara que incluso cuando “estos principios fundamentales pueden ser 
equivocados y defectuosos, el aspecto formal de querer, en general, actuar según 
firmes principios fundamentales (y no andar saltando de acá para allá como en 
un enjambre de mosquitos), tiene en sí algo de estimable e incluso digno de 
admiración” (ApH, 7: 292). 

No es raro, en consecuencia, que, mientras que el talento posee “un precio 
de mercado” y el temperamento “un precio de afección”, sólo “el carácter tiene un 
valor intrínseco y está por encima de todo precio” (ApH, 7: 292), situándose, 
tal y como se aprecia en el manuscrito de Mrongovius –correspondiente al 
semestre de invierno de 1784-1785, un manuscrito del todo relevante por 
su cercanía a la fecha de publicación de la Fundamentación–, “por encima de 
todo cuanto le otorga la naturaleza” (VA Mrongovius, 25: 1384). De acuerdo 
con este último manuscrito, el carácter “viene dado por la voluntad humana 
conforme a principios” y, en cuanto constituye un modo de pensar, además de 
ser “independiente del temperamento”, es definido “gracias a la determinación 
del arbitrio humano en virtud de máximas permanentes e inteligibles” (VA 
Mrongovius, 25: 1385). Esto es relevante para entender por qué Kant sostiene que 
“el imitador (en lo moral) carece de carácter”, así como también para comprender 
por qué ni “la bondad por temperamento” ni “la malicia como predisposición 
temperamental” (ApH, 7: 293) son rasgos propios del carácter. Para tener un 

5   Como se aprecia en otra de sus notas, “el carácter es el principium rector general en el ser 
humano para el uso de sus talentos y cualidades”, de modo que “un ser humano que no tiene 
un principium constante para su acción y, por tanto, ninguna uniformidad, no tiene carácter”, 
pues “el carácter no se ha de formar a través de la instrucción, sino a través de la habituación 
a leyes constantes” (Reflex. 1113, 15: 496).



18	 Roberto Casales García

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 11 - 27. UNED, Madrid

carácter, en este sentido, es necesario que tanto “la fortaleza del alma” como “la 
bondad del alma”, se encuentren “ambas reunidas en el sujeto para producir lo 
que es más un ideal que una realidad, a saber, para tener derecho al título de la 
grandeza del alma” (ApH, 7: 293). 

Algo semejante ocurre con la rigidez y la firmeza respecto a la ejecución de 
lo que nos hemos propuesto realizar a través de nuestros actos, ya que ésta, por 
más que sea “una predisposición natural muy favorable al carácter”, todavía no 
es un carácter como tal, ya que, según Kant:

…para éste se requieren máximas que procedan de la razón y principios 
prácticos morales. De aquí que no se pueda decir razonablemente: la maldad 
de este hombre es una propiedad de su carácter; pues entonces sería diabó-
lica; mas el hombre no aprueba nunca lo malo en sí mismo, y así no hay 
propiamente maldad por principios fundamentales, sino sólo por abandono 
de ellos. (ApH, 7: 293-294).

Gracias al carácter, según el manuscrito de Mrongovius, es que el agente 
moral puede tanto domesticar su temperamento, como servirse “de todas las 
disposiciones naturales”, ostentando “ciertos principios prácticos y no sólo prin-
cipios lógico-teóricos”, principios a través de los cuales se “configura la libertad” 
(VA Mrongovius, 25: 1385). De ahí que el carácter, tal y como sostiene Barbara 
Herman, “configura el juicio moral”, permitiendo al agente gestionar de manera 
más ‘efectiva’, si se me permite la expresión, la “multiplicidad de consideraciones 
morales presentes en las circunstancias de acción actuales o anticipadas de cual-
quier agente” (2007: 23-25). Herman, así, sostiene que el carácter nos permite 
discernir qué circunstancias son o no moralmente relevantes para el juicio moral, 
incluyendo las posibles eventualidades que puedan surgir en tal o cual contexto: 
“los recursos disponibles para una persona con un carácter moralmente bueno en 
el modelo kantiano me parecen muy adecuados para tales eventualidades, ya que 
los motivos e intereses que conforman su carácter están internamente conectados 
con los procedimientos y resultados deliberativos” (2007: 27). Para entender 
esto último, sin embargo, es importante aclarar, tal y como sostiene Frierson, el 
tipo de principios a los que alude la noción kantiana de carácter (cf. 2006: 626).

Tanto en la Crítica de la razón práctica, como en la Fundamentación, Kant 
distingue dos tipos de “principios fundamentales prácticos”: “son subjetivos o 
máximas si la condición es considerada por el sujeto como válida sólo para su 
voluntad; en cambio, son objetivos o leyes prácticas si la condición es reconocida 



Autoconocimiento, virtud y carácter en Kant	 19

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 11 - 27. UNED, Madrid

como objetiva, es decir, válida para la voluntad de todo ser racional” (KpV, 5: 
19; véase: GMS, 4: 400). Si los principios a los que alude el carácter fuesen 
los principios objetivos, es decir, la ley moral, entonces el carácter, tal y como 
observa Frierson, sería idéntico con la buena voluntad y no sería posible explicar 
la referencia que hace Kant a un carácter malo (cf. 2006: 627). Que el carácter, 
por el contrario, se relaciona con las máximas, es algo que se hace patente en 
el manuscrito de Mrongovius, en particular cuando sostiene que para tener un 
carácter es “necesario tener una voluntad propia basada en máximas estables 
y duraderas” y añade que, así como “quien carece de una voluntad propia se 
muestra incapaz de rehusar nada”, el carácter “no debe verse sujeto al antojo” 
(VA Mrongovius, 25: 1386). Para tener un buen carácter y, en consecuencia, una 
buena voluntad, “el hombre debe poseer buenas máximas, esto es, principios 
prácticos”, ya que “un carácter consiste propiamente en una lealtad inquebran-
table hacia los principios” (VA Mrongovius, 25: 1386-1388). 

Las máximas, en cuanto principios prácticos subjetivos, son los “principio(s) 
que guía(n) la causalidad del sujeto (o agente)” (Torralba, 2011: 27), y que, según 
de Haro, constituyen “la unidad (mínima) de inteligibilidad de una acción para 
la evaluación de su racionalidad básica y, en última instancia, de su moralidad, 
en la medida en que ésta es la forma más elevada de racionalidad” (2015, p. 47). 
Se trata, en primer lugar, de principios o reglas prácticas, en la medida en que 
cada máxima, según Bittner, “especifica el tipo de cosas que un agente realizará 
bajo cierto tipo de circunstancias” (2001: 44); y son subjetivas, no sólo porque 
pertenecen a un agente particular en un tiempo específico, como sostiene O’Neill 
(1989: 83-84), sino también porque poseen un carácter autorreferencial y auto-
prescriptivo irrenunciable, que alude al contexto específico del agente (cf. KpV, 
5: 20; véase también: Bittner, 2001 y Herman, 1996)6. Las máximas, en este 
sentido, son principios prácticos subjetivos que el sujeto de la acción se prescribe 
a sí mismo, en la medida en que éstas expresan las intenciones por las que el 
sujeto pretende realizar tal o cual acción. De ahí que las máximas, además de 
incluir una breve descripción del acto que el sujeto pretende realizar, incorporen 
“de modo explícito o implícito, la referencia a un determinado objeto o fin, para 
cuya consecución el tipo particular de acción prescrito en la máxima provee o, 
al menos, pretende proveer un medio eficaz” (Vigo, 2020: 60; véase también: 
Timmermann, 2003: 151; Korsgaard, 2011: 24 y 64).

6   Esto explica, según de Haro, la razón por la cual “la máxima debe ser formulada en primera 
persona” (2015: 48).



20	 Roberto Casales García

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 11 - 27. UNED, Madrid

Con independencia de si su estructura formal es caracterizada de tal o cual 
forma7, observamos que las máximas, en cuanto admiten una “estructura básica 
de carácter teleológico”, suponen también “una cierta articulación de medios a 
fines como su contenido nuclear” (Vigo, 2020: 265), lo cual implica que éstas 
admiten diversos grados de generalidad. Esto significa que las máximas concretas 
de la acción pueden y, en cierto sentido, deben “ser integradas en articulaciones 
de medios a fines más comprensivas”, las cuales “se estructuran por referencia 
a fines de orden superior” (Vigo, 2020: 265). Atendiendo a este aspecto de las 
máximas, Maria Schwartz (2006) distingue entre dos tipos de máximas: por un 
lado, las máximas de primer orden, que son las máximas concretas de la acción; 
por otro lado, las máximas de segundo orden, de mayor generalidad, en cuanto 
que expresan aquellas políticas o reglas de vida (Lebensregeln) que el sujeto se 
prescribe a sí mismo y, por tanto, “sirven para expresar una decisión para una 
determinada postura fundamental, en la cual el hombre asume la ley moral” 
(Schwartz, 2006: 24). Entre estas últimas, a su vez, se encuentra la Gesinnung, 
concebida como una máxima de orden superior (RGV, 6: 31, 36 y 66), la cual, 
entendida como “el primer fundamento subjetivo de la adopción de las máximas, 
no puede ser sino única, y se refiere universalmente al uso todo de la libertad” 
(RGV, 6: 25). 

Ahora bien, aunque el carácter moral, en sentido estricto, se relaciona con la 
totalidad de nuestras máximas, sin importar si son de primer o segundo orden, 
éste se encuentra mucho más vinculado con las máximas de segundo orden, ya 
que éstas, según Charpenel, “sirven en ocasiones como una especie de marco de 
deliberación y evaluación para discernir y, por consiguiente, aceptar o rechazar 
la inserción de máximas de carácter más particular dentro de nuestros proyectos 
prácticos” (2018: 63). En cuanto que esto es así, el carácter moral se encuen-
tra íntimamente vinculado con la Gesinnung, razón por la cual sostiene, en su 
Religión, que “la formación moral del hombre tiene que comenzar no por el 
mejoramiento de las costumbres, sino por la conversión del modo de pensar y 
por la fundación de un carácter; aunque de ordinario se procede de otro modo, 
y se lucha contra vicios en particular, pero se deja intacta la raíz universal de 
ellos” (RGV, 6: 48). Tesis que aparece también en su Antropología, concretamente 

7   Tal y como se ha mostrado en otra investigación, la descripción mínima de la estructura 
formal con la que nos representamos nuestras máximas debe incluir tres cosas: en primer lugar, 
una breve descripción de lo que el sujeto pretende realizar; en segundo, el fin por el cual el 
sujeto pretende realizar lo anterior; y, finalmente, debe incluir las circunstancias específicas en 
las que el sujeto pretende realizar el acto, particularmente aquellas que son moralmente 
relevantes para su realización y su consecuente evaluación moral (Casales, 2013: 248 y ss.). 



Autoconocimiento, virtud y carácter en Kant	 21

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 11 - 27. UNED, Madrid

cuando describe la fundación de un carácter “como si se tratase de una especie 
de renacimiento y una cierta solemnidad de la promesa que la persona se hace a 
sí misma” (ApH, 7: 294), y añade que:

La educación, los ejemplos y la enseñanza no pueden producir en abso-
luto esta firmeza y perseverancia en los principios fundamentales poco a 
poco, sino, por así decirlo, mediante una explosión que ocurre de pronto, 
siguiendo al hastío por el estado vacilante del instinto… Querer volverse un 
hombre mejor fragmentariamente es un intento vano; pues una impresión 
se extingue mientras se trabaja en otra; pero la fundación de un carácter es 
la absoluta unidad del principio interno de la conducta en general (ApH, 
7: 294-295).

3. La virtud como fortitudo moralis

Será en este contexto en el que se encuentra tanto la noción kantiana de 
virtud, entendida como fortitudo moralis, como su doctrina de la virtud (Tugend-
lehre), en cuanto que, como sugiere de Haro, “las máximas que emanan del 
principio supremo de la virtud (y en última instancia, por tanto, del imperativo 
categórico…) funcionan como principios para la adquisición de la virtud” (2015: 
123). Para comprender qué papel juega la virtud en Kant, tanto para el auto-
conocimiento como para la formación del carácter, siguiendo a Faviola Rivera, 
“es importante observar que, de acuerdo con Kant, la virtud no es la culmina-
ción de un proceso de adquisición de disposiciones morales, sino que consiste 
en el proceso mismo” (2003: 93), tesis que nos permite enmarcar los alcances 
kantianos de virtud como fortitudo moralis. Es por esta razón que Kant, previo 
a presentar su definición de virtud, sostiene que, a pesar de que “los impulsos 
de la naturaleza suponen, por tanto, obstáculos al cumplimiento del deber en el 
ánimo humano y fuerzas que oponen resistencia (en parte poderosas); el hombre 
tiene que juzgarse capaz de luchar contra ellas y vencerlas mediante la razón” 
(MdS, 6: 380), en cuanto que el deber implica poder (véase, por ejemplo: RGV, 
6: 47; KpV, 5: 142; KrV, A548/B576). De ahí que la virtud se presente como 
“la fortaleza en el seguimiento de las máximas en orden a confrontar y vencer esa 
propensión al mal (Hang zum Bösen) que nos inclina a actuar por amor propio 
y nos dificulta subordinar ese egoísmo a la ley moral” (De Haro, 2015: 122).



22	 Roberto Casales García

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 11 - 27. UNED, Madrid

Al comprender la virtud como fortitudo moralis, así, Kant entiende por “for-
taleza del alma…la fortaleza de la intención de un hombre como ser dotado 
de libertad, por tanto, en cuanto es dueño de sí mismo (está en su juicio)” 
(MdS, 384). En este sentido, aun cuando Kant sostiene que para llegar a ser “un 
hombre moralmente bueno” es necesario, no una “reforma paulatina”, sino una 
“revolución en la intención del hombre (un paso a la máxima de la santidad de 
ella) … una especie de renacimiento, como por una nueva creación y un cambio 
del corazón” (RGV, 6: 47), también nos indica que, al invertir “el fundamento 
supremo de sus máximas, por el cual era un hombre malo”, el agente moral se 
vuelve “un sujeto susceptible del bien” que, sin embargo, “puede esperar que con 
una pureza semejante del principio que ha adoptado como máxima suprema de 
su albedrío y con la firmeza de ese principio se  encuentre en el camino bueno 
(aunque estrecho) de un constante progresar de lo malo a lo mejor” (RGV, 6: 48). 
Esto se debe, según de Haro, a que tanto el contexto de la acción moral como 
el de la formación del carácter en Kant, nunca es neutral: “siempre presupone 
la tentación de obrar inmoralmente, y el resistirse siempre involucra elementos 
de conflicto” (2015: 122). Dado que nuestra facultad no siempre se determina a 
actuar conforme a la razón, es necesario que el sujeto adquiera la fortaleza para 
resistirse a aquellas inclinaciones que lo mueven a determinarse a actuar por el 
motivo del amor propio, algo que Kant explica aludiendo a una cierta alegoría 
propia de la mitología griega: 

Sólo tras haber dominado a los monstruos Hércules llega a ser conductor 
de las musas; ante tal trabajo aquellas buenas hermanas se arredran, estas 
acompañantes de Venus Urania son cortesanas en el séquito de la Venus 
Dione tan pronto como se mezclan con el negocio de la determinación del 
deber y quieren suministrar los motivos para ella. Si se pregunta cuál es la 
calidad estética, en cierto modo el temperamento de la virtud: denodado, y por 
lo tanto alegre, o doblegado por el miedo y deprimido, apenas es necesaria 
una respuesta. Este último temple de ánimo de esclavo no puede nunca 
tener lugar sin un odio oculto a la ley, y el corazón alegre en el seguimiento 
del deber propio (no la comodidad en el reconocimiento del mismo) es un 
signo de la autenticidad de la intención virtuosa, incluso en la devoción, que 
no consiste en la autotortura del pecador que se arrepiente (la cual es muy 
equivocada y comúnmente es sólo el interno reproche de haber convenido la 
regla de prudencia), sino el firme propósito de hacerlo mejor en lo venidero, 
propósito que, alentado por los buenos progresos, ha de producir un temple 
de ánimo alegre sin el cual no se está cierto jamás de amar el bien, esto es: 
de haberlo admitido en la propia máxima (RGV, 6: 23).



Autoconocimiento, virtud y carácter en Kant	 23

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 11 - 27. UNED, Madrid

La virtud, así entendida, “es la fuerza del hombre en el cumplimiento de su 
deber”, fuerza que se opone a “las inclinaciones naturales, que pueden entrar en 
conflicto con el propósito moral” (MdS, 6: 394), obstáculos que, como señalará 
en otro pasaje de la Metafísica de las costumbres, “el hombre genera en sí mismo 
mediante sus inclinaciones” (MdS, 6: 405). Según Henry Allison, esto último 
no significa que uno cree sus propias inclinaciones, sino, más bien, “que uno les 
permite convertirse en obstáculos para la moral al situar un valor más alto en su 
satisfacción, en comparación con el que se le da al cumplimiento del deber” (1990: 
164). A partir de lo cual se sigue que esa fortaleza del alma también la entienda 
Kant como “una coerción moral de su propia razón legisladora, en la medida en que 
ésta se constituye a sí misma como poder ejecutivo de la ley”, por contraposición 
a los vicios que “son los monstruos que el hombre tiene que combatir” (MdS, 6: 
405). De ahí que, según de Haro, “el modelo kantiano de formación del carácter 
permitirá a la razón permear las inclinaciones en sí mismas y ofrecerá al agente una 
expectativa de autotransparencia y armonía psíquica que van más allá del mero 
estadio de continencia moral, incluso si nunca están completas ni garantizadas” 
(2015: 123). La virtud, en cuanto que nos permite ejercer un cierto control de 
nuestras inclinaciones, es indispensable para forjarnos un carácter moral y, por lo 
mismo, para configurar y develar, al menos en parte, nuestra propia identidad. 

Es por esta razón que la ética de Kant, cuyo principio supremo se formula 
a través del imperativo categórico, se adscribe a aquella parte de su doctrina de 
los deberes que alude, no ya a “la condición formal de la libertad externa” (MdS, 
6: 380), que constituye la doctrina del derecho (Rechtslehre), sino a un tipo de 
legislación interior que “incluye en su ley el móvil interno de la acción (la idea 
del deber), cuya determinación no puede desembocar en modo alguno en una 
legislación externa” (MdS, 6: 219), sin que esto suponga una ruptura entre ética 
y derecho8. De ahí que, al aludir a las disposiciones internas del sujeto y, en 
particular, al móvil interno de la acción, su doctrina de la virtud (Tugendlehre) 
también se entienda como una doctrina de los fines, entendiendo por fin “un 
objeto del arbitrio (de un ser racional), por cuya representación éste se determina 
a una acción encaminada a producir este objeto” (MdS, 6: 380; véase también: 

8   Tal y como sugiere Alejandro Vigo, si Kant “no aborda el problema relativo a la conexión 
entre derecho y ética a partir de la cuestión de si el derecho presupone o no principios éticos 
o morales”, es porque “el derecho aparece, desde el principio, como una parte de la moralidad 
y debe ser concebido, en último término, como fundado en sus principios”, sin que eso 
suponga que “las normas jurídicas particulares puedan ser consideradas, en lo que a su conte-
nido específico se refiere, como directa o indirectamente derivadas de determinadas normas 
éticas o morales” (2011: 108).



24	 Roberto Casales García

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 11 - 27. UNED, Madrid

MdS, 6: 384-385). No es raro, en consecuencia, decir que la ética kantiana, al 
menos en lo que respecta a su parte material o impura, como la llama Robert 
Louden (2000), sea una ética de fines, cuyos deberes, concebidos, por tanto, como 
deberes de virtud, aluden a ciertos “fines que es obligatorio tener, objetivos a los 
que racionalmente no es posible renunciar” (Casales, 2020: 25). A partir de lo cual 
se sigue que el principio supremo de la virtud es: “obra según una máxima de fines 
tales que proponérselos pueda ser para cada uno una ley universal” (MdS, 6: 395). 

Tomando como punto de referencia este principio, la virtud puede compren-
derse desde dos planos diferentes: por un lado, cuando es “entendida como con-
formidad de la voluntad con todo deber, fundada en una intención firme” (MdS, 
6: 395), donde todas las virtudes particulares se vinculan mediante una única 
“intención virtuosa” (MdS, 6: 383); por otro lado, en atención al “fin de las accio-
nes que es a la vez deber” (MdS, 6: 395), es decir, al aspecto material de la acción, 
donde se admite una variedad de deberes de virtud y de virtudes particulares, 
referidas, según De Haro, “a determinadas reacciones emotivas o a contextos par-
ticulares de acción” (2015: 126). La distinción entre estos dos planos, así, implica 
que la diversidad de deberes de virtud y sus correspondientes virtudes particulares 
(Tugendpflichten), como elementos indispensables del modelo kantiano de forma-
ción del carácter, no son “capacidades aisladas y del todo inconexas entre sí”, sino 
que éstas se vinculan entre sí en virtud de una única intención virtuosa que nos 
remite nuevamente a la Gesinnung y que nos remiten a la “absoluta unidad” que 
ha de tener “la vida moral” (De Haro, 2015: 127). No es raro, en este sentido, 
que autoras como Grenberg, sostengan que esta unidad tanto de la vida moral 
del agente, como la unidad de todas las virtudes concretas a las que se alude en la 
Tugendlehre, en cuanto que se fundan en un principio común, sean indispensables 
para la configuración del carácter (2005: 72 y ss.).

Esto último es fundamental para el autoconocimiento, en conclusión, en cuan-
to nos permite tener cierto grado de certeza moral en nuestro obrar, a pesar de que 
ésta nunca sea una certeza total o absoluta. El autoconocimiento en Kant, al igual 
que la virtud, “está siempre progresando y, sin embargo, también empieza siempre 
de nuevo”, ya que, “bajo la influencia de tales inclinaciones, la virtud, con sus máxi-
mas tomadas de una vez por todas, nunca puede descansar y detenerse, sino que, 
si no progresa, decae inevitablemente” (MdS, 6: 409). Forjándonos un carácter 
y adquiriendo la virtud, por tanto, son indispensables para el autoconocimiento, 
en la medida en que nos permiten ir ganando dominio de nuestro propio obrar, 
acorde a nuestras propias limitaciones.  



Autoconocimiento, virtud y carácter en Kant	 25

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 11 - 27. UNED, Madrid

Referencias bibliográficas

Allison, H. (1990). Kant’s Theory of Freedom, Cambridge: Cambridge University Press.

Bittner, R. (2001). Doing Things for Reasons, New York: Oxford University Press.

Casales, R. (2013). “La ‘máxima’ como base de la acción en la filosofía práctica de 
Kant”, en: Universitas Philosophica, 61, pp. 237-258.

Casales, R., Bastos, L. & Sánchez, R. (2020). “Identidad práctica, virtud y sentido. 
Entrevista a Alejandro Vigo”, en: Con-textos Kantianos, 12, pp. 10-42.

Charpenel, E. (2018). “Gesinnung y autoconocimiento en la filosofía de la religión 
kantiana”, en: Leyva, G., Peláez, A. & Stepanenko, P. (eds.), Los rostros de la razón: 
Immanuel Kant desde Hispanoamérica. III. Filosofía de la religión, de la historia y 
crítica de la facultad de juzgar: estética y teleología, Barcelona-México: Anthropos-
UAM, pp. 63-90.

De Haro, V. (2015). Duty, Virtue and Practical Reason in Kant’s Metaphysics of Morals, 
trad. por Norvelle, E., Hildesheim-Zürich-New York: Georg Olms Verlag. 

— (2016). “Autoengaño y autoconocimiento moral en Kant”, en: Roqueñí, J.M. (ed.), 
Afectividad y confianza en el conocimiento personal. desenmascarar el autoengaño, 
México: Panorama, pp. 117-137.

Frierson, P. (2003). Freedom and Anthropology in Kant’s Moral Philosophy, Cambridge: 
Cambridge University Press. 

— (2006). “Character and Evil in Kant’s Moral Anthropology”, en: Journal of the His-
tory of Philosophy, vol. 44, no. 4, pp. 623-634.

González, A.M. (2018). “«Identidad práctica» y moralidad según Korsgaard”, en: 
Convivium, 31, pp. 177-201.

Grenberg, J. (2005). Kant and the Ethics of Humility. A Story of Dependence, Corrup-
tion and Virtue, Cambridge: Cambridge University Press.

Herman, B. (1996). The Practice of Moral Judgment, Cambridge-Massachusetts-Lon-
don: Harvard University Press.

— (2007). Moral Literacy, Cambridge-Massachusetts-London: Harvard University 
Press. 

Jacobs, B. (2003). “Kantian Character and the Problem of a Science of Humanity”, en: 
Jacobs, B. & Kain, P. (eds.), Essays on Kant’s Anthropology, Cambridge: Cambridge 
University Press, pp. 105-134.

Kant, I. (1990). Antropología práctica. (Según el manuscrito inédito de C.C. Mrongovius, 
fechado en 1785), ed. por Rodríguez-Aramayo, R., Madrid: Tecnos. 



26	 Roberto Casales García

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 11 - 27. UNED, Madrid

— (1999). Fundamentación de la metafísica de las costumbres, ed. por Mardomingo, J., 
Barcelona: Ariel. 

— (2005). Metafísica de las costumbres, trad. por Cortina, A. & Conill, J., Madrid: 
Tecnos. 

— (2005). Notes and Fragments, ed. por Guyer, P., Cambridge: Cambridge University 
Press. 

— (2005). Crítica de la razón práctica, ed. por Granja, D.M., México: FCE-UAM-
UNAM.

— (2006). Crítica de la razón pura, ed. por Ribas, P., Madrid: Taurus. 

— (2007). Religión dentro de los límites de la mera razón, trad. por Martínez, F., Madrid: 
Alianza. 

— (2010). Lógica, trad. por Correas, C., Buenos Aires: Corregidor.

— (2012). Lectures on Anthropology, ed. por Wood, A. & Louden, R., Cambridge: 
Cambridge University Press.

— (2012). Antropología Collins, ed. por García, A., Madrid: Escolar y Mayo.

— (2014). Antropología en sentido pragmático, ed. por Granja, D.M., Leyva, G. & Sto-
randt, P., México: FCE-UAM-UNAM.

— (2015). Lecciones de antropología. Fragmentos de estética y antropología, ed. por Sán-
chez-Rodríguez, M., Granada: Comares. 

Korsgaard, C.M. (1996). The Sources of Normativity, ed. por O’Neill, O., Cambridge: 
Cambridge University Press.

— (2011). La creación del reino de los fines, México: UNAM-UAM-UACH.

Louden, R. (2000). Kant’s Impure Ethics. From Rational Beings to Human Beings, 
Oxford-New York: Oxford University Press.

Munzel, F. (1999). Kant’s Conception of Moral Character: The “Critical” Link of Morali-
ty, Anthropology, and Reflective Judgment, Chicago: Chicago University Press.

O’Neill, O. (1989). Constructions of Reasons. Explorations of Kant’s Practical Philosophy, 
Cambridge: Cambridge University Press.

Placencia, L. (2015). “Autoconocimiento, acción y autointerpretación. Opacidad y 
transparencia del saber de sí mismo en la filosofía práctica de Kant”, en: Anuario 
Filosófico, 48/3, pp. 543-563.

Rivera, F. (2003). Virtud y justicia en Kant, México: Fontamara.

Schmidt, C. (2005). “Kant’s Trascendental, Empirical, Pragmatic, and Moral Anthro-
pology”, en: Kant-Studien, 96, Walter de Gruyter, pp. 156-182.



Autoconocimiento, virtud y carácter en Kant	 27

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 11 - 27. UNED, Madrid

Schwartz, M.  (2006). Der Begriff der Maxime bei Kant. Eine Untersuchung des Maxi-
menbegriffs in Kants praktischer Philosophie, Berlín: Lit.

Timmermann, J. (2003). Sittengesetz und Freiheit, Untersuchungen zu Immanuel Kants 
Theorie des freien Willens, Berlín-New York: De Gruyter.

Torralba, J.M. (2011). “La teoría kantiana de la acción. De la noción de máxima 
como regla autoimpuesta a la descripción de la acción”, en: Tópicos, 41, pp. 17-61.

Vigo, A. (1993). “Persona, hábito y tiempo. Constitución de la identidad personal”, en: 
Anuario Filosófico, 26, pp. 271-287.

— (2011). “Ética y derecho según Kant”, en: Tópicos, 41, pp. 105-158.

— (2020). Conciencia, ética y derecho. Estudios sobre Kant, Fichte y Hegel, Hildesheim: 
Georg Olms.

Wood, A. (2003). “Kant and the Problem of Human Nature”, en: Jacobs, B. & Kain, 
P. (eds.), Essays on Kant’s Anthropology, Cambridge: Cambridge University Press, 
pp. 38-59.

Este trabajo se encuentra bajo una  licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 

Recibido: 07/09/2022

Aceptado: 12/01/2023

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

