AUTOCONOCIMIENTO, VIRTUD Y CARACTER
EN KANT

SELF-KNOWLEDGE, VIRTUE AND CHARACTER
IN KANT

Roberto CASALES GARCiA®
UPAEP

ResuMEN: Al mismo tiempo que Kant advierte que el autoconocimiento juega
un papel significativo dentro de su propuesta filosé6fica, sea en el dmbito tedrico o en
el prictico, es bien sabido que también sefiala algunas dificultades propias de toda
autognosis: la incapacidad para conocernos tal y como somos, i.e., nouménicamente; y
la falta de certeza moral en el conocimiento de nuestras propias intenciones, particular-
mente en lo que constituye nuestra disposicién fundamental. Por mds que esto tltimo
nos permite delimitar los derroteros propios del autoconocimiento en Kant, eso no
implica que éste sea del todo imposible, tal y como se puede ver en el 4mbito practico.
En el presente trabajo de investigacién pretendo demostrar esto ultimo, articulando la
nocién de cardcter moral que aparece tanto en su Antropologia como en los diversos
manuscritos relativos a sus cursos de antropologia practica, con su caracterizaciéon de la
vircud como fortitudo moralis.

PaLABRAS cLAVE: identidad prictica, virtud, cardcter, fortaleza moral, antropologia

ABSTRACT: At the same time that Kant notices that self-knowledge plays a mea-
ningful role in his philosophical proposal, in either its theoretical or practical aspects,
it is well known that he also points out some inner difficulties of self-knowledge: the
incapacity to know ourselves as we are, i.e., noumenally; and the lack of moral certainty
in the knowledge of our intentions, particularly in what constitutes our fundamental
disposition. Although the latter allows us to delimit the proper paths of self-knowledge
in Kant, this does not imply that it is entirely impossible, as can be seen in the practi-
cal sphere. In the present research paper, I intend to demonstrate this by articulating
the notion of moral character that appears both in his Anthropology and in the various
manuscripts relating to his winter courses in practical anthropology, with his characte-
rization of virtue as fortitudo moralis.

Keyworps: practical identity, virtue, character, moral fortitude, anthropology.

" Profesor investigador, Formacién Humanista, UPAEP, 21 Sur #1103, Barrio de Santiago,
Puebla-México, C.P. 72410, correo: roberto.casales@upaep.mx

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 56, 2025, pp. 11 - 27. UNED, Madrid



12 ROBERTO CASALES GARCIA

1. Introduccion: el problema del autoconocimiento en Kant

Al afirmar que todos los intereses de la razén, tanto de cardcter tedrico como
prictico, se pueden resumir en tres cuestiones —“1) ;Qué puedo saber? / 2)
:Qué debo hacer? / 3) ;Qué puedo esperar?” (KrV, A805/B833)—, Kant no
s6lo enmarca su filosofia dentro de un proyecto antropolégico, algo que se hace
patente en las Lecciones de légica editadas por Jische (Jische Logik, 9: 25) y que
constituye una suerte de antropologia trascendental (Schmidt, 2005: 157), sino
que también caracteriza la labor filoséfica, tal y como sugiere Luis Placencia,
como una labor de autognosis (2015: 547). En el caso de la filosofia teérica,
en primer lugar, esto se hace patente tanto en el “Prélogo a la primera edicién”
de la Critica de la razén pura, como en sus Prolegémenos, donde Kant describe
la labor critica como un cierto ejercicio de autoconocimiento necesario para
prevenir el error (véase: KrV, AXI y Prol, 4: 328). Mientras que en el dmbito
préctico, en segundo lugar, el autoconocimiento constituye el primer deber para
uno mismo, entendiendo por éste un tipo de autoconocimiento moral “que
exige penetrar hasta las profundidades del corazén mads dificiles de sondear (el
abismo) [y] es el comienzo de toda sabiduria humana” (MdS, 6: 441). A través
de este ultimo, segtn Placencia, se “busca no tanto tomar nota de los limites de
nuestra capacidad de conocer, sino mds en consonancia con lo establecido en las
Lecciones de légica, de conocer nuestras disposiciones originarias de una buena
voluntad, en tanto seres humanos” (2015: 549).

Que el autoconocimiento juegue un papel fundamental dentro de la
filosofia de Kant, sin embargo, no implica que éste se encuentre libre de toda
problematizacion, tal y como se puede ver en la primera Crética, donde sostiene
que “no me conozco tal como soy, sino sélo como me manifiesto a mi mismo”,
de modo que “la conciencia de si mismo dista mucho de ser conocimiento de si
mismo, a pesar de todas las categorias que constituyen el pensar de un objero en
general mediante la combinacién de lo diverso en una apercepcién” (KrV, B158).
Por mds que el “Yo pienso tiene que poder acompafar todas mis representaciones”
(KrV, B132), de modo que, como observa Vigo, “la multiplicidad de mis
representaciones dadas en la experiencia interna no es, como tal, posible sino
por referencia a la unidad sintética originaria de la apercepcién trascendental”
(1993: 274), Kant sostiene que de este «yo», que es un «yo trascendental»

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 56, 2025, pp. 11 - 27. UNED, Madrid



AUTOCONOCIMIENTO, VIRTUD Y CARACTER EN KANT 13

por contraposicién a un “yo empirico”!

, no puede conocerse mds que esto,
ya que “no podemos decir que esta representacién sea un concepto, sino la
mera conciencia que acompana cualquier concepto”, el cual alude a “un sujeto
trascendental de los pensamientos” (K7V, A346). Que el “yo trascendental” se
encuentre presupuesto en todas nuestras representaciones y, por tanto, en todos
los contenidos de nuestra experiencia, asi, no es suficiente para conocer nuestro
“yo empirico”, lo cual no significa, sin embargo, que el autoconocimiento sea

imposible.

Algo semejante ocurre en el dmbito prictico, donde sostiene que, en relacién
a nuestras propias intenciones, “es absolutamente imposible sefalar por expe-
riencia con completa certeza un solo caso en el que la mdxima de una accién,
conforme por lo demds con el deber, haya descansado exclusivamente en funda-
mentos morales y en la representacién del propio deber” (GAMS, 4: 407). Esto
significa, tal y como senala en su primera Critica, que “la verdadera moralidad
de nuestros actos (mérito y culpa), incluso la de nuestra propia conducta, perma-
nece, pues, oculta para nosotros”, de modo que, en consecuencia, “nadie puede
tampoco juzgar con plena justicia” (K7V, A551/B579). Kant se da cuenta, en
este sentido, no sélo de que existen serias dificultades al momento que queremos
conocernos mediante autoobservacién, tal y como se aprecia en su Antropologia
en sentido pragmdtico (ApH, 7: 143), sino que también encontramos dificulta-
des al momento de tratar de determinar el valor moral de nuestros actos, ya
que, como advierte en su Religidn, “incluso la experiencia interna del hombre
en él mismo no le permite penetrar las profundidades de su corazén de modo
que pudiese alcanzar por autoobservacién un conocimiento totalmente seguro
acerca del fundamento de las mdximas que reconoce como suyas y acerca de la
pureza y firmeza de las mismas” (RGV, 6: 63). De ahi que el autoconocimiento
en Kant sea del todo problemidtico y que a lo largo de la misma encontremos,
como sostiene Placencia, un juego entre la opacidad y la transparencia, donde la
explicacién de lo que genera dicha opacidad nos sirve como condicién de posi-
bilidad para reinterpretarla y transitar a ciertos momentos de autotransparencia
(2015: 554), como el que se presenta en el dmbito de la accién.

! Tal y como sefala Vigo (1993: 274), esta distincidn se precisa con mayor claridad en la

Antropologia en sentido pragmatico, concretamente en la nota del §4, donde advierte que
“parece el yo ser doble (lo que seria contradictorio): 1) el yo en cuanto sujezo del pensar (en la
l8gica), que significa la pura apercepcién (el yo que tinicamente reflexiona) y del cual no hay
absolutamente nada mds que decir, sino que es una representacién perfectamente simple; 2)
el yo en cuanto objeto de la percepcion, por ende, del sentido interno, encerrando una multi-
plicidad de determinaciones que hacen posible una experiencia interna” (ApH, 7: 134).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 56, 2025, pp. 11 - 27. UNED, Madrid



14 ROBERTO CASALES GARCIA

La hipétesis que pretendo articular en esta investigacidn, asi, consiste en
afirmar que la caracterizacién kantiana tanto de la virtud como del cardcter moral
—que se distingue, en principio, de la nocién de cardcter que aparece en la prime-
ra Critica y que nos remite a la distincién entre un cardcter empirico y uno inte-
ligible (K7V, A539/B567; para ahondar en esta distincién, véase: Allison, 1990:
29-53)—, juegan un papel fundamental en este ejercicio de autoconocimiento
moral del propio agente. Aquellas limitaciones epistémicas que se presentan tanto
al conocer las intenciones ajenas, como al tratar de determinar el valor moral
de mis propios actos, son limitaciones que, segtin Vicente de Haro, nos ofrecen
recursos tanto para “evitar el farise/smo moral”, como “para mantenerse siempre
critico —incluso suspicaz— ante uno mismo en lo que a pureza moral se refiere”
(2016: 118). Al reparar en nuestra finitud y las limitaciones propias de nuestra
condicién, Kant se da cuenta de que esta actitud critica es fundamental para for-
jarnos una buena voluntad, “cuya peculiar constitucién se llama por eso caricter”
(GMS, 4: 393). No es raro, en este sentido, que Kant defina el cardcter como
“aquella propiedad de la voluntad por virtud de la cual el sujeto se vincula a si
mismo a determinados principios pricticos que se ha prescrito irrevocablemente
por medio de su propia razén” (ApH, 7: 292), propiedad que, sin embargo, no la
posee por naturaleza, como el temperamento o las disposiciones naturales, “sino
que necesita haberla adguirido en todo tiempo” (ApH, 7: 294).

Se trata, pues, de un cierto modo de pensar (Denkungsart) por el cual el
agente se prescribe ciertos principios estables para la accidn, al grado que, segtn
Kant, “el varén de principios, de quien se sabe seguro lo que se ha de esperar, no
por parte de su instinto, sino de su voluntad, tiene carcter” (ApH, 7: 285). Dado
que la moral kantiana alude a agentes cuya voluntad se encuentra sensiblemente
afectada, es decir, cuyo arbitrio no siempre se determina a actuar conforme a la
razén, sino que se encuentra también sometido a condiciones subjetivas “que no
siempre coinciden con las objetivas” (GAMS, 4: 412), como ocurre con el arbitrio
humano (cf. MdS, 6: 213), se sigue que para forjarse un cardcter es necesaria la
virtud, entendida como fortitudo moralis. De ahi que, segin de Haro, la virtud
“presupone que somos capaces de realizar una cierta autoconstruccion sobre la
base de nuestra mera personalidad, de ejercer control sobre nuestras inclinaciones
en concordancia con las demandas del deber, i.e., aus Pflicht, y, finalmente, de
construir nuestro cardcter a través del progreso en esta autoconstriccién” (2015:
125). Esto dltimo es fundamental para el autoconocimiento, en la medida en
que nos permite decir que la virtud y el cardcter son elementos constitutivos

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 56, 2025, pp. 11 - 27. UNED, Madrid



AUTOCONOCIMIENTO, VIRTUD Y CARACTER EN KANT 15

y condiciones sine qua non para configurar lo que Korsgaard denominé como

“identidad practica” (1996: 101)2.

2. La nocion kantiana del caracter

Al configurar parte importante de nuestra identidad préctica y, por tanto, del
modo en el que nos concebimos como sujetos de praxis, tanto la virtud como el
cardcter juegan un papel fundamental, no sélo para el autoconocimiento moral
del sujeto de praxis, sino también para articular su filosofia prictica’ —e incluso
desmontar parte de las criticas que se suelen hacer a su ética a partir de ciertas
lecturas formalistas—. La nocién de cardcter a la que me refiero aqui, en primer
lugar, es una nocién que aparece fundamentalmente en su Antropologia en sentido
pragmdtico, una de las Gltimas obras que publicé en vida, y en algunos manuscri-
tos redactados por los alumnos que tomaron los cursos de Antropologia prictica
que Kant imparti6 desde el semestre de invierno de 1772-1773, manuscritos
que guardan una fuerte relacién con el texto publicado por Kant en 1798. Una
antropologia pragmdtica, por contraposicién a una antropologia fisioldgica, se
caracteriza por orientar su investigacién sobre lo humano, no a “lo que la natura-
leza hace del hombre”, sino “hacia lo que él, como ser que obra libremente, hace,
o puede y debe hacer, de si mismo” (ApH, 7: 119), i.e., segiin Allen Wood, “trata
con el obrar y la naturaleza humana como algo que es en parte auto-producido
por la accién libre” (2003: 40). De ahi que no podamos reducir su contenido a
una mera doctrina de la prudencia que tangencialmente puede o no estar relacio-
nada con su moral, como parece sugerir Jacobs (2003: 113), sino que, mds bien,

2 Cabe sefialarse que, en este trabajo en particular, no me detendré a analizar la propuesta

korsgaardiana de la identidad préctica en relacidn con la filosofia prictica de Kant, lo cual nos
llevaria por otros derroteros que, si bien pueden respaldar la hipétesis que quiero demostrar,
también nos pueden alejar de ésta. Para un andlisis sustancial de esta relacion, véase: Gonzd-
lez, 2018.

3 Autoras como Felicitas Munzel, por ejemplo, sostienen que la nocién kantiana de cardcter
es “el vinculo sistemdtico entre la moral, la estética y los elementos antropolégicos de la obra
de Kant” (1999: 4). A reserva de sefalar que esta investigacion, en particular, no pretende
llegar tan lejos como la de Munzel, me parece del todo interesante sostener que la nocién
kantiana del cardcter permite establecer un vinculo sistemdtico entre estos tres aspectos de su
filosoffa, particularmente con el juicio reflexionante, ya que, como sostiene Alejandro Vigo,
“en el 4mbito de la actuacién moral, estamos yendo y viniendo reflexivamente entre regla y
caso casi todo el tiempo, a menudo sin advertirlo” (Casales, 2020: 38).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 56, 2025, pp. 11 - 27. UNED, Madrid



16 ROBERTO CASALES GARCIA

es importante sefalar que esta disciplina “estd profundamente interesada en lo que
favorece y obstaculiza el desarrollo moral” (Frierson, 2003: 67).

Kant introduce su nocién de cardcter en su Antropologia distinguiendo entre
el carcter de la persona, el cardcter del sexo, el cardcter del pueblo y el cardcter
del género, e introduce el primero aludiendo a una doble acepcién del término:
un cardcter fisico, que “es el signo distintivo del hombre como ser sensible o
natural”, y el cardcter propiamente moral, que “lo distingue como un ser racio-
nal, dotado de libertad” (ApH, 7: 285). En atencién a esta distincién, Kant nos
dice que el cardcter de la persona se divide, a su vez, en tres: “a) el natural o la
predisposicién natural, b) el zemperamento o la mentalidad (Sinnesarz), y c) el
cardcter sin mas o modo pensar (Denkungsart)” (ApH, 7: 285). Mientras que
“las dos primeras predisposiciones indican lo que del hombre puede hacerse;
la dltima (la moral), lo que él estd pronto a hacer de si” (ApH, 7: 285). No es
raro, en este sentido, que en el manuscrito de Collins del semestre de invierno
de 1772-1773, Kant sostenga que este tltimo, como una propiedad o capacidad
superior, es “un principio superior para servirnos de esas capacidades y motivos,
para sacrificar y amortiguar las sensaciones”, de modo que “cuando empleamos
la palabra cardcter no se dice qué capacidades tiene el hombre, sino de qué modo
se sirve de ellas y qué hard” (VA Collins, 25: 227). Algo semejante se aprecia en
el manuscrito de Friedlinder, correspondiente al semestre de invierno de 1775-
1776, cuando dice, no sélo que “en el ser humano el cardcter es lo principal”,
pues “todo pasa por el cardcter”, sino que también sehala que “el buen cardcter
serfa la buena voluntad™, en cuanto que ésta es “la fuente de los fines buenos”,
y define el cardcter como la “facultad de méximas y los principios a partir de la
cual el ser humano tiene el poder de dominar sus propias inclinaciones” (VA

Friedlinder, 25: 648-649).

En la Menschenkunde, un manuscrito fechado probablemente entre 1781
y 1782, Kant advierte que el caricter “es aquello que marca una resolucién
en principios en el ser humano”, razén por la cual afirma tanto que “en el

* Tal y como se puede apreciar en una nota fechada entre 1773 y 1775, para Kant “lo que es
esencial en un buen cardcter es el valor que uno pone en si mismo (en la humanidad), con
respecto a acciones relacionadas consigo mismo, asi como con los otros. Pues el cardcter sig-
nifica que la persona ha derivado la regla de su accién de si mismo y de la dignidad de la
humanidad. Resoluciones firmes y auto-seleccionadas demuestran un cardcter, aunque sélo si
son similares a los demds... La moralidad de ninguna manera consiste en la bondad del cora-
z0n, sino en el buen cardcter, que es lo que uno debe formar” (Reflex. 1179, 15: 521, la
traduccién es mia).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 56, 2025, pp. 11 - 27. UNED, Madrid



AUTOCONOCIMIENTO, VIRTUD Y CARACTER EN KANT 17

cardcter se encuentra la base para toda la formacién del ser humano”, como
que éste “tiene un valor moral interno” en cuanto que para tener cardcter “se
requiere una voluntad en la que se pueda confiar definitivamente, un modo de
pensar establecido y no un mero sentimiento” (VA Menschenkunde, 25: 1169,
la traduccién es mia). Esto dltimo, en particular, nos remite nuevamente al
manuscrito de Friedlinder, donde Kant sefala que “muchas personas no actdan
en absoluto porque piensen, sino porque sienten (empfinden); llevan a cabo
buenas acciones, pero no segtin el modo de pensar, sino segiin la sensacién”,
cuando lo propio de una persona con un cardcter moral es lo primero, ya que “el
modo de pensar es ya un principium para actuar segun principios fundamentales”
(VA Friedlinder, 25: 649)°. Esta caracterizacién de la Denkungsart o modo
de pensar concuerda también con la Antropologia de Kant, particularmente
cuando aclara que incluso cuando “estos principios fundamentales pueden ser
equivocados y defectuosos, el aspecto formal de querer, en general, actuar segin
firmes principios fundamentales (y no andar saltando de acd para alld como en
un enjambre de mosquitos), tiene en si algo de estimable e incluso digno de
admiracién” (ApH, 7: 292).

No es raro, en consecuencia, que, mientras que el talento posee “un precio
de mercado” y el temperamento “un precio de afeccion”, s6lo “el cardcter tiene un
valor intrinseco y estd por encima de todo precio” (ApH, 7: 292), situdndose,
tal y como se aprecia en el manuscrito de Mrongovius —correspondiente al
semestre de invierno de 1784-1785, un manuscrito del todo relevante por
su cercania a la fecha de publicacién de la Fundamentacién—, “por encima de
todo cuanto le otorga la naturaleza” (VA Mrongovius, 25: 1384). De acuerdo
con este Gltimo manuscrito, el cardcter “viene dado por la voluntad humana
conforme a principios” y, en cuanto constituye un modo de pensar, ademds de
ser “independiente del temperamento”, es definido “gracias a la determinacién
del arbitrio humano en virtud de madximas permanentes e inteligibles” (VA
Mrongovius, 25: 1385). Esto es relevante para entender por qué Kant sostiene que
“el imitador (en lo moral) carece de cardcter”, asi como también para comprender
por qué ni “la bondad por temperamento” ni “la malicia como predisposiciéon
temperamental” (ApH, 7: 293) son rasgos propios del caricter. Para tener un

> Como se aprecia en otra de sus notas, “el cardcter es el principium rector general en el ser

humano para el uso de sus talentos y cualidades”, de modo que “un ser humano que no tiene
un principium constante para su accién y, por tanto, ninguna uniformidad, no tiene cardcter”,
pues “el cardcter no se ha de formar a través de la instruccién, sino a través de la habituacién
a leyes constantes” (Reflex. 1113, 15: 496).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 56, 2025, pp. 11 - 27. UNED, Madrid



18 ROBERTO CASALES GARCIA

cardcter, en este sentido, es necesario que tanto “la fortaleza del alma” como “la
bondad del alma”, se encuentren “ambas reunidas en el sujeto para producir lo
que es mds un ideal que una realidad, a saber, para tener derecho al titulo de la
grandeza del alma” (ApH, 7: 293).

Algo semejante ocurre con la rigidez y la firmeza respecto a la ejecucion de
lo que nos hemos propuesto realizar a través de nuestros actos, ya que ésta, por
mds que sea “una predisposicién natural muy favorable al cardcter”, todavia no
es un cardcter como tal, ya que, segiin Kant:

...para éste se requieren maximas que procedan de la razén y principios
précticos morales. De aqui que no se pueda decir razonablemente: la maldad
de este hombre es una propiedad de su cardcter; pues entonces seria diabé-
lica; mas el hombre no aprueba nunca lo malo en si mismo, y asi no hay
propiamente maldad por principios fundamentales, sino s6lo por abandono

de ellos. (ApH, 7: 293-294).

Gracias al cardcter, segin el manuscrito de Mrongovius, es que el agente
moral puede tanto domesticar su temperamento, como servirse “de todas las
disposiciones naturales”, ostentando “ciertos principios pricticos y no sélo prin-
cipios légico-teéricos”, principios a través de los cuales se “configura la libertad”
(VA Mrongovius, 25: 1385). De ahi que el cardcter, tal y como sostiene Barbara
Herman, “configura el juicio moral”, permitiendo al agente gestionar de manera
mis ‘efectiva’, si se me permite la expresién, la “multiplicidad de consideraciones
morales presentes en las circunstancias de accidn actuales o anticipadas de cual-
quier agente” (2007: 23-25). Herman, asi, sostiene que el cardcter nos permite
discernir qué circunstancias son o no moralmente relevantes para el juicio moral,
incluyendo las posibles eventualidades que puedan surgir en tal o cual contexto:
“los recursos disponibles para una persona con un cardcter moralmente bueno en
el modelo kantiano me parecen muy adecuados para tales eventualidades, ya que
los motivos e intereses que conforman su cardcter estdn internamente conectados
con los procedimientos y resultados deliberativos” (2007: 27). Para entender
esto Gltimo, sin embargo, es importante aclarar, tal y como sostiene Frierson, el
tipo de principios a los que alude la nocién kantiana de cardcter (cf. 2006: 626).

Tanto en la Critica de la razén prictica, como en la Fundamentacion, Kant
distingue dos tipos de “principios fundamentales pricticos”: “son subjetivos o
mdximas si la condicién es considerada por el sujeto como vilida sélo para su
voluntad; en cambio, son objetivos o leyes pricticas si la condicidn es reconocida

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 56, 2025, pp. 11 - 27. UNED, Madrid



AUTOCONOCIMIENTO, VIRTUD Y CARACTER EN KANT 19

como objetiva, es decir, vélida para la voluntad de todo ser racional” (KpV;, 5:
19; véase: GMS, 4: 400). Si los principios a los que alude el cardcter fuesen
los principios objetivos, es decir, la ley moral, entonces el cardcter, tal y como
observa Frierson, seria idéntico con la buena voluntad y no serfa posible explicar
la referencia que hace Kant a un cardcter malo (cf. 2006: 627). Que el cardcter,
por el contrario, se relaciona con las méximas, es algo que se hace patente en
el manuscrito de Mrongovius, en particular cuando sostiene que para tener un
cardcter es “necesario tener una voluntad propia basada en maximas estables
y duraderas” y afiade que, asi como “quien carece de una voluntad propia se
muestra incapaz de rehusar nada”, el cardcter “no debe verse sujeto al antojo”
(VA Mrongovius, 25: 1386). Para tener un buen cardcter y, en consecuencia, una
buena voluntad, “el hombre debe poseer buenas méximas, esto es, principios
précticos”, ya que “un cardcter consiste propiamente en una lealtad inquebran-
table hacia los principios” (VA Mrongovius, 25: 1386-1388).

Las mdximas, en cuanto principios pricticos subjetivos, son los “principio(s)
que guia(n) la causalidad del sujeto (0 agente)” (Torralba, 2011: 27), y que, segiin
de Haro, constituyen “la unidad (minima) de inteligibilidad de una accién para
la evaluacién de su racionalidad bdsica y, en Gltima instancia, de su moralidad,
en la medida en que ésta es la forma mds elevada de racionalidad” (2015, p. 47).
Se trata, en primer lugar, de principios o reglas pricticas, en la medida en que
cada médxima, segun Bittner, “especifica el #ipo de cosas que un agente realizard
bajo cierto #ipo de circunstancias” (2001: 44); y son subjetivas, no sélo porque
pertenecen a un agente particular en un tiempo especifico, como sostiene O’Neill
(1989: 83-84), sino también porque poseen un cardcter autorreferencial y auto-
prescriptivo irrenunciable, que alude al contexto especifico del agente (cf. KpV,
5: 20; véase también: Bittner, 2001 y Herman, 1996)°. Las méximas, en este
sentido, son principios précticos subjetivos que el sujeto de la accién se prescribe
a si mismo, en la medida en que éstas expresan las intenciones por las que el
sujeto pretende realizar tal o cual accién. De ahi que las médximas, ademds de
incluir una breve descripcién del acto que el sujeto pretende realizar, incorporen
“de modo explicito o implicito, la referencia a un determinado objeto o fin, para
cuya consecucion el tipo particular de accién prescrito en la mdxima provee o,
al menos, pretende proveer un medio eficaz” (Vigo, 2020: 60; véase también:
Timmermann, 2003: 151; Korsgaard, 2011: 24 y 64).

¢ Esto explica, segin de Haro, la razén por la cual “la mdxima debe ser formulada en primera
persona” (2015: 48).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 56, 2025, pp. 11 - 27. UNED, Madrid



20 ROBERTO CASALES GARCIA

Con independencia de si su estructura formal es caracterizada de tal o cual
forma’, observamos que las méximas, en cuanto admiten una “estructura bdsica
de cardcter teleolégico”, suponen también “una cierta articulacién de medios a
fines como su contenido nuclear” (Vigo, 2020: 265), lo cual implica que éstas
admiten diversos grados de generalidad. Esto significa que las mdximas concretas
de la accién pueden y, en cierto sentido, deben “ser integradas en articulaciones
de medios a fines mds comprensivas”, las cuales “se estructuran por referencia
a fines de orden superior” (Vigo, 2020: 265). Atendiendo a este aspecto de las
mdximas, Maria Schwartz (2006) distingue entre dos tipos de méximas: por un
lado, las méximas de primer orden, que son las méximas concretas de la accién;
por otro lado, las méximas de segundo orden, de mayor generalidad, en cuanto
que expresan aquellas politicas o reglas de vida (Lebensregeln) que el sujeto se
prescribe a si mismo y, por tanto, “sirven para expresar una decisién para una
determinada postura fundamental, en la cual el hombre asume la ley moral”
(Schwartz, 2006: 24). Entre estas tltimas, a su vez, se encuentra la Gesinnunyg,
concebida como una méxima de orden superior (RGV, 6: 31, 36 y 66), la cual,
entendida como “el primer fundamento subjetivo de la adopcién de las méximas,
no puede ser sino tnica, y se refiere universalmente al uso todo de la libertad”

(RGV, 6: 25).

Ahora bien, aunque el cardcter moral, en sentido estricto, se relaciona con la
totalidad de nuestras médximas, sin importar si son de primer o segundo orden,
éste se encuentra mucho mds vinculado con las mdximas de segundo orden, ya
que éstas, segiin Charpenel, “sirven en ocasiones como una especie de marco de
deliberacién y evaluacién para discernir y, por consiguiente, aceptar o rechazar
la insercién de méximas de cardcter mds particular dentro de nuestros proyectos
pricticos” (2018: 63). En cuanto que esto es asi, el cardcter moral se encuen-
tra intimamente vinculado con la Gesinnung, razén por la cual sostiene, en su
Religidn, que “la formacién moral del hombre tiene que comenzar no por el
mejoramiento de las costumbres, sino por la conversién del modo de pensar y
por la fundacién de un caricter; aunque de ordinario se procede de otro modo,
y se lucha contra vicios en particular, pero se deja intacta la raiz universal de
ellos” (RGV;, 6: 48). Tesis que aparece también en su Antropologia, concretamente

7 Tal y como se ha mostrado en otra investigacidn, la descripcién minima de la estructura

formal con la que nos representamos nuestras maximas debe incluir tres cosas: en primer lugar,
una breve descripcién de lo que el sujeto pretende realizar; en segundo, el fin por el cual el
sujeto pretende realizar lo anterior; y, finalmente, debe incluir las circunstancias especificas en
las que el sujeto pretende realizar el acto, particularmente aquellas que son moralmente
relevantes para su realizacidn y su consecuente evaluacién moral (Casales, 2013: 248 y ss.).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 56, 2025, pp. 11 - 27. UNED, Madrid



AUTOCONOCIMIENTO, VIRTUD Y CARACTER EN KANT 21

cuando describe la fundacién de un cardcter “como si se tratase de una especie
de renacimiento y una cierta solemnidad de la promesa que la persona se hace a
si misma” (ApH, 7: 294), y anade que:

La educacion, los ejemplos y la ensefianza no pueden producir en abso-
luto esta firmeza y perseverancia en los principios fundamentales poco a
poco, sino, por asi decirlo, mediante una explosién que ocurre de pronto,
siguiendo al hastio por el estado vacilante del instinto... Querer volverse un
hombre mejor fragmentariamente es un intento vano; pues una impresion
se extingue mientras se trabaja en otra; pero la fundacién de un cardcter es
la absoluta unidad del principio interno de la conducta en general (4pH,

7:294-295).

3. La virtud como fortitudo moralis

Serd en este contexto en el que se encuentra tanto la nocién kantiana de
virtud, entendida como fortitudo moralis, como su doctrina de la virtud (Zigend-
lehre), en cuanto que, como sugiere de Haro, “las mdximas que emanan del
principio supremo de la virtud (y en dltima instancia, por tanto, del imperativo
categdrico...) funcionan como principios para la adquisicién de la vircud” (2015:
123). Para comprender qué papel juega la virtud en Kant, tanto para el auto-
conocimiento como para la formacién del cardcter, siguiendo a Faviola Rivera,
“es importante observar que, de acuerdo con Kant, la virtud no es la culmina-
cién de un proceso de adquisicién de disposiciones morales, sino que consiste
en el proceso mismo” (2003: 93), tesis que nos permite enmarcar los alcances
kantianos de virtud como fortitudo moralis. Es por esta razén que Kant, previo
a presentar su definicién de virtud, sostiene que, a pesar de que “los impulsos
de la naturaleza suponen, por tanto, obstdculos al cumplimiento del deber en el
dnimo humano y fuerzas que oponen resistencia (en parte poderosas); el hombre
tiene que juzgarse capaz de luchar contra ellas y vencerlas mediante la razén”
(MdS, 6: 380), en cuanto que el deber implica poder (véase, por ejemplo: RGV,
6: 47; KpV, 5: 142; KrV, A548/B576). De ahi que la virtud se presente como
“la fortaleza en el seguimiento de las mdximas en orden a confrontar y vencer esa
propensién al mal (Hang zum Bisen) que nos inclina a actuar por amor propio
y nos dificulta subordinar ese egoismo a la ley moral” (De Haro, 2015: 122).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 56, 2025, pp. 11 - 27. UNED, Madrid



22 ROBERTO CASALES GARCIA

Al comprender la virtud como fortitudo moralis, asi, Kant entiende por “for-
taleza del alma...la fortaleza de la intencién de un hombre como ser dotado
de libertad, por tanto, en cuanto es dueno de si mismo (estd en su juicio)”
(MdS, 384). En este sentido, aun cuando Kant sostiene que para llegar a ser “un
hombre moralmente bueno” es necesario, no una “reforma paulatina”, sino una
“revolucion en la intencién del hombre (un paso a la mdxima de la santidad de
ella) ... una especie de renacimiento, como por una nueva creacién y un cambio
del corazén” (RGV, 6: 47), también nos indica que, al invertir “el fundamento
supremo de sus mdximas, por el cual era un hombre malo”, el agente moral se
vuelve “un sujeto susceptible del bien” que, sin embargo, “puede esperar que con
una pureza semejante del principio que ha adoptado como maxima suprema de
su albedrio y con la firmeza de ese principio se encuentre en el camino bueno
(aunque estrecho) de un constante progresar de lo malo a lo mejor” (RGV;, 6: 48).
Esto se debe, segtin de Haro, a que tanto el contexto de la accién moral como
el de la formacién del cardcter en Kant, nunca es neutral: “siempre presupone
la tentacién de obrar inmoralmente, y el resistirse siempre involucra elementos
de conflicto” (2015: 122). Dado que nuestra facultad no siempre se determina a
actuar conforme a la razdn, es necesario que el sujeto adquiera la fortaleza para
resistirse a aquellas inclinaciones que lo mueven a determinarse a actuar por el
motivo del amor propio, algo que Kant explica aludiendo a una cierta alegoria
propia de la mitologia griega:

Sélo tras haber dominado a los monstruos Hércules llega a ser conductor
de las musas; ante tal trabajo aquellas buenas hermanas se arredran, estas
acompanantes de Venus Urania son cortesanas en el séquito de la Venus
Dione tan pronto como se mezclan con el negocio de la determinacién del
deber y quieren suministrar los motivos para ella. Si se pregunta cudl es la
calidad estética, en cierto modo el temperamento de la virtud: denodado, y por
lo tanto alegre, o doblegado por el miedo y deprimido, apenas es necesaria
una respuesta. Este tltimo temple de 4dnimo de esclavo no puede nunca
tener lugar sin un odio oculto a la ley, y el corazdn alegre en el seguimiento
del deber propio (no la comodidad en el reconocimiento del mismo) es un
signo de la autenticidad de la intencién virtuosa, incluso en la devocidn, que
no consiste en la autotortura del pecador que se arrepiente (la cual es muy
equivocada y comtnmente es s6lo el interno reproche de haber convenido la
regla de prudencia), sino el firme propésito de hacerlo mejor en lo venidero,
propésito que, alentado por los buenos progresos, ha de producir un temple
de dnimo alegre sin el cual no se estd cierto jamds de amar el bien, esto es:

de haberlo admitido en la propia mdxima (RGYV, 6: 23).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 56, 2025, pp. 11 - 27. UNED, Madrid



AUTOCONOCIMIENTO, VIRTUD Y CARACTER EN KANT 23

La virtud, asi entendida, “es la fuerza del hombre en el cumplimiento de su
deber”, fuerza que se opone a “las inclinaciones naturales, que pueden entrar en
conflicto con el propésito moral” (MdS, 6: 394), obstéculos que, como senalard
en otro pasaje de la Metafisica de las costumbres, “el hombre genera en s{ mismo
mediante sus inclinaciones” (MdS, 6: 405). Segtin Henry Allison, esto dltimo
no significa que uno cree sus propias inclinaciones, sino, mds bien, “que uno les
permite convertirse en obstdculos para la moral al situar un valor mds alto en su
satisfaccién, en comparacién con el que se le da al cumplimiento del deber” (1990:
164). A partir de lo cual se sigue que esa fortaleza del alma también la entienda
Kant como “una coercién moral de su propia razén legisladora, en la medida en que
ésta se constituye a si misma como poder ejecutivo de la ley”, por contraposicién
a los vicios que “son los monstruos que el hombre tiene que combatir” (MdS, 6:
405). De ahi que, segiin de Haro, “el modelo kantiano de formacién del cardcter
permitird a la razén permear las inclinaciones en si mismas y ofrecera al agente una
expectativa de autotransparencia y armonia psiquica que van mds alld del mero
estadio de continencia moral, incluso si nunca estdn completas ni garantizadas”
(2015: 123). La virtud, en cuanto que nos permite ejercer un cierto control de
nuestras inclinaciones, es indispensable para forjarnos un cardcter moral y, por lo
mismo, para configurar y develar, al menos en parte, nuestra propia identidad.

Es por esta razén que la ética de Kant, cuyo principio supremo se formula
a través del imperativo categdrico, se adscribe a aquella parte de su doctrina de
los deberes que alude, no ya a “la condicién formal de la libertad externa” (MdS,
6: 380), que constituye la doctrina del derecho (Rechislebre), sino a un tipo de
legislacién interior que “incluye en su ley el mévil interno de la accién (la idea
del deber), cuya determinacién no puede desembocar en modo alguno en una
legislacién externa” (MdS, 6: 219), sin que esto suponga una ruptura entre ética
y derecho®. De ahi que, al aludir a las disposiciones internas del sujeto y, en
particular, al mévil interno de la accién, su doctrina de la vircud (7ugendlebre)
también se entienda como una doctrina de los fines, entendiendo por fiz “un
objeto del arbitrio (de un ser racional), por cuya representacion éste se determina
a una accién encaminada a producir este objeto” (MdS, 6: 380; véase también:

8 Tal y como sugiere Alejandro Vigo, si Kant “no aborda el problema relativo a la conexién

entre derecho y ética a partir de la cuestién de si el derecho presupone o no principios éticos
o morales”, es porque “el derecho aparece, desde el principio, como una parte de la moralidad
y debe ser concebido, en ultimo término, como fundado en sus principios”, sin que eso
suponga que “las normas juridicas particulares puedan ser consideradas, en lo que a su conte-
nido especifico se refiere, como directa o indirectamente derivadas de determinadas normas
éticas o morales” (2011: 108).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 56, 2025, pp. 11 - 27. UNED, Madrid



24 ROBERTO CASALES GARCIA

MdS, 6: 384-385). No es raro, en consecuencia, decir que la ética kantiana, al
menos en lo que respecta a su parte material o impura, como la llama Robert
Louden (2000), sea una ética de fines, cuyos deberes, concebidos, por tanto, como
deberes de virtud, aluden a ciertos “fines que es obligatorio tener, objetivos a los
que racionalmente no es posible renunciar” (Casales, 2020: 25). A partir de lo cual
se sigue que el principio supremo de la virtud es: “obra segin una méxima de fines
tales que proponérselos pueda ser para cada uno una ley universal” (MdS, 6: 395).

Tomando como punto de referencia este principio, la virtud puede compren-
derse desde dos planos diferentes: por un lado, cuando es “entendida como con-
formidad de la voluntad con todo deber, fundada en una intencién firme” (A4S,
6: 395), donde todas las virtudes particulares se vinculan mediante una tnica
“intencién virtuosa” (MdS, 6: 383); por otro lado, en atencién al “fiz de las accio-
nes que es a la vez deber” (MdS, 6: 395), es decir, al aspecto material de la accién,
donde se admite una variedad de deberes de virtud y de virtudes particulares,
referidas, segin De Haro, “a determinadas reacciones emotivas o a contextos par-
ticulares de accién” (2015: 126). La distincién entre estos dos planos, asi, implica
que la diversidad de deberes de virtud y sus correspondientes virtudes particulares
(Tugendpflichten), como elementos indispensables del modelo kantiano de forma-
cién del cardcter, no son “capacidades aisladas y del todo inconexas entre si”, sino
que éstas se vinculan entre sf en virtud de una tnica intencién virtuosa que nos
remite nuevamente a la Gesinnung y que nos remiten a la “absoluta unidad” que
ha de tener “la vida moral” (De Haro, 2015: 127). No es raro, en este sentido,
que autoras como Grenberg, sostengan que esta unidad tanto de la vida moral
del agente, como la unidad de todas las virtudes concretas a las que se alude en la
Tugendlehre, en cuanto que se fundan en un principio comun, sean indispensables
para la configuracién del cardcter (2005: 72 y ss.).

Esto dltimo es fundamental para el autoconocimiento, en conclusién, en cuan-
to nos permite tener cierto grado de certeza moral en nuestro obrar, a pesar de que
ésta nunca sea una certeza total o absoluta. El autoconocimiento en Kant, al igual
que la virtud, “estd siempre progresando y, sin embargo, también empieza siempre
de nuevo”, ya que, “bajo la influencia de tales inclinaciones, la virtud, con sus maxi-
mas tomadas de una vez por todas, nunca puede descansar y detenerse, sino que,
si no progresa, decae inevitablemente” (MdS, 6: 409). Forjdndonos un caricter
y adquiriendo la virtud, por tanto, son indispensables para el autoconocimiento,
en la medida en que nos permiten ir ganando dominio de nuestro propio obrar,
acorde a nuestras propias limitaciones.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 56, 2025, pp. 11 - 27. UNED, Madrid



AUTOCONOCIMIENTO, VIRTUD Y CARACTER EN KANT 25

Referencias bibliograficas

Avrison, H. (1990). Kant’s Theory of Freedom, Cambridge: Cambridge University Press.
BITTNER, R. (2001). Doing Things for Reasons, New York: Oxford University Press.

Casates, R. (2013). “La ‘mdxima’ como base de la accién en la filosoffa prictica de
Kant”, en: Universitas Philosophica, 61, pp. 237-258.

CasatLes, R., Bastos, L. & SAncHEz, R. (2020). “Identidad préctica, virtud y sentido.
Entrevista a Alejandro Vigo”, en: Con-textos Kantianos, 12, pp. 10-42.

CHARPENEL, E. (2018). “Gesinnung y autoconocimiento en la filosofia de la religién
kantiana”, en: Leyva, G., Peldez, A. & Stepanenko, P. (eds.), Los rostros de la razon:
Immanuel Kant desde Hispanoamérica. III. Filosofia de la religion, de la historia y
critica de la facultad de juzgar: estética y teleologia, Barcelona-México: Anthropos-
UAM, pp. 63-90.

De Haro, V. (2015). Duzy, Virtue and Practical Reason in Kants Metaphysics of Morals,
trad. por Norvelle, E., Hildesheim-Ziirich-New York: Georg Olms Verlag.

— (2016). “Autoengaiio y autoconocimiento moral en Kant”, en: Roquedi, J.M. (ed.),
Afectividad y confianza en el conocimiento personal. desenmascarar el autoengano,
México: Panorama, pp. 117-137.

FRrIERSON, P. (2003). Freedom and Anthropology in Kants Moral Philosophy, Cambridge:
Cambridge University Press.

— (2000). “Character and Evil in Kant’s Moral Anthropology”, en: Journal of the His-
tory of Philosophy, vol. 44, no. 4, pp. 623-634.

GonzALez, A.M. (2018). “ddentidad prictica» y moralidad segiin Korsgaard”, en:
Convivium, 31, pp. 177-201.

GRENBERG, ]. (2005). Kant and the Ethics of Humility. A Story of Dependence, Corrup-
tion and Virtue, Cambridge: Cambridge University Press.

HEermaN, B. (1996). The Practice of Moral Judgment, Cambridge-Massachusetts-Lon-
don: Harvard University Press.

— (2007). Moral Literacy, Cambridge-Massachusetts-London: Harvard University
Press.

Jacoss, B. (2003). “Kantian Character and the Problem of a Science of Humanity”, en:
Jacobs, B. & Kain, P. (eds.), Essays on Kant's Anthropology, Cambridge: Cambridge
University Press, pp. 105-134.

Kant, 1. (1990). Antropologia prdctica. (Segiin el manuscrito inédito de C.C. Mrongovius,
fechado en 1785), ed. por Rodriguez-Aramayo, R., Madrid: Tecnos.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 56, 2025, pp. 11 - 27. UNED, Madrid



26 ROBERTO CASALES GARCIA

— (1999). Fundamentacion de la metafisica de las costumbres, ed. por Mardomingo, J.,
Barcelona: Ariel.

— (2005). Metafisica de las costumbres, trad. por Cortina, A. & Conill, J., Madrid:
Tecnos.

— (2005). Notes and Fragments, ed. por Guyer, P, Cambridge: Cambridge University
Press.

— (2005). Critica de la razén prictica, ed. por Granja, D.M., México: FCE-UAM-
UNAM.

— (2000). Critica de la razén pura, ed. por Ribas, P., Madrid: Taurus.

— (2007). Religion dentro de los limites de la mera razén, trad. por Martinez, E, Madrid:
Alianza.

— (2010). Ldgica, trad. por Correas, C., Buenos Aires: Corregidor.

— (2012). Lectures on Anthropology, ed. por Wood, A. & Louden, R., Cambridge:
Cambridge University Press.

— (2012). Antropologia Collins, ed. por Garcia, A., Madrid: Escolar y Mayo.

— (2014). Antropologia en sentido pragmdtico, ed. por Granja, D.M., Leyva, G. & Sto-
randt, P, México: FCE-UAM-UNAM.

— (2015). Lecciones de antropologia. Fragmentos de estética y antropologia, ed. por Sin-
chez-Rodriguez, M., Granada: Comares.

Korscaarp, C.M. (1996). The Sources of Normativity, ed. por O’Neill, O., Cambridge:
Cambridge University Press.

— (2011). La creacién del reino de los fines, México: UNAM-UAM-UACH.

Loupen, R. (2000). Kants Impure Ethics. From Rational Beings to Human Beings,
Oxford-New York: Oxford University Press.

Munzey, F (1999). Kants Conception of Moral Character: The “Critical” Link of Morali-
1y, Anthropology, and Reflective Judgment, Chicago: Chicago University Press.

O’NEILL, O. (1989). Constructions of Reasons. Explorations of Kants Practical Philosophy,
Cambridge: Cambridge University Press.

Pracencia, L. (2015). “Autoconocimiento, accién y autointerpretacién. Opacidad y
transparencia del saber de si mismo en la filosoffa prictica de Kant”, en: Anuario

Filosdfico, 4813, pp. 543-563.
Rivera, E (2003). Virtud y justicia en Kant, México: Fontamara.

Scumipt, C. (2005). “Kant’s Trascendental, Empirical, Pragmatic, and Moral Anthro-
pology”, en: Kant-Studien, 96, Walter de Gruyter, pp. 156-182.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 56, 2025, pp. 11 - 27. UNED, Madrid



AUTOCONOCIMIENTO, VIRTUD Y CARACTER EN KANT 27

Scuwarrz, M. (20006). Der Begriff der Maxime bei Kant. Eine Untersuchung des Maxi-
menbegriffs in Kants praktischer Philosophie, Berlin: Lit.

TIMMERMANN, ]. (2003). Sittengesetz und Freiheit, Untersuchungen zu Immanuel Kants
Theorie des freien Willens, Berlin-New York: De Gruyter.

TorraLBA, J.M. (2011). “La teorfa kantiana de la accién. De la nocién de mdxima
como regla autoimpuesta a la descripcién de la accién”, en: Tdpicos, 41, pp. 17-61.

Vico, A. (1993). “Persona, hdbito y tiempo. Constitucién de la identidad personal”, en:
Anuario Filosdfico, 26, pp. 271-287.

— (2011). “Ftica y derecho segtin Kant”, en: Zdpicos, 41, pp. 105-158.

— (2020). Conciencia, ética y derecho. Estudios sobre Kant, Fichte y Hegel, Hildesheim:
Georg Olms.

Woop, A. (2003). “Kant and the Problem of Human Nature”, en: Jacobs, B. & Kain,
P (eds.), Essays on Kants Anthropology, Cambridge: Cambridge University Press,
pp- 38-59.

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-

NoComercial-SinObraDerivada 4.0

Recibido: 07/09/2022
Aceptado: 12/01/2023

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 56, 2025, pp. 11 - 27. UNED, Madrid


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

