
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 89 - 105. UNED, Madrid

RECUPERAR LA “VIDA” Y SALVAR LA “VERDAD”: 
EL DESAFÍO FILOSÓFICO DE JOSÉ ORTEGA Y 

GASSET Y CHARLES TAYLOR

RETRIEVING “LIFE” AND SAVING “TRUTH”: THE 
PHILOSOPHICAL CHALLENGE OF JOSÉ ORTEGA 

Y GASSET AND CHARLES TAYLOR

Olain Olaciregui Berrouet*

Universidad de Valencia

Resumen: En el presente artículo se propone establecer vínculos entre dos pensadores que 
marcaron la historia de la filosofía contemporánea: José Ortega y Gasset y Charles Taylor. 
Aunque, hasta donde sabemos, nunca estuvieron en contacto directo, las convergencias entre 
ambos son numerosas. A partir de su crítica a la epistemología cartesiana y al racionalismo 
moderno, ambos filósofos buscan reencarnar al ser humano en la vida y aprehenderlo desde su 
contexto cultural e histórico. Apartándose del idealismo abstracto y del relativismo, procuran 
ofrecer una comprensión original de la “verdad humana”. Mediante una lectura compara-
tiva de El tema de nuestro tiempo y Recuperar el realismo, y rastreando las fuentes de sus 
planteamientos respectivos, este artículo se propone trazar las líneas de una universalidad 
encarnada y de una verdad intercultural perenne.

Palabras clave: José Ortega y Gasset, Charles Taylor, Maurice Merleau-Ponty, 
encarnación, perspectiva, verdad, interculturalidad. 

Abstract: This article aims to establish connections between two thinkers who have 
marked the history of contemporary philosophy: José Ortega y Gasset and Charles Taylor. 
Although, as far as we know, they were never in direct contact, the convergences between them 
are numerous. Based on their critique of Cartesian epistemology and modern rationalism, 
both philosophers seek to re-embody the human being in lived experience and to understand 
humanity within its cultural and historical context. Departing from abstract idealism and 
relativism, they each attempt to articulate an original understanding of “human truth.” 
Through a comparative reading of The Theme of Our Time and Retrieving Realism, and

* E-mail de la autora: olain@live.fr.

mailto:olain@live.fr


90	 Olain Olaciregui Berrouet

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 89 - 105. UNED, Madrid

by tracing the sources of their approaches, this article outlines the contours of an embodied 
universality and a perennial intercultural truth.

Keywords: José Ortega y Gasset, Charles Taylor, Maurice Merleau-Ponty, embo-
diment, perspective, truth, interculturality.

1. Introducción: una lectura comparativa de Ortega y Gasset y Taylor

Inspirándose en Maurice Merleau-Ponty y Martin Heidegger, Charles Tay-
lor subraya, en Recuperar el realismo (2016), la importancia de la encarnación 
corporal del ser humano. Se aparta tanto del cientificismo contemporáneo, que 
desconoce la dimensión significativa y moral del ser humano, como del relati-
vismo, que niega la posibilidad de un conocimiento objetivo del mundo. Taylor 
supera esta dualidad al sostener que nuestra experiencia encarnada y nuestro 
mundo cultural se originan en el contacto con una realidad independiente. Así, 
concibe al ser humano desde su situación concreta, resituándolo en su entorno 
físico, social y cultural. Al rechazar el giro paradigmático introducido por el pen-
samiento cartesiano en la teoría del conocimiento, el autor se distancia también 
de la tradición epistemológica poscartesiana.

De modo análogo, José Ortega y Gasset propuso una reinterpretación ori-
ginal del Dasein heideggeriano en términos de “vida”. A su juicio, la estructu-
ra de la realidad vital del ser humano debe comprenderse siempre en relación 
con su ambiente. Entre el hombre y su circunstancia se establece una relación 
constitutiva: el yo no existe sino incorporado en un contexto particular. En su 
búsqueda de una vía media entre idealismo y materialismo, entre racionalismo y 
naturalismo, Ortega elaboró una auténtica “hermenéutica de la vida” sustentada 
en el raciovitalismo.

De este modo, se perfila una aspiración común en ambos pensadores: regene-
rar la vida que la tradición racionalista de herencia cartesiana ha despojado de su 
plenitud. Esta comprensión holística y hermenéutica del ser humano transforma, 
a su vez, el modo de acercarse a la verdad, y abre, en última instancia, el camino 
hacia una auténtica perspectiva intercultural, cuyo estudio constituirá el objeto 
del presente artículo.



Recuperar la “vida” y salvar la “verdad”: el desafío filosófico de José Ortega y...	 91

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 89 - 105. UNED, Madrid

2. Crítica a la imagen mediacional cartesiana 

El punto de partida común a los dos autores reside en su crítica a la epis-
temología dualista que ha dominado la tradición filosófica occidental. Ambos 
rechazan la teoría representacional cartesiana, según la cual el ser humano podría 
alcanzar una certeza universal gracias a su instrumento supremo: la razón. Tanto 
Ortega y Gasset como Taylor identifican en Descartes el origen de esta confusión, 
presentándolo como el pionero de la concepción mediacional del conocimiento. 
Taylor señala en “La superación de la epistemología”: “Descartes está en el ori-
gen de la moderna noción –que ha ejercido una poderosa influencia en nuestra 
cultura– de que la certeza es hija de la claridad reflexiva o del examen de nuestras 
propias ideas haciendo abstracción de lo que ‘representan’” (Taylor, 1997: 24).

La epistemología cartesiana estableció un hiato entre el mundo físico y el 
mundo intelectivo, entre lo externo y lo interno. Para pasar de uno a otro hace 
falta la existencia de ideas, elemento mediador que permite la representación 
mental de los fenómenos físicos. Según Descartes, las realidades exteriores serían 
cognoscibles por introspección, mediante la adecuación de dichas realidades con 
las ideas mentales previas. En suma, “supone que la realidad que queremos captar 
está fuera de nosotros y dentro los estados que nos permiten percibirla” (Dre-
yfus & Taylor, 2016: 21). Esa teoría postula que la realidad sería racional por el 
simple motivo de que se teoriza y se concretiza en la mente humana conforme a 
una causalidad semejante a la que rige el mundo sensible. El intelectualismo de 
Descartes desemboca entonces en una comprensión naturalista del ser humano, 
cuyo conocimiento y actuación podrían analizarse según unos principios univer-
sales, tal como lo propuso Newton para las ciencias naturales. Ortega y Gasset 
lamenta que la tradición racionalista post-cartesiana haya perpetuado la creencia 
en esa epistemología intelectualista: 

La física y la filosofía de Descartes fueron la primera manifestación de 
un estado de espíritu nuevo, que un siglo más tarde iba a extenderse por 
todas las formas de la vida y dominar en el salón, en el estrado, en la pla-
zuela. Haciendo converger los rasgos de ese estado de espíritu, se obtiene la 
sensibilidad específicamente “moderna”. Suspicacia y desdén hacia todo lo 
espontáneo e inmediato. Entusiasmo por toda construcción racional (Ortega 
y Gasset, 2005: 575-576). 



92	 Olain Olaciregui Berrouet

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 89 - 105. UNED, Madrid

A pesar de los numerosos esfuerzos por superar la epistemología mediacio-
nal, todavía no se ha logrado desprenderse por completo de los fundamentos 
cartesianos. Dicha epistemología se ha erigido, por así decirlo, al rango de idea 
transcendental, sobre la cual se asientan muchas de nuestras teorías filosóficas. 
Está tan profundamente arraigada en el sentido común occidental que ha pasado 
a formar parte integrante de nuestro trasfondo científico y cultural. En cierto 
sentido, constata Taylor, “somos incapaces de pensar ‘fuera de su caja’ porque 
su imagen nos resulta tan evidente y tan de sentido común que se nos antoja 
incuestionable” (Dreyfus & Taylor, 2016: 19-20). El hecho de movernos dentro 
de esa concepción nos impide distinguirla con claridad y, en última instancia, 
nos vuelve incapaces de advertir su carácter equívoco. En efecto, observa Ortega 
y Gasset, la “paradoja cartesiana sirve de cimiento a la física moderna. En ella 
hemos sido educados, y hoy nos cuesta trabajo advertir su gigantesca antinatu-
ralidad y volver a poner los términos según estaban antes de Descartes” (Ortega 
y Gasset, 2005: 575). 

A juicio del filósofo español, la preeminencia de la razón teórica ha descuida-
do la dimensión vivencial del ser humano, provocando un empobrecimiento de 
su experiencia: “el hombre cartesiano sólo tiene sensibilidad para esta virtud: la 
perfección intelectual pura. Para todo lo demás es sordo y ciego” (Ortega y Gasset, 
2005: 576). Tanto Ortega y Gasset como Taylor son conscientes de las consecuen-
cias perjudiciales de esta teoría desencarnada del conocimiento: el mediacionalis-
mo cartesiano y su epistemología representacional conducen a concebir a los seres 
humanos como sujetos atomísticos, aislados unos de otros y desvinculados de su 
contacto con el mundo exterior. Este tipo de “pensamiento privado”, advierte 
Taylor, desemboca en relativismo y escepticismo, es decir, en un antirrealismo. 
En sus palabras, el “mediacionalismo nos conduce otra vez a posturas escépticas, 
relativistas y no realistas […] Nos queda sólo la imagen de un sujeto cerrado en 
sí mismo, sin contacto con ese mundo que le transciende” (Dreyfus & Taylor, 
2016: 102). En la misma línea, Ortega y Gasset puntualiza que el “relativismo 
es, a la postre, escepticismo, y el escepticismo, justificado como objeción a toda 
teoría, es una teoría suicida” (Ortega y Gasset, 2005: 573). 

Frente a esta constatación, en Recuperar el realismo, Taylor se propone liberar-
nos “de la antigua epistemología mediacional que proviene de Descartes” (Dreyfus 
& Taylor, 2016: 118). Pese a las evidentes dificultades que entraña tal empresa, 
Ortega y Gasset y Taylor redoblan sus esfuerzos por superar el intelectualismo 



Recuperar la “vida” y salvar la “verdad”: el desafío filosófico de José Ortega y...	 93

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 89 - 105. UNED, Madrid

subyacente en las teorías modernas y contemporáneas del conocimiento, con el 
propósito de restaurar al cuerpo y a la vida su valor epistemológico.

3. Fenomenología del cuerpo: Maurice Merleau-Ponty 

El intelectualismo, con su confianza desmesurada en la razón, pasa por alto 
lo esencial: la vida. El behaviorismo ha llegado a concebir al ser humano como 
un “cerebro en una cubeta”1: un puro intelecto cuyo cuerpo sería absolutamente 
sustituible, un mero recipiente pasivo y permutable. Esta concepción, señala 
Taylor, “proporciona una imagen de los agentes que, al percibir el mundo, reci-
ben bits de información de su entorno y luego los ‘procesan’ de cierta manera 
para que emerja el ‘retrato’ del mundo que tienen” (Taylor, 1997: 94). En este 
planteamiento, lo que distingue al sujeto de las entidades inanimadas es su capa-
cidad “para las representaciones internas, estén éstas situadas en el espíritu o en 
el cerebro, entendido como un ordenador” (Taylor, 1997: 226). 

Tal radicalización del cartesianismo deja a Taylor perplejo e incluso preocu-
pado. De ahí que afirme la necesidad de revalorizar el cuerpo, despreciado por 
Descartes y sus herederos, y de restaurarlo como un elemento digno de interés 
filosófico. En esta tarea, Maurice Merleau-Ponty le será de gran ayuda. Taylor 
destaca en “La validez de los argumentos trascendentales” que la fuerza del feno-
menólogo francés reside precisamente en revocar “la aplicación de categorías 
mecanicistas o dualistas al pensamiento o a la experiencia” (Taylor, 1997: 51). 
Merleau-Ponty buscó, en efecto, liberarse de los dualismos clásicos entre sujeto y 
objeto, espíritu y cuerpo: “El cuerpo es para el alma su espacio natal y la matriz 
de cualquier otro espacio existente” (Merleau-Ponty, 1985: 54). Con este fin, 
introdujo el concepto clave de “chair” (carne), entendido como el intercambio 
entre el cuerpo sentiente y los demás cuerpos que habitan el mundo. 

Así, concibe el cuerpo como la expresión del vínculo inmanente entre todos 
los habitantes del Ser. Este pensamiento contribuye a invertir la relación tradicio-
nal entre forma y materia, entre interioridad y exterioridad. La chair se opone al 
concepto de squelette: un pensamiento de sobrevuelo, sin alma ni carne. Frente 
a ello, la ontología merleau-pontiana se funda en una inmanencia radical, según 

1   “Lo que Searle sugiere es que al fin y al cabo no somos más que cerebros en una cubeta, 
sólo que en nuestro caso concreto la cubeta es el cráneo” (Dreyfus & Taylor, 2016: 161-162). 



94	 Olain Olaciregui Berrouet

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 89 - 105. UNED, Madrid

la cual el cuerpo y el mundo son chair, esto es, manifestaciones de una misma 
textura ontológica. Merleau-Ponty reformuló la expresión heideggeriana «estar-
en-el-mundo» en términos de “ser del mundo” (être-au-monde). En francés, la 
preposición “au” encierra un triple sentido: 

1. Puede traducirse como “dans” (“en”): “être dans le monde”, del mismo 
modo en que el cerebro está en la cubeta. Esta primera acepción se limita a des-
cribir la posición espacial del cuerpo respecto del mundo. 

2. También puede entenderse como “ser al mundo”. En este caso, se evoca 
una relación de pertenencia del ser al mundo. 

3. Finalmente, Taylor propone una tercera interpretación: “ser del mundo”. 
Esta traducción refleja de manera más adecuada ambos matices anteriores, pues 
sugiere un ser que está en el mundo y, al mismo tiempo, mantiene un diálogo 
continuo con él.

Con su teoría del contacto, Merleau-Ponty sostiene una relación constitutiva 
entre yo y el mundo, la cual pone de manifiesto la obsolescencia de las teorías 
representacionales del conocimiento. Como explica Stéphanie Perruchoud: 

Para Merleau-Ponty, el mundo es la realidad más evidente de la que 
disponemos, más rica que nuestro propio pensamiento. La búsqueda de 
las esencias por la razón y la reducción fenomenológica no tiene nunca que 
alejarnos de la existencia, de la vida que es lo realmente real. Por esta razón 
hablará de esencia experimentada o de experiencia eidética. L’homme est au 
monde y es en el mundo que se conoce (Perruchoud González, 2017: 67).

Si el ser humano se encuentra en el mundo, no es de manera pasiva ni 
dominante: el sujeto cohabita con su entorno. Sujeto y mundo comunican y se 
configuran mutuamente, lo que obliga a superar el esquema cartesiano dentro/
fuera. De hecho, “être au monde” significa que no percibo el mundo “conforme a 
su envoltura exterior, lo vivo desde su interior, estoy englobado en él. Después de 
todo, el mundo está a mi alrededor, no frente a mí” (Merleau-Ponty, 1985: 59). 
La racionalidad y el pensamiento conceptual solo adquieren sentido en el marco 
de este entrelazamiento primordial entre sujeto y mundo. En este contexto, la 
corporeidad se convierte en la clave de la relación constitutiva que el ser humano 
mantiene con el mundo percibido.



Recuperar la “vida” y salvar la “verdad”: el desafío filosófico de José Ortega y...	 95

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 89 - 105. UNED, Madrid

Al reintroducir un vínculo esencial entre el agente y el mundo, la fenome-
nología del cuerpo de Merleau-Ponty ofrece una alternativa convincente a los 
dualismos cartesianos y a la epistemología mediacional. En efecto, “la teoría del 
contacto constituye un baluarte sólido contra la visión desvinculada del sujeto 
subyacente a la epistemología representacional” (Gracia y Olaciregui, 2022: 45). 
Es precisamente para contrarrestar el cartesianismo que Taylor continúa y amplía 
la redefinición merleau-pontiana del sujeto como ser encarnado, en constante 
interacción con el mundo: 

Nuestro modo de captar las cosas no se encuentra en nosotros, frente 
al cual se erigiría el mundo. Se halla en nuestro contacto con él, en nuestro 
“estar-en-el-mundo” (Heidegger) o “ser del mundo” (Merleau-Ponty). […] 
¿En qué consiste ese contacto? Se basa en que en un nivel básico y precon-
ceptual, mi comprensión del mundo no está construida ni determinada por 
mí. Es una “coproducción” entre yo y el mundo (Dreyfus & Taylor, 2016: 
158).

De esta recuperación de la teoría del contacto de Merleau-Ponty por Taylor, 
cabe destacar especialmente la existencia de “un nivel de contacto epistémico con 
el mundo más profundo que el conceptual”, al que nos abre el cuerpo (Dreyfus y 
Taylor, 2016: 126). Taylor denomina a esta dimensión “comprensión encarnada”, 
y le dedica el capítulo 5 de Recuperar el realismo2. 

4. Superar el racionalismo y el relativismo

Mediante la recuperación filosófica de la dimensión encarnada de la vida 
y del saber, Ortega y Gasset y Taylor buscan poner fin a dos vertientes antagó-
nicas, pero no menos influyentes, que derivan del pensamiento cartesiano: el 
racionalismo, que enfatiza la razón abstracta y universal, y el relativismo, que 
surge como reacción ante los límites de esa racionalidad desvinculada de la vida. 
Estas dos tradiciones corresponden no solo a modos divergentes de concebir el 

2   Aunque Recuperar el realismo exponga de modo más completo y actualizado la noción de 
“comprensión encarnada”, sus primeras ocurrencias se encuentran en el artículo “Seguir una 
regla” publicado en Argumentos filosóficos (Taylor, 1997: 226; 231; 237-238). 



96	 Olain Olaciregui Berrouet

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 89 - 105. UNED, Madrid

conocimiento y al ser humano, sino también a formas radicalmente distintas de 
aprehender la verdad. 

4. 1. Crítica al racionalismo

En 1637, René Descartes iniciaba su Discours de la méthode con la afirmación 
de la existencia de una razón universal constitutiva del ser humano. La honraba 
como “lo que mejor repartido está entre todo el mundo”, es decir una habilidad 
“naturalmente igual en todos los hombres” (Descartes, 1996: 1). Gran parte de 
los filósofos del siglo xviii se inspiraron en este argumento, erigiendo la raciona-
lidad como principio fundamental de la unidad substancial de los seres humanos. 
La Ilustración –Les Lumières en francés– hereda así su nombre del concepto 
cartesiano de lumière naturelle (luz natural), concebida como herramienta de 
conocimiento puro, capaz de percibir la verdad “sin necesitar la ayuda ni de la 
religión ni de la filosofía” (Descartes, 1966: 495). Siguiendo esta tradición, los 
librepensadores interpretarán la totalidad de los fenómenos naturales, políticos 
y morales a la luz de la razón.

Immanuel Kant representa la figura dominante del homólogo alemán de 
esta tradición crítica –la Aufklärung–. Siguiendo la línea racionalista de los ilus-
trados franceses, Kant defiende en su Kritik der praktischen Vernunft (1788) la 
existencia de un imperativo categórico basado en la voluntad racional inherente 
al ser humano. Esta ley a priori no está, en modo alguno, subordinada a los 
deseos o fines subjetivos –externos y contingentes–, sino que posee un carácter 
puramente formal. Liberados de toda característica externa, los principios de la 
moral kantiana emanan de la racionalidad del ser humano. De este modo, el 
hombre, aunque obligado al cumplimiento de la ley, se encuentra únicamente 
sometido a su propia razón. La razón pura, a la que apela el racionalismo como 
herramienta de conocimiento, es formal y ahistórica. Entonces, la definición 
ilustrada del hombre refleja un ser abstracto, despojado de toda referencia a su 
contexto vivencial y a la dimensión encarnada de su vida: 

Siendo la verdad una, absoluta e invariable, no puede ser atribuida a 
nuestras personas individuales, corruptibles y mudadizas. Habrá que supo-
ner, más allá de las diferencias que entre los hombres existen, una especie de 
sujeto abstracto, común al europeo y al chino, al contemporáneo de Peri-
cles y al caballero de Luis xiv. Descartes llamó a ese nuestro fondo común, 



Recuperar la “vida” y salvar la “verdad”: el desafío filosófico de José Ortega y...	 97

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 89 - 105. UNED, Madrid

exento de variaciones y peculiaridades individuales, la “razón”, y Kant, “el 
ente racional” […] De un lado, queda todo lo que vital y concretamente 
somos, nuestra realidad palpitante e histórica. De otro, ese núcleo racional 
que nos capacita para alcanzar la verdad, pero que, en cambio, no vive, espec-
tro irreal que se desliza inmutable a través del tiempo, ajeno a las vicisitudes 
que son síntoma de la vitalidad (Ortega y Gasset, 2005: 573). 

Ortega observa que “el racionalismo, para salvar la verdad, renuncia a la vida” 
(Ortega y Gasset, 2005: 573): 

La razón pura construye un mundo ejemplar –cosmos físico o cosmos 
político– con la creencia de que él es la verdadera realidad y, por tanto, debe 
suplantar a la efectiva. La divergencia entre las cosas y las ideas puras es tal, 
que no puede evitarse el conflicto. Pero el racionalista no duda de que en 
él corresponde ceder a lo real. Esta convicción es la característica del tempera-
mento racionalista (Ortega y Gasset, 2005: 648-649).

4.2. Crítica al relativismo 

Al racionalismo y su fe incondicional en la razón como vía de acceso a la 
verdad se opone otra postura, no menos problemática a los ojos de Ortega y 
Gasset y Taylor: el relativismo. La trampa del relativismo es que, a primera vista, 
podría parecer una alternativa atractiva y eficaz frente a la razón abstracta de 
los ilustrados. De hecho, los relativistas reconocen el arraigo del hombre en su 
entorno vital y admiten que la realización personal solo se produce dentro de 
su contexto cultural. Priorizan así la diversidad de la vida sobre la pretensión de 
una verdad universal. Paradójicamente, señala Charles Taylor, “al advertir que la 
percepción del mundo es una coproducción y que los objetos están configurados 
por nuestra incrustación corporal en el mundo cotidiano”, el relativismo sugiere 
que sería imposible “comprender cómo son las cosas en sí mismas” (Dreyfus & 
Taylor, 2016: 215). 

De manera similar, Ortega y Gasset nota que los relativistas llegan a consi-
derar que “[e]l conocimiento es imposible; no hay una realidad transcendente, 
porque todo sujeto real es un recinto peculiarmente modelado” (Ortega y Gasset, 
2005: 612). En consecuencia, los relativistas se ven obligados a renunciar a la 
verdad objetiva. Como sintetiza Javier Gracia Calandín, el relativismo “atomiza 



98	 Olain Olaciregui Berrouet

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 89 - 105. UNED, Madrid

los puntos de vista en círculos cerrados y acaba renunciando a la verdad del asun-
to” (Gracia Calandín, 2018: 159). Ortega y Gasset se pregunta: “¿Quiere esto 
decir que la ciencia, y especialmente la filosofía, sea un conjunto de convicciones 
que solo valen como verdad para un determinado tiempo?” (Ortega y Gasset, 
2005: 572). Dicho de otro modo, ¿implica el relativismo que no exista ninguna 
verdad humana o científica duradera, y que toda aspiración a la verdad sea iluso-
ria? Es precisamente este escollo el que tratan de evitar Ortega y Gasset y Taylor. 

En definitiva, aunque el racionalismo y el relativismo representen dos acti-
tudes radicalmente opuestas, resultan igualmente equivocadas: ambas descansan 
sobre un hiato insuperable entre razón y vida. Sustancialmente, “[c]ada una de 
ellas renuncia a lo que la otra retiene” (Ortega y Gasset, 2005: 578).

5. Reconciliación de la cultura y de la vida 

Mientras el racionalismo perpetúa el intelectualismo cartesiano, el relativismo 
niega categóricamente su validez. Sin embargo, ninguno de los dos logra escapar 
al dualismo, ya que ambos mantienen la separación entre cultura y vida:

La tradición moderna nos ofrece dos maneras opuestas de hacer frente 
a la antinomia entre vida y cultura. Una de ellas, el racionalismo, para sal-
var la cultura niega todo sentido a la vida. La otra, el relativismo, ensaya la 
operación inversa: desvanece el valor objetivo de la cultura para dejar paso 
a la vida. Ambas soluciones, que a las generaciones anteriores parecían sufi-
cientes, no encuentran eco en nuestra sensibilidad. Una y otra viven a costa 
de cegueras complementarias (Ortega y Gasset, 2005: 611). 

Así pues, si por cultura se entiende la verdad racional de los asuntos huma-
nos (justicia, arte, etc.) y, en este sentido, como sinónimo de “vida espiritual”, 
se constata que el hombre moderno elogia la cultura hasta el punto de haberse 
convertido en una religión sin Dios, vaciada de toda referencia a lo vital (orgáni-
co, biológico, natural). Por ello, Ortega y Gasset denuncia esta actitud como 
“beatería de la cultura”. Según Javier Gracia Calandín, “la beatería es una especie 
de embriaguez negadora de la vida y, sobre todo, incapaz de cuestionar crítica-
mente los productos culturales” (Gracia Calandín, 2018: 158). 



Recuperar la “vida” y salvar la “verdad”: el desafío filosófico de José Ortega y...	 99

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 89 - 105. UNED, Madrid

Esta concepción de cultura distorsiona el auténtico modo en el que el ser 
humano está en el mundo, pues resulta de una abstracción engañosa de su encar-
nación corporal. La definición del sujeto como ser desencarnado, esencialmente 
intelectivo y capaz de observar el mundo “desde ninguna parte”, evidencia una 
profunda equivocación acerca de la verdadera naturaleza del agente humano. 
Charles Taylor atribuye a la cultura moderna (en el sentido que le da Ortega) la 
responsabilidad de generar esta incorrección: “fue nuestra cultura la que se ha 
interrogado por la estructura del universo en sí, independientemente de toda 
interpretación cultural, y la que finalmente ha desarrollado una ciencia que pre-
tende aproximarse a una visión ‘desde ningún lugar’” (Dreyfus & Taylor, 2016: 
245). Por su parte, Ortega y Gasset califica esa visión distorsionada como “utópi-
ca”, precisando que la “concepción utópica es la que se crea desde ‘ningún sitio’ 
y que, sin embargo, pretende valer para todos” (Ortega y Gasset, 2005: 648). 

Para dar cuenta adecuadamente del modo en que experimentamos el mundo, 
es necesario invertir la precedencia entre cultura y vida: “mi primera compren-
sión sobre la realidad no es la imagen que elaboro de ella, sino el sentido dado 
a mi continuo trato con ella” (Dreyfus & Taylor, 2016: 124). La compresión se 
basa, entonces, primordialmente en la vinculación encarnada del sujeto con su 
entorno. De este modo, queda claro que el modo vinculado es anterior al modo 
desvinculado de referirnos al mundo, “partimos siempre de él y es necesario 
como fundamento del modo desvinculado” (Dreyfus & Taylor, 2016: 123-124). 
La manera desvinculada de concebir el mundo es un modo derivado, y, en conse-
cuencia, inauténtico. 

No se trata de abandonar o de negar la validez de las abstracciones concep-
tuales, sino de destacar que las idealizaciones del mundo espiritual se fundamen-
tan en la encarnación del ser humano. En suma, no se debe repudiar la cultura, 
pero sí renunciar a su exclusividad. En este sentido, Ortega y Gasset busca una 
síntesis entre estos dos polos igualmente importantes en la vivencia de los agentes 
humanos: 

Contraponer la cultura a la vida y reclamar para ésta la plenitud de 
sus derechos frente a aquélla no es hacer profesión de fe anticultura. Si se 
interpreta así lo dicho anteriormente, se practica una perfecta tergiversación. 
Quedan intactos los valores de cultura: únicamente se niega su exclusivis-
mo. Durante siglos se viene hablando exclusivamente de la necesidad que 
la vida tiene de la cultura. Sin desvirtuar lo más mínimo esta necesidad, se 
sostiene aquí que la cultura no necesita menos de la vida. Ambos poderes –el 



100	 Olain Olaciregui Berrouet

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 89 - 105. UNED, Madrid

inmanente de lo biológico y el trascendente de la cultura– quedan de esta 
suerte cara a cara, con iguales títulos, sin supeditación del uno al otro. Este 
trato leal de ambos permite plantear de una manera clara el problema de sus 
relaciones y preparar una síntesis más franca y sólida. Por consiguiente, lo 
dicho hasta aquí es sólo preparación para esa síntesis en que culturalismo y 
vitalismo, al fundirse, desaparecen (Ortega y Gasset, 2005: 611).

El error fundamental de la modernidad consistió en no haber logrado conver-
tir los imperativos vitales en cultura; allí se encuentra, según Ortega y Gasset, el 
gran fracaso de nuestro tiempo. Para remediarlo, es necesario tomar consciencia 
de que, sin vida, no cabría hablar de cultura. Dicho de otra manera, no “hay 
espiritualidad sin vitalidad, en el sentido más terre à terre que se quiera dar a esta 
palabra. Lo espiritual no es menos vida ni es más vida que lo no espiritual” (Orte-
ga y Gasset, 2005: 583). El filósofo español nos invita, por tanto, a superar la 
actitud “culturalista”, a reanudar finalmente las amarras con el sustantivo “vida”, 
recordándonos “que el adjetivo no es más que una especificación del sustantivo 
y que sin éste no hay aquel” (Ortega y Gasset, 2005: 583). 

Para liberarse del antagonismo entre la vida orgánica y el mundo espiritual, 
Ortega y Gasset elabora en El tema de nuestro tiempo una definición revisada 
de “cultura” que integre tanto la dimensión intelectual como la natural del ser 
humano. En sus palabras, las “funciones vitales –por tanto, hechos subjetivos, 
intraorgánicos– que cumplen leyes objetivas que en sí mismas llevan la condición 
de amoldarse a un régimen transvital, son la cultura” (Ortega y Gasset, 2005: 
581). Taylor propone en Recuperar el realismo una intrincación similar entre lo 
espiritual y lo corporal: “Puede ser que cualquier significado ético del bien, y 
cualquier significado moral de lo correcto […] tenga que conformarse con esos 
rasgos específicos que revelan nuestra forma específicamente humana de encar-
nación” (Dreyfus & Taylor, 2016: 267-268). Entonces, en su sentido estricto, 
la cultura no es más que la continuación o la complejización de nuestra relación 
corporal preconceptual con el mundo. 

En definitiva, así como el mundo y el hombre se entrelazan en una “carne” 
común, la vida y la cultura representan las dos caras de una misma realidad. Lejos 
de contraponerse, deberían ser integradas dentro de una comprensión enriqueci-
da del estar humano en el mundo. Concluyamos con Jesús Conill, quien destaca 
que Ortega, al igual que Taylor, “está buscando una nueva forma de abordar la 
realidad humana, que no esté sometida a los esquemas de la física, ni de la lógica, 



Recuperar la “vida” y salvar la “verdad”: el desafío filosófico de José Ortega y...	 101

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 89 - 105. UNED, Madrid

ni de la ontología, sino que esté en consonancia con la razón vital, histórica y 
narrativa” (Conill, 2013: 223-224).

6. La cuestión de la “verdad humana”

Ortega y Gasset observa que la “fe en la verdad es un hecho radical de la 
vida humana: si la amputamos queda ésta convertida en algo ilusorio y absurdo” 
(Ortega y Gasset, 2005: 573). Por tanto, el objetivo de Ortega y Gasset y de 
Taylor consiste en encontrar una manera de salvar la verdad tanto del univer-
salismo racional como del relativismo. Cabe entonces preguntarse: ¿podría una 
comprensión original de la verdad respetar simultáneamente la vida y la razón? 

El primer paso en la elaboración de una definición alternativa de la verdad 
consiste, según Ortega y Gasset, en la transformación de la razón pura en razón 
vital. La razón, si no quiere ser puramente abstracta, debe incorporar en su 
seno la vitalidad, es decir, lo fáctico. Y, por definición, lo fáctico es plural. El 
planteamiento de Ortega y Gasset admite, de esta manera, “una aceptación del 
fenómeno de la pluralidad de hecho, que conlleva una ampliación del horizonte 
vital y cultural” (Conill, 2013: 222). Se trata de un punto de vista que comparte 
también Merleau-Ponty, para el cual la pluralidad surge de la realidad misma: 

Hay en la carne de la contingencia una estructura del acontecimiento, 
una virtud propia del escenario, que no impiden la pluralidad de las inter-
pretaciones, que aún son la razón profunda de ellas y que hacen del acon-
tecimiento un tema durable de la vida histórica, con derecho a un estatuto 
filosófico (Merleau-Ponty, 1985: 61-62).

Transitamos, por lo tanto, de una razón abstracta con pretensión universa-
lista a una razón vital, enraizada en la vida, esto es, en su contexto de eclosión. 
Ortega halla la verdad en el “punto de vista”, defendiendo un perspectivismo 
filosófico. Según su planteamiento, el sujeto encarnado solo puede observar la 
realidad desde un punto de vista particular, ya sea a nivel individual o cultural:

En torno al eje vertebrador de la circunstancia, vemos que se puede 
hablar tanto del punto de vista individual (referido a un individuo particular) 
como del punto de vista cultural (referido a un pueblo y época). En ambos 
casos cabe decir lo mismo y es que la realidad no se impone mostrenca a 



102	 Olain Olaciregui Berrouet

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 89 - 105. UNED, Madrid

las personas, sino que siempre se haya medida (inter-mediada) por la pers-
pectiva, esto es, el peculiar y particular lugar desde el cual se interpreta y se 
comprende (Gracia Calandín, 2018: 150). 

Sin embargo, conviene subrayar que dicha perspectiva es real –y puede consi-
derarse verdadera– ya que la pluralidad no impide la existencia de la verdad. Esto 
implica que los diferentes individuos, pueblos y épocas poseen su propia porción 
de verdad (Ortega y Gasset, 2005: 613). De este modo, como enfatiza Javier 
Gracia Calandín, el holismo hermenéutico de Ortega y Gasset “no renuncia a la 
verdad, sino que considera que no se puede hablar de verdad si no es a la luz de 
la perspectiva o desde un determinado punto de vista” (Gracia Calandín, 2018: 
151). En la misma línea, Taylor advierte sobre la necesidad de aceptar que “hay 
muchos modos de describir la naturaleza y que todos ellos pueden ser verdad” 
(Dreyfus & Taylor, 2016: 259). 

Si reconocemos la existencia de la verdad, debemos también admitir su plu-
ralidad, es decir, reconocer la variación de su expresión según la circunstancia de 
su formulación. La metáfora orteguiana del “paisaje” resulta especialmente útil 
para comprender esta idea:

Desde distintos puntos de vista, dos hombres miran el mismo paisaje. 
Sin embargo, no ven lo mismo. La distinta situación hace que el paisaje se 
organice ante ambos de distinta manera. Lo que para uno ocupa el primer 
término y acusa con vigor todos sus detalles, para el otro se halla en el últi-
mo, y queda oscuro y borroso (Ortega y Gasset, 2005: 613). 

El reto de ambos filósofos consiste, por tanto, en revalorizar la pluralidad 
de puntos de vista sin renunciar a la afirmación de la existencia de una verdad 
auténtica. Con este objetivo, Taylor elaboró su propuesta de un “realismo robusto 
pluralista”: 

Según esta visión: 1) Existen diversas maneras de acceder a la realidad 
(por ello, es pluralista) que, sin embargo, 2) revelan verdades que son inde-
pendientes de nosotros, es decir, verdades que nos exigen revisar nuestro 
pensamiento y ajustarlo a ellas (y por ello es realismo robusto). Y, por último, 
3) todos los intentos de reconducir las diferentes formas de interrogarse por 
la realidad a solo una forma de investigación que ofrezca una teoría unificada 
están condenados al fracaso (Dreyfus & Taylor, 2016: 249-250).



Recuperar la “vida” y salvar la “verdad”: el desafío filosófico de José Ortega y...	 103

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 89 - 105. UNED, Madrid

Observamos, entonces, que la verdad, en lugar de desaparecer, se multiplica. 
Ya no puede descubrirse a priori y de manera puramente racional, sino de forma 
circunstancial e histórica:

De esta manera, aparece cada individuo, cada generación, cada época 
como un aparato de conocimiento insustituible. La verdad integral sólo 
se obtiene articulando lo que el prójimo ve con lo que yo veo, y así suce-
sivamente. Cada individuo es un punto de vista esencial. Yuxtaponiendo las 
visiones parciales de todos se lograría tejer la verdad omnímoda y absoluta. 
Ahora bien: esta suma de las perspectivas individuales, este conocimiento de 
lo que todos y cada uno han visto y saben, esta omniscencia, esta verdadera 
“razón absoluta” es el sublime oficio que atribuimos a Dios (Ortega y Gasset, 
2005: 616).

El ser humano, desprovisto de la omnipotencia divina, deberá ampliar su 
punto de vista mediante el contacto y el diálogo con otras culturas. Resumamos, 
pues, con Javier Gracia Calandín, que el holismo hermenéutico de Ortega y 
Gasset es sustancialmente intercultural: lo “es porque combate un concepto de 
cultura aislado, exclusivista, estático y también ‘extático’. En su lugar propone 
el intercambio plural y fecundo de los diversos y heterogéneos puntos de vista 
culturales” (Gracia Calandín, 2018: 157). Únicamente al término de este proceso 
dialógico e intercultural podremos pretender haber profundizado en nuestro 
entendimiento de la verdad de lo humano.

7. Conclusión: hacia una verdad intercultural

Aunque José Ortega y Gasset y Charles Taylor nunca mantuvieron contactos 
filosóficos directos, sus pensamientos presentan notables afinidades. Ambos com-
parten una visión crítica de la epistemología cartesiana y de la imagen mediacio-
nal del conocimiento. Frente al racionalismo dominante en la modernidad, pro-
mueven una revalorización de la encarnación corporal del ser humano mediante 
la reformulación de una “razón vital”. En contraposición al ser abstracto pro-
puesto por la moral formal kantiana, invitan a resituar al hombre dentro de su 
entorno natural y cultural. El examen del agente encarnado, en contacto con el 
mundo sensible y con su entorno social, contribuye así a la deconstrucción de la 
imagen mediacional heredada del cartesianismo.



104	 Olain Olaciregui Berrouet

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 89 - 105. UNED, Madrid

La fuerza de sus planteamientos radica en que tampoco sucumben a la ten-
tación relativista de renunciar a toda pretensión de verdad. Por el contrario, 
ambos defienden la existencia de una verdad humana: no una verdad racional, 
universal e invariable, sino una verdad encarnada, inseparable de su contexto 
de emergencia. Para Ortega y Gasset, esta verdad se manifiesta en el “punto de 
vista”, en la mirada singular que cada cultura ofrece sobre el mundo. La difi-
cultad es determinar si se debe por tanto abandonar la pretensión de alcanzar 
una verdad universal. Los dos filósofos responden negativamente, subrayando, 
sin embargo, que lo universal brota de lo particular. La verdad humana solo 
puede alcanzarse mediante la articulación de las diversas perspectivas, es decir, a 
través de la reconstrucción del paisaje humano que se produce en lo que Taylor 
denomina el “encuentro intercultural”.

Referencias bibliográficas 

Conill, J. (2013). “Una cierta lectura hermenéutica de la filosofía orteguiana”, en J. 
Zamora (ed.), Guía Comares de Ortega y Gasset, Granada, Comares, pp. 201-230.

Descartes, R. (1966). La recherche de la vérité par la lumière naturelle, A. Tannery 
(ed.), Paris, Vrin, vol. XX.

— (1996). “Discours de la méthode”, en Œuvres de Descartes, C. Adam y P. Tannery 
(eds.), vol. VI, Paris, Vrin.

Gracia Calandín, J. (2006). “El encuentro intercultural en la hermenéutica de Char-
les Taylor”, Diálogo Filosófico, 64, pp. 77-94.

— (2018). “La perspectiva intercultural: Ortega y la hermenéutica”, Daimon, 75, pp. 
147-160.

Gracia Calandín, J. y Olaciregui Berrouet, O. (2022). “Claves epistemológicas 
en el enfoque de Charles Taylor para entender otras culturas. Parte 1”, Cinta de 
Moebio, 74, pp. 37-50.

Merleau-Ponty, M. (1985). L’Œil et l’Esprit, Paris, Gallimard.

Ortega y Gasset, J. (2005). “El tema de nuestro tiempo”, en Obras completas, t. III, 
Madrid, Fundación José Ortega y Gasset / Taurus, pp. 557-652.

Perruchoud González, S. (2017). “La fenomenología según Merleau-Ponty: un 
camino de descenso hacia las cosas”, Revista de Filosofía, 42(1), pp. 59-76.

Taylor, C. (1997). Argumentos filosóficos. Ensayos sobre el conocimiento, el lenguaje y la 
modernidad, Barcelona, Paidós.



Recuperar la “vida” y salvar la “verdad”: el desafío filosófico de José Ortega y...	 105

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 89 - 105. UNED, Madrid

— (2005). La libertad de los modernos, Buenos Aires, Amorrortu.

Taylor, C. y Dreyfus, H. (2016). Recuperar el realismo, Madrid, Rialp.

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-No-
Comercial-SinObraDerivada 4.0 

Recibido: 28/07/2022

Aceptado: 13/01/2023

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

