RECUPERAR LA “VIDA” Y SALVAR LA “VERDAD":
EL DESAFIO FILOSOFICO DE JOSE ORTEGA Y
GASSETY CHARLES TAYLOR

RETRIEVING “LIFE” AND SAVING “TRUTH”: THE
PHILOSOPHICAL CHALLENGE OF JOSE ORTEGA
Y GASSET AND CHARLES TAYLOR

Olain OLACIREGUI BERROUET"
Universidad de Valencia

RESUMEN: En el presente articulo se propone establecer vinculos entre dos pensadores que
marcaron la bistoria de la filosofia contempordnea: José Ortega y Gasset y Charles Taylor.
Aungque, hasta donde sabemos, nunca estuvieron en contacto directo, las convergencias entre
ambos son numerosas. A partir de su critica a la epistemologia cartesiana y al racionalismo
moderno, ambos fildsofos buscan reencarnar al ser humano en la vida y aprehenderlo desde su
contexto cultural e histérico. Apartindose del idealismo abstracto y del relativismo, procuran
ofrecer una comprension original de la “verdad humana’. Mediante una lectura compara-
tiva de El tema de nuestro tiempo y Recuperar el realismo, y rastreando las fuentes de sus
planteamientos respectivos, este articulo se propone trazar las lineas de una universalidad
encarnada y de una verdad intercultural perenne.

PALABRAS CLAVE: José Ortega y Gasset, Charles Taylor, Maurice Merleau-Ponty,
encarnacidn, perspectiva, verdad, interculturalidad.

ABSTRACT: This article aims to establish connections between two thinkers who have
marked the history of contemporary philosophy: José Ortega y Gasset and Charles Taylor.
Although, as far as we know, they were never in direct contact, the convergences between them
are numerous. Based on their critique of Cartesian epistemology and modern rationalism,
both philosophers seek to re-embody the human being in lived experience and to understand
humanity within its cultural and bistorical context. Departing from abstract idealism and
relativism, they each attempt to articulate an original understanding of “human truth.”
Through a comparative reading of The Theme of Our Time and Retrieving Realism, and

" E-mail de la autora: olain@live.fr.

ENDOXA: Series Filoscficas, n.° 56, 2025, pp. 89 - 105. UNED, Madrid


mailto:olain@live.fr

90 OLAIN OLACIREGUI BERROUET

by tracing the sources of their approaches, this article outlines the contours of an embodied
universality and a perennial intercultural truth.

Keyworbs: José Ortega y Gasset, Charles Taylor, Maurice Merleau-Ponty, embo-
diment, perspective, truth, interculturality.

1. Introduccion: una lectura comparativa de Ortega y Gasset y Taylor

Inspirdndose en Maurice Merleau-Ponty y Martin Heidegger, Charles Tay-
lor subraya, en Recuperar el realismo (2016), la importancia de la encarnaciéon
corporal del ser humano. Se aparta tanto del cientificismo contempordneo, que
desconoce la dimensién significativa y moral del ser humano, como del relati-
vismo, que niega la posibilidad de un conocimiento objetivo del mundo. Taylor
supera esta dualidad al sostener que nuestra experiencia encarnada y nuestro
mundo cultural se originan en el contacto con una realidad independiente. Asi,
concibe al ser humano desde su situacién concreta, resituindolo en su entorno
fisico, social y cultural. Al rechazar el giro paradigmdtico introducido por el pen-
samiento cartesiano en la teoria del conocimiento, el autor se distancia también
de la tradicién epistemoldgica poscartesiana.

De modo andlogo, José Ortega y Gasset propuso una reinterpretacién ori-
ginal del Dasein heideggeriano en términos de “vida”. A su juicio, la estructu-
ra de la realidad vital del ser humano debe comprenderse siempre en relaciéon
con su ambiente. Entre el hombre y su circunstancia se establece una relacién
constitutiva: el yo no existe sino incorporado en un contexto particular. En su
busqueda de una via media entre idealismo y materialismo, entre racionalismo y
naturalismo, Ortega elaboré una auténtica “hermenéutica de la vida” sustentada
en el raciovitalismo.

De este modo, se perfila una aspiracién comiin en ambos pensadores: regene-
rar la vida que la tradicién racionalista de herencia cartesiana ha despojado de su
plenitud. Esta comprensién holistica y hermenéutica del ser humano transforma,
a su vez, el modo de acercarse a la verdad, y abre, en dltima instancia, el camino
hacia una auténtica perspectiva intercultural, cuyo estudio constituird el objeto
del presente articulo.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 56, 2025, pp. 89 - 105. UNED, Madrid



RECUPERAR LA “VIDA” Y SALVAR LA “VERDAD”: EL DESAFIO FILOSOFICO DE JOSE ORTEGA Y... 91

2. Critica a la imagen mediacional cartesiana

El punto de partida comin a los dos autores reside en su critica a la epis-
temologia dualista que ha dominado la tradicién filoséfica occidental. Ambos
rechazan la teorfa representacional cartesiana, segtin la cual el ser humano podria
alcanzar una certeza universal gracias a su instrumento supremo: la razén. Tanto
Ortega y Gasset como Taylor identifican en Descartes el origen de esta confusién,
presentdndolo como el pionero de la concepcién mediacional del conocimiento.
Taylor sefala en “La superacién de la epistemologia” “Descartes estd en el ori-
gen de la moderna nocién —que ha ejercido una poderosa influencia en nuestra
cultura— de que la certeza es hija de la claridad reflexiva o del examen de nuestras
propias ideas haciendo abstraccién de lo que ‘representan’ (Taylor, 1997: 24).

La epistemologia cartesiana establecié un hiato entre el mundo fisico y el
mundo intelectivo, entre lo externo y lo interno. Para pasar de uno a otro hace
falta la existencia de ideas, elemento mediador que permite la representacién
mental de los fenémenos fisicos. Segtin Descartes, las realidades exteriores serfan
cognoscibles por introspeccién, mediante la adecuacién de dichas realidades con
las ideas mentales previas. En suma, “supone que la realidad que queremos captar
estd fuera de nosotros y dentro los estados que nos permiten percibirla” (Dre-
yfus & Taylor, 2016: 21). Esa teorfa postula que la realidad serfa racional por el
simple motivo de que se teoriza y se concretiza en la mente humana conforme a
una causalidad semejante a la que rige el mundo sensible. El intelectualismo de
Descartes desemboca entonces en una comprension naturalista del ser humano,
cuyo conocimiento y actuacién podrian analizarse segiin unos principios univer-
sales, tal como lo propuso Newton para las ciencias naturales. Ortega y Gasset
lamenta que la tradicién racionalista post-cartesiana haya perpetuado la creencia
en esa epistemologia intelectualista:

La fisica y la filosofia de Descartes fueron la primera manifestacién de
un estado de espiritu nuevo, que un siglo mds tarde iba a extenderse por
todas las formas de la vida y dominar en el salén, en el estrado, en la pla-
zuela. Haciendo converger los rasgos de ese estado de espiritu, se obtiene la
sensibilidad especificamente “moderna”. Suspicacia y desdén hacia todo lo
espontdneo e inmediato. Entusiasmo por toda construccién racional (Ortega

y Gasset, 2005: 575-576).

ENDOXA: Series Filoscficas, n.° 56, 2025, pp. 89 - 105. UNED, Madrid



92 OLAIN OLACIREGUI BERROUET

A pesar de los numerosos esfuerzos por superar la epistemologfa mediacio-
nal, todavia no se ha logrado desprenderse por completo de los fundamentos
cartesianos. Dicha epistemologia se ha erigido, por asi decirlo, al rango de idea
transcendental, sobre la cual se asientan muchas de nuestras teorias filoséficas.
Estd tan profundamente arraigada en el sentido comiin occidental que ha pasado
a formar parte integrante de nuestro trasfondo cientifico y cultural. En cierto
sentido, constata Taylor, “somos incapaces de pensar ‘fuera de su caja’ porque
su imagen nos resulta tan evidente y tan de sentido comin que se nos antoja
incuestionable” (Dreyfus & Taylor, 2016: 19-20). El hecho de movernos dentro
de esa concepcién nos impide distinguirla con claridad y, en tltima instancia,
nos vuelve incapaces de advertir su cardcter equivoco. En efecto, observa Ortega
y Gasset, la “paradoja cartesiana sirve de cimiento a la fisica moderna. En ella
hemos sido educados, y hoy nos cuesta trabajo advertir su gigantesca antinatu-
ralidad y volver a poner los términos segtin estaban antes de Descartes” (Ortega

y Gasset, 2005: 575).

A juicio del filésofo espanol, la preeminencia de la razén tedrica ha descuida-
do la dimensién vivencial del ser humano, provocando un empobrecimiento de
su experiencia: “el hombre cartesiano sélo tiene sensibilidad para esta virtud: la
perfeccién intelectual pura. Para todo lo demds es sordo y ciego” (Ortega y Gasset,
2005: 576). Tanto Ortega y Gasset como Taylor son conscientes de las consecuen-
cias perjudiciales de esta teorfa desencarnada del conocimiento: el mediacionalis-
mo cartesiano y su epistemologia representacional conducen a concebir a los seres
humanos como sujetos atomisticos, aislados unos de otros y desvinculados de su
contacto con el mundo exterior. Este tipo de “pensamiento privado”, advierte
Taylor, desemboca en relativismo y escepticismo, es decir, en un antirrealismo.
En sus palabras, el “mediacionalismo nos conduce otra vez a posturas escépticas,
relativistas y no realistas [...] Nos queda sélo la imagen de un sujeto cerrado en
si mismo, sin contacto con ese mundo que le transciende” (Dreyfus & Taylor,
2016: 102). En la misma linea, Ortega y Gasset puntualiza que el “relativismo
es, a la postre, escepticismo, y el escepticismo, justificado como objecién a toda
teoria, es una teoria suicida” (Ortega y Gasset, 2005: 573).

Frente a esta constatacién, en Recuperar el realismo, Taylor se propone liberar-
nos “de la antigua epistemologia mediacional que proviene de Descartes” (Dreyfus
& Taylor, 2016: 118). Pese a las evidentes dificultades que entrana tal empresa,
Ortega y Gasset y Taylor redoblan sus esfuerzos por superar el intelectualismo

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 56, 2025, pp. 89 - 105. UNED, Madrid



RECUPERAR LA “VIDA” Y SALVAR LA “VERDAD”: EL DESAFIO FILOSOFICO DE JOSE ORTEGA Y... 93

subyacente en las teorfas modernas y contempordneas del conocimiento, con el
propésito de restaurar al cuerpo y a la vida su valor epistemoldgico.

3. Fenomenologia del cuerpo: Maurice Merleau-Ponty

El intelectualismo, con su confianza desmesurada en la razén, pasa por alto
lo esencial: la vida. El behaviorismo ha llegado a concebir al ser humano como
un “cerebro en una cubeta”: un puro intelecto cuyo cuerpo serfa absolutamente
sustituible, un mero recipiente pasivo y permutable. Esta concepcidn, senala
Taylor, “proporciona una imagen de los agentes que, al percibir el mundo, reci-
ben bits de informacién de su entorno y luego los ‘procesan’ de cierta manera
para que emerja el ‘retrato’ del mundo que tienen” (Taylor, 1997: 94). En este
planteamiento, lo que distingue al sujeto de las entidades inanimadas es su capa-
cidad “para las representaciones internas, estén éstas situadas en el espiritu o en
el cerebro, entendido como un ordenador” (Taylor, 1997: 226).

Tal radicalizacién del cartesianismo deja a Taylor perplejo e incluso preocu-
pado. De ahi que afirme la necesidad de revalorizar el cuerpo, despreciado por
Descartes y sus herederos, y de restaurarlo como un elemento digno de interés
filoséfico. En esta tarea, Maurice Merleau-Ponty le serd de gran ayuda. Taylor
destaca en “La validez de los argumentos trascendentales” que la fuerza del feno-
mendlogo francés reside precisamente en revocar “la aplicacién de categorias
mecanicistas o dualistas al pensamiento o a la experiencia’ (Taylor, 1997: 51).
Merleau-Ponty buscd, en efecto, liberarse de los dualismos cldsicos entre sujeto y
objeto, espiritu y cuerpo: “El cuerpo es para el alma su espacio natal y la matriz
de cualquier otro espacio existente” (Merleau-Ponty, 1985: 54). Con este fin,
introdujo el concepto clave de “chair” (carne), entendido como el intercambio
entre el cuerpo sentiente y los demds cuerpos que habitan el mundo.

Asi, concibe el cuerpo como la expresién del vinculo inmanente entre todos
los habitantes del Ser. Este pensamiento contribuye a invertir la relacién tradicio-
nal entre forma y materia, entre interioridad y exterioridad. La chair se opone al
concepto de squelerte: un pensamiento de sobrevuelo, sin alma ni carne. Frente
a ello, la ontologfa merleau-pontiana se funda en una inmanencia radical, segin

' “Lo que Seatle sugiere es que al fin y al cabo no somos mds que cerebros en una cubeta,

s6lo que en nuestro caso concreto la cubeta es el craneo” (Dreyfus & Taylor, 2016: 161-162).

ENDOXA: Series Filoscficas, n.° 56, 2025, pp. 89 - 105. UNED, Madrid



94 OLAIN OLACIREGUI BERROUET

la cual el cuerpo y el mundo son chair, esto es, manifestaciones de una misma
textura ontoldgica. Merleau-Ponty reformuld la expresion heideggeriana «estar-
en-el-mundo» en términos de “ser del mundo” (étre-au-monde). En francés, la
preposicioén “au” encierra un triple sentido:

1. Puede traducirse como “dans” (“en”): “étre dans le monde”, del mismo
modo en que el cerebro estd ez la cubeta. Esta primera acepcién se limita a des-

cribir la posicién espacial del cuerpo respecto del mundo.

2. También puede entenderse como “ser al mundo”. En este caso, se evoca
una relacién de pertenencia del ser al mundo.

3. Finalmente, Taylor propone una tercera interpretacién: “ser del mundo”.
Esta traduccién refleja de manera mds adecuada ambos matices anteriores, pues
sugiere un ser que estd en el mundo y, al mismo tiempo, mantiene un didlogo
continuo con ¢él.

Con su teorfa del contacto, Merleau-Ponty sostiene una relacién constitutiva
entre yo y el mundo, la cual pone de manifiesto la obsolescencia de las teorias
representacionales del conocimiento. Como explica Stéphanie Perruchoud:

Para Merleau-Ponty, el mundo es la realidad mds evidente de la que
disponemos, mds rica que nuestro propio pensamiento. La biisqueda de
las esencias por la razén y la reduccién fenomenolégica no tiene nunca que
alejarnos de la existencia, de la vida que es lo realmente real. Por esta razén
hablard de esencia experimentada o de experiencia eidética. Lhomme est au
mondey es en el mundo que se conoce (Perruchoud Gonzélez, 2017: 67).

Si el ser humano se encuentra en el mundo, no es de manera pasiva ni
dominante: el sujeto cohabita con su entorno. Sujeto y mundo comunican y se
configuran mutuamente, lo que obliga a superar el esquema cartesiano dentro/
fuera. De hecho, “éere au monde” significa que no percibo el mundo “conforme a
su envoltura exterior, lo vivo desde su interior, estoy englobado en él. Después de
todo, el mundo estd a mi alrededor, no frente a m{” (Merleau-Ponty, 1985: 59).
La racionalidad y el pensamiento conceptual solo adquieren sentido en el marco
de este entrelazamiento primordial entre sujeto y mundo. En este contexto, la
corporeidad se convierte en la clave de la relacién constitutiva que el ser humano
mantiene con el mundo percibido.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 56, 2025, pp. 89 - 105. UNED, Madrid



RECUPERAR LA “VIDA” Y SALVAR LA “VERDAD”: EL DESAFIO FILOSOFICO DE JOSE ORTEGA Y... 95

Al reintroducir un vinculo esencial entre el agente y el mundo, la fenome-
nologia del cuerpo de Merleau-Ponty ofrece una alternativa convincente a los
dualismos cartesianos y a la epistemologia mediacional. En efecto, “la teoria del
contacto constituye un baluarte sélido contra la visién desvinculada del sujeto
subyacente a la epistemologia representacional” (Gracia y Olaciregui, 2022: 45).
Es precisamente para contrarrestar el cartesianismo que Taylor contintia y amplia
la redefinicién merleau-pontiana del sujeto como ser encarnado, en constante
interaccién con el mundo:

Nuestro modo de captar las cosas no se encuentra en nosotros, frente
al cual se erigirfa el mundo. Se halla en nuestro contacto con él, en nuestro
“estar-en-el-mundo” (Heidegger) o “ser del mundo” (Merleau-Ponty). [...]
:En qué consiste ese contacto? Se basa en que en un nivel basico y precon-
ceptual, mi comprensién del mundo no estd construida ni determinada por
mi. Es una “coproduccién” entre yo y el mundo (Dreyfus & Taylor, 2016:

158).

De esta recuperacion de la teorfa del contacto de Merleau-Ponty por Taylor,
cabe destacar especialmente la existencia de “un nivel de contacto epistémico con
el mundo mds profundo que el conceptual”, al que nos abre el cuerpo (Dreyfus y
Taylor, 2016: 126). Taylor denomina a esta dimensién “comprensién encarnada’,
y le dedica el capitulo 5 de Recuperar el realismo®.

4. Superar el racionalismo y el relativismo

Mediante la recuperacién filoséfica de la dimensién encarnada de la vida
y del saber, Ortega y Gasset y Taylor buscan poner fin a dos vertientes antagé-
nicas, pero no menos influyentes, que derivan del pensamiento cartesiano: el
racionalismo, que enfatiza la razén abstracta y universal, y el relativismo, que
surge como reaccién ante los limites de esa racionalidad desvinculada de la vida.
Estas dos tradiciones corresponden no solo a modos divergentes de concebir el

2 Aunque Recuperar el realismo exponga de modo mds completo y actualizado la nocién de

“comprensién encarnada’, sus primeras ocurrencias se encuentran en el articulo “Seguir una

regla” publicado en Argumentos filosdficos (Taylor, 1997: 226; 231; 237-238).

ENDOXA: Series Filoscficas, n.° 56, 2025, pp. 89 - 105. UNED, Madrid



96 OLAIN OLACIREGUI BERROUET

conocimiento y al ser humano, sino también a formas radicalmente distintas de
aprehender la verdad.

4. 1. Critica al racionalismo

En 1637, René Descartes iniciaba su Discours de la méthode con la afirmacién
de la existencia de una razén universal constitutiva del ser humano. La honraba
como “lo que mejor repartido estd entre todo el mundo”, es decir una habilidad
“naturalmente igual en todos los hombres” (Descartes, 1996: 1). Gran parte de
los fil6sofos del siglo xvi1I se inspiraron en este argumento, erigiendo la raciona-
lidad como principio fundamental de la unidad substancial de los seres humanos.
La Ilustracién —Les Lumiéres en francés— hereda asi su nombre del concepto
cartesiano de lumiére naturelle (luz natural), concebida como herramienta de
conocimiento puro, capaz de percibir la verdad “sin necesitar la ayuda ni de la
religién ni de la filosofia” (Descartes, 1966: 495). Siguiendo esta tradicidn, los
librepensadores interpretardn la totalidad de los fenémenos naturales, politicos
y morales a la luz de la razén.

Immanuel Kant representa la figura dominante del homélogo alemdn de
esta tradicién critica —la Aufklirung—. Siguiendo la linea racionalista de los ilus-
trados franceses, Kant defiende en su Kritik der praktischen Vernunft (1788) la
existencia de un imperativo categérico basado en la voluntad racional inherente
al ser humano. Esta ley 4 priori no estd, en modo alguno, subordinada a los
deseos o fines subjetivos —externos y contingentes—, sino que posee un caracter
puramente formal. Liberados de toda caracteristica externa, los principios de la
moral kantiana emanan de la racionalidad del ser humano. De este modo, el
hombre, aunque obligado al cumplimiento de la ley, se encuentra tinicamente
sometido a su propia razén. La razén pura, a la que apela el racionalismo como
herramienta de conocimiento, es formal y ahistérica. Entonces, la definicién
ilustrada del hombre refleja un ser abstracto, despojado de toda referencia a su
contexto vivencial y a la dimensién encarnada de su vida:

Siendo la verdad una, absoluta e invariable, no puede ser atribuida a
nuestras personas individuales, corruptibles y mudadizas. Habrd que supo-
ner, mds alld de las diferencias que entre los hombres existen, una especie de
sujeto abstracto, comun al europeo y al chino, al contempordneo de Peri-
cles y al caballero de Luis x1v. Descartes llamé a ese nuestro fondo comin,

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 56, 2025, pp. 89 - 105. UNED, Madrid



RECUPERAR LA “VIDA” Y SALVAR LA “VERDAD”: EL DESAFIO FILOSOFICO DE JOSE ORTEGA Y... 97

exento de variaciones y peculiaridades individuales, la “razén”, y Kant, “el
ente racional” [...] De un lado, queda todo lo que vital y concretamente
somos, nuestra realidad palpitante e histérica. De otro, ese niicleo racional
que nos capacita para alcanzar la verdad, pero que, en cambio, no vive, espec-
tro irreal que se desliza inmutable a través del tiempo, ajeno a las vicisitudes
que son sintoma de la vitalidad (Ortega y Gasset, 2005: 573).

Ortega observa que “el racionalismo, para salvar la verdad, renuncia a la vida”

(Ortega y Gasset, 2005: 573):

La razén pura construye un mundo ejemplar —cosmos fisico o cosmos
politico— con la creencia de que él es la verdadera realidad y, por tanto, debe
suplantar a la efectiva. La divergencia entre las cosas y las ideas puras es tal,
que no puede evitarse el conflicto. Pero el racionalista no duda de que en
él corresponde ceder a lo real. Esta conviccion es la caracteristica del tempera-
mento racionalista (Ortega y Gasset, 2005: 648-649).

4.2. Critica al relativismo

Al racionalismo y su fe incondicional en la razén como via de acceso a la
verdad se opone otra postura, no menos problemadtica a los ojos de Ortega y
Gasset y Taylor: el relativismo. La trampa del relativismo es que, a primera vista,
podria parecer una alternativa atractiva y eficaz frente a la razén abstracta de
los ilustrados. De hecho, los relativistas reconocen el arraigo del hombre en su
entorno vital y admiten que la realizacién personal solo se produce dentro de
su contexto cultural. Priorizan asi la diversidad de la vida sobre la pretension de
una verdad universal. Paradéjicamente, sehala Charles Taylor, “al advertir que la
percepcién del mundo es una coproduccién y que los objetos estin configurados
por nuestra incrustacién corporal en el mundo cotidiano”, el relativismo sugiere
que serfa imposible “comprender cémo son las cosas en si mismas” (Dreyfus &

Taylor, 2016: 215).

De manera similar, Ortega y Gasset nota que los relativistas llegan a consi-
derar que “[e]l conocimiento es imposible; no hay una realidad transcendente,
porque todo sujeto real es un recinto peculiarmente modelado” (Ortega y Gasset,
2005: 612). En consecuencia, los relativistas se ven obligados a renunciar a la
verdad objetiva. Como sintetiza Javier Gracia Calandin, el relativismo “atomiza

ENDOXA: Series Filoscficas, n.° 56, 2025, pp. 89 - 105. UNED, Madrid



98 OLAIN OLACIREGUI BERROUET

los puntos de vista en circulos cerrados y acaba renunciando a la verdad del asun-
to” (Gracia Calandin, 2018: 159). Ortega y Gasset se pregunta: “;Quiere esto
decir que la ciencia, y especialmente la filosoffa, sea un conjunto de convicciones
que solo valen como verdad para un determinado tiempo?” (Ortega y Gasset,
2005: 572). Dicho de otro modo, simplica el relativismo que no exista ninguna
verdad humana o cientifica duradera, y que toda aspiracion a la verdad sea iluso-
ria? Es precisamente este escollo el que tratan de evitar Ortega y Gasset y Taylor.

En definitiva, aunque el racionalismo y el relativismo representen dos acti-
tudes radicalmente opuestas, resultan igualmente equivocadas: ambas descansan
sobre un hiato insuperable entre razén y vida. Sustancialmente, “[c]ada una de
ellas renuncia a lo que la otra retiene” (Ortega y Gasset, 2005: 578).

5. Reconciliacion de la cultura y de la vida

Mientras el racionalismo perpetia el intelectualismo cartesiano, el relativismo
niega categéricamente su validez. Sin embargo, ninguno de los dos logra escapar
al dualismo, ya que ambos mantienen la separacién entre cultura y vida:

La tradicién moderna nos ofrece dos maneras opuestas de hacer frente
a la antinomia entre vida y cultura. Una de ellas, el racionalismo, para sal-
var la cultura niega todo sentido a la vida. La otra, el relativismo, ensaya la
operacidn inversa: desvanece el valor objetivo de la cultura para dejar paso
a la vida. Ambas soluciones, que a las generaciones anteriores parecian sufi-
cientes, no encuentran eco en nuestra sensibilidad. Una y otra viven a costa
de cegueras complementarias (Ortega y Gasset, 2005: 611).

Asi pues, si por cultura se entiende la verdad racional de los asuntos huma-
nos (justicia, arte, etc.) y, en este sentido, como sinénimo de “vida espiritual”,
se constata que el hombre moderno elogia la cultura hasta el punto de haberse
convertido en una religién sin Dios, vaciada de toda referencia a lo vital (orgdni-
co, biolégico, natural). Por ello, Ortega y Gasset denuncia esta actitud como
“beaterfa de la cultura”. Segtin Javier Gracia Calandin, “la beateria es una especie
de embriaguez negadora de la vida y, sobre todo, incapaz de cuestionar critica-
mente los productos culturales” (Gracia Calandin, 2018: 158).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 56, 2025, pp. 89 - 105. UNED, Madrid



RECUPERAR LA “VIDA” Y SALVAR LA “VERDAD”: EL DESAFIO FILOSOFICO DE JOSE ORTEGA Y... 99

Esta concepcién de cultura distorsiona el auténtico modo en el que el ser
humano estd en el mundo, pues resulta de una abstraccién engafosa de su encar-
nacién corporal. La definicién del sujeto como ser desencarnado, esencialmente
intelectivo y capaz de observar el mundo “desde ninguna parte”, evidencia una
profunda equivocacién acerca de la verdadera naturaleza del agente humano.
Charles Taylor atribuye a la cultura moderna (en el sentido que le da Ortega) la
responsabilidad de generar esta incorreccién: “fue nuestra cultura la que se ha
interrogado por la estructura del universo en si, independientemente de toda
interpretacién cultural, y la que finalmente ha desarrollado una ciencia que pre-
tende aproximarse a una visién ‘desde ningtn lugar’” (Dreyfus & Taylor, 2016:
245). Por su parte, Ortega y Gasset califica esa visién distorsionada como “ut6pi-
ca’, precisando que la “concepcién utdpica es la que se crea desde ‘ningtn sitio’
y que, sin embargo, pretende valer para todos” (Ortega y Gasset, 2005: 648).

Para dar cuenta adecuadamente del modo en que experimentamos el mundo,
es necesario invertir la precedencia entre cultura y vida: “mi primera compren-
sién sobre la realidad no es la imagen que elaboro de ella, sino el sentido dado
a mi continuo trato con ella” (Dreyfus & Taylor, 2016: 124). La compresién se
basa, entonces, primordialmente en la vinculacién encarnada del sujeto con su
entorno. De este modo, queda claro que el modo vinculado es anterior al modo
desvinculado de referirnos al mundo, “partimos siempre de él y es necesario
como fundamento del modo desvinculado” (Dreyfus & Taylor, 2016: 123-124).
La manera desvinculada de concebir el mundo es un modo derivado, y, en conse-
cuencia, inauténtico.

No se trata de abandonar o de negar la validez de las abstracciones concep-
tuales, sino de destacar que las idealizaciones del mundo espiritual se fundamen-
tan en la encarnacién del ser humano. En suma, no se debe repudiar la cultura,
pero si renunciar a su exclusividad. En este sentido, Ortega y Gasset busca una
sintesis entre estos dos polos igualmente importantes en la vivencia de los agentes
humanos:

Contraponer la cultura a la vida y reclamar para ésta la plenitud de
sus derechos frente a aquélla no es hacer profesion de fe anticultura. Si se
interpreta asi lo dicho anteriormente, se practica una perfecta tergiversacion.
Quedan intactos los valores de cultura: Ginicamente se niega su exclusivis-
mo. Durante siglos se viene hablando exclusivamente de la necesidad que
la vida tiene de la cultura. Sin desvirtuar lo mds minimo esta necesidad, se
sostiene aqui que la cultura no necesita menos de la vida. Ambos poderes —el

ENDOXA: Series Filoscficas, n.° 56, 2025, pp. 89 - 105. UNED, Madrid



100 OLAIN OLACIREGUI BERROUET

inmanente de lo biolégico y el trascendente de la cultura— quedan de esta
suerte cara a cara, con iguales titulos, sin supeditacién del uno al otro. Este
trato leal de ambos permite plantear de una manera clara el problema de sus
relaciones y preparar una sintesis mds franca y sélida. Por consiguiente, lo
dicho hasta aqui es sélo preparacién para esa sintesis en que culturalismo y
vitalismo, al fundirse, desaparecen (Ortega y Gasset, 2005: 611).

El error fundamental de la modernidad consistié en no haber logrado conver-
tir los imperativos vitales en cultura; alli se encuentra, segin Ortega y Gasset, el
gran fracaso de nuestro tiempo. Para remediarlo, es necesario tomar consciencia
de que, sin vida, no cabria hablar de cultura. Dicho de otra manera, no “hay
espiritualidad sin vitalidad, en el sentido mds zerre 4 terre que se quiera dar a esta
palabra. Lo espiritual no es menos vida ni es mds vida que lo no espiritual” (Orte-
ga y Gasset, 2005: 583). El fil6sofo espafol nos invita, por tanto, a superar la
actitud “culturalista”, a reanudar finalmente las amarras con el sustantivo “vida”,
recorddndonos “que el adjetivo no es mds que una especificacién del sustantivo
y que sin éste no hay aquel” (Ortega y Gasset, 2005: 583).

Para liberarse del antagonismo entre la vida orgdnica y el mundo espiritual,
Ortega y Gasset elabora en E/ tema de nuestro tiempo una definicién revisada
de “cultura” que integre tanto la dimensién intelectual como la natural del ser
humano. En sus palabras, las “funciones vitales —por tanto, hechos subjetivos,
intraorgdnicos— que cumplen leyes objetivas que en si mismas llevan la condicién
de amoldarse a un régimen transvital, son la cultura” (Ortega y Gasset, 2005:
581). Taylor propone en Recuperar el realismo una intrincacién similar entre lo
espiritual y lo corporal: “Puede ser que cualquier significado ético del bien, y
cualquier significado moral de lo correcto [...] tenga que conformarse con esos
rasgos especificos que revelan nuestra forma especificamente humana de encar-
nacién” (Dreyfus & Taylor, 2016: 267-268). Entonces, en su sentido estricto,
la cultura no es més que la continuacién o la complejizacién de nuestra relacién
corporal preconceptual con el mundo.

En definitiva, asi como el mundo y el hombre se entrelazan en una “carne”
comun, la vida y la cultura representan las dos caras de una misma realidad. Lejos
de contraponerse, deberfan ser integradas dentro de una comprensién enriqueci-
da del estar humano en el mundo. Concluyamos con Jestis Conill, quien destaca
que Ortega, al igual que Taylor, “estd buscando una nueva forma de abordar la
realidad humana, que no esté sometida a los esquemas de la fisica, ni de la l6gica,

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 56, 2025, pp. 89 - 105. UNED, Madrid



RECUPERAR LA “VIDA” Y SALVAR LA “VERDAD”: EL DESAFIO FILOSOFICO DE JOSE ORTEGA Y... 101

ni de la ontologfa, sino que esté en consonancia con la razén vital, histérica y

narrativa’ (Conill, 2013: 223-224).

6. La cuestion de la “verdad humana”

Ortega y Gasset observa que la “fe en la verdad es un hecho radical de la
vida humana: si la amputamos queda ésta convertida en algo ilusorio y absurdo”
(Ortega y Gasset, 2005: 573). Por tanto, el objetivo de Ortega y Gasset y de
Taylor consiste en encontrar una manera de salvar la verdad tanto del univer-
salismo racional como del relativismo. Cabe entonces preguntarse: ;podria una
comprensién original de la verdad respetar simultdneamente la vida y la razén?

El primer paso en la elaboracién de una definicién alternativa de la verdad
consiste, segiin Ortega y Gasset, en la transformacién de la razén pura en razén
vital. La razdn, si no quiere ser puramente abstracta, debe incorporar en su
seno la vitalidad, es decir, lo fictico. Y, por definicién, lo féctico es plural. El
planteamiento de Ortega y Gasset admite, de esta manera, “una aceptacién del
fenémeno de la pluralidad de hecho, que conlleva una ampliacién del horizonte
vital y cultural” (Conill, 2013: 222). Se trata de un punto de vista que comparte
también Merleau-Ponty, para el cual la pluralidad surge de la realidad misma:

Hay en la carne de la contingencia una estructura del acontecimiento,
una virtud propia del escenario, que no impiden la pluralidad de las inter-
pretaciones, que adn son la razén profunda de ellas y que hacen del acon-
tecimiento un tema durable de la vida histérica, con derecho a un estatuto

filoséfico (Merleau-Ponty, 1985: 61-62).

Transitamos, por lo tanto, de una razén abstracta con pretensién universa-
lista a una razdn vital, enraizada en la vida, esto es, en su contexto de eclosién.
Ortega halla la verdad en el “punto de vista”, defendiendo un perspectivismo
filoséfico. Segtin su planteamiento, el sujeto encarnado solo puede observar la
realidad desde un punto de vista particular, ya sea a nivel individual o cultural:

En torno al eje vertebrador de la circunstancia, vemos que se puede
hablar tanto del punto de vista individual (referido a un individuo particular)
como del punto de vista cultural (referido a un pueblo y época). En ambos
casos cabe decir lo mismo y es que la realidad no se impone mostrenca a

ENDOXA: Series Filoscficas, n.° 56, 2025, pp. 89 - 105. UNED, Madrid



102 OLAIN OLACIREGUI BERROUET

las personas, sino que siempre se haya medida (inter-mediada) por la pers-
pectiva, esto es, el peculiar y particular lugar desde el cual se interpreta y se
comprende (Gracia Calandin, 2018: 150).

Sin embargo, conviene subrayar que dicha perspectiva es real —y puede consi-
derarse verdadera— ya que la pluralidad no impide la existencia de la verdad. Esto
implica que los diferentes individuos, pueblos y épocas poseen su propia porcion
de verdad (Ortega y Gasset, 2005: 613). De este modo, como enfatiza Javier
Gracia Calandin, el holismo hermenéutico de Ortega y Gasset “no renuncia a la
verdad, sino que considera que no se puede hablar de verdad si no es a la luz de
la perspectiva o desde un determinado punto de vista” (Gracia Calandin, 2018:
151). En la misma linea, Taylor advierte sobre la necesidad de aceptar que “hay
muchos modos de describir la naturaleza y que todos ellos pueden ser verdad”
(Dreyfus & Taylor, 2016: 259).

Si reconocemos la existencia de la verdad, debemos también admitir su plu-
ralidad, es decir, reconocer la variacién de su expresién segtin la circunstancia de
su formulacién. La metédfora orteguiana del “paisaje” resulta especialmente dtil
para comprender esta idea:

Desde distintos puntos de vista, dos hombres miran el mismo paisaje.
Sin embargo, no ven lo mismo. La distinta situacién hace que el paisaje se
organice ante ambos de distinta manera. Lo que para uno ocupa el primer
término y acusa con vigor todos sus detalles, para el otro se halla en el dlti-
mo, y queda oscuro y borroso (Ortega y Gasset, 2005: 613).

El reto de ambos filésofos consiste, por tanto, en revalorizar la pluralidad
de puntos de vista sin renunciar a la afirmacién de la existencia de una verdad
auténtica. Con este objetivo, Taylor elaboré su propuesta de un “realismo robusto
pluralista”:

Segtin esta visién: 1) Existen diversas maneras de acceder a la realidad
(por ello, es pluralista) que, sin embargo, 2) revelan verdades que son inde-
pendientes de nosotros, es decir, verdades que nos exigen revisar nuestro
pensamiento y ajustarlo a ellas (y por ello es realismo robusto). Y, por tltimo,
3) todos los intentos de reconducir las diferentes formas de interrogarse por
la realidad a solo una forma de investigacién que ofrezca una teoria unificada

estdn condenados al fracaso (Dreyfus & Taylor, 2016: 249-250).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 56, 2025, pp. 89 - 105. UNED, Madrid



RECUPERAR LA “VIDA” Y SALVAR LA “VERDAD”: EL DESAFIO FILOSOFICO DE JOSE ORTEGA Y... 103

Observamos, entonces, que la verdad, en lugar de desaparecer, se multiplica.
Ya no puede descubrirse @ priori y de manera puramente racional, sino de forma
circunstancial e histérica:

De esta manera, aparece cada individuo, cada generacién, cada época
como un aparato de conocimiento insustituible. La verdad integral sélo
se obtiene articulando lo que el préjimo ve con lo que yo veo, y asi suce-
sivamente. Cada individuo es un punto de vista esencial. Yuxtaponiendo las
visiones parciales de todos se lograria tejer la verdad omnimoda y absoluta.
Ahora bien: esta suma de las perspectivas individuales, este conocimiento de
lo que todos y cada uno han visto y saben, esta omniscencia, esta verdadera
“razén absoluta” es el sublime oficio que atribuimos a Dios (Ortega y Gasset,

2005: 616).

El ser humano, desprovisto de la omnipotencia divina, deberd ampliar su
punto de vista mediante el contacto y el didlogo con otras culturas. Resumamos,
pues, con Javier Gracia Calandin, que el holismo hermenéutico de Ortega y
Gasset es sustancialmente intercultural: lo “es porque combate un concepto de
cultura aislado, exclusivista, estdtico y también ‘extdtico’. En su lugar propone
el intercambio plural y fecundo de los diversos y heterogéneos puntos de vista
culturales” (Gracia Calandin, 2018: 157). Unicamente al término de este proceso
dialégico e intercultural podremos pretender haber profundizado en nuestro
entendimiento de la verdad de lo humano.

7. Conclusion: hacia una verdad intercultural

Aunque José Ortega y Gasset y Charles Taylor nunca mantuvieron contactos
filoséficos directos, sus pensamientos presentan notables afinidades. Ambos com-
parten una visién critica de la epistemologia cartesiana y de la imagen mediacio-
nal del conocimiento. Frente al racionalismo dominante en la modernidad, pro-
mueven una revalorizacién de la encarnacién corporal del ser humano mediante
la reformulacién de una “razén vital”. En contraposicién al ser abstracto pro-
puesto por la moral formal kantiana, invitan a resituar al hombre dentro de su
entorno natural y cultural. El examen del agente encarnado, en contacto con el
mundo sensible y con su entorno social, contribuye asi a la deconstruccién de la
imagen mediacional heredada del cartesianismo.

ENDOXA: Series Filoscficas, n.° 56, 2025, pp. 89 - 105. UNED, Madrid



104 OLAIN OLACIREGUI BERROUET

La fuerza de sus planteamientos radica en que tampoco sucumben a la ten-
tacion relativista de renunciar a toda pretensién de verdad. Por el contrario,
ambos defienden la existencia de una verdad humana: no una verdad racional,
universal e invariable, sino una verdad encarnada, inseparable de su contexto
de emergencia. Para Ortega y Gasset, esta verdad se manifiesta en el “punto de
vista”, en la mirada singular que cada cultura ofrece sobre el mundo. La difi-
cultad es determinar si se debe por tanto abandonar la pretensién de alcanzar
una verdad universal. Los dos fildsofos responden negativamente, subrayando,
sin embargo, que lo universal brota de lo particular. La verdad humana solo
puede alcanzarse mediante la articulacién de las diversas perspectivas, es decir, a
través de la reconstruccién del paisaje humano que se produce en lo que Taylor
denomina el “encuentro intercultural”.

Referencias bibliograficas

ConILL, J. (2013). “Una cierta lectura hermenéutica de la filosofia orteguiana’, en J.
Zamora (ed.), Guia Comares de Ortega y Gasset, Granada, Comares, pp. 201-230.

Descartes, R. (1966). La recherche de la vérité par la lumiére naturelle, A. Tannery
(ed.), Paris, Vrin, vol. XX.

— (1996). “Discours de la méthode”, en Euwres de Descartes, C. Adam y P. Tannery
(eds.), vol. VI, Paris, Vrin.

Gracia CALANDIN, J. (2006). “El encuentro intercultural en la hermenéutica de Char-
les Taylor”, Didlogo Filosdfico, 64, pp. 77-94.

— (2018). “La perspectiva intercultural: Ortega y la hermenéutica”, Daimon, 75, pp.
147-160.

Gracia CaranpiN, J. y Oracirecur BERROUET, O. (2022). “Claves epistemoldgicas
en el enfoque de Charles Taylor para entender otras culturas. Parte 17, Cinta de

Moebio, 74, pp. 37-50.
MEeRLEAU-PONTY, M. (1985). L'(Eil er [Esprit, Paris, Gallimard.

ORTEGA Y GaSSET, J. (2005). “El tema de nuestro tiempo”, en Obras completas, . 111,
Madrid, Fundacién José Ortega y Gasset / Taurus, pp. 557-652.

PerRrRUCHOUD GONZzALEZ, S. (2017). “La fenomenologia segiin Merleau-Ponty: un
camino de descenso hacia las cosas”, Revista de Filosofia, 42(1), pp. 59-76.

TavLor, C. (1997). Argumentos filosdficos. Ensayos sobre el conocimiento, el lenguaje y la
modernidad, Barcelona, Paidés.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 56, 2025, pp. 89 - 105. UNED, Madrid



RECUPERAR LA “VIDA” Y SALVAR LA “VERDAD”: EL DESAFIO FILOSOFICO DE JOSE ORTEGA Y... 105

— (2005). La libertad de los modernos, Buenos Aires, Amorrortu.

TavLor, C. y Drevrus, H. (2016). Recuperar el realismo, Madrid, Rialp.

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-No-

Comercial-SinObraDerivada 4.0

Recibido: 28/07/2022
Aceptado: 13/01/2023

ENDOXA: Series Filoscficas, n.° 56, 2025, pp. 89 - 105. UNED, Madrid


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

