UN FANTASMA RECORRE EL
CONSTRUCTIVISMO POSTFEMINISTA:
LA “ESENCIA” DE LA MUJER

A GHOST HAUNTS POSTFEMINIST
CONSTRUCTIVISM:
THE “ESSENCE” OF WOMEN

Maria J. BINETTT
CONICET / IIEGE-UBA

ResuMEN: La hegemonia cultural del lingiisticismo posmoderno, consumado en el
imaginario queer y las performances transgenéricas, interpreté la “esencia” ontoldgica de
la mujer como una representacién social normativa, efecto de secretos aparatos de poder
imperialistas y coloniales. Este socioconstructivismo procedié entonces a sustituir una
representacién esencialista, eterna e inmutable, por otra representacion social contin-
gente, cuyo contenido coincide con lo imaginado por cada individuo social. El presente
articulo intentard mostrar las falacias del relato posmoderno anti-esencialista que, a falta
de robustez ontoldgica, termind por esencializar las representaciones culturales mds
sexistas y discriminatorias. Nuestra critica asumird algunos principios generales de los
nuevos realismos ontoldgicos, los cuales han advertido sobre el encubierto fundaciona-
lismo metafisico de las ficciones posmodernas, y su autoritario y dogmadtico desenlace.

ParaBras cLave: Constructivismo social, género, teoria queer, ontologfa, intersec-
cionalidad, diferencia sexual.

AssTRACT: The cultural hegemony of postmodern linguistics, consummated in the
queer imaginary and transgender performances, interpreted the ontological “essence”
of woman as a normative social representation, the effect of secret imperialist and
colonial power structures. Thus, this social constructivism then proceeded to replace
an essentialist, eternal, and immutable representation with another contingent social

" Investigadora del CONICET (Argentina) con sede en el Instituto de Investigaciones en
Estudios de Género (Universidad de Buenos Aires). Rivadavia 1082, Lujan CP. 6700,
Argentina. mjbinetti@gmail.com.

ENDOXA: Series Filosficas, n.° 56, 2025, pp. 219 - 236. UNED, Madrid



220 MARIA J. BINETTI

representation, whose content coincides with what each social individual imagines. This
article aims to show the fallacies of the postmodern anti-essentialist narrative, which,
lacking ontological robustness, ended up essentializing the most sexist and discrimina-
tory cultural representations. Our critique will adopt some general principles of the new
ontological realisms, which have warned about the covert metaphysical foundationalism
of postmodern fictions, and their authoritarian and dogmatic outcome.

Keyworbps: Social constructivism, gender, queer theory, ontology, intersectionality,
sexual difference.

1. Introduccion

Un fantasma recorre el constructivismo postfeminista: la “esencia” de la
mujer, auténtico espanto de las ficciones posgenéricas y transgenéricas. Esa ente-
lequia inmutable, universal y necesaria se ha revelado a los ojos posmodernos una
mera representacion social normativa, efecto de secretos poderes imperialistas y
coloniales que fabrican sujetos funcionales a su sistema de opresién y explotacion
hetero-cis-patriarco-capitalista. El socioconstructivismo revel6 que la ontologia
era en realidad una razén instrumental supremacista y disciplinaria, disimulada
por la naturalizacién de sus imposiciones. Asf las cosas, la esencia fue exiliada del
escenario bienpensante y, con ella, todo el que ose recurrir a relatos ontolégicos
para imponer su verdad. En el caso de la esencia “mujer”, ese estereotipo totali-
tario y colonial excluyente de las minorias y disidencias, su solo nombre vale el
destierro académico y cultural.

El presente articulo intentard mostrar que la cruzada antiesencialista y anti-
fundacionalista del socioconstructivismo posmoderno, derivado en el imaginario
queer, crip y weird de las ficciones posgénero y posthumanas, constituye en rea-
lidad un duelo de fantasmas. La esencia a la cual conjuran es una fantasmagoria
que rara vez, si alguna, ha existido en la historia de la filosofifa. Nos ocuparemos
en concreto de la “esencia mujer” por considerarla el caso insignia del entusiasmo
postmetafisico y antirrealista. Siguiendo el ideario del constructivismo social en
su doble versién lingiiisticista o materialista, nos proponemos explicar la reduc-
ciéon de la esencia-mujer, primero, a una representacion normativa y estereotipa-
da, luego a un significante vacio, y finalmente al continuo fluir de sentimientos
subjetivos insondables e inescrutables, sin otro criterio de objetividad que la
imaginacién psicosocial.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 56, 2025, pp. 219 - 236. UNED, Madrid



UN FANTASMA RECORRE EL CONSTRUCTIVISMO POSTFEMINISTA: LA “ESENCIA” DE LA MUJER 221

En definitiva, nuestro objetivo es mostrar la necesidad de que el pensamiento
feminista reponga un marco ontoldgico robusto capaz de justificar las categorias
antropoldgicas, éticas y politicas de su proyecto y praxis universal.

2. Constructos sociales en el vacio de lo real

Lo que el lingiiisticismo posmoderno entiende por “esencia” y su derivado
“esencialismo” resulta dificil de precisar en virtud de los propios relatos y fic-
ciones posmodernas, cuyos significados varfan de caso en caso. No obstante esa
dificultad, en un intento de generalizacién, la esencia pareceria designar una
representacién universal, inmutable y necesaria de contenidos énticos —bioldgi-
cos, psiquicos, socioldgicos, metafisicos, etc.— variables (Tubert, 2010: 252-54;
Phillips, 20105 Schor, 1995; Fuss, 1989). El esencialismo, por su parte, designaria
cierta conexién necesaria de tipo causal entre algunas representaciones de conte-
nido bioldgico y otras representaciones de contenido social o psiquico. En el caso
especifico de la esencia mujer, el esencialismo expresa en consecuencia la relacién
necesaria entre algunas representaciones biolégicas y otras representaciones de
tipo social. Por ejemplo, todas las personas con ttero deben usar pollera y lavar
los platos, a diferencia de las personas con pene que obran de la manera contraria.

La discusién posmoderna de la esencia supone entonces dos cuestiones diver-
sas, solapadas equivocamente en una sola. Por un lado, el concepto “ontoldgico”,
de la esencia; por el otro, el concepto “éntico” segun las diversas definiciones
fisicas, bioldgicas, sociales, psicoldgicas, politicas, etc. de las cosas. Dado que,
para la posmodernidad, la ontologia expresa univocamente un relato colonial,
imperialista, patriarcal, capitalista, etc., se omiti6 entonces la discusién ontolé-
gicas de los diversos conceptos de esencia habidos a lo largo de la historia de la
filosofia, y simplemente se identificd la esencia ontoldgica con una relacién causal
necesaria de tipo dntico. La discusién posmoderna de la esencia es, por tanto,
una discusién socio-politica, como todas las discusiones posmodernas, sobre los
ocultos poderes de control y disciplinamiento que manejan la superestructura
cultural.

De este modo, la discusién sobre la esencia de la mujer es una discusién
politica sobre el constructo social llamado mujer, técnicamente denominado
“género”, esto es, el gran constructor social de la mujer. La introduccién y ascen-
so de la categoria “género” en los estudios feministas es consistente con el giro

ENDOXA: Series Filosficas, n.° 56, 2025, pp. 219 - 236. UNED, Madrid



222 MARIA J. BINETTI

socioconstructivista de las ultimas décadas del siglo xx. El género supone una
superestructura cultural basada en ocultas relaciones de control econémico-
politicas, de manera tal que es en definitiva el poder econémico-politico el que
produce mujeres y varones. El sexo bioldgico, por su parte, es la base material de
produccién, o mejor, de reproduccién sobre la cual opera la asignacién cultural
de atributos “esenciales” de género. El célebre sistema sexo-género elaborado por
Gayle Rubin a partir de la teorfa marxista de la ideologfa instituy? la represen-
tacién dualista de una naturaleza fija y muda —la base material de produccién—,
pasivamente entregada a la produccién de constructos culturales. El sistema
sexo-género conecta dos elementos opuestos mediante cierto tipo de relacién
causal pretendidamente necesaria y esencial.

Este inestable dualismo metafisico supuesto por el género fue resuelto por
el socioconstructivismo radical de Judith Butler, para quien toda representacién
—cualquiera sea su contenido— es una construccién cultural naturalizada y mate-
rializada por iteracién discursiva (Binetti, 2021). El lingiiisticismo posmoderno
de Butler supone que todas las cosas se producen por performatividad discursiva
e inscripcién imaginaria, incluida la diferencia sexual. En tal contexto perfor-
mativo, asegura Butler, ser mujer es una “ficcién reguladora” (Butler, 1992: 94;
1993: 1). ;Reguladora de qué? De lo que su propia performatividad produce a
titulo de discurso social, asignacién médica y representacién imaginaria (Butler,
2019: 35). El sujeto individual “mujer” es asi resuelto en un post-sujeto discur-
sivo, efecto de dispositivos de poder y asignaciones médicas que producen el
contenido imaginario del individuo que cree ser una mujer.

El socioconstructivismo de Butler encuentra un antecedente fundamental en
el post-estructuralismo derridiano y sus diseminaciones lingiiisticas en el vacio
de lo real (Derrida, 1967). Antes que Butler, la operacién deconstructiva de la
escritura habia borrado el metarrelato de la presencia metafisica —inmutable,
eterna, universal y necesaria— y reescrito su ausencia con signos y significantes
post-metafisicos, articulados por relaciones diferenciales que escribirfan todas las
cosas en el vacio que las separa del gran Otro Real trascendente, irrepresentable
e inescribible. Los géneros son como guiones de una obra teatral cuyos actores
no preexisten sino que son performados por la obra que ellos performan (Butler,
1990a: 270-82). En otros términos, la verdad ha devenido post-verdad, ficcién,
simulacros y simulaciones respecto de los cuales no cabe la posibilidad del error.
Cada ejecucidn se valida a si misma.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 56, 2025, pp. 219 - 236. UNED, Madrid



UN FANTASMA RECORRE EL CONSTRUCTIVISMO POSTFEMINISTA: LA “ESENCIA” DE LA MUJER 223

Otro antecedente del género butleriano se encuentra en el post-estructu-
ralismo psicoanalitico de Jacques Lacan, para quien el sujeto se define como la
representacion de aquello que un significante representa para otro significante
(Lacan, 1981: 171). El sujeto lacaniano pertenece al registro de lo representado
por relaciones entre significantes que se significan entre si. Lo propio del signi-
ficante es que no significa un contenido objetivo para un sujeto —como lo hace
el signo—, sino que se significa a si mismo para un sujeto representado por él a
titulo de contenido subjetivo e imaginario. En el caso que nos incumbe sobre
la esencia mujer, explica Lacan, que “los hombres, las mujeres y los nifios no
son mds que significantes. Un hombre no es otra cosa que un significante. Una
mujer busca a un hombre a titulo de significante” (Lacan, 1981: 44, 52). La
mujer representa entonces un locus discursivo y, en rigor, el locus del Otro del
lenguaje irrepresentable e inaccesible al discurso. En el imaginario derridiano-
lacaniano, la mujer funge la Alteridad inconmensurable de todo significante, el
“sujeto imposible del discurso” (Derrida, 1988: 106-7). Su nombre se escribe,
por lo tanto, sin contenido, al modo de lo inescribible. Un significante vacio.

En virtud de tal alteridad inconmensurable, Derrida y Lacan suponen haber
superado el esencialismo de los roles y atributos de género que definen a la mujer.
Localizada en el mis alld inalcanzable, la mujer no es sujeto de ningtn atributo
determinable y necesario, tampoco es sujeto sino mds bien la representacién vacia
del sujeto. La ventaja de enunciar a la mujer como significante vacio, carente de
contenido —explica Silvia Tubert—, es que “no propone nuevos modelos de iden-
tidad a la mujer ni tampoco la busqueda de una supuesta feminidad auténtica,
sino que, al dar la palabra a las mujeres, invita a abrirse a nuevos interrogantes
y a cuestionar toda definicién mistificadora” (Tubert, 2020: 276). No solo no
propone ningiin modelo de identidad, sino que ni siquiera propone sujeto algu-
no mujer. La mujer no existe (Lacan, 1981: 15), a no ser como Jocus dicursivo
representado por significantes.

Volviendo a la French Theory butleriana, esta supone con Derrida o Lacan
que ser mujer no representa una presencia objetiva, sino una “fantasfa instituida
e inscrita en la superficie de los cuerpos” (Butler, 1992: 91). Las narrativas queer,
por su parte, parten del supuesto de que la mujer es un constructo sociolingiiis-
tico, vale decir, una “entidad sin esencia” (Cérdoba et al., 2005: 169), que ni
siquiera es una entidad o sujeto preexistente “de” atribucién. Mujer es la nada
misma —sin esencia—, la meta-representacion abstraida de todo contenido deter-
minado. En tanto que constructo social, las teorias queer asumen que pueden
construirse tantas mujeres cuantas se imaginen y deseen. La construccién de los

ENDOXA: Series Filosficas, n.° 56, 2025, pp. 219 - 236. UNED, Madrid



224 MARIA J. BINETTI

géneros queer no es simple cuestién imaginaria y discursiva, sino producto de
la ingenierfa cyborg y transhumana. A la performatividad discursiva se le afa-
de ahora la performatividad material de aparatos biomoleculares y constructos
tecnodigitales que fabrican los géneros “entre el lenguaje y las moléculas bio-
quimicas” (Preciado, 2015). Hormonas, psicotrépicos, prétesis o cualquier otro
biomaterial comestible, inyectable, reprogramable o bio-imprimible intervienen
en la produccién de todo género.

Ahora bien, el nominalismo posmoderno, capaz de performar todas las cosas
con ayuda del discurso y la industria tecnodigital, encubre una metafisica repre-
sentacionalista. Como todo relato metafisico, el lingiiisticismo tiene la firme
voluntad de explicarnos la totalidad de las cosas a partir de su tltimo fundamento
productor: el constructivismo social y sus representaciones simbdlico-imaginarias
inscritas en los sujetos, que no son en realidad sujetos de nada sino efectos cons-
truidos por los aparatos del régimen social. Los post-sujetos y las post-mujeres
son meros epifenémenos sociales construidos ex nihilo por las estructuras de
produccién que los instalan. Subjetivismo y psicologismo son, como veremos,
el corolario directo del socioconstructivismo.

3. El atajo de las identificaciones sociales sin compromisos ontolaogicos

En tanto que ficcién reguladora “sin compromisos ontoldgicos” (Butler,
1992: 76), el significante “mujer” plantea la cuestién de su contenido concreto,
es decir, de aquellas determinaciones que lo distinguen de otros significantes
sociales. Se trata de una cuestién central desde el punto de vista politico porque
de ella depende definir quién aplica como mujer, y cudles derechos, medidas y
demds acciones de cardcter publico le incumben.

Las autoras postfeministas, que han abandonado los compromisos ontol4-
gicos para abrazar el compromiso sociocultural, recurren metodolégicamente al
andlisis comparativo entre microrrelatos particulares y propiedades individuales
a fin de establecer generalizaciones determinantes de quién y qué sea mujer
(Nicholson, 1992: 25-26). Si bien la esencia ontolégica estd descartada por ellas,
sin embargo debe haber algin constructo o subrogado cultural de la esencia que
permita una definicién de la mujer, que no existe. Se recurre asi a una suerte de
esencialismo “estratégico” (Spivak, 1984-85: 175-187), que estratégicamente
permita salvar la politica de las mujeres sin mujeres. En cuanto al contenido de

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 56, 2025, pp. 219 - 236. UNED, Madrid



UN FANTASMA RECORRE EL CONSTRUCTIVISMO POSTFEMINISTA: LA “ESENCIA” DE LA MUJER 225

la esencia estratégica mujer, las autoras postfeministas entienden que contiene
aquello imaginado por muchas —peticién de principio mediante— mujeres. El
sentimiento comun de ser mujeres bastaria para justificar las acciones politicas
de los sujetos imaginariamente mujeres.

Otras autoras como Alison Stone proponen, en lugar de un esencialismo
estratégico, un “enfoque genealdgico” basado en la sucesién de sujetos indivi-
duales que coincidirfan en llamarse mujeres (Stone, 2004: 135-153). También
en este caso, circulo vicioso mediante, la genealogia de las mujeres presupone
aquello que debe explicar. Similar es la apelacién de Rosi Braidotti a un devenir
de sujetos némades sin ninguna realidad compartida ni continuidad real, pero
representables como un colectivo trans-personal de mujeres (Braidotti, 2015: 34;
2000). En sintonia con esta idea, Cressida Heyes asume cierto “aire de familia”
entre —circulo vicioso mediante— las mujeres, familiaridad que refuerza los esque-
mas sociales de comportamiento y cooperacién en la lucha politica femenina
(Heyes, 2000).

Cualquier sea la estrategia y método asumido, el contenido del significante
politico mujer es imaginario, inscrito en la imaginacién, decia Butler, quien
asegura que el “nosotras” feminista es siempre una construccién fantasmdtica
(1990b: 142). Monique Wittig coincide con Butler en que ser una “mujer”
es “una formacidn imaginaria, mientras que las ‘mujeres’ son producto de una
relacién social” (Wittig, 2018: 31). Lo mismo interpreta Teresa de Lauretis,
para quien la mujer es “una construccién ficticia, un destilado de los discursos
diversos, pero coherente” (de Lauretis, 1992: 15-16; 2007: 151-183). En cual-
quier caso, los géneros masculino y femenino pertenecen al imaginario social.
Yo, nosotras, cuerpo, sexo o género son imdgenes con aire de familia, articuladas
por significantes sociales.

Volviendo al contenido social concreto de la esencia estratégica mujer gene-
ralizable a todos los sujetos de su clase, ninguna de las autoras mencionadas lo
especifica. Se trata de algo imaginado por —petitio principii— las mujeres, que ade-
mds imaginan muchos otros significantes que las representan. En efecto el sujeto
discursivo es plural y de construccién compleja (Nicholson, 1992: 26), cons-
truido por un haz de significantes culturales que imaginan lo representan. Entre
ellos, raza, clase, etnia, edad, orientacién sexual, religién, ocupacién, nacién,
estado migratorio, peso, salud, belleza, capacidades o discapacidades cognitivas,
verbales, auditivas, visuales, ambulatorias, habilidades sensorio-motrices, estado
civil, genealogia familiar, condiciones sanitarias, nivel educativo, antecedentes

ENDOXA: Series Filosficas, n.° 56, 2025, pp. 219 - 236. UNED, Madrid



226 MARIA J. BINETTI

penales++. El género “mujer” es uno mds de los tantos atributos sociales posibles,
todos al mismo nivel de construccién discursiva.

El sujeto social es la totalidad articulada de incontables significantes sociales
que —técnicamente hablando— estdn interseccionados. El término “intersecciona-
lidad” fue acufiado por la abogada estadounidense Kimberly Crenshaw en 1989
con el propésito de dar sustento juridico a la triple opresion de sexo, raza y clase
sufrida por las mujeres afroamericanas que ella defendia legalmente. El supuesto
de Crenshaw y sus sucesoras tedricas es que el universal “mujer” les garantizaba
a todas una visibilidad y reconocimiento diferencial. Ahora bien, la intersec-
cionalidad postfeminista no cree en ningtn universal mujer —tal es una ficcién
imperialista— y tampoco cree que la mujer sea sujeto de nada —otra reificacién
esencialista—. La interseccionalidad socioconstructivista se remite a un post-sujeto
discursivo irreductiblemente individual, uno de cuyos significantes es ser mujer
en interseccién con los significantes raza + clase + edad + etnia ++ segtin el ima-
ginario individual. En el feminismo, la interseccionalidad opera como método
de andlisis social; en el postfeminismo opera como una “metafisica’ sociologista
(Bernstein, 2020: 321-35; McCall, 2005: 1771-1800; Lawford-Smith y Phelan,
2021) que busca explicar la construccién total de los post-sujetos a partir de
cadenas significantes de contenido socio-imaginario difuso.

A falta de una ontologia que justifique una comprension integral de las muje-
res como sujeto ultimo de opresidn, situadas en tiempos y espacios particulares,
en cambio el constructivismo ofrece mdltiples epistemologias particulares que
analizan de manera comparada las representaciones de los sujetos conforme se
imaginan en interseccién con todas las variables sociales que los componen. Nos
encontramos asi con epistemologias sociales multiples: feministas, trans, queer,
decoloniales, carcelarias y decarcelarias, alternativas, excluyentes, etc., cada una
de las cuales se circunscribe a su propio relato etnografico. Estas epistemologias
sociales no dan cuenta de una realidad universal y objetiva, dan cuenta de repre-
sentaciones subjetivas y particulares, producto de condiciones de produccién en
cada caso individuales. No es posible entonces una epistemologia de todas las
intersecciones posibles al modo de una meta-interseccionalidad, porque cada
relato es irreducible. El contenido de tal construccidn serfa indeterminable, no
tendria lugar ni condicién de posibilidad.

En su cardcter de metafisica sociologista, la interseccionalidad representa la
summa summarum —en cada caso particular— de todos los ejes culturales imagi-
nables, cuya totalidad emergente es mds que y anterior a la suma de las partes.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 56, 2025, pp. 219 - 236. UNED, Madrid



UN FANTASMA RECORRE EL CONSTRUCTIVISMO POSTFEMINISTA: LA “ESENCIA” DE LA MUJER 227

Dado que es imposible representar todos los significantes sociales que representan
a cada uno de los individuos segin el propio imaginario individual —de suyo
insondable e inescrutable—, resulta entonces que la metafisica interseccional es
una ficcién de totalidad, una meta-representacién reguladora narrativamente
omniabarcante, pero nunca una expresion fiel de lo individual. Ademds, dado
que solo existe lo individual e incluso las propiedades de los sujetos y objetos son
individuales, el contenido de la omni-interseccién es la indeterminacién pura, el
vacio significante. De ese significante total excedente e indeterminable depende
el significado de cada eje particular en interseccién con todos los demds. En
conclusidn, el constructivismo interseccional no puede explicar mds que cada
post-sujeto concreto, cuya individualidad es irrepresentable.

Dicho de otro modo, el efecto de la interseccionalidad como metafisica socio-
logista es la licuacién de todo significado y la fragmentacién indetenible de ejes
cada vez mds diferenciados e indecidibles. El significante mujer es el caso-insignia
de tal vaciamiento por diseminacién: puro vacio de contenido cuyo significado
dependera de las intersecciones con todos los demds significantes que representan
al sujeto individual en un tiempo y espacio determinado. A diferencia del femi-
nismo interseccional, el socioconstructivismo postfeminista niega la universalidad
concreta, la convierte en una ficcién indecidible, e instala una l6gica disolvente
indetenible.

Dada la pluralidad interseccional, cada sujeto oprimido es a la vez opresor de
otros: oprimido respecto de un significante social y opresor respecto de otro. Por
ejemplo, un sujeto discursivo mujer podria ser oprimida respecto de un varén
hetero-cis y opresora de uno trans y lesbiana; u oprimida como postsujeto mujer
y negro aunque privilegiada y opresora como burguesa y cis. También podria
ser que un sujeto discursivo mujer-islamista fuera violada o apedreada por un
sujeto discursivo varén-islamista y dada su religién se sintiera culpable de la vio-
lacién en lugar de victima, o que un sujeto mujer-francesa fuera abusada por un
sujeto inmigrante pobre y su condicién eurocéntrica le impida denunciarlo. En
definitiva, puede suceder que no haya para el sujeto ninguna opresién porque
su cultura le inscribe imaginariamente el sometimiento y no se debe juzgar bajo
los pardmetros esencialistas del imperio ideoldgico eurocéntrico.

En esa rizomdtica y multicultural interseccion de ejes sociales cada vez mds
diversificados, el postfeminismo devino transfeminismo. Su conversién ocurre
en el exacto momento en que el sexo masculino se asume como una posible
interseccién del significante mujer. A la interseccidn entre el género mujer y

ENDOXA: Series Filosficas, n.° 56, 2025, pp. 219 - 236. UNED, Madrid



228 MARIA J. BINETTI

el sexo varén se la llama “mujer trans” y se la distingue de la “cis”. Si durante
algtn tiempo el postfeminismo defendié una esencia estratégica que permitiera
justificar la politica de las mujeres, el transfeminismo entiende que “ser mujer”
es aquello que cualquiera imagina, incluyendo varones, y su politica debe ser
transgenérica, posthumana y cyborg-especie.

4. El significante vacio “mujer” y su devenir imaginario

No se nace mujer, llegan a serlo los nacidos varones o mujeres. La pregunta
por el contenido determinante de ser mujer vuelve ahora en un marco transfemi-
nista, donde hay mujeres de sexo femenino y mujeres de sexo masculino. Todo
sin compromisos ontolégicos. Claramente, el contenido de la categoria mujer
no se determina por el sexo biolégico o la sexualidad biopsicosocial, porque tales
son productos socioculturales predicables de varones, mujeres, andréginos, no
binarios, pangéneros, neutros, etc. Dado que los varones biolégicos pueden ser
mujeres, el contenido de la esencia estratégica mujer debe ser buscado en los atri-
butos y roles de género representados a titulo identitario por todas las mujeres.

Cudl es entonces ese contenido social? ;Acaso fregar los platos, usar tacones,
ser pasivas y sumisas? Pero resulta que hay muchas mujeres que no friegan platos
ni usan tacones ni son pasivas y sumisas, y muchos varones que si. Busquemos
por donde busquemos, la realidad es que no existen atributos, comportamientos
y propiedades sociales estandarizables que puedan definir lo que es una mujer
o incluir a todas. El género como estructura universal estd vacio. El comin
denominador habrd que buscarlo entonces en algin sentimiento insondable e
inescrutable, vale decir, en la “identidad de género” mujer. Del socioconstruc-
tivismo se pasa asi a un psicologismo basado en constructos culturales difusos,
confusos y, en rigor, indeterminables.

Ser mujer es un sentimiento identitario, un modo subjetivo de habitar el
mundo, una identificacién mental con algo, o bien, una identidad de género.
Los Principios de Yogyakarta definen tal identidad como una vivencia interna e
individual del género que incluye la vivencia del cuerpo, la vestimenta, el modo
de hablar y los modales (Comisién Internacional de Juristas, 2007: 6). Fiel al
socioconstructivismo que la anima, tal definicién instala en un mismo plano
univoco de construccion cultural el sentir-se inmediato del cuerpo, la ropa, los
modales, poses y demds costumbres individuales, todo alienado a un género,

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 56, 2025, pp. 219 - 236. UNED, Madrid



UN FANTASMA RECORRE EL CONSTRUCTIVISMO POSTFEMINISTA: LA “ESENCIA” DE LA MUJER 229

cuyo contenido social no podemos precisar y Yogyakarta tampoco especifica. Lo
tinico cierto es que funciones vitales del cuerpo, vestimenta y modismos deben
estar alineados.

Las identidades de género son en rigor incontables, dependen de la fantasia
y el sentir-se de cada cual, de suyo inescrutable. La identidad de género “mujer”
es una més de tantas, cuyo contenido depende de cada autopercepcién subjetiva.
Si sabemos de manera objetiva, siguiendo la cadena significante MLGTBIQA+,
que ser mujer es algo que no son las lesbianas ni las bisexuales, pero que si
pueden los varones transidentificados con ese algo. Otro modo de nombrarlas
de manera mds inclusiva y diversa son los sintagmas “persona gestante”, “mens-
truante”, “eyaculante”, “vulva-portante”, “escroto-portante”, “progenitor 1y 2”.
Paradéjicamente, aunque no por casualidad, la designacién de los post-sujetos
discursivos termina apelando al funcionalismo biologicista —gestante, menstruan-
te, eyaculante ++— para lograr cierto margen de objetividad.

En la medida en que ser mujer es un término vacio que incluye todos los
atributos y funciones sociales —tener vagina o pene, ser gestante o eyaculante, ser
activo y pasiva, rudo o sensible—, y en la medida ademds en que su significante
estd interseccionado por todos los demds significante sociales imaginables —raza,
clase, etnia, edad, orientacién sexual, religién, ocupacién, nacién, estado migra-
torio, peso, salud, belleza, capacidades o discapacidades cognitivas, verbales, audi-
tivas, visuales, ambulatorias, habilidades sensorio-motrices, estado civil, genea-
logfa familiar, condiciones sanitarias, nivel educativo, antecedentes penales++—,
resulta entonces que el post/transfeminismo incluye los sujetos politicos de todas
las batallas y agendas culturales imaginables. El proyecto politico transfeminista
ha mutado de la desigualdad estructural entre varones y mujeres a la opresién de
las multitudes queer. En su detalle, esas multitudes incluyen los colectivos colec-
tivos LGBTIQ++, proletarios, negros, raros, crip, queer, marrones, indl’genas,
isldmicos, discapacitados, migrantes, asalariados, refugiados, tullidos, gordos,
enanos, mutantes quirdrgicos y farmacolégicos, desestabilizados, abjectos, de
la didspora, neurodiversos. Incluso la tierra y el medio ambiente son miembros
posthumanos de las asambleas identitarias. Lo que tienen en comtn todos estos
oprimidos es ser victimas del 1% de la élite cis-hetero-capitalista, patriarcal,
racista, colonial, imperialista, eurocéntrica, neo-liberal, extractivista, globalista,
capacitista, especista etc.

El ensayo postfeminista para justificar politicamente a las mujeres sin com-
promisos ontoldgicos esenciales y siguiendo el atajo del relativismo historicista y

ENDOXA: Series Filosficas, n.° 56, 2025, pp. 219 - 236. UNED, Madrid



230 MARIA J. BINETTI

el psicologismo identitario ha terminado por liberarse de las mujeres, ese cons-
tructo anacrdnico, binario y opresor. En el proyecto emancipatorio “trans” caben
todas las cosas, también la naturaleza victima del régimen capitaloceno y antro-
poceno, también el posthumano, liberado del régimen humanista. En efecto, no
solo el constructo género y mujer ha sido superado, sino también el constructo
<« » . . . . .

humano”, ahora diseminado en incontables posthumanidades y transhumani-
dades mutantes, nomddicas y fluidas.

El posthumano es un “un hibrido de mdquina y organismo, una criatura de
la realidad social, asi como de la ficcién” (Haraway, 2016: 5; Braidotti, 2015).
En ¢l confluyen moléculas orgdnicas, ensamblajes tecnodigitales e imaginarios
heterdclitos que proliferan en un queer compostaje de “trans*/mater/realidades”
(Barad, 2015: 387-422) revoltosas y promiscuas. Los sujetos posthumanos se
reinen en asambleas politicas horizontales para imaginar y performar futuros
hipersticionales (Avanessian y Reis, 2017: 22) que desafian las representaciones
humanas establecidas. Nada detiene la produccién de hipersticiones, simulacros
y xenocyborgs sobrevenidos del futuro tecnodigital. Cyborgs posthumanos y
postgéneros son el nuevo sujeto politico transfeminista.

5. Las indecidibles asambleas queer

Los post-sujetos posthumanos —superadores del esencialista sujeto politico
“mujer” y “ser humano”— forman asambleas o “multitudes queer” (Preciado,
2003: Bensaid, 2006) de proletarios, inmigrantes, negros, marrones, desemplea-
dos, estudiantes, indigenas, chicanos, mestizos, hibridos, fronterizos, MLGT-
BIQA+, discapacitados, cuidadores, nifieces, subalternos, disidentes, diversos,
monstruos y mutantes, hibridos, aliens, xenocyborgs, naturalezas caidas y explo-
tadas++. Ellas no comparten ningtin fin o bien comtn, mds bien un enemigo
comun: el 1% de la élite, la casta, el imperio, los de arriba, el capital, la burguesia,
el sistema, los empresarios, el supremacismo blanco, la cis-hetero-normatividad,
los capacitistas y especistas, los extractivistas, globalistas, etc.

El Manifiesto de un feminismo para el 99% (Arruzza, Fraser y Bhattacharya,
2019), producto de la usina cultural estadounidense, constituye uno de los gran-
des referentes de este tipo de multitudes asamblearias, horizontales y planas. El
Manifiesto incluye a las mujeres en todas sus intersecciones, sexos y géneros
identitarios, a todos los grupos y movimientos anticapitalistas, antirracistas y

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 56, 2025, pp. 219 - 236. UNED, Madrid



UN FANTASMA RECORRE EL CONSTRUCTIVISMO POSTFEMINISTA: LA “ESENCIA” DE LA MUJER 231

ecolégicos marginados por el 1% de la élite colonial e imperialista. E1 99% resul-
ta —como todo emergente interseccional— una totalidad mayor a la adicién de
sus partes, una meta-representaciéon imaginaria construida por la french theory
norteamericana. La unidad de tales multitudes de oprimidos es también una
ficcién discursiva de revoltosas transmaterialidades.

Lo cierto es que, a pesar de sus buenas intenciones inclusivas y democra-
tizantes, la politica de las identificaciones psicosociales excluye, separa y frag-
menta. Su objetivo es lograr el reconocimiento de la identidad marginada y el
acceso a recursos y medidas especiales de grupo. Pero el reconocimiento de unas
identidades puede resultar incompatible con el reconocimiento de otras y, a
falta de una medida comun y universal, termina sucediendo que “el argumento
del mds fuerte es siempre el mejor” (Ferraris, 2014: 3). Recordemos que para
estas multitudes los derechos humanos son el arma del imperialismo colonial y
capitalista (Preciado, 2003), de manera tal que no se trata de reconocer e incluir
grupos minoritarios excluidos dentro de lo humano universal. Se trata de grupos
de interés y presién que pretenden instalar que sus identificaciones subjetivas o
autopercepciones son la fuente de derechos y beneficios econémicos, norma y
criterio de valor. Lo universal resulta entonces lo opresor, y lo particular y privado
se erige en norma universal, algo semejante a un kantismo invertido.

Lejos de transformar radicalmente el 1% capitalista y colonial, la disemina-
cién identitaria y el relativismo historicista funciona a mercerd de la corporacién
globalista. El giro psico-constructivista de la posmodernidad constituye el relato
de un nuevo capitalismo micro-agencial centrado en el deseo, el consumo y la
produccién de imaginarios subjetivos. El capitalismo ya no funciona como una
episteme disciplinaria y represiva, sino como dispositivo de hiperproduccién
y excitacién libidinal. La nueva superestructura es consumista, individualista
y multiorgdsmica, sintesis de narrativas imaginarias con un nuevo capitalismo
punk, psicotrépico, farmacopornografico cuyo objetivo es “la produccién de
la especie misma, de su alma y de su cuerpo, de sus deseos y afectos [...] Con-
sumimos aire, suefios, identidades, relacién, alma” (Preciado, 2008: 44). En
el capitalismo farmacopornogréfico, materia prima, mercancia y consumidor,
productor y producto son un mismo post-sujeto post-género.

Dado que tales multitudes son —también ellas— un efecto de supuestas y
secretas redes de poder, no hay razén alguna para que puedan sobreponerse y
transformar las mismas condiciones sociopoliticas que las producen. El llama-
miento discursivo a la resistencia antisistema y la conformacién de asambleas

ENDOXA: Series Filosficas, n.° 56, 2025, pp. 219 - 236. UNED, Madrid



232 MARIA J. BINETTI

posthumanas son el relato expansivo y multiplicador del sistema mismo. El rela-
tivismo socioconstructivista deja a los sujetos discursivos y micromoleculares
sin siquiera el limite moral de la dignidad humana esencial y los derechos uni-
versales, largamente abandonados por coloniales e imperialistas. Varios autores
han afirmado en este sentido que el constructivismo posmoderno es la agenda
cultural del neoliberalismo (Clouscard, 2009; Lilla, 2018; Bensaid, 2006; Jame-
son, 1989). En efecto, nada mds funcional al mercado que un incesante fluir de
moléculas transmateriales, inscripciones y fantasias privadas basado en el imagi-
nario cultural hegeménico.

En el caso concreto del constructo “mujer”, su produccién cuenta con la
industria médica, la big pharma, las transnacionales del sexo, las agencias repro-
ductivas, la ingenierfa transhumanista, la experimentacién hormonal ++, las mis-
mas que subsidian el relato de los sentimientos identificatorios profundos. Se
entiende asi el interés del establishment por consolidar el post/trans-feminismo
como narrativa cultural hegemodnica en alianza con la globalizacién corporativa.
La colosal financiacién y propaganda de estas agendas transnacionales no es gene-
rosidad filantrépica. Su negocio es la pulverizacién de las mujeres en indecidibles
identificaciones socio-imaginarias sin mds contenido que el autorrepresentado y
sin otra agenda mds que la oposicién extrinseca a la norma de ese 1% que estd
por todas partes y en ninguna.

Sin compromisos con la esencia ontoldgica, lo que queda en el lugar de
aquel viejo metarrelato de igualdad sustantiva entre varones y mujeres es el flujo
constante de un mercado farmacopornogréfico, postgénero y transhumanista
desregulado, en que todos tenemos derecho a sentirnos profundamente “inclui-
des”, “fluides”, “deconstruides” y “autodeterminades’.

6. En conclusion: el compromiso con la esencia ontologica

Parvus error in principio magnus est in fine. El constructivismo postfeminista
imaginé que un representacionismo social le posibilitaria a las mujeres liberarse
de un esencialismo abstracto opresor. Para salvar la contingencia de lo individual,
se negaron los compromisos ontolégicos y se asumieron compromisos con la
monocausalidad de un discurso social autoinstituyente, encubiertamente meta-
fisico. La conclusién, sincerada por una de sus representantes, es que la mujer
que se pretendia liberar ya no existe (de Lauretis, 1993: 73-113). De ese modo

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 56, 2025, pp. 219 - 236. UNED, Madrid



UN FANTASMA RECORRE EL CONSTRUCTIVISMO POSTFEMINISTA: LA “ESENCIA” DE LA MUJER 233

se perdié a la mujer individual y politica, de la cual apenas quedan indecidibles
ficciones identitarias en la pendiente de una fragmentacién alimentada por la
produccién de mercado. El vaciamiento que saqued a la mujer vale para todo
otro significante cultural, sometido a las mismas leyes de construccién psico-
social.

Si, como quiere Slavoj Zizek, la mejor manera de conocer una época es
comprender los fantasmas que la pueblan (Zizek, 2000: 3-4), la esencia de la
mujer es el fantasma del tiempo, exorcizado por todos los simulacros, ficciones,
performances genéricas imaginables. Pero si ademds es cierto que donde estd el
fantasma se encuentra su anticuerpo, un golpe de realismo ontoldgico deberd
despejar la escena espectral. La tarea consiste entonces en pensar la esencia onto-
légica desde una ontologia realista o neorrealista, capaz de distinguir filosofia
de sociologfa y psicologia. Son necesarios los compromisos ontolégicos con las
mujeres reales, irreducibles a representaciones abstractas.

La ontologia que la posmodernidad pretendi6 deconstruir es una burda
caricatura que confunde la conceptuacién especulativa de la existencia con la
proyeccion de representaciones abstractas, fijas e inmutables. El constructivismo
confundié asi la esencia ontolégica con una representacion éntica, fija e inmu-
table, de contenido empirico difuso. Las buenas intenciones emancipatorias del
antiesencialismo tropezaron con su propio representacionalismo sociologista,
rematado en un psicologismo imaginario. Su voluntad ocultamente metafisica
de explicarlo todo a partir de discursos y trans*/mater/realidades performativas
reveld ser otro relato més de los supuestos aparatos de produccién y su voluntad

de poder.

La fantasmagoria antiesencialista es politica. Su agenda es la desregulacién del
mercado sexual, transgenérico y transhumanista. La esencia de la mujer también
es politica. De su correcta conceptualizacién ontoldgica depende el futuro de las
mujeres y, con ellas, el futuro de la humanidad.

ENDOXA: Series Filosficas, n.° 56, 2025, pp. 219 - 236. UNED, Madrid



234 MARIA J. BINETTI

Bibliografia

Arruza, C., Fraser, N. y BHaTTACHARY, T. (2019). Manifiesto de un feminismo para el
99%. Barcelona: Herder.

AvaNEssiaN, A. y Refs, M. (eds.) (2017). Aceleracionismo. Estrategias para una transicion
hacia el postcapiralismo. Buenos Aires: Caja Negra.

Barap, K. (2015). “Trans*/Matter/Realities and Queer political Imaginings” GLQ. A
Journal of Lesbian and Gay Studies, Vol. 21, pp. 387-422.

BenDAID, D. (20006). Clases, plebes, multitudes. Santiago de Chile: Ediciones Palinodia.

BERNSTEIN, S. (2020). “The Metaphysics of Intersectionality”. Philosophical Studies,
Vol. 177, pp. 321-35.

BINETTI, M. J. (2021). “Del género a los bio/cis/trans/tecno/ post-géneros: el paradéjico
destino de una extrapolacién sociologista”. Investigaciones Feministas, Vol. 12, nam.
1, pp. 201-213. Disponible en: https://revistas.ucm.es/index.php/INFE/article/
view/73267/4564456556065

Bramorrr, R. (2015). Lo Posthumano. Barcelona: Gedisa.

— (2000). Sujetos némades. Corporizacion y diferencia sexual en la teoria feminista con-
tempordnea. Buenos Aires: Paidds.

BUTLER, J. (1990a). “Actos performativos y constitucién del género: un ensayo sobre
fenomenologia y teorfa feminista”. En Case, S. E. (ed.). Performing Feminisms:
Feminist Critical Theory and Theatre (pp. 270-82). Johns Hopkins University Press.

— (1990b). Gender Trouble. Feminism and the Subversion of Identity. New York: Rout-
ledge.

— (1993). Bodies thar Matter. On the Discursive Limits of Sex’. New York: Routledge.

— (2019). Cuerpos aliados y lucha politica. Hacia una teoria performativa de la asamblea.
Buenos Aires: Paidds.

— (1992). “Problemas de los géneros, teoria feminista y discurso psicoanalitico”. En
Nicholson, L. (ed.). Feminismo/posmodernismo (pp. 75-95). Buenos Aires: Femina-

ria.
Crouscarp, M. (2019). Neofascismo e ideologia del deseo. Quito: Edithor.

Comisién Internacional de Juristas (2007). Principios de Yogyakarta. http://yogyakar-
taprinciples.org/wp-content/uploads/2016/08/principles_sp.pdf

CORrDOBA, D., SAEZ, . y VIDARTE, P. (eds.) (2005). Teoria Queer. Politicas bolleras, mari-
cas, trans, mestizas. Barcelona: Egales.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 56, 2025, pp. 219 - 236. UNED, Madrid



UN FANTASMA RECORRE EL CONSTRUCTIVISMO POSTFEMINISTA: LA “ESENCIA” DE LA MUJER 235

DE Lauretis, T. (1992). Alicia ya no. Feminismo, semidtica y cine. Madrid: Ediciones
Ciétedra.

— (2007). “Eccentric Subjects”. En Figures of Resistance: Essays in Feminist Theory (pp.
151-183). Chicago: University of Illinois Press.

— (1993). “Sujetos excéntricos: la teorfa feminista y la conciencia histérica”. En Can-
giamo, M. C. y DuBois, L. (eds.). De mujer a género, teoria, interpretacion y prictica
[feministas en las ciencias sociales (pp. 73-113). Buenos Aires: Centro Editor de Amé-
rica Latina.

DERRIDA, J. (1967). Lécriture et la différence. Paris: Editions du Seuil.
— (1988). Psyché. Inventions de l'autre. Paris: Galilée.
FerraRris, M. (2014). Manifesto of New Realism. Albany: SUNY Press.

Fuss, D. (1989). Essentially Speaking: Feminism, Nature and Difference. New York:
Routledge.

Haraway, D. J. (2016). Manifestly Haraway. Minneapolis & London: University of
Minnesota Press.

Heves, C. (2000). Line Drawings: Defining Women Through Feminist Practice. Ithaca:
Cornell University Press.

Jameson, E (1989). Postmodernism, or, the Cultural Logic of Late Capitalism. Durham:
Duke University Press.

Lacan, J. (1981). Aun. Seminario 20. Barcelona: Paidés.

Lawrorp-Smrth, H. y PHELAN, K. (2021). “The Metaphysics of Intersectionality Revi-
sited”. The Journal of Political Philosophy, Vol. 0, nim. 0, pp. 1-22. https://doi.
org/10.1111/jopp.12251

LiLra, M. (2018). El regreso liberal. Mds alld de la politica de la identidad. Barcelona:
Debate.

McCatt, L. (2005). “The Complexity of Intersectionality”. Signs, Vol. 30, pp. 1771-
800.

Nicnoison, L. (ed.) (1992). Feminismo/posmodernismo. Buenos Aires: Feminaria.

Preciapo, P-B. (2003). “Multitudes Queer: note pour une politique des anormaux”.
Multitudes, nim. 12, pp. 17-25.

— (2008). Testo Yonqui. Madrid: Espasa Calpe.

— (2015). “Trans-Fem.I.Nism”. Purple, ntimero 24. https://purple.fr/magazine/
fw-2015-issue-24/trans-fem-i-nism/

ENDOXA: Series Filosficas, n.° 56, 2025, pp. 219 - 236. UNED, Madrid



236 MARIA J. BINETTI

ScHor, N. (1995). “This Essentialism Which is No One. Coming to Grips with Iri-
garay”. En Bad Objects. Essays Popular and Unpopular (pp. 44-62). Durham: Duke
University Press.

SpivaL, G. (1984-85). “Criticism and the Institution”. 7hesis Eleven, Vol. 10, ndm. 11, pp.
175- 187. https://journals.sagepub.com/doi/abs/10.1177/072551368501000113

StoNE, A. (2004). “Essentialism and anti-Essentialism in Feminist Philosophy”. jour-
nal of Moral Philosophy, Vol. 1, num. 2 pp. 135-153.: https://eprints.lancs.ac.uk/id/
eprint/34/

Tusert, S. (2010). La sexualidad femenina y su construccion imaginaria. Buenos Aires:
Libreria de Mujeres Editoras.

WirtiG, M. (2018). La pensée straight. Editions Amsterdam/Multitudes.

Z17EK, S. (2000). The Fragile Absolute: or Why is the Christian Legacy Worth Fighting for.
New York: Verso.

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0

Enviado: 15/07/2022
Aceptado: 21/06/2023

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 56, 2025, pp. 219 - 236. UNED, Madrid


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

