
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 219 - 236. UNED, Madrid

UN FANTASMA RECORRE EL 
CONSTRUCTIVISMO POSTFEMINISTA:

LA “ESENCIA” DE LA MUJER

A GHOST HAUNTS POSTFEMINIST 
CONSTRUCTIVISM: 

THE “ESSENCE” OF WOMEN

María J. Binetti*

CONICET / IIEGE-UBA

Resumen: La hegemonía cultural del lingüisticismo posmoderno, consumado en el 
imaginario queer y las performances transgenéricas, interpretó la “esencia” ontológica de 
la mujer como una representación social normativa, efecto de secretos aparatos de poder 
imperialistas y coloniales. Este socioconstructivismo procedió entonces a sustituir una 
representación esencialista, eterna e inmutable, por otra representación social contin-
gente, cuyo contenido coincide con lo imaginado por cada individuo social. El presente 
artículo intentará mostrar las falacias del relato posmoderno anti-esencialista que, a falta 
de robustez ontológica, terminó por esencializar las representaciones culturales más 
sexistas y discriminatorias. Nuestra crítica asumirá algunos principios generales de los 
nuevos realismos ontológicos, los cuales han advertido sobre el encubierto fundaciona-
lismo metafísico de las ficciones posmodernas, y su autoritario y dogmático desenlace.

Palabras clave: Constructivismo social, género, teoría queer, ontología, intersec-
cionalidad, diferencia sexual.

Abstract: The cultural hegemony of postmodern linguistics, consummated in the 
queer imaginary and transgender performances, interpreted the ontological “essence” 
of woman as a normative social representation, the effect of secret imperialist and 
colonial power structures. Thus, this social constructivism then proceeded to replace 
an essentialist, eternal, and immutable representation with another contingent social 

* Investigadora del CONICET (Argentina) con sede en el Instituto de Investigaciones en 
Estudios de Género (Universidad de Buenos Aires). Rivadavia 1082, Luján CP. 6700, 
Argentina. mjbinetti@gmail.com.



220	 María J. Binetti

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 219 - 236. UNED, Madrid

representation, whose content coincides with what each social individual imagines. This 
article aims to show the fallacies of the postmodern anti-essentialist narrative, which, 
lacking ontological robustness, ended up essentializing the most sexist and discrimina-
tory cultural representations. Our critique will adopt some general principles of the new 
ontological realisms, which have warned about the covert metaphysical foundationalism 
of postmodern fictions, and their authoritarian and dogmatic outcome.

Keywords: Social constructivism, gender, queer theory, ontology, intersectionality, 
sexual difference.

1. Introducción

Un fantasma recorre el constructivismo postfeminista: la “esencia” de la 
mujer, auténtico espanto de las ficciones posgenéricas y transgenéricas. Esa ente-
lequia inmutable, universal y necesaria se ha revelado a los ojos posmodernos una 
mera representación social normativa, efecto de secretos poderes imperialistas y 
coloniales que fabrican sujetos funcionales a su sistema de opresión y explotación 
hetero-cis-patriarco-capitalista. El socioconstructivismo reveló que la ontología 
era en realidad una razón instrumental supremacista y disciplinaria, disimulada 
por la naturalización de sus imposiciones. Así las cosas, la esencia fue exiliada del 
escenario bienpensante y, con ella, todo el que ose recurrir a relatos ontológicos 
para imponer su verdad. En el caso de la esencia “mujer”, ese estereotipo totali-
tario y colonial excluyente de las minorías y disidencias, su solo nombre vale el 
destierro académico y cultural.

El presente artículo intentará mostrar que la cruzada antiesencialista y anti-
fundacionalista del socioconstructivismo posmoderno, derivado en el imaginario 
queer, crip y weird de las ficciones posgénero y posthumanas, constituye en rea-
lidad un duelo de fantasmas. La esencia a la cual conjuran es una fantasmagoría 
que rara vez, si alguna, ha existido en la historia de la filosofía. Nos ocuparemos 
en concreto de la “esencia mujer” por considerarla el caso insignia del entusiasmo 
postmetafísico y antirrealista. Siguiendo el ideario del constructivismo social en 
su doble versión lingüisticista o materialista, nos proponemos explicar la reduc-
ción de la esencia-mujer, primero, a una representación normativa y estereotipa-
da, luego a un significante vacío, y finalmente al continuo fluir de sentimientos 
subjetivos insondables e inescrutables, sin otro criterio de objetividad que la 
imaginación psicosocial. 



Un fantasma recorre el constructivismo postfeminista: la “esencia” de la mujer	 221

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 219 - 236. UNED, Madrid

En definitiva, nuestro objetivo es mostrar la necesidad de que el pensamiento 
feminista reponga un marco ontológico robusto capaz de justificar las categorías 
antropológicas, éticas y políticas de su proyecto y praxis universal.

2. Constructos sociales en el vacío de lo real

Lo que el lingüisticismo posmoderno entiende por “esencia” y su derivado 
“esencialismo” resulta difícil de precisar en virtud de los propios relatos y fic-
ciones posmodernas, cuyos significados varían de caso en caso. No obstante esa 
dificultad, en un intento de generalización, la esencia parecería designar una 
representación universal, inmutable y necesaria de contenidos ónticos –biológi-
cos, psíquicos, sociológicos, metafísicos, etc.– variables (Tubert, 2010: 252-54; 
Phillips, 2010; Schor, 1995; Fuss, 1989). El esencialismo, por su parte, designaría 
cierta conexión necesaria de tipo causal entre algunas representaciones de conte-
nido biológico y otras representaciones de contenido social o psíquico. En el caso 
específico de la esencia mujer, el esencialismo expresa en consecuencia la relación 
necesaria entre algunas representaciones biológicas y otras representaciones de 
tipo social. Por ejemplo, todas las personas con útero deben usar pollera y lavar 
los platos, a diferencia de las personas con pene que obran de la manera contraria.

La discusión posmoderna de la esencia supone entonces dos cuestiones diver-
sas, solapadas equívocamente en una sola. Por un lado, el concepto “ontológico”, 
de la esencia; por el otro, el concepto “óntico” según las diversas definiciones 
físicas, biológicas, sociales, psicológicas, políticas, etc. de las cosas. Dado que, 
para la posmodernidad, la ontología expresa unívocamente un relato colonial, 
imperialista, patriarcal, capitalista, etc., se omitió entonces la discusión ontoló-
gicas de los diversos conceptos de esencia habidos a lo largo de la historia de la 
filosofía, y simplemente se identificó la esencia ontológica con una relación causal 
necesaria de tipo óntico. La discusión posmoderna de la esencia es, por tanto, 
una discusión socio-política, como todas las discusiones posmodernas, sobre los 
ocultos poderes de control y disciplinamiento que manejan la superestructura 
cultural. 

De este modo, la discusión sobre la esencia de la mujer es una discusión 
política sobre el constructo social llamado mujer, técnicamente denominado 
“género”, esto es, el gran constructor social de la mujer. La introducción y ascen-
so de la categoría “género” en los estudios feministas es consistente con el giro 



222	 María J. Binetti

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 219 - 236. UNED, Madrid

socioconstructivista de las últimas décadas del siglo xx. El género supone una 
superestructura cultural basada en ocultas relaciones de control económico-
políticas, de manera tal que es en definitiva el poder económico-político el que 
produce mujeres y varones. El sexo biológico, por su parte, es la base material de 
producción, o mejor, de reproducción sobre la cual opera la asignación cultural 
de atributos “esenciales” de género. El célebre sistema sexo-género elaborado por 
Gayle Rubin a partir de la teoría marxista de la ideología instituyó la represen-
tación dualista de una naturaleza fija y muda –la base material de producción–, 
pasivamente entregada a la producción de constructos culturales. El sistema 
sexo-género conecta dos elementos opuestos mediante cierto tipo de relación 
causal pretendidamente necesaria y esencial.

Este inestable dualismo metafísico supuesto por el género fue resuelto por 
el socioconstructivismo radical de Judith Butler, para quien toda representación 
–cualquiera sea su contenido– es una construcción cultural naturalizada y mate-
rializada por iteración discursiva (Binetti, 2021). El lingüisticismo posmoderno 
de Butler supone que todas las cosas se producen por performatividad discursiva 
e inscripción imaginaria, incluida la diferencia sexual. En tal contexto perfor-
mativo, asegura Butler, ser mujer es una “ficción reguladora” (Butler, 1992: 94; 
1993: 1). ¿Reguladora de qué? De lo que su propia performatividad produce a 
título de discurso social, asignación médica y representación imaginaria (Butler, 
2019: 35). El sujeto individual “mujer” es así resuelto en un post-sujeto discur-
sivo, efecto de dispositivos de poder y asignaciones médicas que producen el 
contenido imaginario del individuo que cree ser una mujer.

El socioconstructivismo de Butler encuentra un antecedente fundamental en 
el post-estructuralismo derridiano y sus diseminaciones lingüísticas en el vacío 
de lo real (Derrida, 1967). Antes que Butler, la operación deconstructiva de la 
escritura había borrado el metarrelato de la presencia metafísica –inmutable, 
eterna, universal y necesaria– y reescrito su ausencia con signos y significantes 
post-metafísicos, articulados por relaciones diferenciales que escribirían todas las 
cosas en el vacío que las separa del gran Otro Real trascendente, irrepresentable 
e inescribible. Los géneros son como guiones de una obra teatral cuyos actores 
no preexisten sino que son performados por la obra que ellos performan (Butler, 
1990a: 270-82). En otros términos, la verdad ha devenido post-verdad, ficción, 
simulacros y simulaciones respecto de los cuales no cabe la  posibilidad del error. 
Cada ejecución se valida a sí misma.  



Un fantasma recorre el constructivismo postfeminista: la “esencia” de la mujer	 223

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 219 - 236. UNED, Madrid

Otro antecedente del género butleriano se encuentra en el post-estructu-
ralismo psicoanalítico de Jacques Lacan, para quien el sujeto se define como la 
representación de aquello que un significante representa para otro significante 
(Lacan, 1981: 171). El sujeto lacaniano pertenece al registro de lo representado 
por relaciones entre significantes que se significan entre sí. Lo propio del signi-
ficante es que no significa un contenido objetivo para un sujeto –como lo hace 
el signo–, sino que se significa a sí mismo para un sujeto representado por él a 
título de contenido subjetivo e imaginario. En el caso que nos incumbe sobre 
la esencia mujer, explica Lacan, que “los hombres, las mujeres y los niños no 
son más que significantes. Un hombre no es otra cosa que un significante. Una 
mujer busca a un hombre a título de significante” (Lacan, 1981: 44, 52). La 
mujer representa entonces un locus discursivo y, en rigor, el locus del Otro del 
lenguaje irrepresentable e inaccesible al discurso. En el imaginario derridiano-
lacaniano, la mujer funge la Alteridad inconmensurable de todo significante, el 
“sujeto imposible del discurso” (Derrida, 1988: 106-7). Su nombre se escribe, 
por lo tanto, sin contenido, al modo de lo inescribible. Un significante vacío.

En virtud de tal alteridad inconmensurable, Derrida y Lacan suponen haber 
superado el esencialismo de los roles y atributos de género que definen a la mujer. 
Localizada en el más allá inalcanzable, la mujer no es sujeto de ningún atributo 
determinable y necesario, tampoco es sujeto sino más bien la representación vacía 
del sujeto. La ventaja de enunciar a la mujer como significante vacío, carente de 
contenido –explica Silvia Tubert–, es que “no propone nuevos modelos de iden-
tidad a la mujer ni tampoco la búsqueda de una supuesta feminidad auténtica, 
sino que, al dar la palabra a las mujeres, invita a abrirse a nuevos interrogantes 
y a cuestionar toda definición mistificadora” (Tubert, 2020: 276). No solo no 
propone ningún modelo de identidad, sino que ni siquiera propone sujeto algu-
no mujer. La mujer no existe (Lacan, 1981: 15), a no ser como locus dicursivo 
representado por significantes.

Volviendo a la French Theory butleriana, esta supone con Derrida o Lacan 
que ser mujer no representa una presencia objetiva, sino una “fantasía instituida 
e inscrita en la superficie de los cuerpos” (Butler, 1992: 91). Las narrativas queer, 
por su parte, parten del supuesto de que la mujer es un constructo sociolingüís-
tico, vale decir, una “entidad sin esencia” (Córdoba et al., 2005: 169), que ni 
siquiera es una entidad o sujeto preexistente “de” atribución. Mujer es la nada 
misma –sin esencia–, la meta-representación abstraída de todo contenido deter-
minado. En tanto que constructo social, las teorías queer asumen que pueden 
construirse tantas mujeres cuantas se imaginen y deseen. La construcción de los 



224	 María J. Binetti

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 219 - 236. UNED, Madrid

géneros queer no es simple cuestión imaginaria y discursiva, sino producto de 
la ingeniería cyborg y transhumana. A la performatividad discursiva se le aña-
de ahora la performatividad material de aparatos biomoleculares y constructos 
tecnodigitales que fabrican los géneros “entre el lenguaje y las moléculas bio-
químicas” (Preciado, 2015). Hormonas, psicotrópicos, prótesis o cualquier otro 
biomaterial comestible, inyectable, reprogramable o bio-imprimible intervienen 
en la producción de todo género.

Ahora bien, el nominalismo posmoderno, capaz de performar todas las cosas 
con ayuda del discurso y la industria tecnodigital, encubre una metafísica repre-
sentacionalista. Como todo relato metafísico, el lingüisticismo tiene la firme 
voluntad de explicarnos la totalidad de las cosas a partir de su último fundamento 
productor: el constructivismo social y sus representaciones simbólico-imaginarias 
inscritas en los sujetos, que no son en realidad sujetos de nada sino efectos cons-
truidos por los aparatos del régimen social. Los post-sujetos y las post-mujeres 
son meros epifenómenos sociales construidos ex nihilo por las estructuras de 
producción que los instalan. Subjetivismo y psicologismo son, como veremos, 
el corolario directo del socioconstructivismo.

3. El atajo de las identificaciones sociales sin compromisos ontológicos

En tanto que ficción reguladora “sin compromisos ontológicos” (Butler, 
1992: 76), el significante “mujer” plantea la cuestión de su contenido concreto, 
es decir, de aquellas determinaciones que lo distinguen de otros significantes 
sociales. Se trata de una cuestión central desde el punto de vista político porque 
de ella depende definir quién aplica como mujer, y cuáles derechos, medidas y 
demás acciones de carácter público le incumben. 

Las autoras postfeministas, que han abandonado los compromisos ontoló-
gicos para abrazar el compromiso sociocultural, recurren metodológicamente al 
análisis comparativo entre microrrelatos particulares y propiedades individuales 
a fin de establecer generalizaciones determinantes de quién y qué sea mujer 
(Nicholson, 1992: 25-26). Si bien la esencia ontológica está descartada por ellas, 
sin embargo debe haber algún constructo o subrogado cultural de la esencia que 
permita una definición de la mujer, que no existe. Se recurre así a una suerte de 
esencialismo “estratégico” (Spivak, 1984-85: 175-187), que estratégicamente 
permita salvar la política de las mujeres sin mujeres. En cuanto al contenido de 



Un fantasma recorre el constructivismo postfeminista: la “esencia” de la mujer	 225

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 219 - 236. UNED, Madrid

la esencia estratégica mujer, las autoras postfeministas entienden que contiene 
aquello imaginado por muchas –petición de principio mediante– mujeres. El 
sentimiento común de ser mujeres bastaría para justificar las acciones políticas 
de los sujetos imaginariamente mujeres. 

Otras autoras como Alison Stone proponen, en lugar de un esencialismo 
estratégico, un “enfoque genealógico” basado en la sucesión de sujetos indivi-
duales que coincidirían en llamarse mujeres (Stone, 2004: 135-153). También 
en este caso, círculo vicioso mediante, la genealogía de las mujeres presupone 
aquello que debe explicar. Similar es la apelación de Rosi Braidotti a un devenir 
de sujetos nómades sin ninguna realidad compartida ni continuidad real, pero 
representables como un colectivo trans-personal de mujeres (Braidotti, 2015: 34; 
2000). En sintonía con esta idea, Cressida Heyes asume cierto “aire de familia” 
entre –círculo vicioso mediante– las mujeres, familiaridad que refuerza los esque-
mas sociales de comportamiento y cooperación en la lucha política femenina 
(Heyes, 2000). 

Cualquier sea la estrategia y método asumido, el contenido del significante 
político mujer es imaginario, inscrito en la imaginación, decía Butler, quien 
asegura que el “nosotras” feminista es siempre una construcción fantasmática 
(1990b: 142). Monique Wittig coincide con Butler en que ser una “mujer” 
es “una formación imaginaria, mientras que las ‘mujeres’ son producto de una 
relación social” (Wittig, 2018: 31). Lo mismo interpreta Teresa de Lauretis, 
para quien la mujer es “una construcción ficticia, un destilado de los discursos 
diversos, pero coherente” (de Lauretis, 1992: 15-16; 2007: 151-183). En cual-
quier caso, los géneros masculino y femenino pertenecen al imaginario social.  
Yo, nosotras, cuerpo, sexo o género son imágenes con aire de familia, articuladas 
por significantes sociales.

Volviendo al contenido social concreto de la esencia estratégica mujer gene-
ralizable a todos los sujetos de su clase, ninguna de las autoras mencionadas lo 
especifica. Se trata de algo imaginado por –petitio principii– las mujeres, que ade-
más imaginan muchos otros significantes que las representan. En efecto el sujeto 
discursivo es plural y de construcción compleja (Nicholson, 1992: 26), cons-
truido por un haz de significantes culturales que imaginan lo representan. Entre 
ellos, raza, clase, etnia, edad, orientación sexual, religión, ocupación, nación, 
estado migratorio, peso, salud, belleza, capacidades o discapacidades cognitivas, 
verbales, auditivas, visuales, ambulatorias, habilidades sensorio-motrices, estado 
civil, genealogía familiar, condiciones sanitarias, nivel educativo, antecedentes 



226	 María J. Binetti

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 219 - 236. UNED, Madrid

penales++. El género “mujer” es uno más de los tantos atributos sociales posibles, 
todos al mismo nivel de construcción discursiva. 

El sujeto social es la totalidad articulada de incontables significantes sociales 
que –técnicamente hablando– están interseccionados. El término “intersecciona-
lidad” fue acuñado por la abogada estadounidense Kimberly Crenshaw en 1989 
con el propósito de dar sustento jurídico a la triple opresión de sexo, raza y clase 
sufrida por las mujeres afroamericanas que ella defendía legalmente. El supuesto 
de Crenshaw y sus sucesoras teóricas es que el universal “mujer” les garantizaba 
a todas una visibilidad y reconocimiento diferencial. Ahora bien, la intersec-
cionalidad postfeminista no cree en ningún universal mujer –tal es una ficción 
imperialista– y tampoco cree que la mujer sea sujeto de nada –otra reificación 
esencialista–. La interseccionalidad socioconstructivista se remite a un post-sujeto 
discursivo irreductiblemente individual, uno de cuyos significantes es ser mujer 
en intersección con los significantes  raza + clase + edad + etnia ++ según el ima-
ginario individual. En el feminismo, la interseccionalidad opera como método 
de análisis social; en el postfeminismo opera como una “metafísica” sociologista 
(Bernstein, 2020: 321-35; McCall, 2005: 1771-1800; Lawford-Smith y Phelan, 
2021) que busca explicar la construcción total de los post-sujetos a partir de 
cadenas significantes de contenido socio-imaginario difuso. 

A falta de una ontología que justifique una comprensión integral de las muje-
res como sujeto último de opresión, situadas en tiempos y espacios particulares, 
en cambio el constructivismo ofrece múltiples epistemologías particulares que 
analizan de manera comparada las representaciones de los sujetos conforme se 
imaginan en intersección con todas las variables sociales que los componen. Nos 
encontramos así con epistemologías sociales múltiples: feministas, trans, queer, 
decoloniales, carcelarias y decarcelarias, alternativas, excluyentes, etc., cada una 
de las cuales se circunscribe a su propio relato etnográfico. Estas epistemologías 
sociales no dan cuenta de una realidad universal y objetiva, dan cuenta de repre-
sentaciones subjetivas y particulares, producto de condiciones de producción en 
cada caso individuales. No es posible entonces una epistemología de todas las 
intersecciones posibles al modo de una meta-interseccionalidad, porque cada 
relato es irreducible. El contenido de tal construcción sería indeterminable, no 
tendría lugar ni condición de posibilidad.

En su carácter de metafísica sociologista, la interseccionalidad representa la 
summa summarum –en cada caso particular– de todos los ejes culturales imagi-
nables, cuya totalidad emergente es más que y anterior a la suma de las partes. 



Un fantasma recorre el constructivismo postfeminista: la “esencia” de la mujer	 227

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 219 - 236. UNED, Madrid

Dado que es imposible representar todos los significantes sociales que representan 
a cada uno de los individuos según el propio imaginario individual –de suyo 
insondable e inescrutable–, resulta entonces que la metafísica interseccional es 
una ficción de totalidad, una meta-representación reguladora narrativamente 
omniabarcante, pero nunca una expresión fiel de lo individual. Además, dado 
que solo existe lo individual e incluso las propiedades de los sujetos y objetos son 
individuales, el contenido de la omni-intersección es la indeterminación pura, el 
vacío significante. De ese significante total excedente e indeterminable depende 
el significado de cada eje particular en intersección con todos los demás. En 
conclusión, el constructivismo interseccional no puede explicar más que cada 
post-sujeto concreto, cuya individualidad es irrepresentable.  

Dicho de otro modo, el efecto de la interseccionalidad como metafísica socio-
logista es la licuación de todo significado y la fragmentación indetenible de ejes 
cada vez más diferenciados e indecidibles. El significante mujer es el caso-insignia 
de tal vaciamiento por diseminación: puro vacío de contenido cuyo significado 
dependerá de las intersecciones con todos los demás significantes que representan 
al sujeto individual en un tiempo y espacio determinado. A diferencia del femi-
nismo interseccional, el socioconstructivismo postfeminista niega la universalidad 
concreta, la convierte en una ficción indecidible, e instala una lógica disolvente 
indetenible.

Dada la pluralidad interseccional, cada sujeto oprimido es a la vez opresor de 
otros: oprimido respecto de un significante social y opresor respecto de otro. Por 
ejemplo, un sujeto discursivo mujer podría ser oprimida respecto de un varón 
hetero-cis y opresora de uno trans y lesbiana; u oprimida como postsujeto mujer 
y negro aunque privilegiada y opresora como burguesa y cis. También podría 
ser que un sujeto discursivo mujer-islamista fuera violada o apedreada por un 
sujeto discursivo varón-islamista y dada su religión se sintiera culpable de la vio-
lación en lugar de víctima, o que un sujeto mujer-francesa fuera abusada por un 
sujeto inmigrante pobre y su condición eurocéntrica le impida denunciarlo. En 
definitiva, puede suceder que no haya para el sujeto ninguna opresión porque 
su cultura le inscribe imaginariamente el sometimiento y no se debe juzgar bajo 
los parámetros esencialistas del imperio ideológico eurocéntrico. 

En esa rizomática y multicultural intersección de ejes sociales cada vez más 
diversificados, el postfeminismo devino transfeminismo. Su conversión ocurre 
en el exacto momento en que el sexo masculino se asume como una posible 
intersección del significante mujer. A la intersección entre el género mujer y 



228	 María J. Binetti

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 219 - 236. UNED, Madrid

el sexo varón se la llama “mujer trans” y se la distingue de la “cis”. Si durante 
algún tiempo el postfeminismo defendió una esencia estratégica que permitiera 
justificar la política de las mujeres, el transfeminismo entiende que “ser mujer” 
es aquello que cualquiera imagina, incluyendo varones, y su política debe ser 
transgenérica, posthumana y cyborg-especie.

 4. El significante vacío “mujer” y su devenir imaginario

No se nace mujer, llegan a serlo los nacidos varones o mujeres. La pregunta 
por el contenido determinante de ser mujer vuelve ahora en un marco transfemi-
nista, donde hay mujeres de sexo femenino y mujeres de sexo masculino. Todo 
sin compromisos ontológicos. Claramente, el contenido de la categoría mujer 
no se determina por el sexo biológico o la sexualidad biopsicosocial, porque tales 
son productos socioculturales predicables de varones, mujeres, andróginos, no 
binarios, pangéneros, neutros, etc. Dado que los varones biológicos pueden ser 
mujeres, el contenido de la esencia estratégica mujer debe ser buscado en los atri-
butos y roles de género representados a título identitario por todas las mujeres. 

¿Cuál es entonces ese contenido social? ¿Acaso fregar los platos, usar tacones, 
ser pasivas y sumisas? Pero resulta que hay muchas mujeres que no friegan platos 
ni usan tacones ni son pasivas y sumisas, y muchos varones que sí. Busquemos 
por donde busquemos, la realidad es que no existen atributos, comportamientos 
y propiedades sociales estandarizables que puedan definir lo que es una mujer 
o incluir a todas. El género como estructura universal está vacío. El común 
denominador habrá que buscarlo entonces en algún sentimiento insondable e 
inescrutable, vale decir, en la “identidad de género” mujer.  Del socioconstruc-
tivismo se pasa así a un psicologismo basado en constructos culturales difusos, 
confusos y, en rigor, indeterminables. 

Ser mujer es un sentimiento identitario, un modo subjetivo de habitar el 
mundo, una identificación mental con algo, o bien, una identidad de género. 
Los Principios de Yogyakarta definen tal identidad como una vivencia interna e 
individual del género que incluye la vivencia del cuerpo, la vestimenta, el modo 
de hablar y los modales (Comisión Internacional de Juristas, 2007: 6). Fiel al 
socioconstructivismo que la anima, tal definición instala en un mismo plano 
unívoco de construcción cultural el sentir-se inmediato del cuerpo, la ropa, los 
modales, poses y demás costumbres individuales, todo alienado a un género, 



Un fantasma recorre el constructivismo postfeminista: la “esencia” de la mujer	 229

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 219 - 236. UNED, Madrid

cuyo contenido social no podemos precisar y Yogyakarta tampoco especifica. Lo 
único cierto es que funciones vitales del cuerpo, vestimenta y modismos deben 
estar alineados. 

Las identidades de género son en rigor incontables, dependen de la fantasía 
y el sentir-se de cada cual, de suyo inescrutable. La identidad de género “mujer” 
es una más de tantas, cuyo contenido depende de cada autopercepción subjetiva. 
Sí sabemos de manera objetiva, siguiendo la cadena significante MLGTBIQA+, 
que ser mujer es algo que no son las lesbianas ni las bisexuales, pero que sí 
pueden los varones transidentificados con ese algo. Otro modo de nombrarlas 
de manera más inclusiva y diversa son los sintagmas “persona gestante”, “mens-
truante”, “eyaculante”, “vulva-portante”, “escroto-portante”, “progenitor 1 y 2”. 
Paradójicamente, aunque no por casualidad, la designación de los post-sujetos 
discursivos termina apelando al funcionalismo biologicista –gestante, menstruan-
te, eyaculante ++– para lograr cierto margen de objetividad.

En la medida en que ser mujer es un término vacío que incluye todos los 
atributos y funciones sociales –tener vagina o pene, ser gestante o eyaculante, ser 
activo y pasiva, rudo o sensible–, y en la medida además en que su significante 
está interseccionado por todos los demás significante sociales imaginables –raza, 
clase, etnia, edad, orientación sexual, religión, ocupación, nación, estado migra-
torio, peso, salud, belleza, capacidades o discapacidades cognitivas, verbales, audi-
tivas, visuales, ambulatorias, habilidades sensorio-motrices, estado civil, genea-
logía familiar, condiciones sanitarias, nivel educativo, antecedentes penales++–, 
resulta entonces que el post/transfeminismo incluye los sujetos políticos de todas 
las batallas y agendas culturales imaginables. El proyecto político transfeminista 
ha mutado de la desigualdad estructural entre varones y mujeres a la opresión de 
las multitudes queer. En su detalle, esas multitudes incluyen los colectivos colec-
tivos LGBTIQ++, proletarios, negros, raros, crip, queer, marrones, indígenas, 
islámicos, discapacitados, migrantes, asalariados, refugiados, tullidos, gordos, 
enanos, mutantes quirúrgicos y farmacológicos, desestabilizados, abjectos, de 
la diáspora, neurodiversos. Incluso la tierra y el medio ambiente son miembros 
posthumanos de las asambleas identitarias. Lo que tienen en común todos estos 
oprimidos es ser víctimas del 1% de la élite cis-hetero-capitalista, patriarcal, 
racista, colonial, imperialista, eurocéntrica, neo-liberal, extractivista, globalista, 
capacitista, especista etc. 

El ensayo postfeminista para justificar políticamente a las mujeres sin com-
promisos ontológicos esenciales y siguiendo el atajo del relativismo historicista y 



230	 María J. Binetti

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 219 - 236. UNED, Madrid

el psicologismo identitario ha terminado por liberarse de las mujeres, ese cons-
tructo anacrónico, binario y opresor. En el proyecto emancipatorio “trans” caben 
todas las cosas, también la naturaleza víctima del régimen capitaloceno y antro-
poceno, también el posthumano, liberado del régimen humanista. En efecto, no 
solo el constructo género y mujer ha sido superado, sino también el constructo 
“humano”, ahora diseminado en incontables posthumanidades y transhumani-
dades mutantes, nomádicas y fluidas. 

El posthumano es un “un híbrido de máquina y organismo, una criatura de 
la realidad social, así como de la ficción” (Haraway, 2016: 5; Braidotti, 2015). 
En él confluyen moléculas orgánicas, ensamblajes tecnodigitales e imaginarios 
heteróclitos que proliferan en un queer compostaje de “trans*/mater/realidades” 
(Barad, 2015: 387-422) revoltosas y promiscuas. Los sujetos posthumanos se 
reúnen en asambleas políticas horizontales para imaginar y performar futuros 
hipersticionales (Avanessian y Reís, 2017: 22) que desafían las representaciones 
humanas establecidas. Nada detiene la producción de hipersticiones, simulacros 
y xenocyborgs sobrevenidos del futuro tecnodigital. Cyborgs posthumanos y 
postgéneros son el nuevo sujeto político transfeminista.

5. Las indecidibles asambleas queer

Los post-sujetos posthumanos –superadores del esencialista sujeto político 
“mujer” y “ser humano”– forman asambleas o “multitudes queer” (Preciado, 
2003: Bensaïd, 2006) de proletarios, inmigrantes, negros, marrones, desemplea-
dos, estudiantes, indígenas, chicanos, mestizos, híbridos, fronterizos, MLGT-
BIQA+, discapacitados, cuidadores, niñeces, subalternos, disidentes, diversos, 
monstruos y mutantes, híbridos, aliens, xenocyborgs, naturalezas caídas y explo-
tadas++. Ellas no comparten ningún fin o bien común, más bien un enemigo 
común: el 1% de la élite, la casta, el imperio, los de arriba, el capital, la burguesía, 
el sistema, los empresarios, el supremacismo blanco, la cis-hetero-normatividad, 
los capacitistas y especistas, los extractivistas, globalistas, etc. 

El Manifiesto de un feminismo para el 99% (Arruzza, Fraser y Bhattacharya, 
2019), producto de la usina cultural estadounidense, constituye uno de los gran-
des referentes de este tipo de multitudes asamblearias, horizontales y planas. El 
Manifiesto incluye a las mujeres en todas sus intersecciones, sexos y géneros 
identitarios, a todos los grupos y movimientos anticapitalistas, antirracistas y 



Un fantasma recorre el constructivismo postfeminista: la “esencia” de la mujer	 231

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 219 - 236. UNED, Madrid

ecológicos marginados por el 1% de la élite colonial e imperialista. El 99% resul-
ta –como todo emergente interseccional– una totalidad mayor a la adición de 
sus partes, una meta-representación imaginaria construida por la french theory 
norteamericana. La unidad de tales multitudes de oprimidos es también una 
ficción discursiva de revoltosas transmaterialidades. 

Lo cierto es que, a pesar de sus buenas intenciones inclusivas y democra-
tizantes, la política de las identificaciones psicosociales excluye, separa y frag-
menta. Su objetivo es lograr el reconocimiento de la identidad marginada y el 
acceso a recursos y medidas especiales de grupo. Pero el reconocimiento de unas 
identidades puede resultar incompatible con el reconocimiento de otras y, a 
falta de una medida común y universal, termina sucediendo que “el argumento 
del más fuerte es siempre el mejor” (Ferraris, 2014: 3). Recordemos que para 
estas multitudes los derechos humanos son el arma del imperialismo colonial y 
capitalista (Preciado, 2003), de manera tal que no se trata de reconocer e incluir 
grupos minoritarios excluidos dentro de lo humano universal. Se trata de grupos 
de interés y presión que pretenden instalar que sus identificaciones subjetivas o 
autopercepciones son la fuente de derechos y beneficios económicos, norma y 
criterio de valor. Lo universal resulta entonces lo opresor, y lo particular y privado 
se erige en norma universal, algo semejante a un kantismo invertido. 

Lejos de transformar radicalmente el 1% capitalista y colonial, la disemina-
ción identitaria y el relativismo historicista funciona a mercerd de la corporación 
globalista. El giro psico-constructivista de la posmodernidad constituye el relato 
de un nuevo capitalismo micro-agencial centrado en el deseo, el consumo y la 
producción de imaginarios subjetivos. El capitalismo ya no funciona como una 
episteme disciplinaria y represiva, sino como dispositivo de hiperproducción 
y excitación libidinal. La nueva superestructura es consumista, individualista 
y multiorgásmica, síntesis de narrativas imaginarias con un nuevo capitalismo 
punk, psicotrópico, farmacopornográfico cuyo objetivo es  “la producción de 
la especie misma, de su alma y de su cuerpo, de sus deseos y afectos […] Con-
sumimos aire, sueños, identidades, relación, alma” (Preciado, 2008: 44). En 
el capitalismo farmacopornográfico, materia prima, mercancía y consumidor, 
productor y producto son un mismo post-sujeto post-género. 

Dado que tales multitudes son –también ellas– un efecto de supuestas y 
secretas redes de poder, no hay razón alguna para que puedan sobreponerse y 
transformar las mismas condiciones sociopolíticas que las producen. El llama-
miento discursivo a la resistencia antisistema y la conformación de asambleas 



232	 María J. Binetti

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 219 - 236. UNED, Madrid

posthumanas son el relato expansivo y multiplicador del sistema mismo. El rela-
tivismo socioconstructivista deja a los sujetos discursivos y micromoleculares 
sin siquiera el límite moral de la dignidad humana esencial y los derechos uni-
versales, largamente abandonados por coloniales e imperialistas. Varios autores 
han afirmado en este sentido que el constructivismo posmoderno es la agenda 
cultural del neoliberalismo (Clouscard, 2009; Lilla, 2018; Bensaïd, 2006; Jame-
son, 1989). En efecto, nada más funcional al mercado que un incesante fluir de 
moléculas transmateriales, inscripciones y fantasías privadas basado en el imagi-
nario cultural hegemónico. 

En el caso concreto del constructo “mujer”, su producción cuenta con la 
industria médica, la big pharma, las transnacionales del sexo, las agencias repro-
ductivas, la ingeniería transhumanista, la experimentación hormonal ++, las mis-
mas que subsidian el relato de los sentimientos identificatorios profundos. Se 
entiende así el interés del establishment por consolidar el post/trans-feminismo 
como narrativa cultural hegemónica en alianza con la globalización corporativa. 
La colosal financiación y propaganda de estas agendas transnacionales no es gene-
rosidad filantrópica. Su negocio es la pulverización de las mujeres en indecidibles 
identificaciones socio-imaginarias sin más contenido que el autorrepresentado y 
sin otra agenda más que la oposición extrínseca a la norma de ese 1% que está 
por todas partes y en ninguna. 

Sin compromisos con la esencia ontológica, lo que queda en el lugar de 
aquel viejo metarrelato de igualdad sustantiva entre varones y mujeres es el flujo 
constante de un mercado farmacopornográfico, postgénero y transhumanista 
desregulado, en que todos tenemos derecho a sentirnos profundamente “inclui-
des”, “fluides”, “deconstruides” y “autodeterminades”.

6. En conclusión: el compromiso con la esencia ontológica

Parvus error in principio magnus est in fine. El constructivismo postfeminista 
imaginó que un representacionismo social le posibilitaría a las mujeres liberarse 
de un esencialismo abstracto opresor. Para salvar la contingencia de lo individual, 
se negaron los compromisos ontológicos y se asumieron compromisos con la 
monocausalidad de un discurso social autoinstituyente, encubiertamente meta-
físico. La conclusión, sincerada por una de sus representantes, es que la mujer 
que se pretendía liberar ya no existe (de Lauretis, 1993: 73-113). De ese modo 



Un fantasma recorre el constructivismo postfeminista: la “esencia” de la mujer	 233

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 219 - 236. UNED, Madrid

se perdió a la mujer individual y política, de la cual apenas quedan indecidibles 
ficciones identitarias en la pendiente de una fragmentación alimentada por la 
producción de mercado. El vaciamiento que saqueó a la mujer vale para todo 
otro significante cultural, sometido a las mismas leyes de construcción psico-
social.

Si, como quiere Slavoj Žižek, la mejor manera de conocer una época es 
comprender los fantasmas que la pueblan (Žižek, 2000: 3-4), la esencia de la 
mujer es el fantasma del tiempo, exorcizado por todos los simulacros, ficciones, 
performances genéricas imaginables. Pero si además es cierto que donde está el 
fantasma se encuentra su anticuerpo, un golpe de realismo ontológico deberá 
despejar la escena espectral. La tarea consiste entonces en pensar la esencia onto-
lógica desde una ontología realista o neorrealista, capaz de distinguir filosofía 
de sociología y psicología. Son necesarios los compromisos ontológicos con las 
mujeres reales, irreducibles a representaciones abstractas.  

La ontología que la posmodernidad pretendió deconstruir es una burda 
caricatura que confunde la conceptuación especulativa de la existencia con la 
proyección de representaciones abstractas, fijas e inmutables. El constructivismo 
confundió así la esencia ontológica con una representación óntica, fija e inmu-
table, de contenido empírico difuso. Las buenas intenciones emancipatorias del 
antiesencialismo tropezaron con su propio representacionalismo sociologista, 
rematado en un psicologismo imaginario. Su voluntad ocultamente metafísica 
de explicarlo todo a partir de discursos y trans*/mater/realidades performativas 
reveló ser otro relato más de los supuestos aparatos de producción y su voluntad 
de poder.

La fantasmagoría antiesencialista es política. Su agenda es la desregulación del 
mercado sexual, transgenérico y transhumanista. La esencia de la mujer también 
es política. De su correcta conceptualización ontológica depende el futuro de las 
mujeres y, con ellas, el futuro de la humanidad.



234	 María J. Binetti

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 219 - 236. UNED, Madrid

Bibliografía 

Arruza, C., Fraser, N. y Bhattachary, T. (2019). Manifiesto de un feminismo para el 
99%. Barcelona: Herder.

Avanessian, A. y Reís, M. (eds.) (2017). Aceleracionismo. Estrategias para una transición 
hacia el postcapitalismo. Buenos Aires: Caja Negra.

Barad, K. (2015). “Trans*/Matter/Realities and Queer  polítical Imaginings”. GLQ. A 
Journal of Lesbian and Gay Studies, Vol. 21, pp. 387-422. 

Bendaïd, D. (2006). Clases, plebes, multitudes. Santiago de Chile: Ediciones Palinodia.

Bernstein, S. (2020). “The Metaphysics of Intersectionality”. Philosophical Studies, 
Vol. 177, pp. 321–35.

Binetti, M. J. (2021). “Del género a los bio/cis/trans/tecno/post-géneros: el paradójico 
destino de una extrapolación sociologista”. Investigaciones Feministas, Vol. 12, núm. 
1, pp. 201-213. Disponible en:  https://revistas.ucm.es/index.php/INFE/article/
view/73267/4564456556065

Braidotti, R. (2015). Lo Posthumano. Barcelona: Gedisa.

— (2000). Sujetos nómades. Corporización y diferencia sexual en la teoría feminista con-
temporánea. Buenos Aires: Paidós.

Butler, J. (1990a).  “Actos performativos y constitución del género: un ensayo sobre 
fenomenología y teoría feminista”. En Case, S. E. (ed.). Performing Feminisms: 
Feminist Critical Theory and Theatre (pp. 270-82). Johns Hopkins University Press.

— (1990b). Gender Trouble. Feminism and the Subversion of Identity. New York: Rout-
ledge.

— (1993). Bodies that Matter. On the Discursive Limits of ‘Sex’. New York: Routledge.

— (2019). Cuerpos aliados y lucha  política. Hacia una teoría performativa de la asamblea. 
Buenos Aires: Paidós.

— (1992). “Problemas de los géneros, teoría feminista y discurso psicoanalítico”. En 
Nicholson, L. (ed.). Feminismo/posmodernismo (pp. 75-95). Buenos Aires: Femina-
ria.

Clouscard, M. (2019). Neofascismo e ideología del deseo. Quito: Edithor.

Comisión Internacional de Juristas (2007). Principios de Yogyakarta. http://yogyakar-
taprinciples.org/wp-content/uploads/2016/08/principles_sp.pdf 

Córdoba, D., Sáez, J. y Vidarte, P. (eds.) (2005). Teoría Queer. Políticas bolleras, mari-
cas, trans, mestizas. Barcelona: Egales. 



Un fantasma recorre el constructivismo postfeminista: la “esencia” de la mujer	 235

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 219 - 236. UNED, Madrid

De Lauretis, T. (1992). Alicia ya no. Feminismo, semiótica y cine. Madrid: Ediciones 
Cátedra.

— (2007). “Eccentric Subjects”. En Figures of Resistance: Essays in Feminist Theory (pp. 
151-183). Chicago: University of Illinois Press.

— (1993). “Sujetos excéntricos: la teoría feminista y la conciencia histórica”. En Can-
giamo, M. C. y DuBois, L. (eds.). De mujer a género, teoría, interpretación y práctica 
feministas en las ciencias sociales (pp. 73-113). Buenos Aires: Centro Editor de Amé-
rica Latina.

Derrida, J. (1967). L’écriture et la différence. Paris: Éditions du Seuil.

— (1988). Psyché. Inventions de l‘autre. Paris: Galilée.

Ferraris, M. (2014). Manifesto of New Realism. Albany: SUNY Press.

Fuss, D. (1989). Essentially Speaking: Feminism, Nature and Difference. New York: 
Routledge.  

Haraway, D. J. (2016). Manifestly Haraway. Minneapolis & London: University of 
Minnesota Press.

Heyes, C. (2000). Line Drawings: Defining Women Through Feminist Practice. Ithaca:  
Cornell University Press.

Jameson, F. (1989). Postmodernism, or, the Cultural Logic of Late Capitalism. Durham: 
Duke University Press.

Lacan, J. (1981). Aun. Seminario 20. Barcelona: Paidós.

Lawford-Smith, H. y Phelan, K. (2021). “The Metaphysics of Intersectionality Revi-
sited”. The Journal of Political Philosophy, Vol. 0, núm. 0, pp. 1–22. https://doi.
org/10.1111/jopp.12251

Lilla, M. (2018). El regreso liberal. Más allá de la política de la identidad. Barcelona:  
Debate.

McCall, L. (2005). “The Complexity of Intersectionality”. Signs, Vol. 30, pp. 1771-
800.                                                                                           

Nicholson, L. (ed.) (1992). Feminismo/posmodernismo. Buenos Aires: Feminaria.

Preciado, P.-B. (2003). “Multitudes Queer: note pour une politique des anormaux”. 
Multitudes, núm. 12, pp. 17-25.

— (2008). Testo Yonqui. Madrid: Espasa Calpe.

— (2015). “Trans-Fem.I.Nism”. Purple, número 24. https://purple.fr/magazine/
fw-2015-issue-24/trans-fem-i-nism/ 



236	 María J. Binetti

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 219 - 236. UNED, Madrid

Schor, N. (1995). “This Essentialism Which is No One. Coming to Grips with Iri-
garay”. En Bad Objects. Essays Popular and Unpopular (pp. 44-62). Durham: Duke 
University Press.    

Spival, G. (1984-85). “Criticism and the Institution”. Thesis Eleven, Vol. 10, núm. 11, pp. 
175- 187. https://journals.sagepub.com/doi/abs/10.1177/072551368501000113 

Stone, A. (2004). “Essentialism and anti-Essentialism in Feminist Philosophy”. Jour-
nal of Moral Philosophy, Vol. 1, núm. 2 pp. 135-153.: https://eprints.lancs.ac.uk/id/
eprint/34/ 

Tubert, S. (2010). La sexualidad femenina y su construcción imaginaria. Buenos Aires: 
Librería de Mujeres Editoras.

Wittig, M. (2018). La pensée straight. Editions Amsterdam/Multitudes.

Žižek, S. (2000). The Fragile Absolute: or Why is the Christian Legacy Worth Fighting for. 
New York: Verso.

Este trabajo se encuentra bajo una  licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 

Enviado: 15/07/2022

Aceptado: 21/06/2023

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

