
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 201 - 218. UNED, Madrid

¿ESTÉTICA DEL ARTE DE LA ANIMACIÓN? LA 
VÍA DE LA ESTÉTICA MODAL

AESTHETIC OF THE ART OF ANIMATION? THE 
PATH OF MODAL AESTHETICS

Daniel Valle-Gómez*

Investigador independiente

Resumen: El presente texto plantea que el actual estado del análisis y de la reflexión 
en torno al cine de animación es, en sí mismo, un hecho problemático que dificulta la 
posibilidad de hablar estrictamente de una estética del arte de la animación –cine de 
animación–. Dado que ello obligaría a abarcar toda la complejidad de la que se nutre 
este arte, y esto es algo que no sucede exactamente con las propuestas actuales. Este 
artículo advierte de la riqueza de la Teoría de la animación y de la posibilidad de una 
rearticulación de los diversos proyectos teóricos, si la Filosofía y la Teoría de la anima-
ción emprenden una estrecha interacción. Para ello, nosotros proponemos y explicamos, 
de manera abierta, la perspectiva de la estética modal de Jordi Claramonte, ya que su 
proyecto filosófico cuenta con numerosas herramientas que contribuyen a un análisis 
de las dimensiones ontológica, cognitiva y axiológica, en este caso, de la animación 
como arte. 

Palabras clave: Animación, arte, Filosofía, estética modal, complejidad. 

Abstract: The present text proposes that the current state of analysis and reflection 
regarding animation is, in itself, a problematic fact that makes the possibility of talking 
strictly about an aesthetic of the art of animation -animation cinema- difficult. Due to the 
fact that it would be forced to include all the complexity that nourishes this art, and this

* Doctor en Filosofía. Investigador independiente. Miembro del grupo de estudio “Estéticas 
de la paz y tácticas de deserción” del Museo Nacional Centro de Arte Reina Sofía, Madrid. 
Profesor de Filosofía en educación secundaria, Asturias. danielvgo@educastur.org



202	 Daniel Valle-Gómez

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 201 - 218. UNED, Madrid

is something that doesn’t exactly happen with the current proposals. This article alerts 
us to the richness of Animation Theory and the possibility of the re-articulation of the 
diverse theoretical projects, if philosophy and Animation Theory begin a close interac-
tion. For this reason, we propose and explain, in an open way the perspective of Jordi 
Claramonte’s modal aesthetic, because his philosophical project has many tools that 
contribute to an analysis of the ontological, cognitive and axiological dimensions, in 
this case, of animation as an art.

Keywords: Animation, art, Philosophy, modal aesthetics, complexity.

1. Introducción 

Con el final de la modernidad y la irrupción de la edad contemporánea, ya 
en el siglo xix, el universo artístico se redimensiona hasta imprimir a la Estética 
una actitud historicista que le hace fijarse en la obra como parte de un reperto-
rio. De esta manera, se experimenta una reconducción del objeto artístico a la 
experiencia del artista o a la del receptor de la obra y a los cambios que se dan 
al vivificar el arte (Adorno, 2014: 351-352, 404-406). Sin embargo, un último 
giro hace que el siglo xx deposite sobre los hombros de esta parte de la Filosofía 
la búsqueda de los contrarios, de lo especular, de lo negativo, de lo horrendo 
y grotesco, además de destacar la dimensión ético-política del arte, que pasa a 
defenderse como un aspecto indisociable de la obra (Adorno, 2014: 46-48, 449; 
Rancière, 2005). 

Por tanto, cuando se pretende hablar de estéticas adjetivadas, como sería el 
caso de una estética del arte de la animación, hemos de satisfacer suficientemente 
las sucesivas dimensiones que traman la Estética. Fruto de esta interpretación es 
que en este artículo examinamos primero una muestra del estado actual de los 
estudios teóricos sobre la animación, para determinar, precisamente, que pueden 
dar lugar a hablar de una estética animada, incluso, de una poética, al menos, si la 
Filosofía y la Teoría de la animación se acercan. Con este objetivo, seguidamente, 
proponemos la perspectiva de la estética modal de Jordi Claramonte y alguna de 
sus herramientas, ya que son capaces de espigar filosóficamente la animación, su 
experiencia estética y, mientras tanto, dialogar y asumir propuestas provenientes 
de la Teoría de la animación sin jerarquías ni canibalización. 



¿Estética del arte de la animación? la vía de la Estética modal	 203

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 201 - 218. UNED, Madrid

2. ¿En qué consiste el problema de la estética animada?

La animación, entendida como una de las Bellas Artes, necesita que se piense 
desde la Filosofía, lo que obliga a atender a sus tres realidades, física, anímica y 
cultural. Ello exige definir una perspectiva estética desde la que se analice este arte 
y se nos abra a un pensar con la animación. Esta postura se tiene que definir por 
la multiplicidad y la lenticularidad del resto de cosas reales que conforman este 
arte; a saber, escultura, pintura, dibujo, literatura, música, cinematografía, danza, 
performance, arte dramático, fotografía, teatro, epistemología, axiología, ética, 
política, ontología, semántica, semiótica, sociología, psicología, neurociencia, 
tecnología, etcétera. Y este es el problema, cómo pensar estéticamente la anima-
ción haciéndonos realmente cargo de toda su complejidad. Esta problemática es 
la responsable de que, en este caso, la Estética, la Teoría del arte, la Teoría de la 
animación o la Teoría fílmica se lleguen a ver arrastradas por alguno de los polos 
de atracción. De ahí que bajo estos sintagmas se pueden dejar caer todo tipo de 
análisis y propuestas que se pierden en los objetos artísticos animados sin afrontar 
la transversalidad y coherencia que imprime la Estética. 

3. Estado del pensamiento animado

Sintetizando todas las querellas, la Filosofía y otros estudios afines como la 
Psicología, han tendido a disolver a la animación dentro de una idea universal 
de cine, a comprimirla o ignorarla. Por ejemplo, Deleuze (2014: 34) niega que 
la animación logre un análisis del movimiento y la relega a meras imágenes ani-
madas sin relación de continuidad con el cine. Más benévolo, pero reduccionista, 
se muestra Jean Mitry en su Estética y psicología del cine: 1. Las estructuras (2002: 
226ss.; 301ss.), para quien la animación se limita a ser una imagen animada 
pictórica que funciona como representación.  

Más allá de estas consideraciones y ya en la Teoría de la animación, si 
distinguimos las indagaciones ensayadas en español hay que destacar varios 
trabajos. El primero es Poéticas de la Animación Argentina 1960/2010, editado 
en 2013. En él, investigadores como Cristina Siragusa, Alejandro R. González, 
Camila Ré, Bárbara Poszkus o Asís Ferri fijan su atención sobre puntos 
definidos que procuran una revisión exhaustiva. El segundo texto es Estéticas 
de la Animación, una compilación de trabajos que dirigen Ramos y Samaniego 
(2010) y del que destacamos el capítulo “Magia y metamorfosis. Los orígenes 



204	 Daniel Valle-Gómez

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 201 - 218. UNED, Madrid

de la animación”, donde Samaniego exhala una lectura psicoanalítica que dona 
el sentido originario de este arte a partir de la relación entre la mano y la psiche.

En la revista Con a de animación, del Grupo Animación UPV –Universidad 
Politécnica de Valencia–, se llevan publicando desde hace más de una década 
artículos de investigación. Y como ellos mismos nos sugieren, son estimables 
los proyectos y tesis doctorales sobre animación en España. Por ejemplo, la tesis 
doctoral El doble sentido de la imagen en la animación de María Lorenzo Hernán-
dez (2005) lleva a cabo un análisis exhaustivo y prolijo de la imagen animada 
contextualizándola y sin eludir sus relaciones con la imagen fílmica. En este 
trabajo, se aborda la complejidad de la imagen animada sin salirse del marco de 
la techné, lo que no le impide tratar sus aspectos sociales, políticos y culturales. 
También hallamos artículos ineludibles como “Expresión dinámica en animación 
por medio de la yuxtaposición de fases no cronológicas del movimiento” de R. 
G. Peris Medina, C. Lloret y M. C. Peris Medina (2015) en Revista Bellas Artes, 
que refresca el problema del movimiento en la animación. Incluso, siendo justos, 
podría hablarse de una escuela valenciana de pensamiento animado. 

En una línea muy diferente y desde Italia, Giannalberto Bendazzi (2003) 
logra escribir textos fundamentales sobre la historia de la animación, pero sin 
aportar un aparato estético o filosófico que los acompañe. Otra línea de pensa-
miento surge en 1924 con la obra The Tenth Muse: Aesthetic Aspects of Cinema, 
en donde Karol Irzykowski’s expresa una idea de cine en la que la animación es 
vertebral, pues sitúa al artista animado Feliks Kuczkowski como el agente que 
dona sentido artístico al cine. Esta proposición encuentra su continuidad actual 
con Kamila Kuc (2016: 288-291), quien defiende una síntesis de la animación 
como puro movimiento; es más, la entiende como el verdadero cine del movi-
miento integral. Esta vía Kuk-Irzykowski’s ubica al artista animado en el centro 
de la reflexión al entender que la idea de cine como arte lo deja ineludiblemente 
reconducido a la animación. Es decir, que el cine para ser arte sólo puede ser 
animación, ya que el artista animado es el único que puede articular la totalidad 
de la realidad. De manera que la animación no imita, sino que alza modelos 
originales de lo real.

Desde el círculo valenciano nos recordarían que no podemos olvidar la labor 
de Maureen Furniss (2014) en textos como Art in Motion: Animation Aesthetics 
que, en cierto sentido, esboza una cartografía desde la que se pueden empren-
der diferentes incursiones teóricas que ponen en el centro a la animación como 
techné y su historia partiendo de la pregunta constituyente: ¿qué es la animación? 



¿Estética del arte de la animación? la vía de la Estética modal	 205

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 201 - 218. UNED, Madrid

Cuya respuesta es una comprensión de la animación no como algo cerrado, con-
creto, sino como un continuo histórico de imágenes animadas que, de diversos 
modos, están en relación con el cine de imagen real. A su vez, tras esta pregunta, 
surge la repregunta: ¿qué es el cine de animación? Y ahí encontramos a André 
Martin (2000), quien emprende el debate y la noción de cine de animación a 
mediados del siglo xx y que –recuperando a Valéry– pone el foco sobre el sujeto 
y su lugar en el cine de animación como problema para pensar la autonomía de 
la animación. Lo que nos lleva a Paul Wells (1998), que en Understanding Anima-
tion da un paso más y se pregunta por la verdadera animación. La disputa que se 
abre es la de los límites de esos objetos artísticos animados cuya experimentación 
artística con las formas lleva la obra a trascender sus marcos ordinarios. 

Ahí emerge la necesidad de dar un salto y encontrar un aparato teórica capaz 
de abordar toda esta complejidad estética presente en el objeto artístico animado 
y en la experiencia estética que se produce, esto es, la necesidad de que la filosofía 
se preocupe. Y el hecho de que la filosofía se haga cargo implica comprender que 
la problemática aborda múltiples dimensiones; a saber, ontológica, cognitiva y 
axiológica. Pero ¿qué proyecto filosófico supera toda esta fragmentación y afronta 
el problema completamente? La estética modal de Jordi Claramonte. 

Con todo y con eso, durante los últimos años se han ido forjando nuevas 
propuestas, hasta el punto de que podemos hablar de un panorama teórico 
mucho más diverso. En él, hay corrientes que intentan despegarse de los marcos 
teóricos tradicionales del cine y que nos instalan ante una infinidad de nodos de 
pensamiento animado. Uno de estos nodos lo representa Berys Gaut (2010b) al 
estimar a la animación dentro de una idea más amplia como es la de “cinematic 
art”. Gaut adopta una visión tecnóloga resituando la acción de los ordenadores 
en calidad de registro de operaciones y resultados, de los que algunos son arte. 
La clave es que llega a una noción importante para la animación: “artistically dis-
tinctive” (2010a: 32). En términos generales, sostiene que las obras que resultan 
de una máquina –ordenador–, para ser arte, precisan de una distinción artística, 
y la animación es su dueña. Asimismo, las disquisiciones con las que se pelea 
Gaut en sus trabajos para dar con ese arte cinemático lo llevan a través de los 
videojuegos hasta una concepción de la animación entendida como el artefacto 
capaz de alcanzar una dimensión axiológica artística propia (2010b: 306). 

Mas si el nodo de Gaut es centrípeto, otros nodos son centrífugos y dispersos. 
A este respecto, Oliver Gaycken (2021) disecciona minuciosa e históricamente 
las imágenes para sacar a la luz aquellos aspectos que permanecen en la sombra. 



206	 Daniel Valle-Gómez

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 201 - 218. UNED, Madrid

Uno de ellos es la funcionalidad animada que no renuncia al sentido artístico 
cuando abandona su hábitat convencional para desempeñarse tecnocientífica y 
propedéuticamente (Gaycken, 2014: 68-69). El asunto es que, sin renunciar a 
la distinción artística, la animación es capaz de remangarse y ponerse a trabajar 
como una representación científica que permite el avance de la ciencia y su pro-
ceso de enseñanza-aprendizaje. Es más, Gaycken (2014: 70-76) sostiene que esta 
función de la animación la convierte en una recreación de la razón que moviliza 
la dimensión sociocultural del animal humano. No obstante, esta diversifica-
ción es algo que una estética no puede permitirse, esta debe de ser totalizante y 
cobrarse completamente lo que hay en la obra animada: desde la experiencia a 
los cambios y transformaciones que se suceden a lo largo de la vida de la obra o 
del repertorio. Consecuentemente, la estética modal de Claramonte, cuyas raíces 
se hunden en la ontología de Hartmann, es el único artefacto capaz de salir de 
este embrollo, ya que estudia las relaciones completas que surgen; y, al ser una 
teoría estética que se abre a asimilar otras teorías o corrientes filosóficas, lo hace 
desde todas las dimensiones y perspectivas posibles. 

Ahora bien, desde otra posición, Tess Takahashi (2006: 167-168) se sitúa 
en el pensamiento de Walter Benjamin al interrogarse por lo que queda cuando 
el artista desaparece. Takahashi (2007: 177-178) recupera la importancia de la 
memoria y los valores que conlleva su ejercicio y comprende que esta es la forma 
en que el pasado se abre al futuro mediado por la obra animada. Considera que 
la animación es el arte preciso para lograr este fin porque es el más competente 
para experimentar la diversidad de matices que componen la realidad cultural 
(2014: 201-202). Pero esto también lo asume la estética modal y lo ensancha al 
explotar la autonomía. 

La réplica podría llegar con un pensamiento contemporáneo central para 
la animación como es el de Alan Cholodenko (2007), quien aguerridamente 
denuncia el olvido de la animación por parte de los teóricos. Su radicalidad 
alcanza su punto de inflexión cuando afirma que el cine es una forma de ani-
mación y que el arte es animación (2020: 11). Piensa que el germen que funda-
menta esta sentencia es que la animación tiene una relación privilegiada con lo 
material que prevalece en su expresión (1991: 31-32). Globalmente, da un paso 
más y llega a afirmar una identidad singular al determinar que la ejercitación 
filosófica también es animación y que la animación –Teoría de la animación– es 
filosofar (2014: 102). 



¿Estética del arte de la animación? la vía de la Estética modal	 207

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 201 - 218. UNED, Madrid

Como bien nos recuerdan desde el grupo Animación UPV, Cholodenko 
(2009) ha mantenido una discusión con Andrew Darley (2007), quien defiende 
un reinicio de la Teoría de la animación superando lo que considera viajes a la 
deriva anteriores y se asuma un rumbo cognitivista. Esta discusión es extensible 
a Bordwell y Carroll (1996) y su proyecto teórico “Post-Theory” del cine en sen-
tido amplio, en el que Bordwell atiende a un tratamiento convencional o norma-
tivo de la imagen, un posformalismo que reacciona ante marcos hermenéuticos, 
psicoanalistas o posestructuralista. En frente de todos ellos, Cholodenko (2009) 
responde con la fundamentación de una Teoría de la animación identificable y 
distinguible desde la herencia del pensamiento de Derrida y del marco francés 
postestructuralista. Para Cholodenko (2009), es capital asumir la deconstruc-
ción como modo de pensar la animación, las propuestas interdisciplinares y los 
estudios tradicionales, poniendo en el centro del análisis al sujeto y al objeto. 

Y ¿qué podemos hacer nosotros con todo esto?, considerar que se trata una 
tensión interna inherente a las relaciones que se producen dentro de este arte. 
Ahora el término relaciones debe cobrar un sentido metafísico, puesto que arras-
tra consigo la trama que compone no sólo a una obra animada, sino a una poética 
o a una estética que las piense: tal es el caso de la estética modal. Con este choque 
entre corrientes filosóficas, Suzanne Buchan (2014: 111-117) defiende que el 
marco teórico de la animación no se siembre en terrenos estériles y que se tome 
partido echando raíces en las corrientes filosóficas preexistentes, por ejemplo, la 
fenomenología o el estructuralismo. Consecuentemente, nuestro artículo asume 
este desiderátum al proponer la estética modal de Claramonte como una posible 
perspectiva desde la que repensar la animación o articular las teorías animadas. 

4. Estética modal de Jordi Claramonte

Se trata de rumiar la belleza en las formas de la complejidad e hilar hasta 
colapsar. La estética modal de Jordi Claramonte (2016; 2021a) es un sistema filo-
sófico que analiza lo que sucede en las relaciones. En lo que sigue, distinguimos 
entre “lo que relaciona” y “lo relacionado”, dado que esta propuesta investiga 
qué y cómo son los modos que tienen de darse esas relaciones. Por ejemplo, en la 
animación, las relaciones entre el proceso de creación y el artista o entre la obra 
y el observador; aunque también sus relaciones ontológicas. Con respecto a los 
modos de relación hablamos de tres: el primero es el de “lo repertorial” que alber-
ga lo que asienta y se debate entre lo necesario y lo contingente; el segundo es el 



208	 Daniel Valle-Gómez

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 201 - 218. UNED, Madrid

modo de “lo disposicional”, que asume lo que varía entre lo posible e imposible 
y, finalmente, “el paisaje”, que es lo que de hecho termina por realizarse o no, lo 
efectivo e inefectivo (Claramonte, 2016). Así pues, el paisaje puede componerse 
de obras de arte de animado o ser sólo una obra. Si por ejemplo pensamos en lo 
que podemos llamar Generación del XI –arte animado francés que eclosiona en 
2011–, estamos hablando de un paisaje que se convierte en una poética clausu-
rada cuyas imágenes proceden de trabajos como Plato de L. Cohen o Vasco de 
S. Laudenbach. 

A la par, lo relacionado se compone de la dimensión ontológica –estratos 
inorgánico, orgánico, psíquico y social-objetivado–, de la dimensión cognitiva, 
que se preocupa por cómo se desempeñan las relaciones del conocimiento a tra-
vés de las categorías operacionales de la catarsis, la apate, la poiesis y la mimesis, 
y, por otra parte, está la dimensión axiológica –valores y juicios– (Claramonte, 
2021a). Con esta elegante redimensión de lo real, la estética modal asimila crí-
ticamente buena parte de los preceptos tratados por la teoría de la animación.

A su vez, con los modos de relacionarse, se va tramando la totalidad del 
mundo y el papel relacional del animal humano concreto que se da con su recon-
ducción intersubjetiva, ya que de esta forma se prepara para apreciar, valorar y 
vivir sensible y experimentalmente los ámbitos de lo cotidiano y de lo estético 
del arte animado. Todo ello despliega notas de información, patrones y formas 
informativas que van organizándose en un doble juego; a saber, el juego de lo 
lenticular y el juego de lo especular (Claramonte 2016: 70ss.; 2021a: 40; 190ss.). 
Con el primero, no sólo “lo que hay” –estratos de la obra animada– van a darse 
lenticular y simultáneamente, sino que la potencia de la lenticularidad impregna 
tanto a lo relacionado como a lo que relaciona (Claramonte, 2021a: 54ss.). En 
el segundo de los juegos, el de lo especular, el quid es la potencia para invertir, 
para negativizar o positivar, es decir, para obtener una “imagen especular” de 
aquello con lo que estemos tratando, tanto dentro del ámbito de lo que relaciona 
como dentro de lo relacionado. Precisamente, este análisis de las relaciones es el 
que permite tramar un repertorio como el de la Generación del XI al estudiar 
obras animadas que forman parte de una serie de relaciones precisas; porque 
al dotarnos de la mirada estética adecuada logramos que devengan poéticas 
clausuradas que alcanzan su efectividad artística y teórica.

De hecho, con la estética modal se construye un pensamiento animado 
de la atención, esto es, de las formas de atención que componen aquello 
que para un animal humano es la vida. Por ello es un pensamiento que se 



¿Estética del arte de la animación? la vía de la Estética modal	 209

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 201 - 218. UNED, Madrid

encarga pormenorizadamente de la “eulabeia” –atención cuidada y precisa–. 
Consecuentemente, salva las limitaciones de las propuestas de la teoría animada 
que se limitaban a la techné y a importar tesis filosóficas sin dotarlas de un 
sistema. Esta disposición conlleva poner en el centro todo aquello que cabe bajo 
el gran término de “arte”, habida cuenta de que frente a una perspectiva que 
lo piensa como algo ajeno, o bien por ser propio de un exceso, o bien por pura 
ociosidad, aquí, el arte es escrito como sensibilidad en su más compleja expresión 
(Claramonte, 2016: 275-278; 2018a; 2021b). Esta atención es la que permite 
pensar el arte animado fuera de todo estereotipo y elevar al cortometraje animado 
hasta una nueva recepción teórica en calidad de corriente artística genuina por 
la atención definida del artista animado y del observador. 

De forma que si toda parcela extraíble de la totalidad temporal y espacial 
de las creaciones animadas, desde las series de televisión a los videojuegos, es 
susceptible de presentarse como sistema y complejidad, entonces, con la estética 
modal estamos hablando de una estética de los sistemas complejos, una estética 
proliferante y viva, puesto que no sólo piensa dualmente –lo que relaciona y lo 
relacionado–, sino que se hace cargo de las tres dimensiones de todo problema 
estético. Lo que a la postre se revela como condición necesaria de una posible 
poética del arte animado; algo que es inalcanzable para los estudios comparti-
mentados que presentamos previamente.  

Más en concreto, Claramonte (2021a: 321ss.) nos pide que adoptemos la 
mirada de las mariposas, en tanto en cuanto sus miles de ojos compuestos y 
divergentes permiten una mirada lenticular y simultánea que admite ejercitar la 
inteligencia propia de una estética. En efecto, se pone a trabajar la capacidad para 
ralentizar la experiencia visual, de manera que se va componiendo ese mamotreto 
de perspectivas que van notificando lo que cambia, lo que hay y se relaciona en 
la experiencia estética. Conque ahora vemos que, por ejemplo, la obra Plato 
trasciende el ámbito de lo simbólico al fragmentar la imagen y romper con la 
bidimensionalidad tradicional de narrativas cotidianos, mediante el juego de las 
perspectivas y su plasticidad visual; dando paso a un nuevo juego repertorial en el 
que las ideas se desplazan desde lo psíquico a lo social donando un sentido nuevo 
antes de colapsar para volver diferente en la última parte de la obra. 

Por otra parte, Claramonte toma los diamantes como una herramien-
ta de representación, que sirve para pensar e interpretar lo que sucede en las 
tres dimensiones que permiten un análisis estético. El diamante representa “lo 
que hay” –los estratos de la obra–, luego, la luz –categorías operacionales de lo 



210	 Daniel Valle-Gómez

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 201 - 218. UNED, Madrid

cognitivo– entra en el diamante para resurgir irradiando los diferentes valores o 
juicios de gusto resultado de la experiencia estética (Claramonte, 2021a: 322). 
Dicho de otra manera, la obra Plato al ser pensando vuelve diferente arrojando 
ahora otros valores. Para ello, las categorías operan entre los estratos permitien-
do que la información fluya deviniendo un circuito vivo que se reorganiza ante 
la apreciación estética. Y por lo que se refiere al quehacer de las categorías, en 
la base trabaja la categoría de la mimesis que permite afrontar lo repertorial. 
Inmediatamente, la apate logra la efectividad fruto de la ilusión estética o tram-
pa. A continuación, irrumpe la poiesis que disposicionalmente permite el libre 
ejercicio de la creatividad. La última categoría, la de la catarsis, arrasa, riega o 
siembra con lo emocional que motiva la vivencia artística (Claramonte, 2018b; 
2021a: 185-234). 

De igual modo, en las obras de la Generación del XI, la dimensión axiológica 
termina por eclipsar y dominar el campo de la catarsis, ya que hablamos de traba-
jos vinculados al contexto de su época; obras que buscan responder a las grandes 
problemáticas del milenio. La verdad es que con las categorías y los estratos se 
conforma un espacio fronterizo y de intercambio, que es el que hay que analizar 
al pensar una estética animada y en el que se relacionan “lo constructivo y lo 
cognitivo” (Claramonte, 2021a: 322). Tal es el caso de la poética de la Gene-
ración del XI, en donde se distinguen plenamente las relaciones alzadas por los 
artistas animados en base al entorno y su experiencia; esto se debe a que lo hacen 
interpretando e integrando con sus conocimientos su propio entendimiento de 
la totalidad del mundo. 

En suma, con las tres dimensiones así presentadas vemos cómo se traman en 
su versión especular positiva lo repertorial –necesario–, lo disposicional –posible– 
y el paisaje –efectivo–. Si bien tenemos que afrontar que, aunque en el horizonte 
de las obras está el constituirse como medios homogéneos, en verdad, resulta 
inevitable la adhesión de ciertas perversiones –inclusiones o impurezas– (Clara-
monte, 2021a: 322). En particular, Claramonte considera que una obra de arte 
va a engrandecerse o a empequeñecerse según sea su aspecto impuro y su modo 
de relacionarse con él, de suerte que la obra de arte animada ve incrementada 
su grandeza si es capaz de hacer productivas estas inclusiones, porque son estas 
las contingencias que aportan novedad, cambio, proliferación y complejidad. El 
reverso, pensando en diamantes, «sería sólo luz, es decir, muerte» (Claramonte, 
2021a: 322). Ahí puede caerse una obra animada como Vasco, ya que por su 
argumento –Vasco persigue ese horizonte hacia el que tendemos confrontando 
con lo fáctico– se encuentra al borde del estancamiento que puede arrastrarla 



¿Estética del arte de la animación? la vía de la Estética modal	 211

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 201 - 218. UNED, Madrid

hasta el silencio y lo inefectivo, al menos, si no consigue asimilar los cambios de 
lo social-objetivado. 

Simultáneamente, hay otro aspecto compartido por los modos y los dia-
mantes, hablamos de que lo que acontece en el circuito estético, como en los 
diamantes, son operaciones categoriales o puntos críticos que están religados 
a otros puntos a través de vínculos estrechos y solventes (Claramonte, 2021a: 
323). Esto quiere decir que estamos hablando de la dureza, de cuan duros son 
los diamantes y los modos, una dureza que, en términos modales, se traduce 
en coherencia, consistencia, robustez, compacidad, solidez estructural, incluso, 
resiliencia de la pluralidad, la fluidez y la escalabilidad de la obra animada y su 
apreciación. Un tercer aspecto de los diamantes y de los modos es que sus tres 
dimensiones –altura, anchura y profundidad– se pueden poner en juego adop-
tando diferentes topologías y proporciones, que con el desempeño de su aspecto 
generativo van a permitirle, llegado su momento modal, devenir “belleza” (Cla-
ramonte, 2021a: 323). Por consiguiente, con la implementación de una teoría 
de la representación basada en diamantes, Claramonte cumple con su cometido 
y desborda las propuestas teóricas animadas de Gaut, Cholodenko o Paul Wells. 
Ya no hay necesidad de ocuparse de problemas pequeños, ahora podemos pro-
blematizar con el objeto artístico animado en toda su extensión y complejidad. 

Para ilustrar mejor la cuestión diremos que los diamantes –obras animadas– 
están estratificados y que en la parte superior se conforma la superficie o estrato 
de la “tabla” –de lo social-objetivado–, que actúa como expresión del diamante 
ante las miradas atentas y curiosas (Claramonte, 2021a: 325). Inminentemente, 
le sigue un estrato llamado “corona” que expresa la “multiplicidad de sentidos 
divergentes” (Claramonte, 2021a: 325). A continuación, nos encontramos con 
el estrato del “filetín” que separa la vida de la muerte estética. Finalmente, en la 
base, está el estrato del “pabellón” en el que se desarrollan “procesos de refrac-
ción” (p. 325). Este recorrido que va desde la tabla hasta el pabellón se clarifica 
con las tesis de Sean Cubitt y su texto The Cinema Effect (2004). Cubitt pro-
fundiza en aspectos del cine como son sus desarrollos tecnológicos, su papel en 
la formación de la imaginación colectiva, su influencia en la cultura visual y sus 
implicaciones sociopolíticas. En conjunto, podremos pensar el arte animado 
examinando cómo ha evolucionado con el tiempo, desde sus inicios hasta sus 
formas contemporáneas y cómo continúa dando forma a nuestra comprensión 
del mundo.



212	 Daniel Valle-Gómez

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 201 - 218. UNED, Madrid

Con todo, la organización de estos estratos, sus proporciones y el desaco-
plamiento entre ellos es lo que establece la expansión y percepción de la obra 
animada o de los fenómenos susceptibles de vivencia estética. Esta limitación de 
competencia se debe a que los animales humanos implicados –artista animado 
u observador– inyectan la energía técnica y categorial que permite que fluya la 
información a través del circuito estético. Precisamente, el flujo de información 
está condicionado por la distribución y el estado del quehacer categorial y los 
estratos, debido a que si no es propicio hace que el objeto artístico no deven-
ga en la pieza o experiencia artística esperada. Motivo por el que Claramonte 
afirma que “es pues el juego de las proporciones, de los modos, el que produce 
el esplendor … modulando … tendiéndole una trampa, una apate, gracias a la 
cual cautivamos la atención de la luz o del espectador y hacemos brillar a ambos” 
(Claramonte, 2021a: 325-326). 

Es más, volviendo a la dimensión axiológica de la obra, los valores son líneas 
de inteligibilidad que buscan apreciar, dar sentido a la animación a la que pres-
tamos atención y a su experiencia (Claramonte, 2021a: 330). Los valores, tanto 
desde su individualidad como desde sus agrupaciones, expresan el aprecio que 
el animal humano hace de algo que brilla lo suficiente como para centrar su 
curiosidad. Realmente, la finalidad es aprehender permanentemente lo que hay 
estratificado. Y hacerlo a fuerza de que vivimos aprehendiendo lo que nos afecta 
y sabiendo que el diamante lo que hace es brindarnos notas aprehensibles.

En consecuencia, la idea fundamental que nos presenta este sistema filosófico 
es que, a la hora de pensar una obra animada, una poética o una estética animada 
hemos de pensar en la trama en sí, en los hilos, tejidos y en el telar; lo que es 
tanto como pensar en estratos, categorías y valores, y hacerlo sin descuidar el 
vaivén de relaciones que se establecen entre ellos. Y debemos hacerlo teniendo 
en cuenta que con este viaje nos dirigimos a alcanzar equilibrios, oscilaciones y 
pasajes que nos facilitan la percepción del modo de relación que está fluctuando 
con el fenómeno artístico sometido a estudio (Claramonte, 2021a: 335). Por 
ende, nos hallamos ante los modos de relación y de hilar. Esta es la clave de toda 
la estética modal y de sus peligros, en la medida en que son modos que evolu-
cionan dando lugar a una autoorganización de la obra, o bien lograda, o bien 
malograda, y a patrones que problematizan la experiencia estética. 

Aquí, precisamente, es en donde debemos ensanchar la vía de la estética 
modal entendiendo al arte animado también como medio. Manovich (2005) exa-
mina cómo los medios digitales están transformando la producción, distribución 



¿Estética del arte de la animación? la vía de la Estética modal	 213

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 201 - 218. UNED, Madrid

y consumo. Manovich argumenta que los nuevos medios están creando un nuevo 
lenguaje cultural que difiere significativamente de los tradicionales. Y aportando 
continuidad entre lo viejo y lo nuevo está el arte animado que es capaz de tran-
sitar entre el teatro de las sombras chinescas y los videojuegos y el VR Cinema. 
El arte animado, en términos de Manovich y gracias a la radiografía que nos per-
mite la estética modal, asimila la multiplicidad interactiva con los observadores. 
Igualmente, se muestra como un objeto artístico hábil cuyos estratos se modulan 
y se reensamblan. Por otro lado, este arte normaliza la automatización o creación 
de bibliotecas de animación. Finalmente, también es personal, habida cuenta de 
que el viaje estratigráfico y lenticular que va desde el artista al observador es una 
experiencia estética singular que asume su hendidura del trasfondo (Hartmann, 
1977: 64-65, Claramonte, 2021a: 337). 

Esta última noción recoge la sucesión de los estratos de la obra y los sentidos 
novedosos definidos por sus periódicas reorganizaciones y recepciones humanas. 
Lo que afirma que los objetos artísticos animados son un circuito de información 
vivo que experimenta reordenamientos que provocan que una obra cambie en su 
relación con los animales humanos. Según el pensamiento de la estética modal 
hay un volver diferente, una suerte de posibles reinicios que pasan por puntos 
críticos desde los que volver a reconocer el objeto artístico o su techné animada. 
Justamente, hay ocasiones en las que las obras de arte, cuya estratificación parecía 
solvente, terminan por colapsar pudiendo reorganizarse y volver o terminar por 
desaparecer (Claramonte, 2021a: 119-122). Este puede terminar por ser el caso 
de la obra Vasco. 

Lo dicho hasta aquí supone que, para Claramonte (2021a: 342), la estética 
es una forma de recuperar la eulabeia griega que Claramonte actualiza situándola 
como condición de la proliferación modal. No es de extrañar que esa atención 
cuidadosa atraiga disposiciones previas que orientan, entrenan, excitan y expan-
den el acto mediante el que un animal humano recepciona la animación. Se plan-
tea entonces Claramonte (2021a: 343) que a esta orilla hay que acercar, desde 
el ámbito del hecho religioso y su misterio, conceptos como los de “reverencia”, 
“veneración” y “gratitud”. Para nosotros, estos se nos presentan como los “modos 
de recepción” en que el observador decanta la obra animada.

Para empezar, consideremos que la experiencia estética animada viene ser-
vida por modos de reverencia. Dicho de otra manera, por la actitud que adopta 
un animal humano al abrirse a la experiencia, con relación a un objeto artístico 
animado, a través del respeto extremo por “lo que hay”. A partir de esta actitud, 



214	 Daniel Valle-Gómez

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 201 - 218. UNED, Madrid

el observador tiene la competencia de reconocer “lo magno”, por cuanto tiene 
un sentido de ello. A su vez, tiene la capacidad para registrar “lo mezquino”, en 
calidad de concepto especular –imagen especular de lo magno– (Claramonte, 
2021a: 343). Igualmente, Claramonte (2021a: 344) concluye que el pensamiento 
antiguo toma la reverencia como una pre-necesidad anterior a la experiencia. De 
forma que el cuerpo vivido se sobrecoge ante lo que hay, incluso, puede sentirse 
avergonzado ante la presencia de aquello que venera antes de experimentarlo. A 
juicio de Claramonte (2021a: 344), la explicación es que los animales humanos 
saben que la obra consiste en que hay una necesidad que dona sentido, lógica, 
coherencia y consistencia. En cambio, el temor y la vergüenza vuelven al cierre, 
cuando un repertorio es superado o cuando una obra termina colapsando, o bien 
porque deja de percibirse como tal al desertar de su presente, o bien porque la 
obra se da acoplada al paso del tiempo que la olvida.

Mientras tanto, con el fenómeno de la veneración hacia la obra animada, 
el artista o el director, lo que el observador abriga es lo efectivo, aquello que 
finalmente vivifica al animal humano y lo arrastra hasta el goce estético (Cla-
ramonte, 2021a: p. 245). Este deleite no tiene por qué resultar satisfactorio en 
términos de lo cotidiano, al fin y al cabo, el goce, en cuanto veneración estética, 
está religado al juego, a lo ritual, a la festividad o a lo erótico más carnal. Con 
todo y con eso, aquí, también emerge el disvalor o revuelta especular que resulta 
ser la distracción o pérdida de la atención cuidada (Claramonte, 2021a: 245). 
Para terminar, nos encontramos ante la gratitud, que expresa la apreciación que 
hace el animal humano de la experiencia estética, al tiempo que deviene reci-
procidad, comunión, esto es, actos de compartir y de dar (Claramonte, 2021a: 
347). Estamos pensando en una gratitud que se identifica con la generosidad de 
compartir el espacio público, algo que la animación siente como propio desde 
su origen con Reynaud y que encuentra su máxima representación en festivales 
de animación como Annecy. 

5. Liviana conclusión

Este artículo pretende comenzar algo, emprender un camino o ser una invi-
tación. A modo de acercamiento consumado, en la animación, una vez adoptada 
esta perspectiva estética, reconocemos que el punto crítico que constituye el 
abanico de relaciones es el desnivel provocado por la diversidad de imágenes que 
expresan el movimiento y la efectividad de la obra o “lo que hay” estratificado. 



¿Estética del arte de la animación? la vía de la Estética modal	 215

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 201 - 218. UNED, Madrid

Gracias a los estratos, comprendemos que en el fenómeno de la animación su 
base inorgánica es robusta y rica en elementos físicos que se agrupan en dos 
conjuntos: uno que graba y otro que es grabado. Por otro lado, lo orgánico es la 
ilusión y el movimiento, la obra que se levanta de la pantalla plana y cobra vida. 
Mientras que lo psíquico animado resulta confuso y subjetivo al contener los 
turbados senderos de la percepción, las emociones y la memoria. Por su parte, lo 
social-objetivado despliega el espacio público y la reconducción intersubjetiva 
de la obra que se encamina a la comunidad. 

En definitiva, si seguimos la propuesta de Claramonte, con los cambios que 
se experimentan en la recepción de la obra y el paso del tiempo, vislumbramos 
que los estratos de la obra animada varían, evolucionan o colapsan. Además, en 
las obras concretas, algunos estratos tendrán una valoración más fuerte que otros, 
algo que puede cambiar llegando incluso a suceder su desmoronamiento. Por 
ejemplo, en la obra Aurora’s Sunrise de Inna Sahakyan (2022), hoy, los estratos 
superiores –psíquico y social-objetivado– tienen una estima muy superior a los 
otros, debido al relato íntimo y dramático que la envuelven, aun en la vertiente 
motivacional que justifica la creación de la obra. Pero esto es algo que puede 
cambiar mañana. Por esta razón es vital comprender el objeto artístico animado 
en su representación lenticular de estratos por los que la información circula pro-
vocando hundimientos y nuevas reorganizaciones. Por consiguiente, es cuando 
seguimos la vía de la estética modal y reflexionamos abarcando todas las relacio-
nes del arte animado que entramos en una posible estética de la animación y no 
meramente en teorías deslavazadas. 

Bibliografía 

Adorno, Theodor (2014). Teoría estética [1970]. Trad. Jorge Navarro Pérez. Madrid:  
Akal (Ästhetische Theorie, Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag).

Bendazzi, Giannalberto (2003). Cartoons: 110 años de cine de animación [1994]. Trad. 
Víctor Cremer. Madrid: Ocho y Medio (Cartoons: 100 Years of Cinema Animation, 
Bloomington, Indiana: Indiana University Press). 

Bordwell, David y Noël Carrol (1996). Post-Theory: Reconstructing Film Studies. 
Madison: The University of Wisconsin Press. 

Buchan, Suzanne (2014). “Animation, in Theory”, en Beckman, Karen (ed.), Animat-
ing Film Theory, United States of America: Duke University Press, pp. 111-127. 



216	 Daniel Valle-Gómez

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 201 - 218. UNED, Madrid

Cholodenko, Alan (1991). “Introduction”, en Cholodenko, Alan ed., The Illusion of 
Life: Essays on Animation, Sidney: Power Publications in association with the Aus-
tralian Film Commission, pp. 9-36.

— (2007). “Animation: Film and Media Studies ‘Blind Spot”’, en Society for Animation 
Studies Newsletter, Vol. 20/1, pp. 14-18. (https://www.academia.edu/39630734/
Animation_Film_and_Media_Studies_Blind_Spot [acceso: mayo, 2022]).

— (2009). “Animation (Theory) as the Poematic: A Reply to the Cognitivists” en Ani-
mation Studies, Vol. 4. https://journal.animationstudies.org/alan-cholodenko-ani-
mation-theory-as-the-poematic/

— (2014). “First Principles”, en Beckman, Karen (ed.), Animating Film Theory, United 
States of America: Duke University Press, pp. 98-110.

— (2020). “El animador como artista, el artista como animador. Una recapitulación”, 
en Con A de animación, 10, pp. 10-23 (https://doi.org/10.4995/caa.2020.13271 
[acceso: junio, 2022]). 

Claramonte, Jordi (2016). Estética Modal, Libro I, Madrid: Tecnos.

(22 de agosto de 2018a). Video eulabeia [Video]. YouTube. https://www.youtube.com/
watch?v=iT9DatrgqVc

— (2018b). “Una breve introducción a las Categorías de Estrato: Mimesis, Apate, Poie-
sis, Catarsis”, en Estética y teoría del arte: Jordi Claramonte. Escritos inéditos, 30 de 
septiembre de 2018 (https://jordiclaramonte.blogspot.com/search?q=poiesis [acce-
so: junio, 2022]).

— (2021a). Estética Modal, Libro II, Madrid: Tecnos.

— (2021b). “Eulabeia y Akedeia como claves del pensamiento estético”, en Estética y 
teoría del arte: Jordi Claramonte. Escritos inéditos, 17 de febrero de 2021 (http://
jordiclaramonte.blogspot.com/2021/02/eulabeia-y-akedeia-como-claves-del.html 
[acceso: junio, 2022]).

Clarens, Bernard (2000). André Martin: Ecrits sur l’animation; T. I, pour lire entre les 
images, ed., Clarens, Bernard, París: Dreamland. 

Cohen, Léonard (Director) (2010). Plato [Cortometraje]. https://vimeo.
com/29504730

Cubitt, Sean (2004). The Cinema Effect. MIT. 

Darley, Andrew (2007). “Bones of Contention: Thoughts on the Study of Anima-
tion”, en Animation: an interdisciplinary journal, Vol. 2/1, pp. 63-76. https://doi.
org/10.1177/1746847706068902

Deleuze, Gilles (2014). Cine I: Bergson y las imágenes [2009]. Trad. Sebastián Puente y 
Pablo Ires, Buenos Aires: Editorial Cactus. 



¿Estética del arte de la animación? la vía de la Estética modal	 217

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 201 - 218. UNED, Madrid

Furniss, Maureen (2014). Introduction to Animation Studies. En Art in Motion, 
Revised Edition: Animation Aesthetics [1998]. Indiana University Press, pp. 2-12. 
https://doi.org/10.2307/j.ctt2005zgm.4

Gaut, Berys (2010a). “Computer Art”, en American Philosophical Association News-
letters: Philosophy and Computers, Vol. 09/2, pp. 32-35 (https://cdn.ymaws.
com/www.apaonline.org/resource/collection/EADE8D52-8D02-4136-9A2A-
729368501E43/Vol09n2_Computers.pdf [acceso: abril, 2022]).

— (2010b). A Philosophy of Cinematic Art, New York: Cambridge University Press. 

Gaycken, Oliver (2014). “A Living, Developing Egg Is Present before you: Animation, 
Scientific Visualization, Modeling”, en Beckman, Karen (ed.), Animating Film 
Theory, United States of America: Duke University Press, pp. 68-78.

— (2021). “Documentary Plasticity: Embryology and the Moving Image”, en Mal-
insky, Joshua (ed.), A Companion to Documentary Film History, Chichester: Wiley 
Blackwell.

González, Alejandro y Siragusa, Cristina (eds.) (2013). Poéticas de la Animación 
Argentina: 1960 – 2010, Córdoba, Argentina: Editorial la barbarie. 

Hartmann, Nicolai (1977). Estética [1953]. Trad., Elsa Cecilia Frost, México DF:  
UNAM (Ästhetik, Berlín: Walter de Gruyter & CO).

Kerényi, Karl (2012). La religión antigua [1971]. Trad. Adan Kovacsics y Mario León, 
Barcelona: Herder (Antike Religion, Múnich: Langen-Müller).

Kuc, Kamila (2016). “Karol Irzykowski and Feliks Kuczkowski: (Theory of ) Anima-
tion as the Cinema of Pure Movement”, en Animation, Vol. 11/3, pp. 284-296 
(https://doi.org/10.1177/1746847716660685 [acceso: abril, 2022]).

Laudenbach, Sebastien (Director). (2010). Vasco [Cortometraje]. https://vimeo.
com/66150192

Lorenzo Hernández, M.ª Carmen (2005). El doble sentido de la imagen en la ani-
mación [Tesis doctoral]. Universidad Politécnica de Valencia.

Manovich, Lev (2005). El lenguaje de los nuevos medios de comunicación. Barcelona:  
Paidós. 

Martin, André (2020). Écrits sur l’animation, t. 1. Dreamland. 

Mitry, Jean (2002). Estética y Psicología del cine, vol. 1: las estructura [1963]. Trad. René 
Palacios More, Madrid: Siglo XXI editores (Esthétique et psychologie du cinéma. 1. 
Les Structures, París: Editions Universitaires).

Peris Medina, Rosa Gertrudis, Carmen Lloret y Mercedes Consuelo Peris Medina 
(2016).  “Expresión dinámica en animación por medio de la yuxtaposición de fases 
no cronológicas del movimiento”, en Revista Bellas Artes, 13, pp. 265-283. http://
riull.ull.es/xmlui/handle/915/6450



218	 Daniel Valle-Gómez

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 201 - 218. UNED, Madrid

Ramos, Miguel Ángel y Samaniego, Alberto dirs. (2010). Estéticas de la animación, 
Madrid: Maia ediciones. 

Rancière, Jacques (2005). El viraje ético de la estética y la política. Trad. María Emilia 
Tijoux, Santiago de Chile: Ediciones Palinodia.

Sahakyan, Inna (2022). Aurora’s Sunrise, Armenia, Germany, Lithuania: BARS MEDIA, 
Vardan HOVHANNISYAN, GEBRÜDER BEETZ FILMPRODUKTION, 
Christian BEETZ, ARTBOX LAISVALAIKIO KLUBAS, VS! y Justé 
MICHAILINAITÉ. (https://zoryaninstitute.org/zoryan-institutes-oral-history-
testimony-of-1915-armenian-genocide-survivor-comes-to-life-on-the-big-screen-
through-animated-documentary/ [acceso: junio, 2022]). 

Takahashi, Tess (2007). “The Imaginary Archive: Current Practice”, en Camera Obscu-
ra, Vol. 22/3, pp. 179-184 (https://doi.org/10.1215/02705346-2007-019 [acceso: 
abril, 2022]).

— (2008). “After the Death of Film: Writing the Natural World in the Digital Age”, 
en Armstrong y Mahon (eds.), After the grave: Language and Materiality in Con-
temporary Art, Special Issue, Visible Languaje, Vol. 42/1, pp. 44-69 (https://www.
proquest.com/scholarly-journals/after-death-film-writing-natural-world-digital/
docview/232935935/se-2?accountid=14609 [acceso: marzo, 2022]).

— (2014). “Framing the Postmodern: The Rhetoric of Animated Form in Experimen-
tal Identity-Politics Documentary Video in the 1980s and 1990s”, en Beckman, 
Karen ed., Animating Film Theory, United States of America: Duke University 
Press, pp. 201-217). 

Wells, Paul (1998). Understanding Animation, New York: Routledge. 

Este trabajo se encuentra bajo una  licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 

Enviado: 14/07/2022

Aceptado:10/03/2023

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

