
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 29 - 49. UNED, Madrid

LA REVOLUCIÓN REPRESENTADA:

MARX, LA TRADICIÓN REVOLUCIONARIA Y LA 
REVOLUCIÓN DE 1848

THE REVOLUTION PERFORMED:

MARX, THE REVOLUTIONARY TRADITION AND 
THE REVOLUTION OF 1848

Edgar Straehle*

Universidad de Barcelona

Resumen: En este escrito se analiza El 18 de Brumario de Luis Bonaparte de Karl 
Marx con el fin de plantear la cuestión de la tradición revolucionaria. Para ello, se 
examinan en primer lugar los problemas que el pensador alemán planteó en torno a 
esta cuestión a raíz de la revolución de 1848 y se compara con su diagnóstico de la 
Comuna de París. Además, se destaca la perspectiva teatral del análisis de Marx y cómo 
eso entronca con el problema de la representación del pasado revolucionario. En tercer 
lugar, se destaca algo poco sabido, como que el análisis de Marx coincide en aspectos 
importantes con los de Tocqueville, Bakunin, Proudhon o Blanqui y cómo eso ayuda a 
contextualizar y comprender su interpretación. Finalmente, se muestra que, en realidad, 
Marx consideró que no solo había habido una sino dos revoluciones en 1848, y que la 
segunda ofreció un rostro muy diferente a la burguesa y hegemónica. 

Palabras clave: Karl Marx, Revolución de 1848, Comuna de París, tradición 
revolucionaria, representación política.

Abstract: This paper analyzes Karl Marx’s The Eighteenth Brumaire of Louis Bona-
parte in order to tackle the issue of the revolutionary tradition. To this end, I first 
examine the problems that the German thinker raised around this issue in the wake of 
the revolution of 1848 and compare it with his diagnosis of the Paris Commune. In 
addition, I highlight the theatrical perspective of Marx’s analysis and how this connects

* Mail: edgarstraehle@gmail.com

mailto:edgarstraehle@gmail.com


30	 Edgar Straehle

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 29 - 49. UNED, Madrid

with the problem of the representation of the revolutionary past. Thirdly, I emphasize 
that Marx’s analysis coincides in important aspects with those of Tocqueville, Bakunin, 
Proudhon, and Blanqui, something that is not well-known, and how this helps to 
contextualize and understand his interpretation. Finally, I show that, actually, Marx 
considered that there had been not only one but two revolutions in 1848, and that the 
second offered a very different aspect from the bourgeois and hegemonic revolution.  

 Keywords: Karl Marx, Revolution of 1848, Paris Commune, Revolutionary 
Tradition, Political Representation. 

1. El 18 de Brumario como problema

Marx empezó El 18 de Brumario de Luis Bonaparte con unas sentencias 
antológicas que plasman su decepción con la deriva de las oleadas revoluciona-
rias de 1848, en especial con la francesa. Primero, comenzó con esa celebérrima 
alusión a Hegel donde indicaba que los grandes hechos y personajes de la historia 
aparecían por así decir dos veces: una como tragedia y la otra como farsa. Acto 
seguido, destacó que justamente eso habría ocurrido en la farsa revolucionaria 
de Francia en 1848, donde algunos de sus principales protagonistas, como Marc 
Caussidière o Louis Blanc, habrían sido poco más que meros remedos de figu-
ras de mayor entidad como Danton o Robespierre, respectivamente. El mismo 
Napoleón iii no habría sido más que una caricatura de su tío Napoleón Bona-
parte. De ahí que esas líneas se hayan leído justificadamente como una crítica a 
la tradición revolucionaria, algo manifestado en otro célebre pasaje como este:

la tradición de todas las generaciones muertas oprime como una pesadilla 
el cerebro de los vivos. Y cuando estos aparentan dedicarse precisamente a 
transformarse y a transformar las cosas, a crear algo nunca visto, en estas 
épocas de crisis revolucionaria es precisamente cuando conjuran temerosos 
en su auxilio los espíritus del pasado, toman prestados sus nombres, sus 
consignas de guerra, su ropaje, para, con este disfraz de vejez venerable y 
este lenguaje prestado, representar (aufführen) la nueva escena de la historia 
universal (Marx, 2003: 13).

El problema de los revolucionarios habría sido el predominio del pasado 
sobre el presente y, con ello, la propia dilución del movimiento revolucionario 
precisamente por su propósito de imitar a los revolucionarios del pasado. Ade-
más, eso no solo le habría preocupado a Marx respecto el caso francés. Pocos 



La revolución representada: Marx, la tradición revolucionaria y la revolución...	 31

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 29 - 49. UNED, Madrid

años más tarde detectó algo semejante en la española revolución de 1854. En 
este contexto, el popular y ya veterano general liberal Baldomero Espartero, el 
héroe de Vergara en 1839 y regente de España entre 1840 y 1843, habría des-
empeñado un papel análogo al de Napoleón iii y por ello fue vituperado en una 
línea semejante por Marx. A su juicio, el militar español en verdad representaba 
un pasado que, al atarla a unos tiempos periclitados, impedía hacer crecer la 
revolución del presente. En cierta continuidad con sus pasajes de El 18 de Bru-
mario, Marx añadió:

Una de las peculiaridades de las revoluciones consiste en que precisamen-
te cuando el pueblo parece estar a punto de dar un gran salto y de abrir una 
nueva era, se deja arrastrar por las ilusiones del pasado y deja todo el poder e 
influencia, que tan costosamente ha conseguido, en manos de hombres que 
representan (represent), o se supone que representan, el movimiento popular 
de una época pasada (Marx y Engels, 1998, 86).

El problema, según Marx, es que esas revoluciones aún estaban hegemoni-
zadas por la burguesía y que esta se servía del pasado con la meta de extraer “las 
ilusiones que necesitaban para ocultarse a sí mismos el contenido burguesamente 
limitado de sus luchas y mantener su pasión a la altura de la gran tragedia históri-
ca” (2003: 14). En tales casos, matizó, la resurrección o despertar de los muertos 
(la palabra empleada en alemán es Totenerweckung) no debía ser comprendida 
únicamente como una parodia del pasado sino también como una glorificación 
de las luchas presentes así como una exageración fantasiosa de la misión asumida. 
El pasado invocado resultaba de utilidad, puesto que permitía revestir de sim-
bolismo, poesía, pasión y épica a unos episodios que de por sí no los tenían. El 
corolario de Marx era que este pasado reivindicado como mucho serviría para 
reencontrar el espíritu (Geist) de la revolución, pero no para que su fantasma 
(Gespenst) vagara de nuevo, el mismo fantasma que protagoniza el archiconocido 
arranque de El Manifiesto Comunista. Como síntesis, Marx apuntó que el pueblo

se encuentra de pronto retrotraído a una época fenecida, y para que 
no pueda haber engaño sobre la recaída, hacen aparecer las viejas fechas, el 
viejo calendario, los viejos nombres, los viejos edictos (entregados ya, desde 
hace largo tiempo, a la erudición de los anticuarios) y los viejos esbirros, que 
parecían haberse podrido desde hace mucho tiempo (2003, 15). 

Lo viejo era presentado de esta forma como lo nuevo, pero con ello eclipsaba 
e inhibía su desarrollo. De esta manera, el pasado no animaba e impulsaba al 



32	 Edgar Straehle

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 29 - 49. UNED, Madrid

presente hacia el futuro, sino que lo retrotraía hacia esos tiempos anteriores. El 
problema de los sedicentes revolucionarios era que no se desembarazaban de la 
sombra ubicua de un pasado tan brillante como a la postre castrador e impotente. 
De ahí que la conclusión de Marx no fuera otra que “la revolución social del siglo 
xix no puede sacar su poesía del pasado, sino solamente del porvenir” (2003: 
16). Por consiguiente, la primera tarea debía consistir en la de luchar contra las 
actitudes reverenciales hacia el pasado y en cuestionar esa tradición revolucionaria 
tan omnipresente en 1848. Para ser consciente de su contenido, continuó el pen-
sador alemán, la revolución debía dejar que los muertos enterrasen a los muertos. 

A continuación, Marx contrapuso las revoluciones proletarias a las burguesas 
y remarcó que, en oposición a las segundas, las primeras no paraban de criticarse 
y de retornar sobre aquello que parecía concluido para iniciarlo de nuevo. Estas 
revoluciones no se cierran, sino que “se burlan concienzuda y cruelmente de las 
indecisiones, de los lados flojos y de la mezquindad de sus primeros intentos” 
(Marx, 2003: 17). Solo así la revolución no quedaría apresada en y por su propio 
pasado, uno que le impidiera seguir su derrotero. Desde esta óptica, por tanto, 
la revolución también debía consistir en una revolución hacia la misma relación 
con un pasado que influye negativamente e inhibe el curso del acontecimiento 
revolucionario. Según esta argumentación, la tradición revolucionaria no sería 
más que una suerte de oxímoron, dado que a la hora de la verdad la tradición se 
impondría sobre la revolución y, de facto, la abortaría. Lo que de esta forma se 
plantea es la colisión entre los diferentes tiempos. 

El problema reside en que esta rotunda interpretación difícilmente se podría 
generalizar al pensamiento global de un Marx que escribió de diversas maneras 
acerca de la relación entre el pasado y el presente de la revolución. Aunque haya 
otros ejemplos, quizá el momento de mayor contraposición a esas tesis sea su 
posterior reacción a la derrotada revolución de la Comuna de París en 1871, otro 
episodio marcado por el indeleble espectro de la Revolución Francesa. Entre otras 
cosas, la Comuna de París no solo recayó de nuevo en la repetición de numerosos 
nombres o instituciones, como el famoso Comité de Salud Pública, sino que los 
mismos revolucionarios fueron conscientes de esta tensión entre los dos tiempos. 
No pocos communards recelaron de un excesivo mimetismo que se tradujera en 
una suerte de tradicionalismo revolucionario. Sin ir más lejos, Louise Michel 
indicó acerca del lenguaje oficial de la Comuna que “tanto se había girado la 
cabeza hacia 1789 y 1793, que todavía se hablaba su lengua” (1898: 146). Por su 
parte, el célebre pintor Gustave Courbet se opuso al restablecimiento del Comité 
de Salud Pública y destacó entonces sin éxito que:



La revolución representada: Marx, la tradición revolucionaria y la revolución...	 33

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 29 - 49. UNED, Madrid

deseo que todos los títulos o palabras pertenecientes a la revolución de 
1789 y de 1793 no se apliquen más que a esa época. Hoy en día ya no tienen 
el mismo significado y no pueden utilizarse con la misma exactitud y las 
mismas acepciones. Los títulos de Salud Pública, Montañeses, Girondinos 
o Jacobinos no pueden ser empleados en este movimiento socialista repu-
blicano. Lo que nosotros representamos es la época que ha pasado de 1793 
a 1871, con el genio que debe caracterizarnos y que debe salir de nuestro 
propio temperamento. Esto me parece tanto más evidente cuanto que pare-
cemos plagiarios, y restablecemos, en detrimento de nosotros, un terror que 
no es de nuestro tiempo (Comuna de París, 1871: 144).

Lo interesante es que Marx alabó la Comuna como una revolución auténtica 
que por ello contrastaba con la anterior. Desde esta perspectiva, se la podría con-
siderar como una nueva tragedia que habría sucedido a esa farsa de 1848 que a su 
vez había sucedido a la tragedia de la Revolución Francesa. En una carta a Ludwig 
Kugelmann, el pensador alemán resaltó el contraste entre “estos parisinos que asal-
tan el cielo (Himmelstürmern)” y “los esclavos del cielo (Himmelsklaven) del Sacro 
Imperio romano-pruso-germánico, con sus mascaradas póstumas y su olor a caser-
na, iglesia, feudalidad rancia (Krautjunkertum) y, sobre todo, filisteísmo” (Marx, 
1975: 208, traducción modificada). Cinco días más tarde, le comentó de nuevo 
que “la lucha de la clase obrera con la capitalista y su Estado ha entrado en una 
nueva fase gracias a la lucha de París. Cualquiera que sea el resultado inmediato, 
se ha ganado un nuevo punto de partida de importancia para la historia mundial” 
(Marx, 2010: 210, traducción modificada). Además, al final de La Guerra civil en 
Francia (1871), profetizó Marx que “el París de los obreros, con su Comuna, será 
eternamente ensalzado como heraldo glorioso de una nueva sociedad. Sus mártires 
tienen su santuario en el gran corazón de la clase obrera” (1970: 97). 

Por tanto, se manifestaba una doble paradoja respecto a la revolución de 
1848. Por un lado, los communards no se habían servido menos del pasado, 
como también se manifestó por medio de la restauración del viejo calendario 
revolucionario, pero no por ello fueron retratados como los actores de una farsa. 
Por el otro, la misma Comuna de París fue encomiada por Marx como “un nuevo 
punto de partida de importancia para la historia mundial” y como un recuerdo 
que “será eternamente ensalzado como heraldo glorioso de una nueva sociedad”. 
Pese a sus defectos, la Comuna habría sido un presente que habría logrado lidiar 
airosamente con la problemática relación del pasado que antes había engullido el 
empuje revolucionario de 1848 y con ello se pasaba del marco del conflicto entre 
los diferentes tiempos al de su posible colaboración. En este caso, su resultado 



34	 Edgar Straehle

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 29 - 49. UNED, Madrid

habría sido no una revolución burguesa sino la primera revolución proletaria 
de la historia. Por eso, habría merecido ser considerada como el nuevo origen de 
la tradición revolucionaria, no una dominada por la burguesía sino ya propia-
mente proletaria. El episodio de la Comuna de París, pues, permite un primer 
replanteamiento del problema de la tradición revolucionaria. De paso, también 
nos invita a revisitar bajo otra mirada el diagnóstico mismo de Marx sobre 1848.

2. De la revolución a la representación

La cuestión de la tradición revolucionaria en Marx puede ser interrogada des-
de otros ángulos. Entre otras razones, porque la interpretación de la Revolución 
de 1848 ha estado demasiado condicionada por los primeros y decepcionados 
renglones de El 18 de Brumario. Por ello, sería interesante releerlos desde otro 
punto de vista, uno que los ponga en relación con otros escritos coetáneos de 
Marx, que los haga dialogar con el particular contexto histórico del momento 
y que ayude a ensanchar la interpretación clásica de lo que realmente ocurrió.

Un aspecto importante en la lectura de Marx de la revolución de 1848 fue el 
papel de la perspectiva teatral en el que se enmarcaron muchas de sus críticas.1 
Se trata de una cuestión que se muestra de diferentes maneras a lo largo de sus 
páginas: desde la referencia a Hegel respecto a la tragedia y la farsa hasta la rei-
terada denuncia del ejercicio paródico del pasado en el seno de las revoluciones. 
En realidad, lo que quizá turbaba a Marx no era tanto la conexión ideológica 
o causal entre 1848 y 1789 como la puesta en práctica de cierta lógica teatral 
que también lo era del disfraz y la máscara. De ahí que criticara cómo los revo-
lucionarios de 1848 “conjuran temerosos en su auxilio los espíritus del pasado, 
toman prestados sus nombres, sus consignas de guerra, su ropaje, para, con este 
disfraz de vejez venerable y este lenguaje prestado, representar la nueva escena 
de la historia universal” (Marx, 2003: 13, énfasis propio). O que añadiera que 
antes “Lutero se disfrazó de apóstol Pablo, la revolución de 1789-1814 se vistió 
alternativamente con el ropaje de la República Romana y del Imperio Romano, 
y la revolución de 1848 no supo hacer nada mejor que parodiar aquí al 1789 y 
allá la tradición revolucionaria de 1793” (2003: 13, énfasis propio).

1   Se trata de una dimensión que, con otras lecturas o prismas, ha sido tratada ya por Martin 
Harries (1995), Bob Jessop (2002), Edwin Cruz Rodríguez (2014) o Javier Balsa (2019). En 
parte se pueden incluir aquí a John Paul Riquelme (1980) y Jacques Derrida (1995).



La revolución representada: Marx, la tradición revolucionaria y la revolución...	 35

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 29 - 49. UNED, Madrid

El problema abordado por Marx se puede relacionar más específicamente con 
una representación, en tanto que puesta en escena o escenificación, que conecta 
con una intervención simultáneamente política y estética cuyo fin era ayudar a 
forjar unas ilusiones pretendidamente revolucionarias que los actores de 1848 
“necesitaban para ocultarse a sí mismos el contenido burguésmente limitado de 
sus luchas y mantener su pasión a la altura de la gran tragedia histórica” (2003: 
14, énfasis propio). No debería extrañar por eso, que Marx también cargase 
las tintas contra las grandes incongruencias y contradicciones de la revolución 
de 1848 que, en buena medida, podemos entender como el conflicto entre lo 
representado y escenificado frente a lo realmente perseguido o realizado.2 En el 
prólogo de 1869 a El 18 de Brumario, y pese a las casi dos décadas de distancia, 
persistió en su enfoque teatral y señaló que el objetivo de su escrito había sido 
demostrar cómo la lucha de clases “creó en Francia las circunstancias y las con-
diciones que permitieron a un personaje mediocre y grotesco representar el papel 
de héroe” (Marx, 2003: 8, énfasis propio). No se debe olvidar por otro lado que 
ese personaje no era otro que un Napoleón iii que también había cultivado a su 
manera, y desde el mito vinculado a su tío, la tradición revolucionaria. Es muy 
importante recordar que hubo una popular memoria que buscaba asociar a su 
manera la leyenda bonapartista y el recuerdo de la Revolución Francesa (Haza-
reesingh, 2004: 211-215).

Se debe decir primero que esta conexión entre la revolución y la representa-
ción, en especial la teatral, no era nueva y que la hallamos incluso en las primeras 
reacciones contrarias a la Revolución Francesa “original”. Sin ir más lejos, el con-
servador Edmund Burke ya la había retratado en sus célebres y muy influyentes 
Reflexiones sobre la revolución en Francia (1790) como una “escena tragicómica” 
(2016: 42). Otros autores lo hicieron, y entre ellos también se debe incluir a no 
pocos críticos con las revoluciones que generaciones después reivindicaron el 
legado de la Revolución Francesa, como en ocasión del Trienio liberal español. 
En un libro que conoció y citó Marx, Chateaubriand (1839: 15) ya había denun-
ciado las ilusiones de los revolucionarios españoles y les había reprochado no 
hacer más que parodiar a sus predecesores franceses. Luego añadió que

2   Al respecto llegó a anotar un poco más tarde: “Por eso, en ningún período nos encontra-
mos con una mezcla más abigarrada de frases altisonantes e inseguridad y desamparo efecti-
vos, de aspiraciones más entusiastas de innovación y de imperio más firme de la vieja rutina, 
de más aparente armonía de toda la sociedad y más profunda discordancia entre sus 
elementos” (Marx, 2003: 20).



36	 Edgar Straehle

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 29 - 49. UNED, Madrid

la idea revolucionaria, que emitimos en 1789 y tras haber recorrido 
Europa y América, retornó a nosotros desde España. En ese país reconoci-
mos la copia servil de nuestras antiguas acciones: los clubs, las mociones, los 
asesinatos, los trastornos. Sin embargo, una diferencia capital distinguía a 
ambos países: en Francia todo lo hacía el pueblo; en España todo lo hacía el 
ejército, un vicio que, por sí solo, impediría a la libertad política el estable-
cerse sólidamente en ese país. La península es una especie de imperio roma-
no: las revoluciones se reducen ahí a conflictos de pretorianos y a elecciones 
de legionarios. Si se pudieran quitar estos disfraces (postiches), saldría a la luz 
la verdadera España (Chateaubriand, 1839: 29-30, traducción modificada, 
énfasis propio).3

Además, es también importante tener en cuenta que esa dimensión simbólica 
y representativa fue conscientemente cultivada por los mismos actores revolucio-
narios. Respecto a la Revolución Francesa podríamos mencionar la transforma-
ción de los símbolos oficiales (desde la bandera al himno oficial), los cambios 
en la toponimia urbana, la construcción o cultivo de unos nuevos lugares de 
la memoria, la propagación de altares de la patria o árboles de la libertad, la 
instauración del calendario revolucionario, la organización de festividades revo-
lucionarias (de la Fiesta de la Federación del 14 de julio de 1790 hasta la Fiesta 
del Ser Supremo del 8 de junio de 1794) e incluso el hecho de portar escarapelas 
tricolores en la solapa o gorros frigios.4 Y eso por no hablar de toda la retórica 
empleada en esos días y de las referencias históricas invocadas. En resumidas 
cuentas, la acción revolucionaria era también en muchos casos una suerte de 
actuación revolucionaria.

Como ha deslizado brevemente Lewis Namier en su libro 1848: the Revolu-
tion of the Intellectuals (1971), es probable que fuese la Revolución de 1848 la 
que más atravesada estuviera por la cuestión de la representación. Lo que puede 

3   En otro momento escribe Chateaubriand: “Los españoles, plagiarios también del imperio, 
tomaron de la retirada de Moscú el nombre de batallón sagrado del mismo modo que se 
habían burlescamente apropiado de La Marsellesa, las fiestas de los sans-culottes, los dichos de 
Marat, las diatribas del Vieux Cordelier, pero sus acciones eran más viles y su lenguaje más 
bajo. Nada nuevo producían porque no obraban a impulso del genio nacional, y no hacían 
más que traducir y representar (jouaient) perpetuamente nuestra revolución en el teatro 
español” (1839: 53, traducción modificada y énfasis propio). 
4   Para adentrarse en estas cuestiones simbólicas, entre muchas otras, se recomienda la lectu-
ra de obras de referencia como Los orígenes de los cultos revolucionarios de Albert Mathiez, La 
Fiesta revolucionaria de Mona Ozouf o La Revolución Francesa y la cultura democrática de Rolf 
Reichardt.



La revolución representada: Marx, la tradición revolucionaria y la revolución...	 37

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 29 - 49. UNED, Madrid

ayudar a comprender la interpretación de Marx, y algo en general no tenido en 
cuenta por ninguno de los análisis de El 18 de Brumario, es que un gran número 
de memorias y relatos sobre lo sucedido en aquellas fechas, y pese a escribirse 
desde perspectivas políticas distintas, entroncan con la peculiar relación que se 
estableció entre la revolución de 1848 y la de 1789. En ese medio siglo no solo 
habían ocurrido un gran número de cosas a nivel político, sino que la Revolución 
Francesa, de la mano de figuras tan ilustres como Madame de Staël, Augustin 
Thierry, François-Auguste Mignet, Jules Michelet, Alphonse Esquiros o Adolphe 
Thiers, también se había convertido en un objeto principal de la escuela histo-
riográfica francesa. Y eso sin olvidar que un gran actor de los hechos de 1848 
como Louis Blanc comenzó a publicar el primero de sus doce volúmenes sobre 
este tema justamente en 1847. Escribir sobre ese pasado tan vivo era una manera 
de referirse indirectamente al presente. En esta línea, Michelet escribió acerca del 
espíritu de la revolución en ese mismo 1847 que

solo en él Francia tuvo consciencia de sí misma. En cada momento de 
fracaso en el que parecemos olvidarnos de nosotros mismos, es ahí donde 
debemos buscarnos y recuperarnos. Ahí se guarda siempre para nosotros el 
misterio profundo de la vida, la chispa inextinguible. La Revolución está en 
nosotros, en nuestras almas; fuera, no tiene ningún monumento. Espíritu 
vivo de Francia, ¿dónde te alcanzaré si no es dentro de mí? Los poderes que 
se han sucedido, enemigos en todos los demás aspectos, han parecido estar 
de acuerdo en un punto: elevar y despertar las edades lejanas y marchitas. 
Te habrían querido enterrar, y ¿por qué?, solo tú vives (Michelet, 1847: II).

Sin embargo, pocas veces se ha adjudicado con tanto vigor el desencadenante 
de una revolución a una obra escrita como sucedió con la Revolución de 1848, 
asociada a la publicación de La historia de los girondinos (1847) de Alphonse de 
Lamartine. Que este largo escrito no fuera muy riguroso no impidió que ya entre 
sus contemporáneos se insistiera en su amplia influencia política entre la pobla-
ción francesa. Ya el escritor Victor Hugo destacó que este libro había enseñado 
la Revolución a la Francia de ese momento (citado en Beecher, 2018: 17). No 
debe sorprender que Lamartine se convirtiera al principio de la Revolución de 
1848 en una figura enormemente popular a nivel político; alguien que, además 
de haber compuesto el “libro clave” sobre la admirada Revolución Francesa, 
parecía encarnar asimismo su mensaje y que, no por casualidad, en seguida fue 
elevado a la categoría de ministro. Sin ir más lejos, el propio Marx escribió que 



38	 Edgar Straehle

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 29 - 49. UNED, Madrid

Lamartine no representaba propiamente en el gobierno provisional nin-
gún interés real, ninguna clase determinada: era la misma revolución de 
Febrero, el levantamiento conjunto, con sus ilusiones, su poesía, su conte-
nido imaginario y sus frases. Por lo demás, el portavoz de la revolución de 
Febrero pertenecía, tanto por su posición como por sus ideas, a la burguesía 
(2015: 50).

Por ello, puede ser interesante poner en relación los pasajes iniciales de El 18 
de Brumario de Marx con otras visiones de la revolución de esas mismas fechas 
que insistían en esta dimensión teatral. Además, estas podían proceder tanto de 
figuras cercanas como Engels, quien en su correspondencia con Marx ya había 
anticipado célebres líneas de El 18 de Brumario, como ideológicamente lejanas. 
Por ejemplo, un liberal conservador como Tocqueville aportó un diagnóstico 
que no solo ponía de relieve esa teatralización de la revolución, sino también la 
problemática discordancia entre lo escenificado y lo real.

Nuestros franceses, sobre todo en París, gustan de mezclar los recuerdos 
de la literatura y del teatro con sus manifestaciones más serias. Esto induce a 
pensar, muchas veces, que los sentimientos que muestran son falsos, cuando 
la verdad es que están sólo torpemente aderezados. Aquí la imitación fue tan 
visible, que la terrible originalidad de los hechos quedó ocultada por ella. 
Era el tiempo en que todas las imaginaciones estaban embadurnadas por los 
colores gruesos que Lamartine acababa de extender sobre sus Girondinos. 
Los hombres de la primera revolución estaban vivos en todos los espíritus, 
y sus actos y sus palabras, presentes en todas las memorias. Todo lo que yo 
vi aquel día mostró la visible impronta de aquellos recuerdos. Siempre me 
parecía que de lo que se trataba era de representar la Revolución Francesa, 
más que de continuarla (Tocqueville, 1984: 105, el énfasis final es propio).5  

5   Justo a continuación añade Tocqueville: “A pesar de la presencia de los sables desnudos, de 
las bayonetas y de los mosquetes, yo no pude convencerme, ni por un solo momento, no ya 
de que yo estuviese en peligro de muerte, sino de que lo estuviese nadie, y creo sinceramente 
que, en efecto, nadie lo estaba. Los odios sanguinarios no sobrevinieron hasta después: no 
habían tenido tiempo de nacer. El espíritu peculiar que había de caracterizar la revolución de 
Febrero no se manifestaba aún. Intentábamos, mientras tanto, acalorarnos con las pasiones de 
nuestros padres, sin llegar a conseguirlo. Imitábamos sus gestos y sus poses, tal como los habí-
amos visto en el teatro, porque no podíamos imitar su entusiasmo ni sentir su indignación. 
Era la tradición de los actos violentos, seguida, sin ser bien comprendida, por unos espíritus 
fríos. Aunque bien veía que el desenlace de la pieza sería terrible, yo jamás pude tomar muy 
en serio a los actores, y todo me pareció una tragedia indecente, representada por unos histrio-
nes de provincias” (1984: 105-106, el énfasis es propio). Más adelante añade Tocqueville en 



La revolución representada: Marx, la tradición revolucionaria y la revolución...	 39

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 29 - 49. UNED, Madrid

Otro ejemplo ilustre fue Mikhaïl Bakunin, quien participó activamente en las 
revoluciones de 1848 y asimismo se sirvió de alusiones teatrales. En sus escritos 
sobre ese episodio, quizá influidos por los escritos del propio Marx (Straehle, 
2022), destacó un fallido carácter imitativo que lo acabó por sumir en la impo-
tencia y explicaba su fracaso. Peor aún, habría habido un mimetismo revolu-
cionario en el que en realidad se escondía la contrarrevolución, tal y como se 
certificó con la terrible represión de los obreros por parte de Cavaignac, cuando 
varios millares de proletarios fueron masacrados por las fuerzas del gobierno 
republicano en las jornadas de junio. Por ejemplo, acerca de los protagonistas 
de 1848 aseveró el anarquista ruso que 

los héroes de la Gran Revolución habían sido para ellos lo que las tra-
gedias de Corneille y de Racine para los literatos franceses antes del naci-
miento de la escuela romántica, modelos clásicos. Trataron de imitarlos y 
los imitaron muy mal. No tuvieron ni el carácter, ni la inteligencia, ni sobre 
todo la posición [...]. En esta fantasmagoría revolucionaria de 1848, sólo se 
encuentran dos hombres reales: Proudhon y Blanqui, completamente dife-
rentes, por lo demás, uno de otro. Todos los restantes no pasaron de malos 
histriones que representaron la revolución como los comediantes de la Edad 
Media representaban la Pasión, hasta que Napoleón iii descorrió la cortina 
(Bakunin, 1977: 95).  

Por su parte, Proudhon denunció que “los demócratas, seducidos por los de 
nuestra gloriosa revolución, han querido comenzar en 1848 el drama de 1789” 
y que “mientras que hacen la comedia” él, recién elegido como diputado para 
la asamblea, se proponía “hacer historia” (1938: 134). Con ello se observaba 
una crítica semejante a la comedia de la imitación, pero también se mostraba 
de nuevo la actitud crítica desde dentro de la revolución, una dirigida al pasado, 
al presente y a la relación entre ambos. Proudhon dejó caer asimismo no pocas 
críticas al autor de La historia de los girondinos, de quien aseveró que “a fuerza 
de soñar con ogros y gigantes, el señor Lamartine acabó por tomarse por el 
pequeño Pulgarcito” (1938: 108). En su opinión, hubo una representación de 
la revolución, pero una que al mismo tiempo era desrevolucionadora y también 

la misma línea: “La Historia de la Revolución de M. Thiers, Los Girondinos de M. de Lamar-
tine, otras obras menos célebres, pero muy conocidas y, sobre todo, las piezas de teatro, habí-
an rehabilitado el Terror y, en cierta forma, lo habían puesto de moda. Se hacía hablar, pues, 
a las pasiones tibias de nuestro tiempo con el lenguaje inflamado del 93, y se citaba, a cada 
instante, el ejemplo y el nombre de ilustres malvados, a los que no había ni la energía ni 
siquiera el sincero deseo de parecerse” (1984: 125). 



40	 Edgar Straehle

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 29 - 49. UNED, Madrid

excluyente. De ahí que Proudhon abogara por lo que denominó una deuterosis 
de la idea revolucionaria, una suerte de nueva y renovada manifestación suya en 
la historia (1938: 158).

Por poner un último ejemplo, otro revolucionario como Auguste Blanqui 
escribió desencantado a Georges Maillard en 1852 que

esta mistificación, siempre renovada con el mismo éxito, data de 1789 
(…). Se ha vuelto justo al punto de 1789. Leer la historia de la prime-
ra Revolución es leer la historia del presente. Similitud completa: mismas 
palabras, mismo terreno, mismos epítetos, mismos acontecimientos, es un 
calco exacto. Únicamente la experiencia ha aprovechado más a la burguesía 
que al proletariado. Usted encontrará hoy a los hombres de entonces, esos 
pretendidos amigos del pueblo, que simplemente quieren ocupar el lugar 
de los explotadores expulsados. Nuestros sedicentes montañeses, con Ledru-
Rollin a la cabeza, son girondinos, copias fieles de sus predecesores. Han 
adoptado, es cierto, la divisa y el estandarte de la vieja Montaña; juran por 
Robespierre y los jacobinos. Pero tienen que hacerlo. ¿Cómo engañar sin eso? 
Es un truco habitual de los intrigantes el de enarbolar la bandera popular 
(Blanqui, 2007: 178-179).

Así pues, las famosas líneas de Marx de El 18 de Brumario deben ser primera-
mente entendidas dentro de un contexto epocal que desde muy diferentes pers-
pectivas e ideologías llegó en repetidas ocasiones a unas conclusiones semejantes. 
Por ello, más que un diagnóstico estrictamente original de Marx, esas sentencias 
antológicas que inician esta obra pueden entenderse más bien como la ratifica-
ción y/o continuación de una perspectiva hermenéutica de los acontecimientos 
que había sido compartida por muchos de sus actores u observadores. De hecho, 
el propio Engels puede ser considerado al menos en parte como el origen del 
famoso fragmento inicial de El 18 de Brumario, dado que el 3 de diciembre de 
1851 le escribió a Marx acerca de los acontecimientos que estaba ocurriendo en 
Francia este pasaje: 

Realmente parece como si el viejo Hegel, en su tumba, dirigiera la his-
toria como el espíritu del mundo, y con la mayor conciencia hiciera que 
todo se hilara dos veces, una como una gran tragedia y la segunda como una 
miserable farsa: Caussidière por Danton, L. Blanc por Robespierre, Barthé-
lemy por Saint-Just, Flocon por Carnot, y el becerro de luna [Napoleón iii] 
con la primera docena de tenientes cargados de deudas por el pequeño cabo 



La revolución representada: Marx, la tradición revolucionaria y la revolución...	 41

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 29 - 49. UNED, Madrid

[Napoleón i] y su mesa redonda de mariscales. Así habríamos llegado ya al 
18 de Brumario (1963: 381).

3. Marx y la representación de 1848

Para acabar, no se debe olvidar un tercer aspecto importante. Marx diseminó 
numerosos comentarios parecidos a los del inicio de El 18 de Brumario en escritos 
no solo posteriores, como los mencionados respecto a la revolución española de 
1854, sino también en escritos coetáneos, como los recogidos más tarde en Las 
luchas de clases en Francia. De hecho, en estos textos hay pasajes que anticipan 
otros de El 18 de Brumario e inciden de nuevo en la cuestión de la representación 
o escenificación. Por ejemplo, afirmó acerca de la revolución de 1848 que

ahora, Francia tenía una Montaña al lado de un Napoleón, prueba de que 
ambos no eran más que caricaturas sin vida de las grandes realidades cuyos 
nombres ostentaban. Luis Napoleón, con su sombrero imperial y su águila, 
no parodiaba más lamentablemente al viejo Napoleón que la Montaña a la 
vieja Montaña con sus frases copiadas de 1793 y sus posturas demagógicas. 
De este modo, la fe en la tradición de 1793 fue abandonada al mismo 
tiempo que la fe tradicional en Napoleón (…). Puede decirse que el 10 
de diciembre dejó atónita a la Montaña y la hizo dudar de su propia salud 
mental, porque con una burda farsa aldeana rompía, riéndose, la analogía 
clásica con la vieja revolución (Marx, 2015: 86).

Para Marx, el problema de la revolución de 1848 residía en su pretensión de 
imitar a la gran Revolución Francesa, pero también en que quería hacerlo sin car-
gar con sus consecuencias y problemas, como el desorden y el Terror. Para evitar 
una deriva análoga, la nueva república francesa no solo había abolido provisio-
nalmente la pena de muerte para los delitos políticos, sino que había mantenido 
en sus puestos a los antiguos mandos del ejército y no había pedido cuentas a 
los políticos de la recién derribada monarquía de Julio. La joven república, cuya 
naturaleza pacífica y conciliadora no se paró de exhibir con orgullo, aparecía 
así como “un nuevo traje de baile para la vieja sociedad burguesa” mientras 
que su principal mérito consistía “en no asustar a nadie, más bien, en asustarse 
constantemente a sí misma” (Marx, 2015: 56). Era un presente sedicentemente 
revolucionario que a la hora de la verdad no se atrevía a romper de verdad con 
el pasado. Un buen ejemplo lo protagonizó nuevamente Lamartine, cuando 



42	 Edgar Straehle

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 29 - 49. UNED, Madrid

célebremente rechazó la bandera roja como el emblema de la nueva república y 
logró el mantenimiento de la tricolor, no solo asociada a la gloriosa Revolución 
Francesa sino también a la detestada Monarquía de Julio que se acababa de derri-
bar. Louis Ménard (1849: 59) narró en su explicación de los acontecimientos 
de 1848 que los combatientes obreros habían impulsado la tricolor por haber 
sido la que había ondeado en todas las barricadas en los últimos años y que, 
como respuesta, Lamartine había prometido que para marcar las diferencias con 
el régimen anterior se cambiara el orden de los colores, lo que finalmente no se 
hizo. De esta manera, se plasmó un revelador conflicto ya en los inicios de la 
revolución que ayuda a comprender todo lo que ocurrió más tarde.

Marx observó que la revolución de 1848 se pretendió pacífica y cultivó (y 
escenificó) sin cesar la ficción de una unidad en realidad falsa y que identificó 
con el artificial y pomposo término de fraternidad. A su juicio, este término no 
alude más que a una imaginaria abolición de las relaciones de clase y por ello 
Marx recordó con ironía que Lamartine había bautizado el primer gobierno de la 
revolución como aquel que “suspende ese terrible malentendido que existe entre 
las diferentes clases” (Marx, 2015: 56). No se debe olvidar que la centralidad 
del concepto de fraternidad se debió entonces a muy influyentes revolucionarios 
como Cabet o reformadores religiosos como Lamennais, quien llegó a escribir 
en El libro del pueblo (1837) que la verdadera sociedad no debía ser más que 
“la organización de la fraternidad” (1838: 82 y 135). Por así decir, desde esta 
perspectiva la revolución de 1848 se quiso presentar y representar como una 
suerte de “revolución sin revolución” y, por ello mismo, estaba destinada a la 
impotencia y al fracaso. 

La cuestión es que, al querer meramente escenificar ese pasado, la revolución 
de 1848 lo traicionaba más aún y, por miedo a desatar conflictos, ni siquiera 
tomó medidas que en realidad eran bastante moderadas. Redundando en la 
visión comparativa, Marx destacó que “mientras que la revolución del 1789 
comenzó liberando a los campesinos de las cargas feudales, la revolución de 1848, 
para no poner en peligro al capital y mantener en marcha su máquina estatal, se 
inauguró con un nuevo impuesto cargado sobre la población campesina” (Marx, 
2015: 60). Con el afán de no perjudicar a la burguesía y prolongando por tanto 
las desigualdades de la sociedad, finalmente se reveló como un gobierno poco 
fraternal y con sus hechos evidenció y perpetuó la lucha de clases ocultada a 
nivel retórico. Aquí es donde estaría sobre todo la ficticia farsa representada, una 
alejada de la tragedia real de la Gran Revolución Francesa.



La revolución representada: Marx, la tradición revolucionaria y la revolución...	 43

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 29 - 49. UNED, Madrid

Para Marx, el mencionado Lamartine habría representado en sus carnes el 
sino de esa revolución, mas no la anhelada por el poeta francés, sino la de la farsa 
y de la impotencia. De ahí que el pensador alemán apuntase con dureza que

Lamartine era la idea que la República burguesa se formaba de sí misma, 
la representación grandilocuente, fantástica, idealizada en que se retrataba a 
sí misma, el sueño de su propia grandeza. ¡Lo que puede la imaginación! 
Como Eolo desencadenaba todos los vientos abriendo su saco, Lamartine 
desencadenaba todos los espíritus fantasmagóricos, todas frases retóricas sobre 
la República burguesa y lanzaba a los cuatro puntos cardinales sus palabras 
aladas sobre la fraternidad de los pueblos, la emancipación que Francia lleva-
ría a todas partes, la decisión de Francia de sacrificarse por todos los pueblos. 
Pero ¿qué hizo? ¡Nada! (en Marx y Engels, 2006: 336, énfasis propio).6

El problema añadido reside en que los conflictos estallaron y finalmente 
condujeron a la terrible represión de Cavaignac. La reacción del gobierno fue 
abandonar sin rebozo la fraternal representación revolucionaria y descubrirse 
como un agente de la violencia y de la contrarrevolución. Por decirlo con las 
palabras de Marx, 

las figuras retóricas de Lamartine se han convertido en las granadas 
incendiarias de Cavaignac. La fraternité, la fraternidad entre las clases anta-
gónicas, al amparo de la cual explota la una a la otra, aquella fraternité 
proclamada en Febrero y estampada en grandes caracteres sobre la frente 
de París, en las fachadas de todas las cárceles y de todos los cuarteles, revela 
ahora su verdadera, auténtica y prosaica faz, que es la guerra civil bajo su 
forma más espantosa, la guerra entre el trabajo y el capital. Esta fraternidad 
brilló delante de todas las ventanas de París en la noche del 25 de junio, el 
día en que el París de la burguesía se iluminaba, mientras el París del prole-
tariado ardía, gemía y se desangraba. La fraternidad había durado el tiempo 
durante el cual el interés de la burguesía coincidió con el del proletariado 
(…). La revolución de Febrero fue la revolución hermosa, la revolución de la 
simpatía general, porque las contradicciones que en ella estallaron contra la 
monarquía eran aún contradicciones incipientes, adormiladas todavía bajo 
un manto de concordia, porque la lucha social que les servía de fondo no 
había cobrado aún más que una existencia etérea, la existencia de la frase, 
de la palabra. La revolución de Junio, en cambio, es la revolución fea, la 

6   En este caso, por representación (Vorstellung) se refiere a la mental con la que se relaciona.



44	 Edgar Straehle

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 29 - 49. UNED, Madrid

revolución repugnante, porque las frases han sido desplazadas aquí por la 
realidad, porque la República, al echar por tierra la Corona, que la amparaba 
y la encubría, puso de manifiesto la cabeza del monstruo (en Marx y Engels, 
2006: 166-167, traducción modificada).

Las jornadas de Junio certificaron la farsa de la revolución, y con ello la 
desaparición de esos disfraces de concordia y fraternidad tan escenificados al 
principio. En este sentido, la revolución de 1848 habría tenido al menos la vir-
tud de atestiguar el conflicto entre la burguesía y el proletariado. Sin embargo, 
lo interesante es que al mismo tiempo también se manifestó la existencia de una 
verdadera y alternativa revolución: una que no era bonita sino fea, no simpática 
sino repugnante; una donde la realidad prevalecía sobre las frases y no al revés. 
Y esa revolución fea, repugnante y real es la que no por casualidad reivindicó 
Marx. De hecho, en El 18 de Brumario también destacó nada más y nada menos 
que la derrotada Revolución de junio fue “el acontecimiento más gigantesco en 
la historia de las guerras civiles europeas” (2003: 21).

Por tanto, es crucial tener en cuenta que en 1848 no hubo solo una revo-
lución sino dos: la farsa representada y la tragedia violentamente reprimida en 
las Jornadas de Junio, a la cual Engels se refirió como “la revolución de la deses-
peración” en un fragmento que de nuevo dialogaba con la cuestión de la repre-
sentación.

Lo que distingue a la revolución de Junio de todas las anteriores es la 
ausencia de toda clase de ilusiones, de todo entusiasmo emocional. El pueblo no 
sube, como en febrero, a las barricadas cantando el “Mourir pour la patrie”, 
los obreros del 23 de junio luchaban por su existencia, y la patria había per-
dido para ellos todo significado. Se habían borrado la “Marsellesa” y todos 
los recuerdos de la Gran Revolución. Pueblo y burgueses intuyen que la 
revolución en que entran es más grande que los hechos de 1789 y 1793. La 
revolución de Junio es la revolución de la desesperación. Se libra con la silen-
ciosa cólera y la taciturna sangre fría de los desesperados; los obreros saben 
que están librando una lucha a vida o muerte, y ante la pavorosa seriedad de 
esta lucha hasta el alegre espíritu francés enmudeció. La revolución de Junio 
es la primera que ha escindido realmente a toda la sociedad en dos grandes 
campos enemigos, representados el uno por el este de París y el otro por el 
oeste. Ha desaparecido la unanimidad de la revolución de Febrero, aquella 
poética unanimidad llena de seductores engaños y de hermosas mentiras, 
tan dignamente personificadas por el elocuente traidor Lamartine. Hoy, la 



La revolución representada: Marx, la tradición revolucionaria y la revolución...	 45

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 29 - 49. UNED, Madrid

seriedad inexorable de la realidad se encarga de desgarrar todas las ilusorias 
promesas del 25 de febrero. Los luchadores de Febrero combaten hoy los 
unos contra los otros y —lo que jamás hasta ahora había sucedido— no se 
conoce ya la indiferencia” (en Marx y Engels, 2006: 135-136).

Sin embargo, lo que se puede resaltar es el juego hipócrita respecto a la 
tradición que se llevó a cabo y que fue cruda y definitivamente desvelado en las 
trágicas Jornadas de Junio. El problema no solo residió en que el nuevo gobierno 
republicano traicionó el legado de la Revolución Francesa, sino que a la hora de 
la verdad se condujo desde una ideología del orden que en realidad remitía no al 
1789 invocado sin cesar sino al gobierno derrocado de Luis Felipe de Orleans. 
Mientras que la imitación estética iba por un lado, la repetición real iba por otro 
muy distinto; mientras se representaba una falsa continuidad con un pasado de 
medio siglo atrás, se escondía la continuidad real con un pasado mucho más 
cercano. Al menos durante un tiempo, pues las máscaras fueron cayendo con 
el paso de los meses y al poco tiempo el futuro Napoleón iii designó a Odilon 
Barrot, un hombre destacado de la monarquía de Julio, como presidente del 
consejo de ministros. Haciendo caso omiso a lo establecido por la nueva Cons-
titución, también se organizó una expedición armada para someter la revolución 
que había expulsado al Papa de Roma. Con el tiempo, incluso se rechazó el 
sufragio universal y desaparecieron los ropajes supuestamente democráticos. En 
este contexto se puede recuperar ese comentario de Engels de ese mismo año en 
el que, respondiendo a las palabras de Vergniaud de que “la revolución nace para 
devorar a sus propios hijos”, añadió: “¡Desgraciadamente, no! Nace más bien para 
ser devorada por ellos” (en Marx y Engels, 2006: 166-167). Además, la farsa no 
solo se habría producido en Francia, sino que se habría extendido a otras falsas 
revoluciones de 1848 como la alemana. Sin ir más lejos, Marx la retrató como 
una parodia de 1789.7 Lo que indirectamente hizo con todo ello fue rehabilitar 
en parte la memoria de la Revolución Francesa.

7   “La prueba más palmaria de que la revolución alemana de 1848 no es más que la parodia 
de la revolución francesa de 1789. El 4 de agosto de 1789, tres semanas después de la toma de 
la Bastilla, el pueblo francés acabó en un día con las cargas feudales. El 11 de julio de 1848, 
cuatro meses después de las barricadas de Marzo, las cargas feudales acaban con el pueblo 
alemán, teste Gierke cum Hansemann […]. La perduración y la sanción de los derechos feu-
dales bajo la forma de un (ilusorio) rescate: he ahí el resultado de la revolución alemana de 
1848. ¡Mucho ruido y pocas nueces!” (en Marx y Engels, 2006: 201-202). Por cierto, tam-
bién Franz Mehring describe en su célebre biografía sobre Marx la revolución alemana como 
“una grotesca parodia de la revolución francesa de 1789” (Mehring, 2013: 184-185). 



46	 Edgar Straehle

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 29 - 49. UNED, Madrid

Conclusiones

El objetivo de este texto era abordar la espinosa cuestión de la tradición 
revolucionaria en Marx. Habitualmente enfocada desde el inicio de El 18 de 
Brumario, la tradición revolucionaria parecía ser una contradicción que podía ser 
respondida por opiniones como las que el mismo pensador alemán escribió tras 
un episodio communard que, pese a su derrota y sus límites, no lo analizó desde 
una actitud decepcionada sino esperanzadora. La diferencia residía en que, mien-
tras que la Comuna de 1871 fue vencida por las fuerzas de Thiers y la sintomática 
colaboración de las fuerzas prusianas, la revolución de 1848, antes del golpe de 
Napoleón iii, ya se había traicionado a sí misma y, desde una óptica proletaria, 
había fracasado mucho antes. Mientras que la primera fue doblegada desde fuera, 
la segunda fue liquidada desde dentro y, con mayor ironía, en nombre de una 
misma revolución que de este modo revelaba su auténtico carácter reaccionario.

Ahora bien, a la luz de la polisémica cuestión de la representación, no redu-
cible a un solo concepto en alemán o en inglés y analizada con otros escritos de 
la época, se observa que esas páginas condenatorias de la revolución de 1848 
que inician El 18 de Brumario solo son un análisis parcial de lo que aconteció 
y que en Marx mismo hay otros elementos para contextualizarlas y matizarlas. 
Por un lado, sus críticas a esa apropiación representada de la Revolución Fran-
cesa conectan con las observaciones de muchos contemporáneos. Por el otro, 
las dirigidas contra esa representación no tienen por qué ser extendidas a todos 
los actores de la revolución de 1848. Para empezar, porque esa representación 
desrevolucionadora del pasado revolucionario fue utilizada con la voluntad de 
instituir un gobierno de la fraternidad que, al mismo tiempo que derribaba la 
monarquía de Julio, intentaba evitar que la nueva revolución se descontrolase y 
fuese realmente proletaria. 

Sin embargo, esa representación (burguesa) no representaba adecuadamente 
una realidad social que también se plasmó en otros movimientos, iniciativas e 
impulsos auténticamente revolucionarios, como los aplastados por Cavaignac, y 
que de todos modos también estaban animados por esa conexión con la herencia 
revolucionaria francesa. Lo que así se evidenció es que en la Revolución de 1848 
no hubo solo una revolución y que, con las duras críticas de El 18 de Brumario, 
se refería fundamentalmente a esa facción victoriosa tras la represión de junio 
de 1848. 



La revolución representada: Marx, la tradición revolucionaria y la revolución...	 47

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 29 - 49. UNED, Madrid

Por cierto, a la hora de la verdad tampoco hubo una sola tradición de la 
Revolución Francesa, sino por lo menos tres de gran importancia: la napoleónica, 
personificada en el futuro Napoleón iii, la oficial, centrada en recordar los 
momentos más liberales de la Revolución Francesa y fechas emblemáticas como 
1789 y 1792, pero también la jacobina, mucho más incómoda y combatida e 
incluso reprimida por las otras dos.   

Bibliografía

Bakunin, M. (1977). Obras completas. Volumen I, Madrid: Ediciones de La Piqueta.

Balsa, J. (2019). “La metáfora del ‘escenario’ en la dinámica política y la valoración 
de la república parlamentaria en La lucha de clases en Francia y en El Dieciocho 
Brumario de Luis Bonaparte de Karl Marx”, Utopía y praxis latinoamericana: revista 
internacional de filosofía iberoamericana y teoría social, 85, pp. 220-238.  

Beecher, J. (2018). “Lamartine, the Girondins, and 1848”, en Moggach, D. y Sted-
man Jones, G., The 1848 Revolutions and European Political Thought, Cambridge: 
Cambridge University Press.

— (2021). Writers and Revolution. Intellectuals and the French Revolution of 1848, Cam-
bridge: Cambridge University Press.

Blanqui, A. (2007). Maintenant, il faut des armes, París: La Fabrique.

Burke, E. (2016). Reflexiones sobre la Revolución en Francia, Madrid: Alianza.

Chateaubriand, F. R. (1839). Congreso de Verona, guerra de España, negociaciones: colo-
nias españolas, Volumen I, Madrid: Marcelino Calero.

Comuna de parís (1871). Les 31 séances officielles de la Commune de Paris, París: Lac-
haud.

Cowling, M. y Martin J. (ed.) (2002). Marx’s Eighteenth Brumaire, Londres: Pluto 
Press.

Cruz Rodríguez, E. (2014). “La política como representación en Marx. Una inter-
pretación de sus obras histórico-políticas”, Leviathan, Cuadernos de Investigación 
Política, 9, pp. 79-110.

Derrida, J. (1995). Espectros de Marx. El estado de la deuda, el trabajo del duelo y la 
nueva internacional, Madrid: Trotta.

Harries, M. (1995). “Homo Alludens: Marx’s Eighteenth Brumaire”, New German 
Critique, 66, pp. 35-64.

Hazareesingh, S. (2004). The Legend of Napoleon, Londres: Granta.



48	 Edgar Straehle

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 29 - 49. UNED, Madrid

Jessop, B. (2002). “The Political Scene and the Politics of Representation: Periodizing 
Class Struggle and the State in the Eighteenth Brumaire”, en M. Cowling y J. Mar-
tin (ed.), Marx’s Eighteenth Brumaire, Londres: Pluto Press, pp. 179-194.

Lamennais, F. R. (1838). Le livre du peuple, París: Delloye.

Marx, K. (1970). La guerra civil en Francia, Madrid: Aguilera.

— (2003). El 18 de Brumario de Luis Bonaparte, Madrid: Fundación Federico Engels.

— (2015). Las luchas de clases en Francia de 1848 a 1850, Madrid: Fundación Federico 
Engels.

— y Engels, F. (1963). Werke. Volumen 27, Berlín: Dietz Verlag.

— y Engels, F. (1998). Escritos sobre España. Extractos de 1854, Madrid: Trotta.

— y Engels, F. (2006). Las revoluciones de 1848, México: FCE.

— et alii (1975). Cartas a Kugelmann, La Habana: Editorial de Ciencias Sociales.

Mathiez, A. (2013). Los orígenes de los cultos revolucionarios (1789-1792), Zaragoza: 
Prensas de la Universidad de Zaragoza.

Mehring, F. (2013). Marx. Historia de su vida, Buenos Aires: Marat. 

Menard, L. (1849). Prologue d’une révolution, París: Bureau du Peuple.

Michel, l. (1898). La Commune, París: Stock.

Michelet, J. (1847). Historia de la revolución francesa, París: Chamerot.

Moggach, D. y Stedman Jones, G. (2018). The 1848 Revolutions and European 
Political Thought, Cambridge: Cambridge University Press.

Namier, L. (1971). 1848: the Revolution of the Intellectuals, Londres: Oxford University 
Press. 

Ozouf, M. (2020). La Fiesta revolucionaria: 1789-1799, Zaragoza: Prensas de la Uni-
versidad de Zaragoza.

Proudhon, P.-J. (1938). Confesiones de un revolucionario. Para servir a la historia de la 
revolución de febrero, Buenos Aires: Americalee.

Reichardt, R. (2002). La Revolución francesa y la cultura democrática: la sangre de la 
libertad, Madrid: Siglo XXI. 

Riquelme, J. (1980). “The Eighteenth Brumaire of Karl Marx as Symbolic Action”, 
History and Theory, 19 (1), pp. 58-72.

Straehle, E. (2022). “Bakunin y la memoria revolucionaria: Historiar el pasado para 
comprender el presente y transformar el futuro”, 59, pp. 229-268.

Tocqueville, A. de (1984). Recuerdos de la Revolución de 1848, Madrid: Editora 
Nacional.



La revolución representada: Marx, la tradición revolucionaria y la revolución...	 49

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 29 - 49. UNED, Madrid

Este trabajo se encuentra bajo una  licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 

Recibido: 05/07/2022

Aceptado: 19/10/2022

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

