
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 141 - 158. UNED, Madrid

¿SLAVOJ ŽIŽEK TRÁGICO?

A PROPÓSITO DE UNA NUEVA ANTÍGONA

 
TRAGIC SLAVOJ ŽIŽEK?

ABOUT A NEW ANTIGONE

Francisco Javier Avilés Jiménez*

Universidad de Castilla la Mancha.

Resumen: Hipótesis sobre el sentido trágico, o la posible interpretación trágica, 
de dos de los principales supuestos conceptuales en la filosofía de Slavoj Žižek: sujeto 
e ideología. Se trata de algunos de los argumentos transversales en la poliédrica obra 
del afamado filósofo esloveno y son esenciales para una mínima visión de conjunto 
de su pensamiento. Para reforzar e ilustrar esa hipótesis trágica en la obra de Žižek, 
comentaremos una obra suya reciente: Antígona (2017). Una versión con una clara 
intencionalidad ético – política de la tragedia de Sófocles que, además, confirma esa 
pulsión trágica que subyace y unifica en cierta medida el proyecto filosófico de Žižek.

Palabras clave: Literatura, Tragedia, Sujeto, Ideología, Política.

Abstract: This paper proposes a hypothesis about the tragic sense, or the possible 
tragic interpretation, of two of the main conceptual assumptions in the philosophy of 
Slavoj Žižek: subject and ideology. These are some of the transversal arguments in the 
polyhedral work of the famous Slovenian philosopher and are essential for a minimum 
overall understanding of his thinking. To reinforce and illustrate this tragic hypothe-
sis in Žižek’s works, we will discuss his recent work Antigone (2017). This is a version of 
the tragedy of Sophocles with a clear ethical-political intentionality that confirms the 
tragic drive that underlies and unifies Žižek’s philosophical project to a certain extent.

Keywords: Literature, Tragedy, Subject, Ideology, Politics.

* Profesor asociado de la Facultad de Educación de Albacete. Plaza de la Universidad 3, 
Edificio Simón Abril, 02071 Albacete. franciscoj.aviles@uclm.es



142	 Francisco Javier Avilés Jiménez

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 141 - 158. UNED, Madrid

1. Introducción 

Para Aristóteles, el prototipo de tragedia era Edipo Rey de Sófocles, más 
por razones formales que de contenido (Poética 1453b 5). Pero, a pesar de su 
importancia paradigmática para el psicoanálisis, la modernidad siempre ha leído 
con mayor agrado Antígona, también de Sófocles. Hegel da buena cuenta de 
este sorpasso de Antígona respecto a Edipo: «De todo lo que de exquisito hay 
en el mundo antiguo y moderno —y lo conozco casi todo, y debe y puede 
conocerse— la Antígona se me aparece por este lado como la obra más excelente, 
la más satisfactoria» (Lecciones sobre la estética, 1989: 871). También habrá 
quien defienda que las razones aducidas por Aristóteles en favor de Edipo y 
las de Hegel, partidario de Antígona, son perfectamente intercambiables (cfr. 
Kaufmann, 1978: 15). 

De esta preferencia moderna por Antígona informa la obra muy documentada 
y sumamente intuitiva de George Steiner, Antígonas (1987). Más reciente y 
dedicando un capítulo al propio Žižek, en Interpretando Antígona (Llevadot y 
Revilla 2015) se actualiza la numerosa nómina de versiones, formatos e inter-
pretaciones de esta tragedia que data muy probablemente del año 442 AdC1. En 
La muerte de la tragedia (2012: 12) Steiner incluye Antígona entre las tragedias 
griegas que transmiten la metafísica de la desesperación. Pero no es la cuestión 
existencial por la que Antígona reina en el cielo moderno de la tragedia, sino por 
su valor ético y su significado político: la libertad y la rebelión frente al poder. 
Steiner cita estas motivaciones socio-políticas como otras tantas causas de su 
atractivo moderno: el descubrimiento por parte de la Revolución Francesa del 
papel de la mujer en la liberación de los pueblos, así como la propuesta de una 
conexión vital entre lo público y lo privado, la «historización de lo personal» 
(Steiner, 1984: 20-22) Y concluye premonitorio: «Nuevas “Antígonas” están 
siendo imaginadas, concebidas, vividas ahora; y lo serán mañana» (1987: 228) y 
entre ellas, también ésta de Žižek.

Y es que, en 2015, el autor esloveno Slavoj Žižek (Ljubljana, 1949) publicó 
una versión de Antígona, publicada en español en mayo de 2017, que explicita y 
ejemplifica la presencia de lo trágico en su pensamiento como enfoque integral 
y direccional. Del interés por Antígona y su presencia ya en Sublime objeto de la 
ideología nos informan L. Llevadot y C. Revilla (2015: 2015ss). Más insistente y 

1   Cfr. A. Leski (2001: 202); L. Canfora (2018: 173).



¿Slavoj Žižek trágico? a propósito de una nueva Antígona	 143

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 141 - 158. UNED, Madrid

preludiando su propia reescritura como arriesgada asunción del clásico sofócleo, 
en Menos que nada. Hegel y la sombra del materialismo dialéctico (edición original 
de 2012, publicada en español el año 2015) ya hablaba de la posibilidad de 
concebir, aparte de la Antígona “modernista” de Kierkegaard, una Antígona 
“postmoderna, con un giro estalinista” (2015: pos. 2199). También nos hizo una 
auto recensión de los tres finales que postula para su Antígona en Contragolpe 
absoluto. Para una refundación del materialismo dialéctico (2016: pos. 3318-
3345), si bien en las ediciones españolas sería un spoiler, pues esta obra apareció 
antes que la traducción de Antígona.

En un conocimiento panorámico, por difícil que tal cosa sea tratándose 
de Žižek, de las principales tesis de nuestro autor, hay al menos dos líneas de 
desarrollo que implican un enfoque afín al de la categoría de lo trágico, entendida 
en su acepción hegeliana como estructura dialéctica fundamental y universal. 
En primer lugar está la cuestión del sujeto y la crítica del historicismo como 
paradigma de una modernidad post-marxista, valga decir postmoderna, al que 
nuestro autor quiere buscarle las vueltas por su impostura filosófica y su cinismo 
político. Hemos de decir que la reflexión crítica sobre el sujeto es un rasgo 
común de la Escuela Eslovena o Escuela del Psicoanálisis de Ljubljana (Felip 
López-Espinosa, 2013; Gómez Camarena y Aguilar Alcalá, 2020). Y dicha 
reflexión se hace en diálogo con el idealismo alemán y el psicoanálisis de Lacan, 
si bien éste politizado.

En segundo lugar, dentro de la teoría política de Žižek, también con un efec-
to trágico se aborda el problema de la ideología, como marco fantasmagórico, 
perteneciente al orden de lo simbólico, pero que afecta a nuestra posición sobre 
la realidad (no solo como mala conciencia, ni como conocimiento, sino sobre 
todo como acción no menos cómplice por ignorante). Posición que hace nau-
fragar las luchas progresistas de una izquierda, de nuevo postmoderna, amén de 
ilusa por creer que hay un mundo y un sujeto allende la propia ideología. Luego 
también se tiñe de un aura trágica la oposición beligerante al capitalismo global, 
que debiera ser el verdadero enemigo al que enfrentarse para una izquierda que ha 
despertado del sueño de la ideología sin sujeto trascendental, pero cuya derrota, 
a través de la revolución abandonada, exige sustraerse a la tácita aceptación del 
sistema capitalista como realidad única. Además de la ideología y el capitalismo, 
otro argumento de la teoría política de Žižek que tiene un sesgo trágico es su 
diagnóstico y pronóstico sobre la democracia, que para ser tal tiene que radi-
calizarse (la «democracia radical» de Ernesto Laclau) por la vía de la revolución 
contra las democracias liberales, en realidad pseudodemocracias, por ser parte 



144	 Francisco Javier Avilés Jiménez

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 141 - 158. UNED, Madrid

del capitalismo y estar, sabiéndolo o no, siendo imbécil, tonto o estúpido (2015: 
«Introducción. Eppur si muove»), a su servicio.

2. Lo trágico, acotación terminológica

Precisemos en qué sentido entendemos aquí la tragedia y lo trágico. Para ello 
partimos de una de las definiciones de lo trágico de Hegel, en sus Lecciones sobre 
la estética (1989: 857), por la influencia decisiva que, además de Lacan, Marx y 
otros, incluido san Pablo, tiene también en Žižek:

Ahora bien, lo originariamente trágico consiste en el hecho de que en el 
seno de tal colisión ambos aspectos de la oposición, tomados para sí, tienen 
legitimidad, mientras que por otra parte pueden llevar sin embargo a cumpli-
miento el verdadero contenido positivo de su fin y de su carácter solo como 
negación y violación de la otra potencia, igualmente legítima, y así mismo 
incurren por tanto en culpa en y por su eticidad2.

Para especificar la afinidad de la categoría trágica con la orientación de algu-
nas de las principales líneas del pensamiento de Žižek y fundamentar la opción 
por la definición hegeliana como criterio delimitador de lo trágico, conviene 
calificar esa influencia de Hegel en orden a la idea lo trágico. Si a Hegel dedicó 
su tesis doctoral, ha querido después, en Menos que nada. Hegel y la sombra del 
materialismo dialectico, completar su interés por el filósofo de Jena con un traba-
jo de asunción (Aufhebung) en el más hegeliano de los sentidos, que no supone 
mera aceptación, sino superación por el ejercicio de radicalizarlo o, como dice él 
«repetir Hegel, pero desde Lacan». De hecho, le parece que Hegel es eminente-
mente trágico porque su idea de reconciliación o síntesis dialéctica está abocada al 
fracaso, por cuanto no hay más superación de los antagonismos que la necesaria 
aceptación de su inevitabilidad, su lógica sería la de la tragedia (2015: VII «Los 
límite de Hegel»).

Su visión, pues, del sujeto y de la ideología tienen en común una concep-
ción radicalmente dialéctica y en cuanto dialéctica, decimos nosotros, trágica: 
antagonismos constitutivos e irresolubles, sin una síntesis posible. Aquí es donde 
Hegel, y no Nietzsche, es más fiel a la entraña irreconciliable de la estructura 

2   Cfr. P. Szondi (2011: 265).



¿Slavoj Žižek trágico? a propósito de una nueva Antígona	 145

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 141 - 158. UNED, Madrid

dialéctica de la realidad humana (Castro-Gómez, 2015: 37; 56-59). Y por dicha 
fidelidad al dinamismo dialéctico, que no acepta componendas que diluyan su 
parte de contraposición, ni Hegel, ni Žižek, fondean en el nihilismo, sino en la 
aceptación de esa tensión irresoluble que, en definitiva, es trágica. Es más, que 
constituye el elemento definitorio de lo trágico.

Por eso podríamos apuntalar tanto la definición hegeliana de tragedia, como 
el carácter trágico del pensamiento de Žižek, con otra definición más concisa 
de lo trágico: «Cabe considerar la estructura dialéctica como criterio válido para 
definir lo trágico» (Szondi, 2011: 306). Y si esto nos parece demasiado vago, 
el teórico del drama precisa que la dialéctica (y con ella lo trágico) designa «las 
siguientes circunstancias y procesos: unidad de contrarios, mutación de lo uno 
en su contrario, negación de sí mismo, escisión» (2011: 253, nota 13). Dentro 
de este marco conceptual consideraremos la validez de una interpretación trágica 
de Žižek, conscientes de que podría abordarse también desde otras perspectivas 
de su amplia y compleja obra.

Dicha interpretación ya ha sido defendida por Santiago Castro-Gómez, 
quien titula el apartado conclusivo del primer capítulo de su estudio sobre 
Žižek: «El renacimiento de la tragedia» (2015: 52-61). Se trata del capítulo 
sobre el sujeto, pero la conclusión respecto al sentido trágico de la filosofía de 
Žižek afectaría a toda su filosofía política, que incluye como presupuesto el 
planteamiento anti-historicista de un sujeto trascendental, pero trascendental-
mente vacío, carente de contenido: «su tesis básica… es que tanto el sujeto como 
la realidad misma están marcados por una falta constitutiva, por una grieta 
ontológica que jamás podrá cerrarse» (Castro-Gómez, 2015: 52). 

Si el sujeto se mueve sobre un vacío, la política es la pretensión de un medio 
para dotarle de un firme que, sin embargo, también carece un fundamento 
último, por lo que habrá de ser irremediablemente parcial, transitorio y, por lo 
tanto, también insatisfactorio. Lo auténticamente trágico es que el antagonismo 
provocado por la carencia del ser del sujeto y la imposibilidad de una funda-
mentación absoluta de la política, son constitutivos del sujeto y de la mediación 
política: no hay política sin tragedia. Lo cual, sigue concluyendo Castro-Gómez, 
no es una condena a la resignación, «no se nos pide aceptar pasivamente nuestro 
destino trágico sino ser consecuentes con él; pues la tragedia conlleva también un 
llamado a la acción» (Castro-Gómez, 2015: 53). Otra cosa será si nuestros actos 
puedan, que va a ser que no, hacerse cargo de la realidad, de lo real, de lo Otro.



146	 Francisco Javier Avilés Jiménez

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 141 - 158. UNED, Madrid

Esto supone, entre otras cosas, reconocer la inevitabilidad del mal; aceptar 
igualmente el antagonismo intrínseco a la realidad política y luchar contra el 
capitalismo, poderosa maquinaria anti-trágica. Porque es de justicia reconocer 
que aunque el sino de la concepción moderna y postmoderna del sujeto y de la 
ideología sea trágico, lo que él llama la suspensión política de lo ético, Žižek no 
cejará en hacer propuestas filosóficas y políticas que supongan, cuanto menos, 
el reconocimiento de dicho fatum para corresponderle con el compromiso y la 
acción, algo que ilustra paradójicamente al final de Menos que nada con una cita 
de G. K. Chesterton: «las causas perdidas son exactamente aquellas que podrían 
haber salvado el mundo».

3. Un sujeto eternamente insatisfecho 

Lo más interesante del sentido trágico que tendrían tanto la ontología del 
sujeto como la teoría política de Žižek es su comprensión positiva, afirmativa, 
de la tragedia. Es cierto que una vertiente de lo trágico del carácter carencial del 
sujeto y de la interna co-implicación entre ideología y capitalismo, radica en su 
necesidad, en su constitutiva problematicidad. Pero no es menos cierto que, para 
Žižek, lo verdaderamente trágico no es la inevitabilidad del antagonismo, sino 
que, solo aceptándolo, sin pretender disolverlo, tendrá el enfrentamiento el valor 
humano de la verdad. En términos lacanianos, solo aceptando dicha necesidad, 
la del rigor implacable de la insatisfacción que rige el deseo, saldremos, si no 
victoriosos, al menos conociéndonos mejor: «en la medida en que todo esto es 
experimentado en desarrollo temporal de la historia, el sujeto sabe un poquito 
más que antes sobre lo más profundo de él mismo» (Lacan, 1988: 384).

La ontología política del sujeto que propone Žižek se basa en no pocos 
elemento del psicoanálisis estructuralista de Lacan. Pero, una vez más, la lectura 
que Žižek hace de Lacan no concluye en el nihilismo (Castro-Gómez, 2015: 34). 
Es cierto que asume la negatividad como una conclusión consecuente con el vacío 
que constituye el sujeto a partir del esquema lacaniano: lo real, lo simbólico, lo 
imaginario. En este esquema, el sujeto desea una realidad inalcanzable, siempre 
mediada por lo simbólico (que sería como el superego freudiano) y al que solo 
accede por la construcción de un goce imaginario, sustitutivo, fantasioso, el 
«Objeto a». Pero en su recuperación del sujeto trascendental, antes de Lacan, 
Žižek comienza por Descartes, del que extrae la idea del sujeto dividido 



¿Slavoj Žižek trágico? a propósito de una nueva Antígona	 147

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 141 - 158. UNED, Madrid

precisamente por la duda que supone el hecho de pensar, y no solo por la certeza 
de ser el sujeto pensante. 

Luego, Žižek está contra la muerte del sujeto que preconizaron autores como 
Foucault, pero tampoco está por la absolutización de un sujeto auto-fundante. Y, 
así, lo que caracteriza al sujeto es la carencia ontológica, el vacío, la negatividad. 
O, como lo denomina en Menos que nada (2015: pos. 256) «la fractura / brecha 
pretrascendental, el nombre freudiano para la pulsión; esta dimensión designa el 
núcleo mismo de la subjetividad moderna». Pero, no obstante, por su afirmación 
del valor de reconocer esta condición contradictoria o antagónica, no resulta una 
visión nihilista, sino trágica. Todo esto, un servidor lo vería mejor acompañado 
por Edipo y su trágica ascensión y descenso hacia el conocimiento de uno mismo, 
pero ahora reina Antígona.

Esta apretada conclusión de la visión del sujeto que se deduciría del juego 
—no solo lingüístico— entre las dimensiones simbólica, imaginaria y la 
realidad, bien pudiera ser una definición de la tragedia y su heroica víctima, 
que aquí ya no sería un individuo particular sino la condición misma del ser 
humano. De hecho, coincidiría plenamente con una de las tres vertientes en 
las que el reputado experto de la tragedia griega Albin Lesky (2001) concentra 
las múltiples respuestas a lo que él llama «el problema trágico», concretamente 
la «visión radicalmente trágica», la cual concibe «el mundo como sede de la 
destrucción incondicional de fuerzas y valores que necesariamente están en 
pugna, destrucción sin solución y no explicable por ningún sentido trascendente» 
(Lesky, 2001: 51). 

La otra vertiente, la que él designa «conflicto trágico absoluto» se diferen-
ciaría en que no afecta a la concepción total del mundo, sino a un conflicto 
concreto que sí podría tener una solución en otro plano más general o universal. 
Y, en tercer lugar, habla Lesky de la «situación trágica» en la que tampoco la 
falta de solución tiene por qué ser definitiva. Luego, la dirección a la que apunta 
la antropología psicoanalítica de Lacan, y en su órbita la concepción de sujeto 
de Žižek, coincide casi literalmente con la definición de la «visión radicalmente 
trágica» de la vida y el ser humano. Sea como brecha, herida, fractura, fracaso, 
términos que abundan sobre manera en Menos que nada, el sujeto no representa 
ni logra la superación de la contradicción dialéctica en que consiste propiamente 
su propia esencia, él mismo es esa negatividad. Con Hegel y no con el budismo: 
«el problema no es “cómo superar la separación”, ya que la separación representa 
la subjetividad, la fractura de la negatividad, y esta negatividad no es un problema 



148	 Francisco Javier Avilés Jiménez

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 141 - 158. UNED, Madrid

sino una solución» (2015: pos. 2821). Pero la solución no es síntesis ni superación 
de los polos opuestos, sino la aceptación de que no hay salida y esta, y no otra es 
la solución: «la reconciliación hegeliana contiene una nota de resignación: hay 
que reconciliarse con el exceso de negatividad como un fundamento positivo o 
condición para nuestra libertad» (2015: pos. 13068).

4. La política es la tragedia: “everybody knows” o lo trágico de la 
ideología 

En El Capital, a propósito de la concepción fetichista de la mercancía, del 
producto del trabajo y de la relación del trabajador con ella, Marx había senten-
ciado la ideología como ignorancia: «ellos no lo saben, pero lo hacen». Sería una 
falsa —y mala— conciencia por la que, a pesar de sus consecuencias alienantes, 
los propios trabajadores lo son al servicio de lo que les explota, y éste sería el logro 
y la finalidad de la ideología. Como en la canción de Leonard Cohen, «That’s 
how it goes… Everybody knows» y ese es el cinismo que caracteriza la ideología 
autoconsciente del capitalismo. Y «la cosa», lo real, lo otro (en sentido lacaniano), 
está a salvo de toda oposición o refutación que nazca del hecho de saber que «así 
va». Esta es la trampa de esa hormiga león que sería la ideología.

Además de la consabida herencia marxista y su aplicación del psicoanálisis 
lacaniano, encontramos en Žižek un diálogo directo y muy productivo con las 
teorías sobre la democracia radical de Ernesto Laclau (quien, por cierto, prologa 
la edición española de Sublime objeto de la ideología) y Chantal Mouffe (1987). 
Y tan importantes como sus influencias e interlocutores son aquellos a los que 
se opone con no menos intensidad con la que hace suyas las consignas de la 
izquierda leninista: los postmodernos, tanto teóricos como activistas. Frente 
a ellos, la teoría política de Žižek reivindica la universalidad escamoteada por 
el particularismo historicista de los partidarios del fragmento, la pluralidad de 
sentidos y la fragilidad de la razón. De ahí la polémica posición crítica que adopta 
frente a las reivindicaciones feminista, ecologista y anti-xenofobia, no porque 
esté contra ellas, sino porque distraen del fin verdaderamente importante, que 
es la lucha contra el capitalismo, al que, de un modo implícito, estas luchas dan 
por supuesto y acaban por aceptar como incuestionable.

Moviéndose en el espacio triangular del análisis lacaniano (lo simbólico, lo 
imaginario, lo real), la ideología está condenada a ser una fantasmagoría, pero eso 



¿Slavoj Žižek trágico? a propósito de una nueva Antígona	 149

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 141 - 158. UNED, Madrid

sí, harto pegajosa por no decir inmune a todo intento de escapatoria. Fantasía 
que encubre lo real y desconfigura lo imaginario, la ideología, más que un 
espejismo es la trampa perfecta para la irresponsabilidad social. El sublime objeto 
de la ideología (1989) es la primera publicación de Žižek, pero la preocupación 
reflexiva sobre la misma es transversal a toda su obra. De hecho, su ontología 
del sujeto en buena medida cumple la función de fundamentar la propuesta 
de recuperación del concepto de ideología. Para ello, parte de una denuncia: la 
postmodernidad, que pretendía, con Foucault al frente, proclamar la muerte de 
la ideología, no es sino precisamente la ideología del capitalismo global. Frente 
a la muerte postmoderna de la ideología, Žižek considera que a partir de Kant 
hay que reconocer que el sujeto vive siempre en un mundo ideologizado por el 
carácter trascendental de la propia mediación subjetiva, luego lo ideológico no es 
una opción ni un accidente, es un auténtico «trascendental». (S. Castro-Gómez, 
2015: 28; y todo el capítulo 2º). 

¿Y dónde asomaría el sentido trágico en esta propuesta de ideología? En 
su misma raíz, que no es otra que el vacío que el propio sujeto es y por el 
que la ideología tiene la irreal consistencia de la fantasmagoría. La ideología, al 
contrario de lo que pensara Marx y en línea, una vez más con Lacan, no es una 
falsa conciencia de la realidad, ni siquiera una falsa conciencia inducida por el 
poder dominante. Es una ficción, pero como tal pertenece al orden lacaniano 
de «lo simbólico», mediación insustituible con «lo real». Y tiene una función 
inevitable, ayudarnos a relacionarnos con la realidad a través de la imagen que 
de ella nos hacemos, pues su carga de negatividad (tanto por la vía del vacío del 
sujeto como de la configuración de la misma realidad como imagen que nos 
hacemos) sería insoportable. Necesitamos, pues, la ideología y no podemos evitar 
que sea siempre irrealizable, como inalcanzable es el goce al que, sin embargo, 
no podemos renunciar: «El nivel fundamental de la ideología no es entonces el 
de una ilusión que enmascare el estado real de las cosas, sino el de una fantasía 
(inconsciente) que estructura nuestra propia realidad social» (S. Castro-Gómez, 
2015: 78)

Como suele ocurrir con todo lo que sea susceptible de lo trágico, la ideología 
lo es por partida doble, a la ida y a la vuelta. Porque la vía no ideológica en el sen-
tido marxista para superar el efecto negativo (valga decir alienante) de la ideología 
requiere «more lacaniano» reconocer la ficción («atravesar el fantasma»), asumir 
la decepción de sus falsas promesas de satisfacción, de la que la ideología no es 
sino un «síntoma» y «transferir» nuestras ilusiones defraudadas a otra imagen, que 
tampoco será real ni plenamente satisfactoria, pero que, al menos, será consciente 



150	 Francisco Javier Avilés Jiménez

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 141 - 158. UNED, Madrid

de no serlo. Sería algo así como la kathársis por el reconocimiento (anagnórisis) 
de la tragedia griega. En esto radicará también lo trágico del concepto de revolu-
ción y democracia que, como parte de la ideología, es frustrante saber que si sus 
oponentes (el capitalismo y la democracia liberal, con su ideología postmoderna) 
no lograrán nuestro goce más pleno, tampoco lo conseguirán estas otras imágenes 
de la realidad, porque son también ficción (otra versión del «gran Otro»), por 
más justas y verdaderas que nos parezcan.

5. Antígona o la ética imposible

Como testigo del sesgo trágico de Žižek contamos, además, con una versión 
de Antígona (2017). Žižek se incorpora así a una larga saga de versiones de esta 
tragedia de Sófocles. El autor explica en la introducción que sigue fielmente el 
hilo de la tragedia de Sófocles, pero al llegar a la confrontación decisiva entre 
Antígona y Creonte abre tres finales posibles. Con anterioridad, el autor ya había 
empleado Antígona como ejemplo para la izquierda progresista. En El espinoso 
sujeto, Žižek argumenta, siempre con Lacan al fondo, contra la interpretación 
feminista de Butler del sacrificio de Antígona como un modelo de acción 
performativa, «un desplazamiento repetitivo». 

Por el contrario, para Lacan, Antígona con su transgresión del orden 
simbólico asume una especie de muerte que expulsa de dicho orden a la heroína. 
«¿No es esta la tesis de la lectura lacaniana de Antígona? Antígona arriesga toda 
su existencia social… con lo cual “cae en algún tipo de muerte” (es decir soporta 
una muerte simbólica, su exclusión del espacio simbólico)» (Žižek, 2001: 281) 
De este modo, Antígona llevaría a cabo el acto ético por excelencia, tal y como ya 
lo había señalado Lacan (1988). No en vano, Žižek alude en numerosas ocasiones 
al seminario que Lacan le dedicó a esta figura femenina trágica (Castro-Gómez, 
2015: 165). Este carácter modélico de Antígona lo retoma para valorar el aspecto 
sacrificial que comporta la acción política y la comunidad social misma.

Puede, pues, que no sea este el motivo fundamental de la preferencia de 
Žižek por Antígona, pero si la influencia de Lacan es tan alargada como ya 
se ha dicho, algo puede haber tenido que ver la atención que el psicoanalista 
francés le dedicara a dicha tragedia en su VII seminario (1959-1960), «La ética 
del psicoanálisis» (Lacan, 1988). En esa misma línea, la tradición lacaniana ha 
estudiado y señalado también la Antígona de Hölderlin como un prototipo para 



¿Slavoj Žižek trágico? a propósito de una nueva Antígona	 151

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 141 - 158. UNED, Madrid

su trabajo analítico (Steiner, 2000: 85). Y es que, para Lacan, en Antígona se 
trata de la esencia misma de la tragedia. Pero es que en la siguiente sección 
de la edición de este seminario lacaniano se aborda «la dimensión trágica del 
psicoanálisis», que parte de la conciencia que tiene el propio psicoanalista de 
no saber qué hace realmente con el psicoanálisis, pero que se hace estructural 
o antropológica cuando se refiere a la imposibilidad de cumplir plenamente el 
deseo, hasta llegar al extremo más inquietante de que el deseo, por el hecho de 
serlo, transgrede los límites y es esencialmente amoral, como también lo sería la 
tragedia (Lacan, 1988: 384).

Sea por la influencia de Lacan o por el sesgo trágico que tienen algunos 
supuestos del pensamiento de este autor, de los que hemos citado ya dos fun-
damentales, su «Antígona» requiere nuestra atención para abundar y verificar la 
hipótesis de un Žižek trágico. En la introducción se citan múltiples y variadas 
influencias que le alimentan o inspiran, desde películas, óperas y, de un modo 
más directo, la propuesta de una Antígona moderna de Kierkegaard, así como 
las obras de Paul Claudel. También se rinden cuentas de algunas discrepancias 
en la interpretación de este argumento trágico, concretamente las que ofrece 
Judith Butler frente a Hegel y Lacan, por parecerles que acaban por aceptar lo 
irremediable de los conflictos parentales, de género y poder que representa la 
postura de Antígona. 

El novel tragediógrafo esloveno manifiesta claramente la intención de su ver-
sión de la heroína labdácida: «No pretende ser una obra de arte, sino un ejercicio 
ético-político» (Žižek, 2017: 41). Y, sobre la base de que una obra clásica, lo es 
por su carácter de apertura y continua reinterpretación, resuelve dicho ejercicio 
con un triple final, inspirándose, dice el autor, entre otras, en las obras didácticas 
de Bertolt Brecht. Pero este final abierto a tres posibilidades no escamotea la elec-
ción de su autor: «Mi premisa es que esta solución escénica nos enfrenta con una 
Antígona de nuestros tiempos, que nos lleva a abandonar sin contemplaciones 
la simpatía y la compasión por la heroína, convirtiéndola en parte del problema 
y proponiendo una salida que nos saque de nuestra complacencia humanitaria» 
(Žižek, 2017: 40).

Desde su arranque con la intervención del Corifeo (Žižek, 2017: 45-47) 
vemos una paradójica tensión entre rasgos de un destino supuestamente ina-
movible y el azar expresado con los dioses jugando a los dados. Esta tensión se 
expresa, por un lado, en que hagan lo que hagan los héroes «yerran sin remedio» 
y acaban por remover todavía más el cenagal de la existencia. Otro elemento 



152	 Francisco Javier Avilés Jiménez

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 141 - 158. UNED, Madrid

que se apuntaría a la necesidad de lo inamovible, aunque Ismene precisará que 
no deja de ser una elección, es el de la razón que motiva la desobediencia de 
Antígona, «el amor verdadero», que «no es un sentimiento que cambia a cada 
paso. Firme como una roca, no sabe de vaivenes, incólume resiste a todas las 
presiones» (Žižek, 2017: 49). Por el otro lado de esta tensión, además del jue-
go de azar cósmico, Žižek se apunta metafóricamente a la idea de los mundos 
paralelos o, remedando a Borges, del jardín de los senderos que se bifurcan: «al 
contar el relato de la vida de un hombre, / vemos que en muchos puntos podía 
haber tomado / un camino distinto», razón por la cual, «obtenemos una serie de 
historias que corren paralelas, una encima de otra» (Žižek, 2017: 45-46). 

Por esta multiplicidad de posibilidades existenciales el autor nos ofrecerá, 
como en los cuentos interactivos con finales múltiples y opcionales, sus tres 
variantes para el desenlace de la tragedia. Como reconocerá en Contragolpe abso-
luto para este final triple se inspira en Jasager, Neinsager y Jasager 2 de Brecht 
(2016: pos. 3319). Y también nos informa de que su intención sería que las tres 
derivaciones conclusivas se vieran no como alternativas sino como partes de una 
proto-tragedia perdida. No obstante la aparente flexibilidad del final abierto 
persiste algo de lo irreversible propio de la tragedia, y es el propio caos en que 
consiste la vida humana y su pertinaz resistencia a dejarse apaciguar cuando los 
actos se enfrentan entre sí y generan el interrogante de su significado, máxime 
cuando se refiere a su valor ético.

La primera alternativa (Žižek, 2017: 66-76) es la clásica, la que nos refiere 
Sófocles, en la que la protagonista es reconocida como tal por el coro y como 
tal muere condenada por Creonte. Pero, ya en esta primera variable, el autor 
«cuela» el dictamen negativo que se aleja del reconocimiento de la heroicidad de 
Antígona por su fidelidad persistente. Así, en los argumentos de Hemon vemos 
preanunciada la condena de la última variable, aquella que allí proclamará el 
coro como representante de su propia voluntad y que es la interpretación que, 
entre otros asume Castoriadis: «No permitas, por tanto, que solo un pensamiento 
/ ocupe tu cabeza, convenciéndote al cabo / que la razón te alumbra solo a ti» 
(Žižek, 2017: 68). Ese «solo un pensamiento» es el reverso irracional del recono-
cimiento ilustrado de la pluralidad de razones… algo muy alejado de la crítica 
que hemos visto hacía Žižek  a la izquierda postmoderna. Fanatismo es lo que 
quiere decir Hemon y lo que no dice, pero lo piensa, nuestro autor.

En el segundo desenlace posible (Žižek, 2017: 76-81) no cree ni Žižek ni 
nadie. Ahora Creonte es un gobernante más flexible de lo que se muestra en el 



¿Slavoj Žižek trágico? a propósito de una nueva Antígona	 153

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 141 - 158. UNED, Madrid

original de Sófocles y, convencido por las razones de Antígona y los consejos 
de Tiresias, opta por absolverla de la pena capital. Sería un uso magnánimo del 
poder, pero también la demostración de que solo suya es la prerrogativa. Aquí no 
hay una irrupción democrática. No en vano, a Creonte lo que le inspira dudas 
es el peso de la responsabilidad que, sin embargo, es intransferible: «Jamás me 
libraré de esta carga ni a otro / mortal podré jamás traspasarla» (Žižek, 2017: 78). 
Ahora, el chivo expiatorio es el propio poder, cuya violencia es ejercida como un 
sacrificio. Y se enreda la madeja, pues parece que es una maldad independiente 
del poder, la que hace injusta la justicia del gobernante: «Perversa es la maldad 
que parece regirse / por el solo deseo de cumplir la justicia» (Žižek, 2017: 81). 
Con todo lo cual, la repentina misericordia de Creonte se convierte en un autén-
tico deus ex machina que no sabemos de dónde viene, ni qué aporta al dilema 
entre las leyes en colisión que representan Antígona y Creonte.

Por último, tenemos una tercera opción (Žižek, 2017: 81-98), al menos 
por esta vez, porque no descartaría que nuestro prolífico autor se descuelgue 
con otra versión y unas cuantas variables más para el final de Antígona. En este 
caso, ambos contendientes y sus razones, Antígona y Creonte, son condenados 
a muerte por el coro. Hay una defensa de la democracia como antídoto contra el 
caos y el destino: «Como el poder refuerza todos esos excesos / no debe gobernar 
jamás un hombre solo: / la colectividad ha de ser quien gobierne» (Žižek, 2017: 
96). Y se otorga al vínculo entre iguales una fuerza mayor que el destino. Pero, 
¿disuelve esta opción la tragedia? Todo acaba con la necesidad de tomar una 
decisión, que era el punto inicial de toda tragedia, pero que, por cabal que sea, 
solo será una tregua: «Sin que nada suceda, cuando solos estamos, / nos asalta 
de pronto el rumor de la vida, / y en ese instante mismo, las personas cabales / 
adoptan un propósito y al caos ponen demora» … 

En nuestra opinión, tal vez lo más trágico de esta Antígona zizekiana sea 
precisamente esa proliferación de finales y su implícita legitimidad, porque al 
anti-postmoderno que es Žižek le ha salido una vena fragmentaria y polivalente 
que más les cuadra a los de la “modernidad líquida” que, al defensor a ultranza 
de una verdad última, la de que somos irremediablemente insaciables. Porque, 
al menos nuestro autor había atacado a los postmodernos y a las causas políti-
cas post-modernas, desde la plena convicción de que sí había un mal mayor a 
batir —el capitalismo— y un bonum supremo por el que apostar: la sociedad 
sin clases. Pero esta solución proteica del dilema ético y político de Antígona, en 
la que todos tienen razón, su razón, nos aleja de la férrea posición contraria a la 
indefinición postmoderna. 



154	 Francisco Javier Avilés Jiménez

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 141 - 158. UNED, Madrid

Es cierto que, en cambio, la triple salida a la que se abre la versión resulta 
más trágica si cabe. Porque, si por un lado se desdramatiza el destino, hagas lo 
que hagas («la imposibilidad actual de realizar la pura tragedia clásica del des-
tino» (2022: 393) absolutizas equivocadamente un tramo parcial de la realidad 
política (la libertad personal, la ley de la comunidad, la acción contra ella); por 
el otro acabas de confirmar la irremediable falibilidad de todas las opciones. 
Aquí se multiplican los héroes / víctimas de la tragedia, además de Antígona lo 
son también Creonte y el propio pueblo de Tebas representado por el coro en la 
solución última, que castiga a la heroína y al gobernante.

6. Conclusiones 

Aunque no lo diga explícitamente el autor, cuando leemos estos tres finales 
de su Antígona, recordamos algo que dijera en otro lugar y referido a la cuestión 
candente de «la fractura o antagonismo que define la condición humana» y su 
afrontamiento por parte del psicoanálisis y la política. Habría, también, tres 
salidas: la opción progresista liberal que adopta distancia auto preservante; la 
segunda sería la opción conservadora que impone un orden férreo en la vida 
social frente a la negatividad que la habita; y, en tercer lugar, la que denomina 
«la auténtica política radical… la revolución permanente» (2015: pos 25050).

Son reconocibles o aplicables a los tres finales de su Antígona, pero más allá 
de la posible concomitancia entre estas dos ternas, y para confirmar el sentido 
trágico, tanto de la concepción de sujeto, como de la ideología y la política, 
está la aseveración que niega la adjudicación de verdad resolutiva de lo trágico 
para alguna de esas posiciones. Porque se pregunta el autor ¿cuál de estas tres 
opciones sería la correcta?... ¡la cuarta!: «deberíamos rechazar la presuposición 
compartida por las tres… La cuestión nos sitúa entonces ante la opción hegelia-
na por un orden positivo cuya positividad da cuerpo a la negatividad, haciéndola 
efectiva» ¿cabe más tragicidad que esta positividad de la negatividad? Tanto el 
sujeto como la ideología nos envuelven en un imposible deseo de solución, 
de estabilidad y verdad. Para homenajear al buen cineasta que es Žižek, lo 
podríamos decir con David Lynch en Mulholand Drive: «No hay banda, todo 
es ilusión».

Con Žižek estamos lejos de un cinismo diletante, que él achaca y con 
razón al pensamiento postmoderno, pues, como filósofo no renuncia nunca 



¿Slavoj Žižek trágico? a propósito de una nueva Antígona	 155

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 141 - 158. UNED, Madrid

al compromiso social de sus aportaciones, hasta el punto de que dedicará la 
edición española de Menos que nada a la formación política «Podemos», con 
el deseo de que le fuera bien. Con alusiones que van de la literatura y el cine a 
los chistes y las anécdotas personales, el contexto político al que siempre nos 
remite y la fundamentación filosófica que lo catapulta por encima del carácter 
fragmentario, son de todo menos frívolos y apunta a una seria crítica de la 
política y las democracias actuales. 

Un sujeto intrínsecamente carente y abocado a una imposible plenitud, 
aunque se la llame goce y deseo, mueve poco a risa y si la provoca, puede que 
sea más la mueca patética o trágica del absurdo. Una ideología que se constituye 
internamente como la aspiración de un objeto imposible y, que desde el mismo 
instante en que se formula ya está siendo ella misma su negación simbólica, 
inquieta más que enardece. El capitalismo ideológicamente dotado de todas las 
características de un espejismo difícilmente desenmascarable y la democracia 
sometida a una permanente distorsión y perversión de los mismos pilares que 
la sostienen como negación de su horizonte de consecución, tampoco son 
agradables de gustar. 

Todo ello podrá ser objeto de comedia, o de «farsa» como lo denomina en 
una de sus obras, pues ya se sabe que este género es agridulce y pone al servicio 
del realismo más descarnado sus capacidades de diagnóstico y elevación a un 
plano supra moral, más allá del bien y del mal. Pero, que es trágico, no es una 
exageración ni una recaída en el «pantragicismo». Las sucesivas derivadas de la 
obra de nuestro autor así lo van demostrando, tanto en el plano de la ontología 
del sujeto, como en el de la teoría política. Porque trágicos son el lugar ontoló-
gico y el ideal político inhabitables. 

Pero, tal vez lo más trágico de la provocadora revisión filosófica y social que 
nos plantea el autor radica en un plano más existencial que psicoanalítico o 
político: «La enseñanza de los antagonismos que llevaron al trágico destino del 
héroe en el drama griego es la retrospectividad inmanente al auténtico sentido 
de nuestros actos» (2015: pos. 14738). ¡Ay esa «retrospectividad» !, esa condena 
a la repetición («repetir Lenin…, repetir Hegel…») que es la verdadera y única 
salida del laberinto del yo sometido a una fractura o herida, a un fracaso cono-
cido de antemano. Pues los conceptos empleados, al socaire del marxismo y el 
lacanismo, desplazan continuamente el punto de llegada a ninguna parte y, para 
seguir apostando por ellos, parece ser necesaria esa decisión, ese «acto» que pone 
de su parte más de lo que pudiera extraerse de una consecuencia lógica con los 



156	 Francisco Javier Avilés Jiménez

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 141 - 158. UNED, Madrid

principios asumidos: «sólo retrospectivamente a través del cumplimiento del 
acto, el sujeto deviene consciente de su auténtica dimensión (y de sus motiva-
ciones auténticas para llevarlo a cabo)» (ibid.). Aquí, ya estamos más allá de la 
culpa y la eticidad que Hegel atribuía a la colisión trágica.

A fuer de lacaniano y querer mantener la distancia entre la fantasía y la 
realidad, el sujeto y la identidad, la libertad y su realización, el resultado de las 
ricas especulaciones y comparaciones de nuestro autor podría parecerse en algo 
a sus odiados postmodernos, al menos en la «belleza del límite» que él reconoce 
en Antígona, pero que tan bien casa con los que repudian los grandes relatos 
y las verdades sólidas. Pero, coherente con su rechazo del cinismo y el autoen-
gaño, su propuesta es diametralmente opuesta al pensamiento líquido, ya que 
aun perdiendo merece la pena apostar hasta el final. Tal vez por eso elabora 
una Antígona con varios finales para reconocer que ninguno de ellos nos dejará 
totalmente a salvo de la tragedia.

Bibliografía

Antón Fernández, Antonio J. (2012). Slavoj Žižek, una introducción. Madrid: 
Ediciones Sequitur.

Aristóteles (2004). Poética. Edición de Salvador Mas, Madrid: Ciudad Nueva.

Canfora, Luciano (20186). Storia della letteratura greca. Roma/Bari: Laterza et fligli.

Castro-Gómez, Santiago (2015). Revoluciones sin sujeto. Slavoj Žižek y la crítica del 
historicismo posmoderno. Ciudad de México: Ediciones Akal. Ebook obtenido de:

	 http://www.kobo.com/es/es/ebook/revoluciones-sin-sujeto

Felip López-Espinosa, Luis (2013). El problema de la interpelación: el regreso a Lacan 
en la teoría postalthusseriana de la ideología (Slavoj Zizek y la escuela Eslovena), Tesis 
doctoral dirigida por Francisco José Martínez Martínez, Madrid, UNED.

Gómez Camarena, C. y Aguilar Alcalá, S. (2020). «Café sin leche, Escuela sin con-
cepto: rasgos, operaciones y lecturas en la Escuela eslovena» Res Publica. Revista de 
Historia de las Ideas Políticas, 23(3), 305-319.

Hegel, G. W. F. (1989). Lecciones sobre la estética. Madrid: Akal (Traducción: Alfredo 
Brotons Muñoz).

Kaufmann, Walter (1978). Tragedia y filosofía. Barcelona: Seix Barral (Traducción: Sal-
vador Oliva).

https://dialnet.unirioja.es/servlet/tesis?codigo=302088
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=1068054


¿Slavoj Žižek trágico? a propósito de una nueva Antígona	 157

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 141 - 158. UNED, Madrid

Lacan, Jacques (1988). El seminario de Jacques Lacan. Libro 7. La ética del psicoanálisis 
1959 – 1960. Buenos Aires – Barcelona – México: Paidós (Texto establecido por 
Jacques-Alain Miller; editor asociado, Juan Granica; traducción de Diana S. Rebi-
novich).

Landaeta, Patricio (2018). «Slavoj Žižek, una filosofía de lo peor», en R. Espinoza 
Lolas – O. Barroso (eds.), Žižek reloaded. Políticas de lo radical. Madrid: Akal. 
Versión electrónica.

Laclau, Ernesto y Mouffe, Chantal (1987). Hegemonía y estrategia socialista. Hacia 
una radicalización de la democracia. Madrid: Ed. Siglo XXI.

Lesky, Albin (2001). La tragedia griega. Barcelona: El Acantilado (Traducción de Juan 
Godó; revisión de Montserrat Camps; presentación de Jaume Pòrtulas).

Llevadot, Laura y Revilla, Carmen (eds.) (2015). Interpretando Antígona. Barcelona: 
Editorial UOC. Edición digital.

Ramos Colás, Álvaro (2018). «Sólo un burócrata puede salvaros. Zizek y la relación 
entre burocracia y revolución» Oxímora. Revista internacional de ética y política 13: 
272-288.

Steiner, George (1987). Antígonas. La travesía de un mito universal por la historia de 
Occidente. Barcelona: Gedisa (Traducción de Alberto L. Bixto).

— (2012). La muerte de la tragedia. México: FCE - Siruela (Traducción de Enrique 
Luis Revol).

Szondi, Peter (2011). Teoría del drama moderno (1880-1950). Tentativa sobre lo trágico. 
Madrid: Dykinson. (Edición e introducción de Germán Garrido. Traducción de 
Javier Orduña).

Žižek, Slavoj (2001). El espinoso sujeto. El centro ausente de la ontología política. Buenos 
Aires: Paidós (Traducción de Jorge Piatigorski).

— (2002). El frágil absoluto o ¿Por qué hay qué merece la pena luchar por el legado cristia-
no? Valencia: Pretextos.

— (2003). Sublime objeto de la ideología. Buenos Aires: Siglo XXI Editores (Traducción 
de Isabel Vericat Núñez).

— (2009). Sobre la violencia. Seis reflexiones marginales. Madrid: Paidós.

— (2015). Menos que nada. Hegel y la sombra del materialismo dialéctico. Madrid: Akal 
(Traducción de Antonio J. Antón Fernández) Versión Ebook.

— (2016). Contragolpe absoluto. Para una refundación del materialismo dialéctico. 
Madrid: Akal (Traducción de Antonio J. Antón Fernández) Versión Ebook.

— (2017). Antígona. Madrid: Akal (Traducción de Francisco López Martín).



158	 Francisco Javier Avilés Jiménez

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 56, 2025, pp. 141 - 158. UNED, Madrid

— (2022). Incontinencia del vacío, Barcelona: Anagrama (Traducción de Damián Alou). 
Versión Ebook.

Este trabajo se encuentra bajo una  licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 

Recibido: 02/05/2022

Aceptado: 19/10//2022

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

