
RESEÑAS



Reseñas	 291

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 289 - 318. UNED, Madrid

Josefa Ros Velasco (editora), Boredom is in your Mind: a Shared Psychological-
Philosophical Approach, Cham, Springer, 2019, 179 pp.

Ana Rodríguez Quetglas1

El aburrimiento es una de las emociones más comunes en el ser humano, y al 
mismo tiempo una de las más ignoradas por los que lo sufren. Resulta habitual 
preguntarse por las causas de la ira, el odio, el amor, el arrepentimiento, y otros 
muchos sentimientos que nos invaden con mayor o menor frecuencia, pero pocas 
veces nos paramos a reflexionar sobre el aburrimiento. Lo que solemos hacer es 
quejarnos e intentar escapar de inmediato de él. Pero raramente nos formulamos 
estas preguntas: ¿Qué es el aburrimiento? ¿Cuáles son sus consecuencias? ¿Hay 
distintas formas de aburrimiento?

A estas y a otras cuestiones intenta responder el texto que aquí reseñamos, 
aún no traducido al español, que constituye una reflexión multidisciplinar en 
torno a un fenómeno tan común como subestimado. No es que falten estudios 
sobre el aburrimiento, tal y como nos advierte la editora en su prólogo, pero 
tales estudios, hasta la fecha, adolecen de una falta de cohesión y sistematización 
que este ensayo intenta superar, aunando artículos de diversos especialistas en 
la materia, desde jóvenes investigadores hasta expertos con gran trayectoria, que 
abordan la cuestión desde diversos ángulos, fundamentalmente desde el ámbito 
de la psicología y la filosofía.

Tal y como se nos indica en el prólogo, el principio rector de este libro es el 
transversalismo. De hecho, el libro surge debido a un encuentro celebrado en 
otoño de 2017, entre especialistas provenientes del campo de la salud mental y de 
las humanidades, que puso de manifiesto la necesidad de armonizar los esfuerzos 
realizados desde distintas disciplinas y por diversos estudiosos, con el fin de poner 
el conocimiento en común y sentar las bases para futuras investigaciones. Si bien 
la obra es el fruto de investigaciones en este ámbito, no va dirigida únicamente a 
un público especializado, sino a cualquier persona que tenga interés en la mate-
ria. Se compone del prólogo, nueve capítulos y un extracto de las aportaciones 

1   Doctoranda en Filosofía UNED, Paseo Senda del Rey, 7 - 28040 Madrid. abrodriguezq@
gmail.com.

mailto:abrodriguezq@gmail.com
mailto:abrodriguezq@gmail.com


292	 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 289 - 318. UNED, Madrid

formuladas en el transcurso de una mesa redonda sobre el aburrimiento (Round-
table on Boredom) celebrada en abril de 2018 en The Helix Center de Nueva York.

El primero de los capítulos, «Is It a Good Thing to be Bored?», escrito por 
Peter Toohey, nos sirve de entrada para dar una idea de las cuestiones que van a 
ponerse sobre la mesa: los posibles efectos beneficiosos del aburrimiento, su hipo-
tética vinculación con la creatividad, su relación con la percepción del tiempo, 
el aburrimiento desde el punto de vista de la actividad cerebral, su vinculación 
con la vida moderna y el uso de dispositivos electrónicos, y su distinción con el 
«soñar despierto» o fantasear (daydreaming). Desde el primer momento van a 
quedarnos claros los imprecisos contornos del término, como lo muestran las tres 
definiciones que se recogen, acuñadas por expertos en la materia (John Eastwood, 
James Danckert, Wijnand A.P. van Tilburg y Eric R. Igou), que también prestan 
sus contribuciones a la obra. El capítulo finaliza analizando las muestras de abu-
rrimiento que nos ofrece uno de los dos personajes protagonistas del cuadro de 
François Barraud, La tailleuse de soupe, concluyendo que es necesario aprender a 
lidiar con el aburrimiento, empezando ya desde la infancia.

El segundo capítulo, «The Unbearable Lightness of Boredom: A Pragmatic 
Meaning-Regulation Hypothesis», de Wijnand A. P. van Tilburg y Eric R. Igou, 
gira en torno al aburrimiento como constatación de la falta de sentido vital y 
al pragmatismo que preside nuestra actuación cuando buscamos ese sentido. 
Así, se vincula el aburrimiento con la carencia de significado de la propia vida, 
distinguiéndose entre la falta de sentido teleológico, que hace hincapié en el 
valor del objetivo que se pretende y la idoneidad de la actividad realizada para 
conseguir ese objetivo, y en la falta de sentido epistémica, que trata del mismo 
significado de «sentido». El aburrimiento puede servir para darnos cuenta de que 
una actividad no cumple con nuestras expectativas, espolearnos para escapar de 
una situación poco o nada estimulante y motivarnos para buscar lo que creemos 
que vale realmente la pena. Entre la abundante literatura científica relacionada, 
resulta especialmente interesante la que examina cuestiones que nos afectan muy 
de cerca, como el hallazgo de que el aburrimiento favorece el refuerzo de los lazos 
intercomunitarios y, paralelamente, la oposición a relacionarse con el resto de 
comunidades, refuerza las opiniones políticas extremas, y puede ser soslayado 
muy eficazmente por la práctica de la religión. La caridad hacia los demás otor-
ga sentido a nuestras vidas, pero, de acuerdo con el pragmatismo que hemos 
mencionado anteriormente, únicamente cuando la percibimos realmente útil y 
beneficiosa.



Reseñas	 293

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 289 - 318. UNED, Madrid

El tercer capítulo, «Boredom: Managing the Delicate Balance Between Explo-
ration and Exploitation», de James Danckert, trata de la tensión entre la explora-
ción, como un poderoso instrumento de conocimiento del entorno, y la explota-
ción de recursos ya conocidos, con el objetivo de dilucidar en qué casos nos invade 
el aburrimiento y cuál es nuestra respuesta, adaptativa o no, a este. Relaciona 
experimentos sugestivos de la existencia de sujetos biológicamente más predis-
puestos a aburrirse, hecho que puede atribuirse a una disfuncional regulación de 
la dopamina. Entre los aspectos positivos del aburrimiento, reseña que nos sirve 
de acicate para ser más eficientes, siendo válido como instrumento de cambio y de 
mejora. Dedica un apartado del capítulo al tema del aburrimiento en los animales 
no humanos, concluyendo que sí se aburren, al menos en cautividad (el capítulo 
noveno de la obra estará dedicado íntegramente al aburrimiento de los animales). 
Enumera de forma ilustrativa factores exógenos y endógenos que puedan llevar 
al sujeto a aburrirse, y las consecuencias del hecho, siendo muy variadas y, en su 
mayoría, negativas: trastornos emocionales, adicción a las drogas o comporta-
mientos agresivos. Asimismo alude al aburrimiento visto como consecuencia de 
la privación de libertad, caso paradigmático de los presos en las cárceles estatales.

El cuarto capítulo, «Boredom Is a Feeling of Thinking and a Double-Edged 
Sword», escrito por John D. Eastwood y Dana Gorelik, es una llamada al uti-
litarismo, al considerar el doble aspecto, positivo y negativo, del aburrimiento, 
y a evitar sus peligros y maximizar sus beneficios, siendo el beneficio mayor el 
librarnos del estancamiento. El objetivo consiste en huir del aburrimiento, que nos 
conduce al estancamiento, y de la sobre-estimulación (overinvestment), que nos 
lleva a la tensión mental, para así poder interactuar debidamente con el entorno, 
sin un defecto o exceso de implicación que en ambos casos serían perjudiciales 
y no nos permitirían «fluir» (flow, término acuñado en 1975 por Mihály Csík-
szentmihályi) dentro de nuestro ambiente. El aburrimiento se constituye como 
un estado interno, una visión de la realidad derivada de la percepción de nuestro 
entorno: no es que queramos hacer algo, es que queremos querer; nos falta el deseo 
de actuar.  

El quinto capítulo, «Boredom and Psychoanalysis», de María Cecilia Antón 
y Josefa Ros Velasco, conecta el aburrimiento con el psicoanálisis, acudiendo al 
concepto de inconsciente en una doble vertiente: el aburrimiento sirve como 
llamada al inconsciente de que algo no está funcionando adecuadamente, y que, 
por ello, es necesario reaccionar ante la situación en que nos hallamos. Por eso, 
el aburrimiento cumple una función adaptativa: nos avisa de que algo no va 
bien (como pueda hacerlo el dolor), y nos insta a acabar con este desagradable 



294	 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 289 - 318. UNED, Madrid

sentimiento, instigándonos a la acción. Cuando decimos que «algo no va bien» 
nos referimos a que no le vemos el sentido, y es que poco tiene que ver el aburri-
miento de «no tener nada que hacer» y el aburrimiento, mucho más común, de no 
hallar placer en lo que hacemos, y es que, según la teoría lacaniana, el objeto del 
deseo es inalcanzable. Ahora bien, no siempre la respuesta será adaptativa: puede 
tratarse de una respuesta (auto) destructiva, lo cual depende de la personalidad del 
sujeto y de las opciones que nos ofrece el ambiente, o pasiva, la cual nos ofrecería 
la oportunidad de llevar a cabo una labor de introspección. Por otra parte, desde 
el momento en que, desde la teoría freudiana, el aburrimiento puede verse como 
un afecto que inviste los objetos y que tiene un carácter dinámico, forma parte de 
nuestra herencia como seres humanos.  El capítulo contiene un caso clínico, de 
una mujer de mediana edad que atiende a sus deberes profesionales y familiares 
sin hallar compensación en nada de todo ello, y finaliza con la transcripción de 
una historia corta que podría ser suscrita por cualquiera de nosotros durante un 
ataque de aburrimiento.

El título del capítulo sexto, «The Transformative Potential of Boredom», escri-
to por William McDonald, resulta extremadamente ilustrativo. Tras un breve repa-
so a través de la literatura científica, examina, a través de sus rasgos distintivos, las 
definiciones que se ofrecen para el aburrimiento, así como los métodos utilizados 
para su investigación, centrándose en los dos filósofos que más exhaustivamente 
se han dedicado al fenómeno: Kierkegaard y Heidegger. Si bien difieren en sus 
aproximaciones, tienen algo importante en común, y es la visión del aburrimiento 
como una herramienta para transformarse en un self, si bien sus ópticas son muy 
distintas al acudir el primero a Dios como ser trascendente y el segundo al tener 
una visión secular centrada en el Dasein. Las aportaciones de ambos filósofos 
coadyuvan a la consideración del aburrimiento no como una emoción básica sino 
adaptativa, en la línea establecida por las recientes investigaciones.

El séptimo capítulo, «Heidegger on Creativity: From Boredom to Re-enga-
gement with the World», de Erik Ringmar, trata exclusivamente de Heidegger y 
de su distinción, ya mencionada en el capítulo anterior, entre diversos tipos de 
aburrimiento, que se ilustran a través de ejemplos tomados de la vida cotidiana: el 
aburrirse mientras se está esperando algo, como el tren en una estación; el aburri-
miento que sólo percibimos en retrospectiva, como cuando hemos estado en una 
fiesta y, tras ella, nos hacemos conscientes de haber desperdiciado el tiempo, de 
que el evento no ha aportado nada significativo a nuestras vidas; y el aburrimiento 
profundo, que se produce cuando lo que no nos aporta nada significativo a nues-
tras vidas es el mismo hecho de vivir. El aburrimiento afecta no sólo a la mente, 



Reseñas	 295

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 289 - 318. UNED, Madrid

sino al cuerpo, al ser-en-el-mundo, y particularmente llama la atención la tensión 
entre nuestro ser y el resto de seres circundantes. Aun así, a pesar de que el autor 
reconoce que todos nosotros estamos socialmente determinados, no por ello nues-
tras acciones dejan de ser las nuestras.

El octavo capítulo «Facing Boredom: Essential Indexicals and Narratives of 
the Self», escrito por Ricardo Gutiérrez Aguilar, utiliza la narrativa de la posmo-
dernidad para enfocar el fenómeno, vinculando el aburrimiento con el pasado, 
presente y futuro del self, recalcando así la dimensión temporal del aburrimiento, 
y diferenciando entre la conciencia y la autoconciencia, entrando de lleno en el 
dilema de la construcción de la subjetividad y la individualidad, y culminando 
en un épico fracaso narrativo todos los nombres dados a este fenómeno universal: 
taedium, ennui, Langweile, boredom.

El noveno capítulo, «Animal Boredom», de Lars Svendsen, como se nos indica 
en el prólogo, es uno de los más esperados, y lo es en un momento en que, por 
fin, vivimos el auge de la investigación sobre las emociones de los animales no 
humanos, vistos hasta no hace mucho como objetos destinados únicamente a la 
producción y al ocio humanos. El autor, teniendo siempre presente el sempiterno 
peligro de caer en el antropomorfismo, se plantea la relación entre el aburrimien-
to y el lenguaje, del cual los animales están privados (si bien hay que distinguir, 
como es lógico, entre las diversas especies y su mayor o menor evolución), aspecto 
muy a tener en cuenta en los estudios de la filosofía del lenguaje. ¿Cómo pueden 
comunicarnos los animales sus sentimientos, entre ellos el aburrimiento, si están 
privados del lenguaje humano conceptual? Ahora bien, se puede, al igual que 
sucede con los niños, averiguar las intenciones y las emociones de los animales a 
través de su lenguaje corporal. El animal, al igual que el ser humano, se aburrirá 
si no puede desarrollar sus capacidades, según la idea aristotélica.

Por último, como ya hemos indicado, se recoge en el décimo capítulo un 
extracto del debate sobre el aburrimiento celebrado en The Helix Center de Nueva 
York, en abril de 2018. Los participantes de la mesa redonda, que no sólo deba-
ten entre ellos sino que también responden a las preguntas del público asistente, 
tratan sobre cuestiones como la dificultad de definir el aburrimiento y trazar sus 
límites con la irritación, la depresión, la melancolía y otros estados, los factores 
endógenos y exógenos causantes del mismo, su relación con las coordenadas tem-
porales y la necesidad de hallar el «punto medio», ya que se postula que tanto 
el exceso como el defecto de estímulos pueden empujar al sujeto a aburrirse. 
Dos problemas nos llaman especialmente la atención: la conveniencia de acuñar 



296	 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 289 - 318. UNED, Madrid

el concepto de «aburrimiento social» para referirse a los caracteres que revisten 
nuestras sociedades líquidas, o la pertinencia de circunscribir, como se ha venido 
haciendo hasta ahora, el aburrimiento a un fenómeno estrictamente individual, no 
confundiendo una sociedad frustrada con una sociedad aburrida; y la calificación 
(o no) del aburrimiento, en sus formas graves y crónicas, como patología, en una 
época que tiende a medicalizar la vida ordinaria, recogiendo las sucesivas ediciones 
del Manual diagnóstico y estadístico de los trastornos mentales (DSM) cada vez más 
categorías de este tipo de afecciones.

Quien espere encontrar en esta obra afirmaciones dogmáticas e incontestables, 
al modo de la seguridad que nos ofrecen las ciencias exactas, se sentirá enorme-
mente defraudado, puesto que los autores, visto este libro como una puesta en 
común de ideas, por no llegar, no llegan a esbozar una definición comúnmente 
aceptada de aburrimiento. Dificulta este objetivo la complejidad del fenómeno y 
su complicada distinción con otros estados, como la depresión, la apatía, la frus-
tración o la melancolía. Entre los distintos intentos, el que nosotros preferimos es 
el que, en el último capítulo, vincula el aburrimiento, de forma tan engañosamen-
te simple como brillante, con «el deseo de albergar deseos» (the desire for desires).

El aburrimiento, esa maldición sufrida en todas las épocas, desde el abúlico 
monje invadido por la acedia medieval hasta el hombre moderno esclavo de la 
tecnología y los teléfonos móviles, sobrevuela asimismo la literatura universal, 
llegándose los participantes a la mesa redonda de The Helix Center a plantear si 
Emma Bovary sufría de depresión, aburrimiento o frustración. Es de esperar que 
futuras compilaciones sigan avanzando en la comprensión multidisciplinar del 
fenómeno, puesto que todas las puertas quedan abiertas, desde las más diversas 
ramas del saber, para acceder a sus extraños contornos y profundidad. ¿Cuántas 
grandes obras del arte y de la literatura no deberemos al aburrimiento? Ya lo entre-
vió el anónimo hombre del subsuelo dostoievskiano: «La causa de todo, señores, 
la causa de todo es el aburrimiento: la inercia nos aplasta».

Recibido: 19/10/2022

Aceptado: 22/12/2022

Este trabajo se encuentra bajo una  licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Reseñas	 297

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 289 - 318. UNED, Madrid

César Moreno Márquez, José Ordóñez García, Patricio Mena Malet, 
Roland Breeur, Graciela Fainstein, Luisa Paz Rodríguez Suárez, Juan 
José Garrido Periñán, Felipe Orellana, Guillermo Moreno Tirado, 
Francesca Brencio: En torno a la inquietud. Aproximaciones fenomenológicas. 
Barcelona, Herder, 2021. 

Elisa Fernández Bascones1

En torno a la inquietud. Aproximaciones fenomenológicas, publicado en 2021, 
es el título del volumen que recoge las contribuciones de diez investigadores 
reunidos ante la necesidad de pensar la inquietud en un mundo que, indudable-
mente, está hoy gravemente marcado por la misma. 

Esta interesantísima obra colectiva arranca con el profesor César More-
no Márquez, responsable de dicho proyecto, citando a Novalis, quien defi-
ne al filósofo como aquel que quisiera estar como en casa en cualquier parte. 
Hoy, en la era de la disolución del espacio, de la licuación de las distancias, 
del estallido geográfico en pos de una globalización a todos los niveles ¿es esto 
posible? ¿Qué significa estar-en-casa? La inquietud responde, en cierto sentido, 
al precio de la renuncia del filósofo a un hogar confortable en la medida en que 
acepta el desarraigo como estado originario, acepta el hogar como extraño, o la 
extrañeza como hogar. Aparece así la Filosofía como maestra de la inquietud2. 
El desasosiego, la inquietud, la incertidumbre, emerge como verdadero hogar 
del filósofo, pero también como condición (más o menos consciente, asumida 
o abrazada) del existente. Así se abre camino entre estas páginas la idea de que, 
quizá, la inquietud no habría de ser percibida como fenómeno “a neutralizar”. 

Pues así es: existe un empeño generalizado por paliar la inquietud. Esta 
actitud es consecuente con la cultura del entertainment en la que nos hallamos 
inmersos, en la que Mr. Wonderful nos recuerda constantemente que “hay que 
ser feliz”: y en la felicidad, la inquietud parece no tener cabida. Ante la presión 

1  Contratada predoctoral FPU de la Universidad de Sevilla, Doctorado en Filosofía. elisa.
fbascones@gmail.com C/Austria 12, portal 8, 4ºB, CP: 41012, Sevilla España.
 Moreno Márquez, C. (2021) En torno a la inquietud, Herder, p. 15.



298	 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 289 - 318. UNED, Madrid

por disolver la inquietud, la filosofía emerge como medio para acompañar y 
comprender en (y desde) ella. Todo este planteamiento choca con lo que César 
denomina el “mundo feliz”, en una explícita referencia a Un mundo feliz de 
Aldous Huxley, al que parece aspirar nuestra sociedad actual. 

Pues bien, lejos de comulgar con el Interventor de la obra y aferrarse a ese 
deseo de felicidad, tranquilidad, eternidad, etc. que tiene como objetivo el mun-
do feliz, me atrevo a decir que los autores de En torno a la inquietud probable-
mente se adherirían al discurso del Salvaje de Huxley. En la conversación entre 
el Interventor y el Salvaje, este le recrimina a aquel el hecho de haberse librado 
de los mosquitos como encarnación de lo incómodo: “se libraron de ellos. Sí, 
muy propio de ustedes. Librarse de todo lo desagradable en lugar de aprender a 
soportarlo”3. Así se continúa: 

- Es que a mí me gustan los inconvenientes.

- A nosotros, no - dijo el Interventor -. Preferimos hacer las cosas con 
comodidad.

- Pues yo no quiero comodidad. Yo quiero a Dios, quiero poesía, quiero peli-
gro real, quiero libertad, quiero bondad, quiero pecado.

- En suma - dijo Mustafá Mond -, usted reclama el derecho a ser desgraciado.

- Muy bien, de acuerdo - dijo el Salvaje, en tono de reto -. Reclamo el derecho 
a ser desgraciado.

- Esto, sin hablar del derecho a envejecer, a volverse feo e impotente, el dere-
cho a tener sífilis y cáncer, el derecho a pasar hambre, el derecho a ser piojoso, el 
derecho a vivir en el temor constante de lo que pueda ocurrir mañana; el derecho 
a pillar un tifus; el derecho a ser atormentado.

Siguió un largo silencio.

- Reclamo todos estos derechos - concluyó el Salvaje.4

3   Huxley, A. (1970) Un mundo feliz, Hispanoamérica Ediciones, p. 129.
4   Ídem. 



Reseñas	 299

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 289 - 318. UNED, Madrid

Como el Salvaje, los autores de este volumen van a llevar a cabo una reivin-
dicación de lo incómodo, de la angustia, de la Muerte, lo de lo inquietante, de 
la Inquietud, precisamente porque pertenece a lo que somos, porque nos hace 
ser lo que somos. 

Si debiésemos condensar las ideas fundamentales de entre los textos, habría-
mos de destacar, por un lado, la reflexión sobre los posibles métodos para atender 
a la inquietud: no solo farmacológicos o psicológicos, sino, y en este caso, sobre 
todo, fenomenológicos y poéticos en tanto estas disciplinas acceden a una dimen-
sión existencial que da cuenta de la inquietud como aspecto intrínsecamente 
humano. Además, destacaría la atención a lo que podríamos llamar fenómenos 
concretos inquietantes o raigambres de inquietud, como son el nacimiento y la 
muerte. Por otro lado, encontramos la descripción de la inquietud como cons-
titutiva del existente (contra la idea de inquietud como algo a eliminar, como 
patología). Finalmente nos topamos con una generalizada defensa de la inquie-
tud contra todo intento de paliarla, la asunción del fenómeno como propio del 
existente:  contra la idea de “curarla”, atender la inquietud de otra manera. 

El objetivo fundamental no sería, pues, explicar ni resolver la inquietud, sino 
demorarse en ella: esto es lo que pretenden los autores del monográfico. Y, en 
esa demora, alabarla, consagrar la inquietud no ya, decíamos, como la casa del 
filósofo, sino como condición humana: el privilegio de la incertidumbre. 

 Como decíamos, a lo largo de la obra los autores abordan el asunto de la 
inquietud desde diferentes perspectivas. Algunos de ellos se centran en los medios 
o métodos propicios para abordar el tema de la inquietud, mientras que otros se 
centran en la experiencia misma, otorgando el trono de la inquietud a diversas 
dimensiones de la existencia: nacimiento, muerte, tiempo, conciencia, presencia, 
etc. van apareciendo como protagonistas, canalizadores o de este fenómeno. En 
cualquier caso, todos los autores coinciden en dignificar o rehabilitar la inquietud 
como experiencia digna de ser no repudiada, sino vivida y comprendida.  

Entre los autores del primer grupo encontraríamos al profesor César Moreno, 
quien de hecho lleva a cabo una explícita propedéutica fenomenológica. Uno de 
los estandartes que guían esta obra colectiva no es otro que la fenomenología en 
su tarea de salvaguardar la experiencia y el sentido de la misma sobre, o frente, las 
ciencias humanas que harían de dicha experiencia un saber al que rendir cuentas. 
La vivencia, la experiencia por sí misma: ¿Y cuál, en este caso? La inquietud. 



300	 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 289 - 318. UNED, Madrid

El existente está más allá de lo que tal o cual saber o ciencia pueda decir de él 
mientras conserve la experiencia misma. 

Frente a (si fuera posible o pertinente este enfrentamiento, quizá debiéramos 
decir junto a) la fenomenología como el método más idóneo para abordar la pro-
blemática de la inquietud, Guillermo Moreno propone, en Poesía e inquietud. Un 
lugar metodológico, la poesía como método para aproximarnos a lo inquietante. 
Este autor aborda la inquietud desde lo poético para recordarnos cómo el logos 
poético lo recoge y lo mantiene a buen recaudo: el poeta aparece así como quien 
habita en lo inquietante5. Y desde la poesía, a través de las palabras de poetas 
como Cernuda y Rilke, Guillermo Moreno nos apunta lo radical de la vivencia 
de no estar en casa, precisamente porque lo que caracteriza al existente es el 
ser-sin-techo: esa inquietud nos perseguirá allá lejos, dondequiera que estemos. 

Francesca Brencio aúna fenomenología y psiquiatría para abordar la inquie-
tud desde la conjunción de ambas disciplinas, una fenomenología aplicada a la 
psiquiatría o una psiquiatría guiada por la fenomenología. Así, en Fenomenología 
y psicopatología, la psicopatología emerge como posible medio de abordar la 
experiencia de la inquietud. Su relación con la fenomenología se hace patente en 
tanto el enfoque fenomenológico atiende la vida interior, la subjetividad6. Bren-
cio pone de manifiesto como esa angustia, equiparable a la inquietud, ha sido 
históricamente tratada como patología. La fenomenología aparece como recurso 
apoyar una nueva psiquiatría que rescate la angustia de la descripción meramente 
psiquiátrica –y, por tanto, de sus remedios meramente farmacológicos– para 
entenderla como dimensión originaria de la condición humana.

⸟
Son varios los autores que pertenecerían al segundo grupo, aquellos que se 

centran en la experiencia misma de la Inquietud, con mayúscula. En Lo que nos 
viene (y nos va). Tentativas descriptivas, de César Moreno, nos topamos con un 
fenómeno que F. Jullien denomina presencia opaca. Según el planteamiento del 
autor, la presencia, el encuentro con el Otro, habría de poder removernos las 
entrañas, habría de ser (más que) capaz de inquietarnos; su opacidad, a ello se 
refiere Jullien, el hecho de que nos sea impermeable, es fruto de su rutinización, 

5   Moreno Márquez, C. (2021) En torno a…op. cit. p. 320.
6   Ibíd. p. 356.



Reseñas	 301

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 289 - 318. UNED, Madrid

de su cotidianización. La rutina conjura la inquietud; el extrañamiento la poten-
cia. La rutina y el ajetreo diario entretienen, la inquietud implica demora. Así, 
propongamos el extrañar como medio para aproximarnos al Otro, para sacarlo 
de su aparente apaciguamiento y que, de nuevo, sea capaz de inquietarnos como 
símbolo del reconocimiento de su alteridad radical. 

El profesor José Ordoñez plantea el tiempo como raíz de la inquietud, en 
tanto nos proyecta y recuerda la Muerte como realidad última (o primera) del 
existente. El existente, con sus métodos, técnicas, logros, trata de resolver la 
inquietud, que nace de la afección: aquello que nos afecta inquietantemente 
requiere de una movilización por parte del existente para su resolución. ¿Cuál es 
la inquietud por excelencia? La muerte. Focalizamos la inquietud de la muerte 
en inquietud por el tiempo, tratando de prevenir, prever, tratando, al fin, de con-
jurar el futuro, finalizar lo desagradable, prolongar lo benévolo. Deseamos una 
temporalidad selectiva7: más tiempo de ocio, menos de sufrimiento. El tiempo 
no se pierde, se olvida, y, olvidándolo, apagando la inquietud que despierta, nos 
olvidamos de nosotros mismos, que somos (en el) tiempo. 

Al morir la flor, se troncha, cae sobre sí misma, se deshace poco a poco, 
se descompone en múltiples pétalos y hojas. La prensa botánica, destinada a 
inmortalizar la flor, evita este espectáculo aparentemente deplorable, conservando 
la flor intacta entre sus hojas. Pero lejos de inmortalizarla, la mata: la flor viva 
es arrancada de la cálida tierra para ser enfrascada en el gélido estatismo de las 
páginas del periódico. Se somete a la desvitalización en pos de la eternidad: manía 
del ser humano esa de eternizar8; el ansia de infinitud forma parte de nuestra 
existencia. El hombre huye de la muerte como la flor del deshojamiento. Huye 
del desmembramiento de su imagen, de sus recuerdos, de sus costumbres, de su 
vida, sin darse cuenta de que es en esa huida donde acontece la violación de la 
perpetuidad. Pues la prensa evita el marchitamiento enterrando en vida, con-
virtiéndose en sarcófago, donde ya nada acontece. Prensar es atrapar el instante, 
quebrar el tallo, sucumbir al imperioso deseo de detener el tiempo. Es la asfixia 
como elección. Eternidad muerta como la flor en la prensa. Mas solo el hombre 
que sale del herbolario enraíza con la existencia, respira, y puede ser acariciado 

7   Ibíd. p. 168.
8   Ya escribía sobre este impetuoso deseo José G. de Quevedo, cantado con la voz de Los 
romeros de la Puebla: “Tiempo, detente/Que es tan grande el consuelo/Que mi alma siente/
Que duren mis anhelos/Eternamente”.



302	 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 289 - 318. UNED, Madrid

por el sol, mecido por el viento y refrescado con la lluvia, porque está verdade-
ramente vivo. La prensa aquieta: inquietémonos. 

Frente a ese Ya lo sé, pero no pienso en ello que da título al texto de Ordóñez, 
recordemos nuestra temporalidad, nuestra finitud, nuestra muerte, para poder 
vivir auténticamente. Patricio Mena apunta hacia el otro polo de esa rendija de 
luz, en palabras de Nabokov, que es nuestra existencia: el nacimiento. Nacimien-
to y muerte emergen así como puertas entre esas dos oscuridades de tinieblas9 
(Nabokov), como puertas de humanidad. 

En su reflexión sobre La problemática patencia del acontecimiento de nacer, 
Patricio Mena nos recuerda que existimos en un entre (decíamos en palabras de 
Vladimir Nabokov, dos eternidades de tinieblas). Podríamos distinguir, tras su 
lectura, entre el nacimiento biológico y el existencial, siendo este lo que Sloterdijk 
probablemente denominaría nacimiento negativo: el nacimiento entendido como 
acontecimiento que va más allá de su mera descripción ginecológica o médica, 
entendiéndolo también como dinámica existencial por la cual el existente está 
siempre por hacer, siempre naciendo, siempre abriéndose camino. Por otro lado, 
el acontecimiento del nacimiento nos recuerda el carácter excesivo (y genealógico, 
histórico) de una existencia que escapa a todo intento de apoderamiento. 

De lo fructífero y necesario de la reflexión en torno a la inquietud da cuenta 
el texto de Roland Breeur, De la inquietud a lo inquietante. Malebranche y Sartre, 
donde aparece la Inquietud como fruto de la tensión entre libertad y voluntad, 
conciencia y Yo. Roland Breeur vincula inquietud y libertad apelando a los desa-
rrollos sartreanos sobre la conciencia y el ego. No hay cabida para la inquietud 
al margen de la experiencia de la libertad, la condena que nos hace humanos: no 
hay quietud en una libertad que nos empuja constantemente a elegir.  

La aportación de Graciela Fainstein en Afectividad, pasividad y libertad en 
el pensamiento de Michel Henry: inquietudes de una fenomenología de la vida nos 
recuerda el peso de la inquietud en la existencia más allá de sus motivos concre-
tos. Se hace cargo así del tratamiento que hace Michel Henry de la inquietud 
para conmemorar el anclaje de la misma a la vida absoluta. Henry definiría la 
inquietud como fruto de esa tensión entre la capacidad de acción del existente y 
el sufrimiento que implica la vida misma, que nos coloca en cierto estado de pasi-
vidad, para recordarnos que, de alguna forma, el dolor de ocuparse pasivamente 

9   Nabokov, V. (1986) Habla memoria, Anagrama, Barcelona, p. 13. 



Reseñas	 303

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 289 - 318. UNED, Madrid

de una carga, nos acerca a nosotros mismos, poniendo de manifiesto la superio-
ridad de la vida. 

En el texto Vivir el desasosiego: el alcance ontológico-existencial de los aspectos 
metódicos de la fenomenología de la angustia, Luisa Paz Rodríguez Suárez lleva a 
cabo una interpretación del desasosiego como forma, versión o modo de inquie-
tud. Nos plantea, apelando a Freud y Schelling, el desasosiego como fenóme-
no por el cual lo familiar se convierte en extraño, en inquietante. Kierkegaard 
propone la angustia como el modo de ser propio de la existencia humana10. 
Por tanto, el desasosiego emerge como ruptura con el estar-en-casa. Hoy, que 
parecería que no sabemos estar-en-casa en ningún sitio, inmersos en las dinámi-
cas de aceleración actual, somos hijos del desasosiego. El desasosiego asumido, 
asimilado, cotidianizado, es la caída heideggeriana:  la rutina como conjuro o 
combate contra o huida de la angustia, que es, al final, huida de uno mismo. 
Asumir la inquietud, la angustia, el desasosiego, el sufrimiento, como dimensión 
humana esencial, aceptarla y abrazarla como parte de nosotros. Esa inquietud 
primordial heideggeriana de la que da cuenta Garrido Periñán en La inquietud del 
sí-mismo: vinculación primordial con la existencia. Acerca de Heidegger es intrínseca 
al existente. Negarla es negarnos a nosotros mismos; paliarla, autoengañarnos. La 
pregunta por el sí mismo aparece como inquietud primordial, pues es de nosotros 
mismos de quien renegamos cuando renegamos de la inquietud. En esta idea 
coinciden Garrido Periñán y Felipe Orellana: lo verdaderamente inquietante es 
uno mismo. Ni en el descanso de lo cotidiano hallamos quietud, pues tendemos 
continuamente a huir de nosotros mismos arrojándonos a los brazos de la urbe 
tele-tecnológica, que nos apremia con sus distracciones. Incluso en domingo, día 
de descanso, día de quietud, incurrimos en la inquietud, estando la pausa siempre 
por alcanzar. Tras las tareas cotidianas, que nos mantienen ocupados, el encuen-
tro con uno mismo en el descanso, en el alejamiento de la cotidianeidad distrac-
tora, provoca la mayor de las inquietudes. Cómo no inquietarse en un mundo al 
que llegamos sin pedirlo en ese acontecimiento natal del que da cuenta Patricio 
Mena y que, sin embargo, no queremos abandonar, repudiando continuamente 
la muerte como posibilidad, como denuncia Ordóñez. Nos repulsa la inquietud: 
lo siniestro, lo angustiante, lo indeseable. Y, sin embargo, Orellana clama por un 
necesario y posible Retorno a la inquietud como forma de reencuentro.

10   Moreno Márquez, C. (2021) En torno a…op. cit. p. 254.



304	 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 289 - 318. UNED, Madrid

Aquietamos lo inquietante11 distrayéndonos y tranquilizándonos en nuestra 
cotidianeidad. Contra esto, se propone aquí retornar a nosotros mismos, res-
catarnos de nuestro propio abandono, aprovechar ese suelo barbecho que bien 
describe Orellana, que, tras haber sido pausado, puesto en pausa, podría actuar 
de cuna para un rico crecimiento si le damos la oportunidad. 

Ya César nos advierte al comienzo de la obra con su Imperativo de la 
inquietud: el objetivo no es calmar o neutralizar la inquietud. A veces bastaría 
con mantenernos junto a ella para preservar nuestra humanidad, una humanidad 
que está lejos de radicar en el mero hecho de ser felices, no porque abracemos la 
mártir idea de la desgracia como sino del existente, sino –simplemente– porque 
dicha inquietud aporta una lucidez que nos coloca más próximos a nuestra 
esencia. Somos un ser extraño, desarraigado, a medio camino entre el suelo 
animal y el cielo divino, somos ese centauro orteguiano, un ser sin techo, sin 
naturaleza…cómo, en fin, no inquietarnos. 

En su Manicomio de verdades, Brague aborda la cuestión de la libertad refi-
riéndose a la de las plantas de una manera singular. Afirma que, estando las 
plantas hechas de sustancias terrestres o acuosas, mientras “un terrón de tierra 
cae y el agua fluye  desde el manantial hasta el mar”12, como consecuencia de 
la ley impuesta por la gravedad, “las plantas se desarrollan en dirección ascen-
dente. Hunden profundamente sus raíces para poder extraer los nutrientes de la 
humedad terrestre, pero también para disponer de una base firme que les permita 
elevarse más y más hacia el sol”. Termina el pasaje concluyendo que lo que es 
libre crecimiento para el árbol, es restricción para todas y cada una de las partes 
de la madera que lo componen (que mientras forman parte de él, se sustraen a 
su natural tendencia como sería caer), concluyendo que “es posible que tenga-
mos que restar importancia, o incluso sacrificar, algunas dimensiones de nuestro 
propio ser para convetirnos en lo que realmente somos”13. 

Quizá debamos sacrificar en cierta forma, o ciertos aspectos, de esa felicidad 
que promete la sociedad del entretenimiento, para abrazar la dimension de la 
inquietud que ha sido repudiada. Porque es posible que no estemos aquí para ser 
felices, sino para ser lo que debemos ser, ser lo que, de hecho, somos. 

11  Moreno Márquez, C. (2021) En torno a…op. cit. p. 312.
12  Brague, R. (2021) Manicomio de verdades, Ediciones Encuentro, p. 90. 
13  Ibíd., p. 91



Reseñas	 305

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 289 - 318. UNED, Madrid

Bibliografía

Brague, R. (2021). Manicomio de verdades, Ediciones Encuentro, Madrid.

Huxley, A. (1970). Un mundo feliz, Hispanoamérica Ediciones.

Moreno Márquez, C. (2021). En torno a la inquietud, Herder, Barcelona. 

Nabokov, V. (1986). Habla memoria, Anagrama, Barcelona.

Recibido: 06/07/2022

Aceptado: 13/09/2022

Este trabajo se encuentra bajo una  licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/




Reseñas	 307

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 289 - 318. UNED, Madrid

B.-C. Han, Infocracia: La digitalización y la crisis de la democracia, Madrid, 
Taurus, 2022, 112 pp.

David Manuel Rodríguez Ferro1

En la instantánea que podemos obtener de la sociedad actual, resulta impen-
sable realizar una composición de lugar sin tener en cuenta al dato como materia 
prima, a la información como moneda de cambio y a la metarealidad; allí donde 
se desenvuelve el individuo, aglutinado por un volumen ingente, voraz y frené-
tico de obtención y de gestión de todo lo medible, categorizable y registrable. 
En este paradigma de la información el Big Data supone una fuente de datos 
inagotable que transparenta la privacidad de personas naturales y jurídicas, ins-
tituciones y gobiernos casi con total impunidad, en ocasiones amparado por la 
normativa.  

Una de las publicaciones filosóficas que despuntan en el primer tercio del 
2022 es la nueva obra del prolífico e incisivo Byung-Chul Han. En esta diserta-
ción, focaliza su exégesis del culto al dataísmo e informatización de la sociedad 
actual hacia el efecto que estos fenómenos producen en los aspectos sociopolíticos 
y la erosión que genera en los sistemas democráticos y, por ende, en el Estado 
de Derecho.

La escritura, expositiva y alegórica en ocasiones, comienza con una apos-
tilla sobre el régimen de información y la forma de dominio socioeconómico 
y político que considera al individuo como el ganado consumidor del que se 
extraen dinero y datos, los cuales proporcionarán más ingresos al ser transferidos 
y comerciados con ellos por empresas cuyo propósito es hacer un acopio masivo 
para emplearlo como valor de comercio. El Big Data se aglutina en un conjunto 
de información complejo e inefable en la práctica, cuya singularidad radica en 
la necesidad de herramientas informáticas no convencionales para tratarla y a su 
vez, en su utilidad como fuente de recursos, donde la psicopolítica, de un modo 
suave y aparentemente voluntario, extrae los datos precisos para analizar al elec-
torado de forma minuciosa. El algoritmo de obtención y procesamiento del dato 
se ha convertido en la nueva piedra filosofal, en una suerte de liturgia que está 

1   Doctorando en derecho, UNED Correo electrónico: drodrigue186@alumno.uned.es. 
Dirección: Avenida de Lebrija, 14. CP: 11407. Jerez de la Frontera (Cádiz)

mailto:drodrigue186@alumno.uned.es


308	 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 289 - 318. UNED, Madrid

peligrosamente lejos de ser conocido por el ser humano y de ser aprehendido en 
exclusiva por la inteligencia artificial.

El filósofo nos expone la apremiante necesidad presente en la publicidad y 
redes sociales respecto de alcanzar una simetría, perfección y pulcritud aséptica en 
lo físico y en lo somático pero no un equilibrio, tan solo una imagen de fachada 
en el que se ostenta un patrón de conducta y tendencias. Esta manifestación 
pública se asocia a la disciplina de sumisión mediante un “estado consciente y 
prudente de visibilidad” (p. 13). La política de visualización inmersa en la socie-
dad de la información en la que nos encontramos –según argumenta Han– busca 
dar una sensación de libertad en la que la transparencia auto-impuesta por medio 
de una exposición propia no coaccionada permita acceder a todo tipo de infor-
mación personal. Cuanta más información se libera, más sujeto y condicionado 
se está a aquello que nos liga a dichos datos en detrimento de la conveniencia y 
el presunto bienestar. Estos son incentivos empleados como técnicas de poder 
neoliberales para efectuar un sondeo en tiempo real sobre las tendencias, gustos 
y deriva social de la población.

Han realiza una interesante interpretación de cómo la conducta de los 
influencers actúa a modo de un dogma religioso y profético al cuál la gente se 
adhiere e imita (p. 18) en sus cánones estéticos, conductuales y de consumo. 
El autor nos brinda una alegoría sobre cómo las redes sociales llegan a ser una 
“eucaristía digital” (pp. 18-19) en donde los followers se reúnen a modo de iglesia 
en sus canales o foros, cuya letanía equipara el amén al like, la homilía al ‘com-
partir’ y al consumir o imitar una conducta, lo que supondría una redención o 
expiación que retroalimenta esta conducta consumista de información y bienes 
hasta el más alto paroxismo. 

Este consumo y compartición consentida y masiva de datos mediante una 
fagocitación de los mismos por medio de algoritmos supone un totalitarismo de 
la información sin una ideología que lo sustente. Han recurre oportunamente 
a Schmitt señalando que “soberano es quien manda sobre la información en la 
red” (p. 23) y que la cultura racional del discurso y del libro se ve relegada por 
los medios de comunicación electrónicos en una “teatrocracia” (p. 27) vacía de 
contenido.

¿Es acaso esto un cambio de sentido en el ‘mito de la caverna’? Lo pernicioso 
es considerar al mito como único y exclusivo intérprete de la realidad; el 
significante no debería adquirir el mismo valor que el significado, el cual se 



Reseñas	 309

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 289 - 318. UNED, Madrid

ve erosionado por una obtención de datos masiva que consume al propio 
contenido del significado. Los emisores que se encargan de la obtención y 
procesamiento de datos se encuadran en un sistema rizomático de datos, con 
amplia autonomía para captar usuarios, omitiendo una estabilidad estructural 
de la información y empleando el “atractivo de la sorpresa” a corto plazo, 
buscando la afectación emocional, así como la inmediatez de unos datos que 
son cognitivamente opuestos al saber, a la experiencia, a la racionalidad, al 
discurso y al conocimiento. Los dispositivos TIC se han convertido en unos 
instrumentos idóneos de medición psicosométrica. Esta psicografía, con 
posteriores usos sociológicos, publicitarios y políticos, es el combustible del Big 
Data, su elemento de control y de comercio ajustado. Los dark ads y las dark 
news son ejemplos manifiestos de un tipo de publicidad selectiva que se centra en 
grupos específicos que pueden ser identificados mediante la segmentación basada 
en un microtargeting fundamentado en la edad, la segmentación geográfica, 
la selección por comportamiento y, de forma más específica, mediante la 
segmentación psicográfica, entre otras. No obstante, los mensajes que ofrecen 
son contradictorios, diferentes y fragmentados; lo cual erosiona la veracidad y 
afecta directamente a la democracia.

A la sazón, la red digital estableció estas condiciones estructurales previas 
para una distorsión infocrática de la democracia. Esta afluencia de información 
fragmentada e incompleta genera los bots y memes. Siendo los primeros un 
software destinado a realizar tareas reiterativas con capacidad de respuesta a 
un estímulo concreto con efecto en las comunicaciones de la red; los segundos 
son manifestaciones culturales que buscan crear un impacto social, mediático 
o humorístico –con marcado carácter sardónico– mediante técnicas de 
mercadotecnia digital. 

Este tipo de comunicación carece de comunidad o espacios públicos, se 
caracteriza así por tener una opinión sin discurso ni contraste y dogmática, 
lo cual provoca una crisis del escuchar entre interlocutores. Los datos que los 
logaritmos de predicción y condicionamiento aglutinan tienen como propósito 
construir un filtro burbuja consumista y adoctrinante mediante la pérdida de 
empatía personal y una hipertrofia del ego.

El efecto inmediato de esta exclusión informativa desemboca en una tri-
balización de la red como pretexto de abandono de la opinión y la identidad 
por lo dogmático, carente de racionalidad comunicativa. Esto provoca que la 
creencia y la cohesión del conocimiento racional vayan en franca oposición de 



310	 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 289 - 318. UNED, Madrid

la hostilidad comunicativa. Han plantea una comunicación prescindiendo del 
individuo, como argumentan los dataístas; personas que argumentan una eficacia 
predictiva y benefactora del uso masivo de datos e información que faciliten el 
omitir la política como factor determinante de la sociedad; por lo que se sec-
cionaría la democracia y sus valores (p. 63) y ocuparía su lugar una infocracia 
como posdemocracia digital que proporcionaría una presunta estabilidad social 
mediante la extinción de la desigualdad sistemática por medio del Big Data y de 
la Inteligencia Artificial.

Han no desecha los argumentos de objetivización estadística de la comuni-
cación de Rousseau desde una voluntad general carente de comunicación y de 
mensaje, ya que la deforma. En este caso, el argumento dataísta se basaría en 
una mayor fiabilidad de la voluntad general por medio de un mayor número de 
datos. En este estudio deductivo de la conducta humana en base al colectivo, el 
individuo actuando de forma autónoma es ficción. Han expone la necesidad de 
un sentimiento de pérdida, indignación y rechazo a lo que se pierde; la experien-
cia interior volcada en los espacios públicos de intercambio de información, lo 
que supone también un intercambio de datos.

El cambio en formato y sustrato informativo muestra un nihilismo hacia lo 
fáctico (fake news), lo cual provoca la pérdida del hilo conductor y la veracidad 
informativa. Han recuerda el argumento de Nietzsche al respecto de que la ver-
dad es el sustrato regulador que hace posible la convivencia humana como una 
construcción social. El discurso actual se desintegra en información sesgada y en 
ocasiones, manipulada. El velo entre falacia y veracidad se rasga y se “desfactiza” 
la realidad.

El autor nos recuerda, apoyándose en los argumentos de Harry G. Frankfurt, 
el concepto del bullshitting; un discurso destinado a persuadir sin tener en cuen-
ta la verdad. El mentiroso se preocupa por la verdad e intenta ocultarla; no le 
importa la veracidad de la noticia, solo le importa si el oyente es persuadido. 
La libertad de expresión degenera en farsa cuando pierde toda la referencia a los 
hechos y a las verdades fácticas, lo que el New York Times recordó como thruthi-
ness mediante The Colbert Report, “Bringing Out the Absurdity of the News” 
resulta en la actualidad una impresión subjetiva sin objetividad y solidez factual 
alguna que desemboca en una nueva realidad donde impera la mentira absoluta, 
pretendiendo una damnatio memoriae de toda verdad fáctica previa. El ejemplo 
que Han presenta es la campaña mediática del expresidente Donald Trump, la 
búsqueda de un régimen informativo sin ideología. 



Reseñas	 311

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 289 - 318. UNED, Madrid

Han nos dice que lo digital es voluble, moldeable, modificable; destruye lo 
fáctico. La información actual no edifica la realidad, es una sociedad desinfor-
matizante que presenta una ambigüedad estructural básica, parcial y acumulativa 
en oposición a la narrativa y exclusiva de una información veraz, con sentido y 
orientación. Al respecto, el autor expone la existencia de una crisis narrativa, las 
teorías conspiratorias son recursos de identidad y significando que pretenden 
llenar un vacío narrativo y ser una presunción de lo fáctico ausente.

El punto de inflexión de la obra es la referencia argumentativa al último 
discurso de Foucault, hacia la necesidad de tener coraje para decir la verdad. 
Aquellas virtudes constitutivas de la verdadera acción política y democrática 
por excelencia que expuso Polibio; Han se refiere a la isegoría y a la parrhesia en 
relación biunívoca con la democracia –y con la politeia–, las cuales, mediante el 
discurso racional, como acto eminentemente político y requisito de la democracia 
como receptora de un discurso de la verdad.

Han recuerda que, de acuerdo a Platón, la democracia genera eleutheria – 
libertad cívica– y la propia parrhesia –como libertad de expresión racional– y 
todo sería afirmable de acuerdo a una perspectiva personal en detrimento de la 
verdad. Volviendo al mito de la caverna, ¿Podría la persona que ha contemplado 
la luz liberar a los prisioneros? ¿Acabarían estos con la vida de aquel? El ruido 
generado por la falsa información contamina la quietud y la mesura de la verdad 
y extingue su pathos.

En esta obra de Han se aprecia un pesimismo antropológico profundo, fun-
damentado en la mala gestión y sometimiento al dato como fuente de ingreso, 
herramienta y gestión nociva por parte de empresas, gobiernos e individuales 
sometidos a tendencias estéticas y consumistas exacerbadas. El análisis que el 
autor realiza resulta un conglomerado consecuente de opiniones y criterios de 
pensadores previos que vaticinaban una esclavitud a los medios de producción 
de la riqueza, en este caso el dato materializado.



312	 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 289 - 318. UNED, Madrid

Bibliografía

Han, Byun-Chul (2014). El enjambre. Barcelona, Herder.

Han, Byun-Chul (2014). Psicopolítica. Barcelona, Herder.

Recibido: 16/07/2022
Aceptado: 18/09/2022

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-NoCo-
mercial-SinObraDerivada 4.0 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Reseñas	 313

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 289 - 318. UNED, Madrid

Borja Lucena Góngora, Hannah Arendt: las ideologías y el colapso del pensa-
miento político. Delta Publicaciones, Madrid, 2022, 348 pp.

Ariane Aviñó McChesney1

Si algo pone en evidencia la filósofa Hannah Arendt sobre el totalitarismo 
es la impotencia de nuestras categorías para juzgarlo (Arendt, 2005), esto es, el 
derrumbe de nuestras categorías y, por tanto, el colapso del propio pensamiento 
político, entendido por la filósofa alemana como edificación cimentada en la 
filosofía de Platón. Más allá de consideraciones sobre lo acertada que pueda 
resultar su caracterización y crítica de la tradición filosófica, lo que sí podemos 
decir es que la aceptación de la limitación del pensamiento filosófico, de sus cate-
gorías, será el único punto de partida posible para emprender la problematización 
de lo que fue el fenómeno totalitario. Un pensamiento que problematizase las 
propias categorías del pensar, y no un pensamiento que se limita a contemplar 
sus objetos y, en esa contemplación, cae irremediablemente en la fascinación y 
atracción por ellos, haría posible arrancar a la filosofía de la alineación tanática 
con las ideologías políticas. En esta línea, la obra escrita por Borja Lucena se nos 
presenta, con gran pertinencia, como una obra que aborda la conflictiva relación 
entre filosofía y política, una relación que hace patente su conflictividad en el 
contexto del shock traumático que supusieron las «ideologías políticas asesinas e 
insensatas que asolaron Europa» (Lucena Góngora, 2022: 11). La pertinencia de 
esta obra no solo se encuentra en el hecho de que se ocupa de un problema no 
resuelto sobre nuestro pasado, sino en que ese problema, que se enunció históri-
camente con los fascismos, sigue siendo el nuestro, dado que el fascismo nunca 
ha dejado de vencer, como el enemigo del que hablaba Walter Benjamin2 (2021), 
resurgiendo una y otra vez, aún sin repetirse3. Solo un pensamiento convertido 

1  Doctora en Filosofía por la UNED (2015). Conselleria d’ Educació de la Generalitat 
Valenciana. E-mail: ariane@w3ti.com, Dirección: Calle Marqués de Campo, 14-2º, Dénia 
(Alicante).
2   «Sólo aquel historiador que esté firmemente convencido de que hasta los muertos no esta-
rán a salvo si el enemigo gana tendrá el don de alimentar la chispa de esperanza en el pasado. 
Pero este enemigo no ha dejado de vencer».
3   «El fascismo resurge y lo hace sin repetirse, porque nunca lo hace la historia», señala el 
historiador y periodista Pablo Batalla Cueto, en su artículo de 30 de septiembre de 2022 
titulado Posmofascismo y publicado en CTXT.



314	 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 289 - 318. UNED, Madrid

en potencia política activa podría enfrentar este problema, y de la posibilidad de 
este pensamiento trata precisamente esta opera prima de Borja Lucena.

La presente obra se divide en tres bloques, con un total de ocho capítulos. El 
primer bloque, titulado «Una fenomenología de lo político», funciona a modo 
de introducción y contextualización, gracias a una breve biografía intelectual de 
Arendt («Pensamiento y vida») y a una descripción del arraigo de su concepción 
de lo político en su consideración más general de lo humano («Vita activa»). En 
el segundo bloque, «Semillas de ideología en el nacimiento y el final de la tradi-
ción occidental», el autor recorre el camino de Hannah Arendt en su particular 
reescritura de la historia de la filosofía. Esta historia de la filosofía otra, a través 
de la cual la filósofa busca deliberadamente desprenderse de su piel filosófica, 
acceder a una mirada «no enturbiada por la filosofía», supone una crítica de las 
pretensiones políticas de la filosofía, y el desvelamiento de un error o una impo-
sibilidad en la raíz misma del pensamiento filosófico cuando se ha ocupado o 
ha pretendido ocuparse de la actividad humana. Como muestra Lucena en el 
capítulo 3, «El malentendido filosófico en torno a la política», primero de este 
bloque, esta tarea que emprende Arendt con respecto a la historia de la filosofía es 
también una tarea sobre sí misma, de modo que «cabe hallar en su obra la misma 
tensión entre lo filosófico y lo político que ella tematizó en el transcurrir de la 
historia occidental» (Lucena Góngora, 2022: 39). Siguen a este capítulo intro-
ductorio dos extensos capítulos, el primero sobre Platón («Platón como creador 
y definidor de la idea de la filosofía política»), y el segundo sobre Marx («Marx 
y el presentimiento de la ideología»), en los que el autor aborda con esmero los 
aspectos fundamentales de la crítica arendtiana a ambos filósofos, estableciendo 
una continuidad entre estas críticas y la conceptualización de las ideologías. Al 
desciframiento de la maraña de las ideologías políticas contemporáneas y a su pro-
blemática vinculación no causal, a la conexión no explícita con la tradición filo-
sófica, dedica Lucena el tercer bloque de la obra, titulado «Filosofía e ideología». 
En los capítulos de esta parte, el autor se embarca en la compleja reconstrucción 
de la red de «elementos» que permiten abordar esa vinculación no explícita, que 
puede encontrarse, como señala, en el «subtexto», una narración discontinua de 
la relación «no dicha» entre la tradición de la filosofía política y los totalitarismos 
(Lucena Góngora, 2022: 222). Lo que encontramos en esta narración que el 
autor extrae de los escritos de Arendt es, por encima de todo, la reivindicación 
de la necesidad de tomar en serio la materialidad de lo ideológico, el movimien-
to inercial de realización que se encuentra en el corazón de cualquier ideología, 
pues el totalitarismo de ningún modo debe ser considerado un mero «conjunto 
de conceptos», sino que debe ser visto como una red de prácticas «dirigidas a 



Reseñas	 315

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 289 - 318. UNED, Madrid

la efectiva instauración de una realidad reformulada» (Lucena Góngora, 2022: 
323). La culpa, la responsabilidad o la no inocencia de la tradición filosófica con 
respecto a la realización de las ideologías en el totalitarismo puede rastrearse en la 
posición ingenua con respecto al potencial de realización de cualquier ideología, 
tal y como Arendt entendió que se dio en Marx, pero también, y fundamental-
mente, en la huida del aspecto incierto de la política que inauguró la tradición 
platónica. Así lo expresa Lucena citando a Kohn, cuando señala que «La filosofía 
‘clásica’, primero, y Marx, después, no pueden ser considerados del todo inocen-
tes en la realización del intento totalitario de ‘fabricar la realidad y su verdad al 
precio de eliminar la pluralidad humana» (Lucena, 2022: 320). Además de estas 
tres partes o bloques, encontramos una bibliografía clasificada en tres apartados, 
los tres primeros incluyen una relación extensa y completa de escritos de y sobre 
Arendt, y el último incluye una bibliografía general de textos utilizados.

El libro está prologado por el filósofo Gregorio Luri, quien nos invita a sacar 
el máximo partido de la lectura de esta obra partiendo de la consideración de 
que los críticos de Arendt pudieran tener razón. Esta invitación de Luri es muy 
pertinente para quienes vayan a leer el texto de Lucena desde la sintonía con el 
pensamiento arendtiano, y que serían, al fin y al cabo, los destinatarios naturales 
de la presente obra. No obstante, como lectora en principio ajena a esa sintonía, 
me permito proponer una lectura desde el disenso, pero partiendo de que quizá 
los críticos de Arendt puedan no tener toda la razón, de modo que apartemos 
temporalmente a la autora de la luz de esos críticos. Solo así podremos ver su 
pensamiento en tanto que inseparable del coraje con que aborda lo que, en tér-
minos foucaultianos, podríamos llamar el pensamiento pensante, esa forma del 
pensar que impide constituirnos en la mentira que nos convierte en vivibles para 
nosotros mismos porque nos impide aceptar lo inaceptable (Gros, 2018: 150).

Borja Lucena comienza, como he señalado, con una breve biografía a modo 
de contextualización en la que el autor nos muestra el relato, en boca de Arendt, 
de la conmoción que supuso la llegada al poder de Hitler para la población judía. 
Podemos ver en este relato el empeño de la filósofa en sacar de las sombras lo que 
el propio horror de los acontecimientos entierra para siempre, y que hace casi 
imposible rescatar alguna verdad de entre los escombros. Esos primeros momentos, 
que constituyeron la irrupción del acontecimiento, son advertidos por Arendt 
como fundamentales, y de inmediato y sin necesidad de mayores advertencias 
que la que supuso la censura y las detenciones preventivas, siente la responsabi-
lidad de actuar. Arendt no necesitó de los monstruosos relatos de los campos de 
exterminio para identificar el rostro del totalitarismo en las primeras medidas que 



316	 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 289 - 318. UNED, Madrid

el régimen nazi impuso a la población. Su trayectoria vital e intelectual desde ese 
momento debe comprenderse como una resistencia a considerar la política como 
una suerte de fatalidad o destino, resistencia que, gracias al modo en que Borja 
Lucena analiza el pensamiento de la autora, podemos ver clara y continuamente 
a lo largo de esta obra. Así, aunque, como dice el autor, su trabajo «no se dirige al 
análisis directo de la concepción ‘arendtiana’ de lo político» (Lucena, 2022: 13), 
lo cierto es que lo político en Arendt, en tanto que contra-movimiento frente 
a la apisonadora de la fatalidad histórica, no deja de entreverse en cada página.

Vemos en esta obra la propuesta de tomar el pensamiento de Arendt aten-
diendo a la necesidad de hilar sus elementos contra la tentación de establecer 
cortes limpios o rupturas, aunque en algunas ocasiones la propia autora hablara 
en esos términos de su obra. En este sentido encontramos, por ejemplo, la pro-
puesta de Lucena, contra la propia Arendt, de considerar que la caracterización 
del mal como «mal radical» en la obra Los orígenes del totalitarismo (1951) no 
se opone a la caracterización posterior del mal como «banal», que aparece en 
Eichmann en Jerusalén (1963). Frente a la consideración de que la segunda con-
cepción contradice la primera, el autor de esta obra propone comprender que 
«la ‘radicalidad’ y la ‘banalidad’ del mal son expresiones que iluminan un mismo 
tipo de mal, aunque prestando énfasis a distintos aspectos». Para Lucena, «lo que 
permite la fluidez entre ambas nociones» será precisamente la ideología (Lucena, 
2022: 266). Resultan profundamente esclarecedoras estas propuestas de com-
prensión del pensamiento arendtiano que plantea el autor de la obra, propuestas 
que, además, estimulan un debate crucial en torno al papel de las ideologías en 
las aspiraciones totalitarias, un papel que la propia Arendt parece que tendió a 
relativizar tras su cara a cara con Eichmann («puede que yo haya subestimado el 
impacto de la ideología sobre el individuo» señaló la propia Arendt). El preciso 
análisis que Lucena lleva a cabo permite comprender en toda su amplitud la 
noción de ideología, proporcionando las claves para evitar una simplificación 
de los postulados de Arendt, en la que caen algunos de sus críticos. Podríamos 
decir que la noción de ideología se va enriqueciendo, y no marginando, con 
la introducción de la idea de la «banalidad del mal», porque la convicción de 
estar participando «en algo grandioso», que Arendt encuentra en el relato de 
Eichmann, es precisamente el fundamento de los regímenes totalitarios, que se 
articulan en torno a la promesa de una realidad futura perfecta y sin fisuras. El 
ritmo acompasado que define el movimiento de las realizaciones totalitarias es un 
movimiento de desplazamiento constante del destino prometido.



Reseñas	 317

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 289 - 318. UNED, Madrid

Un lugar fundamental en el libro de Lucena lo ocupa la reacción de Arendt 
frente a la tradición filosófica, a la que el autor dedica, como hemos dicho, toda 
la segunda parte del libro. Según Lucena, Arendt «encuentra en el totalitarismo 
un cumplimiento posible de la filosofía política» (2022: 40), de modo que, esca-
pando de un análisis causal, Arendt busca la forma de señalar un comienzo y un 
fin en la tradición occidental del pensamiento filosófico-político, de encontrar 
un hilo conductor en la historia. Lo que en esencia encuentra la filósofa son una 
serie de elementos que pertenecieron a la tradición filosófica y que, descompuesta 
esa tradición, siguen circulando más allá de ella, pasando a engrosar «de manera 
directa o indirecta el surgimiento de las ideologías políticas» (Lucena Góngora, 
2022: 41). Arendt regresa a Platón a la luz de los totalitarismos, y le atribuye al 
filósofo ateniense un «gesto originario», gesto que Marx, según Arendt, acabaría 
por reafirmar. A mi modo de entender, Arendt solo consigue justificar estas atri-
buciones a costa de reducir el complejo pensamiento tanto de Platón como de 
Marx a un conjunto de nociones despojadas de toda profundidad, perfectamente 
recortadas y delimitadas, olvidando la naturaleza fragmentaria de todo concepto 
filosófico. Da la impresión de que la filósofa se conforma con una versión de 
estos pensadores, quedándose con la tradición sobre Platón y con un relato mar-
xista de Marx que distan mucho de representar en toda su extensión a estos dos 
filósofos. Aun siendo esta una obra exclusivamente sobre Hannah Arendt, sí se 
echan en falta en estos capítulos algunos apuntes críticos que den cuenta de los 
elementos más discutibles y discutidos del retrato que Arendt hace de la tradición 
filosófica occidental mostrando el evidente sesgo epocal de su crítica de Platón 
y de Marx. Esta ausencia, no obstante, resulta compensada por la precisión con 
la que Lucena aborda y desgrana cada una de las tesis que la filósofa atribuye a 
Platón y a Marx, lo que permite al lector familiarizado con las revisiones críticas 
de las lecturas tradicionales en torno a ambos filósofos, advertir los aspectos más 
controvertidos de la interpretación arendtiana y contribuir a un análisis que 
enriquezca el debate sobre la compleja relación entre filosofía y política.

Nos encontramos, en definitiva, ante una obra muy pertinente por su temá-
tica, accesible por su estilo, su claridad y su discurso fluido, que constituye un 
punto de partida para la discusión filosófica honesta y para la reflexión, en estos 
tiempos complejos, en torno al lugar que debe ocupar o abandonar la filosofía 
en el espacio público, si es que ese espacio puede aún hoy articularse de algún 
modo. Esta obra apuesta por seguir intentándolo.



318	 Reseñas

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 51, 2023, pp. 289 - 318. UNED, Madrid

Bibliografía

Arendt, Hannah (2005), Ensayos de comprensión: 1930 – 1954; escritos no reunidos e 
inéditos de Hannah Arendt, Caparrós editores, Madrid.

Benjamin, Walter (2021), Tesis sobre el concepto de historia y otros ensayos sobre historia y 
política, Alianza Editorial, Madrid.

Gros, Frédéric (2018), Desobedecer, Taurus, Madrid.

Lucena Góngora, Borja (2022), Hannah Arendt: las ideologías y el colapso del pensa-
miento político. Delta Publicaciones, Madrid.

Recibido: 08/10/2022

Aceptado: 18/11/2022

Este trabajo se encuentra bajo una  licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

