
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 257 - 273. UNED, Madrid

EL DIAMANTE COMO EXPRESIÓN Y MEDIDA DE 
COMPLEJIDAD ESTÉTICA

THE DIAMOND AS AN EXPRESSION AND 
MEASURE OF AESTHETIC COMPLEXITY

Montserrat Sobral Dorado* 

 UNED

Resumen: La complejidad dispone de numerosas vías para su descripción y medida, 
siendo la dimensión fractal una de ellas. Este trabajo propone la Teoría de Diamantes 
del matemático Rudolf Kaehr para describir la experiencia estética a partir de una 
lógica policontextural, es decir, no lineal, a lo largo del tiempo. Asimismo, se vale del 
comportamiento fractal del diamante para observar su proceder sobre las relaciones que 
organizan dicha experiencia. Con esto, podré emprender un análisis de los aspectos que 
articulan la efectividad estética mediante una herramienta que permite abordar coher-
entemente los factores que intervienen en nuestros encuentros con el arte.

Palabras clave: Complejidad, Estética, Diamante, Fractal.

Abstract: There are a number of ways to describe and measure complexity, with 
the fractal dimension being one of them. This work proposes the Diamond Theory of 
the mathematician Rudolf Kaehr to describe the aesthetic experience from a polycon-
textural logic, that is, a logic that is non-linear and persists over time. Likewise, it uses 
the fractal behavior of the diamond to observe how it links to the organization of this 
experience. With this, I will be able to undertake an analysis of the aspects that articu-
late aesthetic effectiveness using a tool that allows me to coherently address the factors 
that intervene in our encounters with art.

Keywords: Complexity, Aesthetics, Diamond, Fractal.

* Plazoleta Alcalá Galiano 7, 38005 Santa Cruz de Tenerife msobral@fsof.uned.es Contratada 
predoctoral FPI UNED. Este artículo no ha sido financiado por ninguna subvención ni pro-
yecto de investigación pero se ha realizado en condiciones de contrato FPI como parte de mi 
investigación doctoral.



258	 Montserrat Sobral Dorado

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 257 - 273. UNED, Madrid

1. Introducción

Este artículo ofrece una aproximación a la Teoría de Diamantes de Rudolf 
Kaehr con el fin de aplicar su lógica al conjunto de relaciones tramadas a lo largo 
de una experiencia estética. Procederé asumiendo la estética como un sistema 
complejo, donde las partes que operan en la producción y recepción de lo bello 
han operado –y operan– a lo largo de la historia sin un control central, inte-
ractuando en el tiempo y sus diferentes contextos políticos y socioculturales de 
manera no lineal, en un proceso de evolución y desarrollo de carácter emergente 
(Gell Mann, 1995: 23-26).

Este carácter puede ser abordado teniendo en cuenta qué entidades actúan, 
cómo y en qué marco espaciotemporal lo hacen. De esta manera conseguimos 
explicar, por ejemplo, la recepción de El Quijote en la sociedad japonesa del xix, 
estableciendo conexiones entre las características de la obra escrita por Cervantes 
y su asimilación en un contexto cultural diferente al barroco español. 

Más aún, la Teoría de Diamantes despliega un procedimiento para barajar 
las posibilidades enlazadas mediante la experiencia estética, evaluando tanto la 
aceptación –la constatación histórica de que El Quijote se asimiló en culturas y 
épocas distintas a las que fue engendrado– como el rechazo –la posibilidad de 
que no lo hiciese o las reticencias a su absorción–. Si, en el planteamiento de 
una experiencia estética dada, tenemos en cuenta no solo su efectividad sino 
también su inoperancia, podremos adentrarnos de un modo más rotundo en su 
complejidad y en las dinámicas que cooperan en torno al arte.

Los diamantes que Rudolf Kaehr permite formar tienen un comportamiento 
fractal, es decir, se componen a partir de una estructura relativamente sencilla que 
puede repetirse (Dummit, 2015: 1), provocando diamantizaciones de diamantes. 
Esta teoría matemática resulta oportuna en el ámbito de lo artístico porque 
utiliza relaciones categoriales de una manera no lineal, permitiendo medir la 
complejidad del sistema en el que se encuentra la relación estética y aportando 
una comprensión fractal de su proceder.

Este carácter explica la complejidad que envuelve nuestros actos en torno 
a lo artístico, al proporcionar un sistema para investigar qué sucede en torno 
a la obra de arte, devolviendo en esta indagación nuestras propias limitaciones 
receptivas. Gracias a esto, comprobaremos cómo las interacciones estéticas 



El diamante como expresión y medida de complejidad estética	 259

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 257 - 273. UNED, Madrid

producen estructuras que resultan más ricas que la relación «artista - obra de 
arte - receptor», explicando el comportamiento emergente de todo contenido 
artístico (Mitchell, 2009: 293).

Para dar cuenta de las conexiones entre el acto productivo y el receptivo nos 
apoyaremos en la Estética de Nicolai Hartmann y, especialmente, en la Estética 
Modal de Jordi Claramonte. Precisamente, de este último tomamos el análisis 
diamantino1. El objeto de este artículo es emplear el diamante para explicar el 
comportamiento fractal de la experiencia estética, como medidor de su comple-
jidad e instrumento de análisis de la misma.

2. Composición de un diamante

El diamante matemático está compuesto por identidades que se vinculan 
entre sí mediante relaciones de orden. Se organizan en torno a una posible 
secuencia lineal temporal, a modo de proposición coherente, que ocupan la parte 
central –core system– de la lógica diamantina. Esta es la parte de la las matemáti-
cas que estudia la Teoría de Categorías y que atiende a correspondencias del tipo:

Ilustración 1

Como el propio Rudolf Kaehr explica en The Book of Diamonds, el vínculo 
entre A y B puede compararse con el punto de partida y llegada de un via-
je (2007: 28). Cuando disponemos de tiempo para realizar nuestro itinerario, 
podremos hacer paradas en ciudades intermedias: estas constituirán nuevos pun-
tos de llegada y de partida. En este caso, la diferencia estriba en que cada una 
de estas estancias son destino y origen de un nuevo trayecto. Más aún, la propia 
ciudad cambiará en el transcurso de tiempo que nos aloje: mediante un descenso 
de la población humana, un aumento de la animal, los fenómenos meteorológi-
cos… en fin, se puede decir que la ciudad en el tiempo que la experimentamos 

1  El filósofo Jordi Claramonte emplea la lógica diamantina en el capítulo dedicado a Las 
Relaciones Intermodales en su «Libro Primero» de Estética Modal (2016: 157-172).



260	 Montserrat Sobral Dorado

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 257 - 273. UNED, Madrid

no es inmutable y por tanto es válido componer su entidad teniendo en cuenta 
su relación en nuestro viaje.

Si aplicamos esto a una experiencia estética, lo primero que tengo que identi-
ficar son las entidades que emplearé para definirla. Consideraremos que nuestro 
inicio ha de establecerse en el acto productivo por varias razones. En primer 
lugar, porque al dar constancia de la emergencia de una obra de arte es conve-
niente tener información de su nacimiento, su punto de partida. A través de 
él podremos reconocer tanto los parentescos de la obra como los rasgos que el 
artista ha dejado impresos en ella y, consecuentemente, su contexto histórico. 

Asimismo, el acto que produce una obra en el momento en que la recibimos 
no siempre es único, sino que alberga todo aquello que conforma la obra: pense-
mos en las restauraciones, susceptibles incluso de alterar la materia a partir de la 
que se forma; el simbolismo que muchas obras han adquirido debido al contexto 
en el que se formularon; la revaloración en el mercado artístico, que sin duda 
afectará de un modo u otro nuestra percepción de la misma, o el paso de la obra 
a una colección privada o institucional. En consecuencia, cabe comprender la 
relación que media el acto productivo y la obra de arte como la formación de un 
complexo organizado a lo largo del tiempo (Hartmann, 1964: 39-41). 

En el punto final de nuestro sistema central se encuentra el acto de recepción. 
Y hablo de acto, y no de sujeto receptor, porque considero esta entidad como una 
acción con dos momentos, tal y como plantea Nicolai Hartmann en su Estética: 
en el primero de ellos recibimos la obra de arte a través de nuestros sentidos, 
pero también a través de nuestra imaginación y entendimiento; es, por tanto, 
una etapa sensible y suprasensible (1977: 27-28). En el segundo, Hartmann 
coincide con Kant subrayando que, si bien la belleza está en el objeto, es a través 
de nuestra reacción ante el objeto que lo bello aparece en él (1977:102).

La recepción abraza el peso de las relaciones estéticas. Es en ella donde la 
belleza es apreciada como una cooperación entre los aspectos sensibles, aportados 
por nuestro encuentro con la obra, y lo evocador en el sujeto, debido a los reper-
torios y disposiciones de quien recibe. Con estos términos nos referimos a lo que 
Claramonte expone como los hitos repertoriales (2016: 212-227), las referencias 
fruto de la decantación de experiencia estéticas efectivas, junto con las variaciones 
disposicionales (2016: 228-245), que conducen hacia los modos de lo posible y 
lo imposible nuestros encuentros con la obra, así como lo que nos llevamos de 
ella cuando tal relación se consuma. 



El diamante como expresión y medida de complejidad estética	 261

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 257 - 273. UNED, Madrid

La formación de un diamante permitirá explorar la belleza de un objeto esté-
tico como conclusión de un sistema de relaciones en una experiencia dada. Es 
interesante resaltar que esta belleza, aun siendo característica del objeto, sucede 
para un sujeto. Esto es fundamental para comprender que una obra de arte no es 
bella porque la Historia del arte así lo declare, sino porque a lo largo de la historia 
las experiencias que ha generado han sido, y siguen siendo, gozosas. Este carácter 
estético conjuga la autonomía del arte, como fin en sí mismo, con su capacidad 
para animar nuestra propia organización (Claramonte, 2011: 186; Hartmann, 
1977: 32; Maldonado, 2021: 87). 

Hemos establecido nuestra entidad inicial y final: el acto productivo y el 
receptivo. Entre ambas se encuentra el objeto estético, entreacto que, siguiendo 
la analogía del viaje, también se comporta como ciudad de llegada y partida. De 
manera esquemática:

Ilustración 2

En este punto es preciso esclarecer el carácter de la obra de arte, para lo que 
seguiremos la Ley general-categorial de la materia y la Ley de objetivación de 
Nicolai Hartmann. Ontológicamente, para este filósofo hay dos grandes estratos: 
el material, que alberga su estructura, y el inmaterial, que explica su modo de 
ser. Así también, la obra de arte tiene una naturaleza objetual, que percibimos 
sensorialmente, y otra espiritual, portadora de sus valores estéticos y puente entre 
el acto de producción y el de recepción. 

La Ley general-categorial de la materia dice que «en todas las regiones de 
objetos, la materia codetermina la forma» (Hartmann, 1977: 20). Con esto, 
tenemos que la obra de arte que recibimos es materia conformada susceptible de 
albergar valores estéticos. Esto se comprende a través de la Ley de la objetivación: 

[E]l contenido espiritual solo puede conservarse en la medida en que 
está enlazado a una materia sensible real, es decir, encadenado a ella por su 
plasmación especial y, así, sostenido por ella. Y, en segundo lugar, afirma: el 
contenido espiritual sostenido por la materia conformada necesita siempre 



262	 Montserrat Sobral Dorado

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 257 - 273. UNED, Madrid

del rendimiento opuesto del espíritu vivo, tanto del personal como del 
objetivo; pues está destinado a una conciencia contempladora (Hartmann, 
1977: 98-100).

Teniendo en cuenta estas leyes, la naturaleza de la obra de arte no es una enti-
dad simple, sino que su composición permite experiencias estéticas que albergan 
complejidad, provocando una emergencia del contenido inscrito en la obra que 
se produce; no obstante, aparece en la recepción y, lo que es más importante, 
imposibilita la determinación del contenido de una obra para toda experiencia 
estética2:

Ilustración 3

Para finalizar el sistema central y proseguir la composición del diamante que 
nos ocupa, habremos de establecer las categorías estéticas que median las relacio-
nes entre estas entidades. Esto permitirá el análisis de los juegos que se establecen 
entre ellas y la conducta fractal del diamante. De acuerdo a la estética modal de 
Jordi Claramonte, estas categorías son la poiesis, la apaté y la mímesis. Al finalizar 
nuestro diamante situaré la catarsis, pero para llegar a ella iré expresando una 
experiencia estética de acuerdo a la lógica diamantina. 

Ilustración 4

2  Siguiendo a Nicolai Hartmann, esto es debido a la estratificación de la obra de arte, es 
decir, a cómo se trama la obra ontológicamente. El contenido de la obra articula la obra pro-
ducida en un tiempo determinado con la obra que recibimos, haciendo imprevisible para el 
artista la percepción de la obra por el espectador (1977: 193-204).



El diamante como expresión y medida de complejidad estética	 263

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 257 - 273. UNED, Madrid

La poiesis justifica el quehacer estético mediante la toma de elementos conoci-
dos, a los que se aporta una novedad. El poeta no copia los versos de otro; con toda 
seguridad empleará elementos comunes a otras poetas, como el tema o la rima, 
pero su obra está dotada de una innovación. En expresión de Jorge Santayana, 
«el arte imita la realidad, pero de acuerdo con el modo en que la mente humana 
la observa» (citado en Tatarkiewicz, 2016: 326). Precisamente, esta observación 
del mundo por el artista es la que se puede rastrear en la estructura objetiva de su 
obra. El arte interrelaciona subjetividades a través de un juego: los que producen 
la obra provocan cambios en una estructura reconocible de manera distinta para 
aquellos que la reciben.

Un acto poético ofrece una proporción entre lo general –lo conocido, aquello 
de lo que parte el artista– y lo particular –su apuesta personal dentro un abanico 
de posibilidades, fruto de la práctica de su experimentación–. Una poética pone en 
balance determinadas coherencias desde la que se facilitan nuevas contradicciones y 
diferentes maneras de hacer. De la medida en que se repartan y cómo se organicen 
nos dan cuenta los estratos del objeto estético, la estructura que lo hace ser lo que 
es cuando lo recibimos.

Quien toma la obra actúa mediante una mimesis. Este término tiene su origen 
en las fiestas agrarias de la Grecia arcaica y alude al estado extático de aquel que 
recibía el espíritu de los dioses, pues el trance le provocaba una imitación de las 
deidades. Pero también en la recepción artística se empleó este vocablo: Aristóteles, 
a diferencia de Platón, subraya la relevancia de esta categoría para identificar lo otro 
(Tatarkiewicz, 2016: 307-311). Sin restar importancia a la realidad, el Estagirita 
explica la efectividad de las ficciones como recurso propedéutico. En particular, 
hace referencia a la capacidad mimética para transformar en emociones la sucesión 
de ritmo, melodía y armonía presentes en la música: «en las melodías, en sí, hay 
mímesis de los estados del carácter…Respecto a algunas [escalas], los oyentes se 
sienten más tristes y más graves…ante otras, sienten más lánguida su mente… y 
en otros casos…se inspira el entusiasmo» (Aristóteles, 2007:1340a-1340b).

A través de los siglos, la mímesis ha mantenido su cualidad conectora, vincu-
lante. Cuando experimentamos una obra buscamos en nuestro repertorio3 estético 
elementos que me permiten conectar con ella, re-conocer los niveles de sus estratos 

3  De acuerdo con Claramonte, lo repertorial es «la categoría modal en torno a la cual se 
organizan los modos de lo necesario y lo contingente. Su labor es recoger la tendencia de 
todos los sistemas vivos a buscar o producir una coherencia propia» (2016: 33).



264	 Montserrat Sobral Dorado

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 257 - 273. UNED, Madrid

que nos permitirán formar parte de la experiencia. De no ser así, nos enfrentaremos 
a un objeto ajeno dispuesto a empujarnos al borde de la inefectividad estética.

La categoría de la ápate, encargada de engranar la obra de arte producida con 
la que recibimos, es imprescindible en la experiencia estética; debido a ella la obra 
tiene emergencia y nuestros quehaceres estéticos se comportan cual sistema reple-
to de complejidad. En griego significa «ilusión, engaño», del que el espectador es 
conocedor y partícipe. Gorgias es el primero en emplear este término para el teatro 
pues, a diferencia de la historia, en la tragedia el espectador acepta la apariencia 
de los hechos y se deja engañar. Con el tiempo se aplicará a otras artes, como la 
pintura y la escultura (Tatarkiewicz, 2016: 134-135).

La relevancia de esta categoría para la efectividad de nuestra experiencia está en 
su potencia de articulación intersubjetiva –entre aquel o aquellos que producen y 
quien recibe– y circunstancial, al aproximar tiempos y culturas en el tiempo de lo 
bello. La formación de un complexo efectivo deberá mucho a nuestra imaginación, 
pero sin duda toda recepción requerirá un objeto con potencia ilusoria, pues a par-
tir de ella su contenido se hará relevante y su belleza aparecerá en alguna medida, 
caso de que la hallemos.

Para finalizar la composición de un diamante matemático, nos aproximaremos 
al concepto de belleza. Desde la lógica diamantina, este valor está íntimamente 
emparentado con la categoría de catarsis, a través de la cual tendremos una expe-
riencia plena, enriquecedora e influyente para nuestras vidas (Claramonte, 2021: 
319-331). Con el matiz de que, al igual que no existe un diamante geológico puro, 
tampoco existe la plena efectividad estética: el diamante matemático que Rudolf 
Kaehr compone plantea esta idealidad, pero la realidad de nuestra experiencia 
estética nos posiciona en ámbitos de aceptación –efectividad estética– o rechazo 
–inefectividad estética– (Kaehr, 2007: 14-17). Nos situaremos en un lugar u otro 
mediante coordenadas que son el resultado de las composiciones categoriales y que 
permitirán la investigación de los aspectos que nos conectan con las entidades del 
sistema central.

El arte actúa como mediador en nuestra humanidad, haciendo factibles las 
poéticas vigentes en nuestro presente con independencia del momento en el que 
se produjeran. El diamante es una herramienta que permite captar con relativa 
sencillez la inabarcable complejidad implícita en la trama de estas conexiones. 
A lo largo de la historia, ratificamos modos de hacer, perpetuándolos en nuevos 
modos de producción artísticas e incorporándolos en nuestra organización como 



El diamante como expresión y medida de complejidad estética	 265

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 257 - 273. UNED, Madrid

seres vivos. Indudablemente, nuestras experiencias estéticas no son las únicas que 
imprimen la etiqueta de «belleza» a las prácticas artísticas; la historia del arte está 
condicionada por el poder, motor innegable de la cultura, pero no es menos cierto 
que toda cultura toma en cuenta y cuida de lo bello, lo reconoce y lo incluye en su 
memoria. A través de las aceptaciones y rechazos de nuestras experiencias, el arte 
cambia y la belleza se mantiene viva.

La Ilustración 5 muestra la composición completa del diamante que estoy for-
mando. En él se puede observar que, partiendo del sistema central, establecemos 
conexiones categoriales dando lugar a dos modos más, de aceptación y rechazo. 
Estamos realizando un diamante-4 (Kaehr, 2007: 63), atendiendo al número de 
entidades que relaciono en el core system (acto de producción, obra de arte mate-
ria-forma, obra de arte material-valores, acto de producción) y que se comportan 
como dominio y codominio entre morfismos4.

Ilustración 5

4  El dominio es la primera entidad de nuestra relación y el codominio la segunda, siguiendo 
el orden de izquierda a derecha. En una entidad como la obra de arte, compuesta por materia 
y forma, por ejemplo, la obra de arte como materia es dominio de la obra de arte como for-
ma, que es el codominio. Los morfismos son los vínculos categoriales entre estas entidades 
(Kaehr, 2007: 13-15).



266	 Montserrat Sobral Dorado

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 257 - 273. UNED, Madrid

Las relaciones, dadas por las flechas, que se desprenden al diamantizar nues-
tro sistema central, categorial, dan lugar a nuevas relaciones que permiten el 
desplazamiento en el terreno de la acción (flechas en verde) o en el de la contra-
acción (flechas en rojo). Los pasos activos se llaman morfismos o composiciones; 
los contra-activos, hetero-morfismos. Además, es importante entender que las 
categorías que estos movimientos generan, en el ámbito de la aceptación, son 
diferentes de las que parten –aunque estén emparentadas– y se vinculan con los 
contra-pasos del ámbito del rechazo (Kaehr, 2007: 61).

Comenzando la lectura de la Ilustración 5 desde la izquierda por la parte 
neurálgica, nuestra experiencia estética se inicia en el acto poiético y da lugar a 
una obra hecha de una materia y forma, tal y como ya he descrito con anteriori-
dad. Posteriormente, llegaré a una obra de materia conformada, con contenido, 
dispuesta a ser recibida. De aquí surge la primera composición (poa), que se lee 
en la línea de debajo, de izquierda a derecha, y relaciona el acto de producción 
con la obra material: la poiesis con la ápate. 

Esta relación es de gran importancia porque está vinculada al contenido de la 
obra: articula la parte estratificada del objeto que ha sido ejecutada por el artista, 
y la estructura conformada que el receptor toma. Pone en conexión al productor 
con el receptor. El artista no puede controlar la ilusión de su obra, es decir, en 
qué modo operarán los estratos que ha conformado a través de la materia; a 
pesar de ello, sin este primer paso de carácter poiético, creativo, no habría ilusión 
posible dada al espectador para su reconocimiento. 

Y precisamente de esto habla el rechazo: una de las propiedades matemáticas 
que se desprenden del diamante es la asociatividad5 de las categorías y los jum-
poids o saltatories. 

Los diamantes pueden ser de 2-categorías en las que dos categorías anti-
drómicas mutuas están en interacción. Por lo tanto, no exactamente en el 
sentido clásico de la teoría de las categorías (Kaehr, 2007: 28).

La relación que dos categorías establecen entre los respectivos dominios y 
codominios van a provocar dos categorías anti-drómicas. En la Ilustración 5, la 
poiesis y la ápate provocan la «x» y la «y». Habremos de tener en cuenta que la 

5  La asociatividad es, junto con la identidad, una de las propiedades de las categorías (Kaehr, 
2007: 40).



El diamante como expresión y medida de complejidad estética	 267

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 257 - 273. UNED, Madrid

composición de categorías como morfismos o hetero-morfismos no son nuevas 
categorías que tienen las mismas propiedades, sino que pueden resultar fortale-
cidas o reducidas en su potencia6 estética. 

El diamante también permite vincular la complementariedad de la aceptación 
con el rechazo (Kaehr, 2007: 28). El rechazo de la composición que engloba la 
poiesis y la ápate, entre el acto de producción y la obra material, es «y» si, y solo 
si, la aceptación de «y» es la aceptación de «poa». En nuestra experiencia estética, 
esto nos lleva a comprender que tanto la estructura de la obra de arte como los 
valores estéticos que emergen de ella a través de su contenido habrán de conju-
garse para posibilitar una recepción estética efectiva.

Este tipo de relaciones entre morfismos y hetero-morfismos son debidos a la 
contexturalidad y proemialidad que ofrece la Teoría de diamantes (Kaehr, 2007: 
41). Una diamantización lleva a una proto-estructura, que en nuestro caso es la 
relación entre el acto de producción y el acto de recepción a través de la catarsis. 
La contexturalización produce la contexturalidad de la proto-estructura, es decir, 
permite entender las contexturas que genera la catarsis. Por su parte, la proemia-
lidad permite establecer relaciones entre líneas categoriales a través de un salto. 
Según esta, puedo concluir que estéticamente se produce una forma artística, y 
que esta forma artística será recibida plenamente –catarsis– al aparecer los valores 
de la obra junto su materialidad. Por eso el estudio estético de una obra de arte 
no puede darse sólo formalmente, atendiendo al «objeto» en su apariencia, sino 
que ha de indagar en su contenido y los valores –estéticos– que aparecen. 

3. El comportamiento fractal en la experiencia estética

Los fractales son objetos con auto-similitud a diferentes escalas (Dummit, 
2015: 1). Esta sencilla descripción incluye tanto modelos matemáticos como 
objetos geométricos cuyo atributo común es la repetición de un patrón, per-
mitiendo estudiar su comportamiento dimensional fraccionario. Desde sus ini-
cios, se han utilizado para explicar fenómenos naturales con un comportamiento 
fractal, es decir, aquello que emplean una manera recursiva en su proceder. En 
nuestra vida cotidiana estamos acompañados de seres con estas características, 

6  Potencia que, en este caso, yo refiero como la proximidad a la proto-estructura, es decir, a 
la catarsis (AP—>AR).



268	 Montserrat Sobral Dorado

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 257 - 273. UNED, Madrid

como los brócolis o los caracoles, además de aplicarse a ramas del conocimiento 
como la cardiología o la geología.

El término «fractal» significa fracturado, roto, y fue acuñado por el mate-
mático Benoit Mandelbrot a finales de los años setenta del siglo pasado para 
referirse a los objetos con una dimensión fraccional, es decir, que se sitúan entre 
las dimensiones descritas mediante números naturales por la ciencia clásica 
(Mitchell, 2009: 103). Al fracturar un objeto de dimensión dada, la magnitud 
de su dimensión cambia7. Precisamente, este es uno de los aspectos que lo hacen 
idóneos para el estudio en estética8, pues conduce a incluir los factores ontológi-
cos y políticos inherentes, esto es, lo que hay en cada experiencia y su contexto 
organizativo, dando cuenta tanto de sus variaciones como de las implicaciones 
en la emergencia de la que todo arte es contenedor.

Este artículo no pretende ofrecer una herramienta que explique la totalidad 
del arte a lo largo de la historia ni que prediga cómo se conformarán las obras de 
arte en un futuro. Lo que se plantea es una herramienta que trata la experiencia 
estética como un fenómeno de complejidad organizada a través de un número de 
factores considerable que interactúan en un conjunto orgánico. Para conseguir 
esto, no podemos emplear una lógica general, apenas variable para un conjunto 
de objetos, sino que, como bien apunta Nicolai Hartmann en su Estética «las 
[lógicas] de lo bello son altamente especializadas, en el fondo, son distintas para 
cada objeto» (1977: 7). 

7  Siendo M la cantidad en la que seccionamos –fracturamos– nuestro objeto, entonces cada 
nivel de rotura está hecho de una cantidad M^D de copias del nivel previo, donde el superín-
dice D es la dimensión del objeto de partida. Si llamamos N= M^D tendremos que: log N = 
D log M, entonces la dimensión D = log N / log M (Mitchell, 2009: 105-108).
8  En historia, pensar en el tiempo nos lleva a una dimensión cronológica, lineal, de sucesos 
ordenados por fechas. Sin embargo, en el terreno de la estética como en el de las matemáticas, 
resulta interesante atender a otros aspectos del tiempo sin reducirlo a la linealidad. Compren-
der el tiempo a través de los modos en que nos relacionamos ontológica y estéticamente, 
permite aproximarse a la complejidad de nuestro estar en el mundo y reconocer lo que Nico-
lai Hartmann llama espíritu del objeto: «la objetivación consiste esencialmente en la creación 
de un producto real duradero en el que pueda aparecer contenido espiritual. Con ello se 
introduce el objeto estético, en la medida en que ha sido hecho por el hombre, en un círculo 
más amplio de fenómenos; constituye un tipo especial del espíritu objetivado. Queda, por 
completo, bajo la ley de la objetivación» (1970: 100). Luego con esto se refiere Hartmann al 
aspecto efectivo que perdura en el objeto de la(s) época(s) transcurridas desde que se produjo 
hasta que lo recibimos.



El diamante como expresión y medida de complejidad estética	 269

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 257 - 273. UNED, Madrid

El Libro de diamantes proporciona una lógica no lineal, que alberga un com-
portamiento fractal, y que permite discernir las peculiaridades de cada expe-
riencia estética, albergando «una matriz de conflictos posibles, donde diversos 
sistemas modales, que comparten o no una misma repertorialidad, han de con-
vivir» (Claramonte, 2015: 27). Esto supone poder analizar nuestra experiencia 
estética profundizando en cada una de las relaciones mediante la composición de 
un nuevo diamante, esto es, la diamantización del diamante (Kaehr, 2007: 145), 
o bien componer un marco más genérico de la experiencia, que comprenda los 
contextos –las contexturas– desde las que se parten, mediante objetos proemiales9. 
En este artículo nos ceñiremos a la diamantización del diamante para no tener 
que introducir una manera diferente de formación de un diamante, más apro-
piada al objeto proemial.

Diamantizar un diamante nos conduce a una investigación sobre la operación 
categorial. Pongamos por caso la estructura de una obra de arte. Para penetrar 
en ella sería conveniente diamantizar la poesis y entender su producción desde su 
contexto temporal (Aguilar, 2010: 267), puesto que es el primer vínculo directo 
hacia ella. De esta manera, podemos pensar en los procesos que dan lugar a una 
obra de arte en particular, poniendo la atención en su materia y forma. Esto se 
muestra en la Ilustración 6:

9  La relación proemial fue desarrollada por el filósofo alemán Gottard Günther y retomada 
por Rudolf Kaehr. En términos generales, la proemialidad permite conectar diferentes niveles 
a través de la composición categorial.



270	 Montserrat Sobral Dorado

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 257 - 273. UNED, Madrid

 

Ilustración 6

Esta diamantización se realiza sobre una de las categorías del core system pero 
la misma operación podría efectuarse sobre la composición de morfismos o los 
hetero-morfismos. En todo caso, repetir la lógica diamantina sobre cualesquiera 
de estas posiciones conduciría a un diamante de segundo orden; llegando a su 
través a un nuevo espectro de interacciones, que permiten una mejor perspectiva 
sobre las contexturalidades mediadas por la obra de arte que nos ocupa. 



El diamante como expresión y medida de complejidad estética	 271

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 257 - 273. UNED, Madrid

Otro aspecto a tener en cuenta para todo diamante, con independencia de 
su orden, es que su lógica no es exclusiva del sistema central, sino que es vál-
ida para los nuevos vínculos que aparecen al generar áreas de aceptación y de 
rechazo. Comprender la experiencia estética a través de una lógica diamantina no 
se reduce a analizar los aspectos de su proto-estructura, es decir, de la conexión 
catártica, sino conceder la posibilidad de que no se consuma, pues en la realidad 
de nuestros encuentros a través del arte nos movemos entre uno y otro ámbito, 
estableciendo nuevas logificaciones de cada vez. 

Sin lugar a dudas, explorar el comportamiento fractal a través del proceso de 
diamantización no reducirá el conocimiento de una experiencia estética a una 
expresión, pues de ser así no estaríamos hablando de un sistema complejo. No 
obstante, será de gran utilidad para una aproximación a la respuesta en torno a 
«qué consiste una obra de arte, cómo podemos conocerla y para qué la quere-
mos» (Claramonte, 2021: 14). Con esto, se ofrece una herramienta que puede 
atender el comportamiento ontológico, cognoscitivo y axiológico del arte siem-
pre y cuando partamos de unas categorías operantes con las entidades a trabajar 
pues «los objetos diamantinos no son objetos sino complexiones de morfismos 
policontexturales» (Kaehr, 2007: 122).

4. Conclusión

Hemos partido de la base de que nuestros quehaceres estéticos responden a 
las características de un sistema complejo: debidos a componentes sencillos –en 
comparación a la totalidad del sistema–, cuya interacción se realiza de manera 
no lineal, sin un control central, y con comportamientos emergentes. Por otro 
lado, existen diversas medidas de la complejidad, siendo la dimensión fractal 
una de ellas. 

A lo largo de este artículo, hemos planteado una herramienta matemática, el 
diamante de Rudolf Kaehr que, teniendo en cuenta la complejidad de determina-
das relaciones, permite relacionar de manera lógica las posibles contexturas entre 
entidades y, además, observar la eficacia de estas para acercarnos a la comprensión 
del comportamiento general del sistema en cuestión. Asimismo, su estructura 
permanece similar con independencia de la escala, favoreciendo la indagación 
tanto en la organización de las entidades como en su comportamiento, acorde 
a las posiciones que van tomando en los diamantes que he ido construyendo. 



272	 Montserrat Sobral Dorado

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 257 - 273. UNED, Madrid

Este análisis nos permite comprender las relaciones establecidas entre sujetos 
mediados por una obra de arte. Adentrarnos en estos vínculos supone la inda-
gación sobre qué aspectos tomamos y cuáles descartamos tanto en nuestra pro-
ducción artística como en la receptora. Evidentemente, los factores que operen 
en este intercambio serán de diversa naturaleza y habremos de tenerlas en cuenta, 
pero permite acercarnos a las razones por las que descartamos algunas poéticas 
y convertimos en clásicas otras. 

Por otro lado, mediante la expresión de catarsis como última relación en el 
ámbito de la aceptación, comprobamos que una catarsis absolutamente pura es 
improbable, pues supondría que el receptor pudiese alcanzar todo un cúmulo de 
relaciones estéticas y las contexturas implícitas. Sin embargo, sí permite posicio-
narse en uno u otro ámbito, estar más o menos cerca de esta catarsis.

La importancia del arte en nuestra historia resulta innegable: es testigo de 
quienes somos, de lo que procuramos, de cómo lo producimos y del legado que 
dejamos a quien viene. El arte es un reflejo de la organización humana y testi-
monio que ofrecemos de la misma (Dissanayake, 2002: 197; 2012: 201-204). 
Lo que ofrece el diamante es una continua construcción y deconstrucción entre 
lo general y lo particular, desde la mirada más global entre actos hasta cada uno 
de los íntimos aspectos de las relaciones que se establecen. Comprender la belleza 
como vínculo efectivo a través de una relación estética supone comprenderla no 
solamente como cooperación de placeres para un sujeto receptor, sino atisbar su 
dimensión cooperativa entre individuos. 

Bibliografía

Aguilar, J. H. & Buckareff, A. A. (eds.) (2010). Causing Human Actions: New Perspectives 
on the Causal Theory of Action. Cambridge: MIT Press.

Aristóteles (2019). Ética a Nicómaco. Ética a Eudemo. Madrid: Gredos.

— (2014). Poética. Madrid: Gredos.

— (2007). Política. Madrid: Gredos.

Claramonte, J. (2011). Arte de contexto. San Sebastián: Nerea.

— (2011). La República de los Fines. Murcia: Cendeac.

— (2015). Desacoplados. Madrid: UNED.



El diamante como expresión y medida de complejidad estética	 273

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 257 - 273. UNED, Madrid

— (2016). Estética Modal. Libro Primero. Madrid: Tecnos.

— (2021). Estética Modal. Libro Segundo. Madrid: Tecnos.

Dissanayake, E. (2002). What Is Art For? Seattle: UWP.

— (2012). Art & Intimacy: How the Arts Began. Seattle: UWP

Dummit, E. (2015). Dynamic, Chaos, and Fractals (part 4): Fractals. Northeastern 
University. 04 de diciembre de 2023. https://web.northeastern.edu/dummit/docs/
dynamics_4_fractals.pdf

Gell Mann, M. (1995). El quark y el jaguar: Aventuras en lo simple y lo complejo. Barce-
lona: Tusquets.

Hartmann, N. (1977). Estética. México: UNAM.

— (1964). Ontología. Volumen V. México: Fondo de Cultura Económica.

Kaehr, R. (2007). The Book of Diamonds. Glasgow: Think Art Lab. 04 de diciembre 
de 2023. http://www.thinkartlab.com

Kant, I. (2017). Crítica del juicio. Barcelona: Espasa.

Maldonado, C. (ed.). (2021). Estética y Complejidad. Elementos para un estado crítico del 
arte. Bogotá: Corporación Creación - Arte & Ciencia.

Mitchell, M. (2009). Complexity: A Guided Tour. New York: Oxford University Press.

Tatarkiewicz, W. (2016). Historia de seis ideas. Arte, belleza, forma, creatividad, mímesis, 
experiencia estética. Madrid: Tecnos.

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-No-
Comercial-SinObraDerivada 4.0 

Enviado: 14/02/2022

Aceptado: 19/10/2022

https://web.northeastern.edu/dummit/docs/dynamics_4_fractals.pdf
https://web.northeastern.edu/dummit/docs/dynamics_4_fractals.pdf
http://www.thinkartlab.com/pkl/lola/Diamond-Theory-Collection.pdf
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

