
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 95 - 119. UNED, Madrid

LA JUSTIFICACIÓN DE LA LIBERTAD MEDIANTE 
EL FAKTUM DER VERNUNFT

THE JUSTIFICATION OF FREEDOM THROUGH 
THE FAKTUM DER VERNUNFT

Fernando García Martín*

UNED

Resumen: El carácter fundante atribuido a la libertad en la filosofía crítica kantia-
na plantea la necesidad de proceder a justificar su realidad. Esta justificación no pudo 
llevarse a cabo ni en la KrV ni en la Fundamentación de la metafísica de las costumbres, 
por lo que quedó como tarea pendiente para la KpV. En esta obra, Kant emprende un 
proceso de fundamentación de la moralidad partiendo para ello de la existencia de un 
Faktum der Vernunft consistente en la «conciencia de la ley moral». La inmediatez de 
esta conciencia instituye al Faktum der Vernunft como instancia suprema a partir de la 
cual se hace posible justificar la realidad de la moralidad. El sentimiento de respeto al 
que da lugar el Faktum der Vernunft permite por su parte la justificación de la realidad 
de la libertad en la determinación moral del comportamiento humano (concepto posi-
tivo de libertad), siendo derivada a partir de ella la independencia posible respecto de 
las inclinaciones naturales de la voluntad humana (concepto negativo). La moralidad 
constituye así la ratio cognoscendi de la libertad, mientras que la libertad es la ratio essendi 
de la moralidad.

Palabras clave: Kant, libertad, Faktum der Vernunft, sentimiento de respeto, 
intuicionismo ético.

Abstract: The founding character attributed to freedom in Kant’s critical philoso-
phy raises the need to proceed to justify its reality. This justification could not be carried 
out either in the KrV or in the Groundwork of the Metaphysics of Morals, so it remained a 
pending task for the KpV. In this work, Kant undertakes a process of grounding mora-
lity starting from the existence of a Faktum der Vernunft consisting of the «conscience 
of moral law». The immediacy of this consciousness establishes the Faktum der Vernunft 

* Doctor en Filosofía, C/Constancia 30 1º Izq. 28002 Madrid, fernandogarciamartin63@
gmail.com.



96	 Fernando García Martín

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 95 - 119. UNED, Madrid

as the supreme instance from which it becomes possible to justify the reality of morality. 
The feeling of respect to which the Faktum der Vernunft gives rise allows the justification 
of the reality of freedom in the moral determination of human behavior (a positive 
concept of freedom), with the possible independence with respect to the natural inclina-
tions of the human will (a negative concept) being derived from it. Morality thus cons-
titutes the ratio cognoscendi of freedom, while freedom is the ratio essendi of morality.

Keywords: Kant, freedom, Faktum der Vernunft, feeling of respect, ethical 
intuitionism.

1. Introducción

Kant indicó en Los progresos de la metafísica desde Leibniz y Wolff (1804) que 
la realidad de la libertad en conjunción con la idealidad del espacio y el tiempo 
constituían los dos «ejes» (Angeln) básicos de su filosofía (Kant, 1987: 311; AA 
XX: 311), sosteniendo asimismo en el Prólogo a la Crítica de la razón práctica 
(KpV, 1788) que la idea de libertad era la «piedra angular» (Schlußstein) desde 
la que había de desplegarse el sistema de la razón, tanto de la teórica como de la 
práctica (Kant, 1997: 16; AA V: 3-4). Aunque el carácter supremo atribuido por 
este autor a esta idea no permita llevar a cabo una derivación de la realidad de la 
libertad desde un principio de orden superior, no por ello puede dejarse de lado 
la tarea de proceder a justificar (rechtfertigen) la legitimidad de su pretensión de 
ejercer como base desde la que desplegar el modo transcendental de reflexión 
propio de la filosofía crítica.

La Dialéctica de la Crítica de la razón pura (KrV, 1781, 1787) constituye el 
primer lugar de la obra kantiana donde de manera expresa es abordada la cuestión 
de la realidad que pueda corresponder a la idea de libertad. Dicho tratamiento 
se produce con ocasión del planteamiento y resolución de la Tercera Antinomia 
de la razón pura. La idea de libertad cuya realidad pretende justificarse en esta 
Antinomia es la de «libertad transcendental» (transscendentale Freiheit), caracte-
rizada como «una absoluta espontaneidad causal que inicie por sí misma una serie 
de fenómenos que se desarrollen según leyes de la naturaleza» (Kant, 1989: 408-
409; A446/B474). El proceso de pretendida justificación de su carácter real se 
desarrolla a partir de la limitación del alcance que se asigna a la causalidad natural 
como principio explicativo de la sucesión de estados en el mundo resultante de 
la distinción establecida entre los «fenómenos» (Erscheinungen, Phaenomena) y 
las «cosas en sí» (Dinge an sich) o «noúmenos» (Noumena). Mediante la defensa 



La justificación de la libertad mediante el faktum der vernunft	 97

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 95 - 119. UNED, Madrid

de la necesidad de realizar esta distinción para así poder evitar la contradicción 
(Widerspruch) en la que se ve envuelta la razón consigo misma cuando pretende 
alcanzar lo incondicionado para lo condicionado dado, se hace posible concebir 
un modo alternativo al de la necesidad natural de comprensión de algunos de 
los eventos del mundo como es el de la causalidad por libertad. Así, ocurre que, 
aunque la realidad de la libertad no haya podido ser teóricamente probada, pues 
para que ello fuese posible ella habría de tener el modo de ser de los fenómenos, 
sí que ha resultado factible al menos defender su posibilidad lógica, permitiendo 
concluir que «naturaleza y causalidad por libertad no son incompatibles» (Kant, 
1989: 479; A558/B586).

El segundo momento en el que trata de justificarse la pretensión de realidad 
asociada a la idea de libertad lo constituye la Fundamentación de la metafísica de 
las costumbres (GMS, 1785). En su tercera parte, Kant desarrolla un intento de 
fundamentación de la moralidad desde la suposición de la realidad de la libertad 
práctica contenida en la conciencia de que se actúa libremente, sosteniendo que 
«todo ser que no puede obrar de otra manera que bajo la idea de libertad es, 
por eso mismo, verdaderamente libre en sentido práctico, […] , exactamente 
igual que si su voluntad fuese definida como libre en sí misma de un modo 
válido incluso en la filosofía teórica» (Kant, 1990: 131-132; AA IV: 448). Pero 
ante la constatación de la existencia de un «círculo vicioso» (geheimer Cirkel), 
consistente en que «nos consideramos libres en el orden de las causas eficientes 
para pensamos como sometidos a leyes morales en el orden de los fines, y luego 
nos consideramos sometidos a dichas leyes porque nos hemos atribuido la 
libertad de la voluntad» (Kant, 1990: 135; AA IV: 450), se encuentra con que la 
mera suposición de que se actúa libremente no resulta suficiente para lograr la 
perseguida fundamentación de la moralidad, sino que es preciso encontrar una 
prueba de que la libertad es efectivamente real, para así poder derivar de manera 
analítica la realidad de la moralidad a partir de la de la libertad. Dicha prueba 
podría ser aportada si pudiese constatarse que el hombre ciertamente pertenece 
al mundo inteligible (intelligibile Welt) planteado en la KrV hipotéticamente 
como posible y que como tal es (o puede ser) absolutamente independiente del 
influjo que sobre él ejercen sus inclinaciones sensibles (concepto negativo de 
libertad). Ahora bien, esta pertenencia no puede ser garantizada, pues la razón 
sólo alcanza a constatar una absoluta espontaneidad en el orden de lo teórico 
(ideal) (Kant, 1990: 137-138; AA IV: 452), consistente en la capacidad humana 
para formular ideas con independencia del contenido material proporcionado 
por la sensibilidad, sin poder llegar a inferir a partir de ella la efectividad de una 
espontaneidad equivalente en el orden práctico (real), que sería la precisada para 



98	 Fernando García Martín

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 95 - 119. UNED, Madrid

poder atribuir al ser humano una existencia en el mundo inteligible y de ahí 
su libertad como cualidad derivada de su pertenencia al mismo (Kant, 1990: 
146-147; AA IV: 458-459). La obra termina así dejando en el aire tanto la 
fundamentación de la moralidad pretendida como la justificación de la realidad 
de la libertad práctica para ello precisada, concluyendo que «la razón humana 
es totalmente impotente para explicar cómo la razón pura, sin ningún género 
de estímulos ajenos (vengan de donde vengan), puede ser por sí misma práctica 
[…] Todo esfuerzo y trabajo que se emplee en buscar esta explicación son 
absolutamente vanos» (Kant, 1990: 151; AA IV: 461).

El modo kantiano de proceder en la KpV toma el sentido inverso al seguido 
en la GMS, pues no se ensaya la fundamentación de la moralidad partiendo de 
la idea de la libertad, sino tomando como referencia la presunta existencia de 
un Faktum der Vernunft. Kant entiende que la validez del proceso de funda-
mentación desarrollado a partir de la constatación de tal existencia, legitima la 
justificación de la realidad de una libertad concebida en sentido positivo (auto-
nomía legisladora) y consecuentemente la de la libertad en su acepción negativa 
(independencia absoluta respecto de lo sensible). De este modo, puesto que la 
justificación así lograda del carácter real de la libertad permite también superar 
el carácter vicioso del círculo referido en la GMS, pensamos que la apelación 
que Kant hace a la presencia de un Faktum der Vernunft en el ámbito práctico 
resulta especialmente relevante de cara a su caracterización crítica definitiva de 
la moralidad.

En el presente artículo se examina un modo por medio del cual se estima que 
recibe justificación la postura que defiende la realidad de la libertad a partir de 
la efectiva existencia del Faktum der Vernunft. Para ello se recogen primeramen-
te las interpretaciones del Faktum der Vernunft que en relación con la temática 
de la fundamentación kantiana de la moralidad se consideran más pertinentes, 
destacando entre ellas aquella que lo concibe como la conciencia que se tiene 
de encontrarse sometido a la ley moral. En segundo lugar, se exponen algunos 
apoyos que se cree que en el texto kantiano correspondiente a la KpV refuerzan 
la atribución de realidad de este sometimiento. A continuación, se defiende que 
la presencia de un sentimiento de respeto ante la legislación moral asociado al 
Faktum der Vernunft constituye una muestra efectiva de la realidad de la libertad 
humana. Y, finalmente, se sostiene que el concepto de libertad que debe suscri-
birse a partir del modo de proceder del sentimiento de respeto en la determina-
ción moral del sentido de la acción humana es el de la libertad transcendental 
planteada como posible en la Dialéctica de la KrV.



La justificación de la libertad mediante el faktum der vernunft	 99

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 95 - 119. UNED, Madrid

2. Las diversas interpretaciones del Faktum der Vernunft

El intento de fundamentación de la moralidad en la KpV a partir de la exis-
tencia de un Faktum der Vernunft presenta como primera dificultad la de dilu-
cidar cuál es el referente kantiano correspondiente a esta expresión. Al respecto, 
es preciso comenzar indicando que Kant alude en ocho ocasiones al Faktum der 
Vernunft en esta obra1. La dificultad estriba en que no se da una plena identidad 

1   Estas ocasiones se encuentran recogidas en Allison, 1990: 231-232. Por razones de como-
didad expositiva, las transcribimos a continuación, tomando como texto de referencia la tra-
ducción al español de la KpV mencionada en el apartado correspondiente a la bibliografía del 
presente artículo:
 (1) «El concepto de la libertad, en cuanto su realidad queda demostrada por medio de una ley 
apodíctica de la razón práctica, constituye la piedra angular de todo el edificio de un sistema 
de la razón pura, incluso la especulativa, y todos los demás conceptos (los de Dios y la inmor-
talidad) que, como meras ideas, permanecen sin apoyo en la razón especulativa, se enlazan 
con él y adquieren con él y por él consistencia y realidad objetiva, es decir, que su posibilidad 
queda demostrada por el hecho de que la libertad es real; pues esta idea se manifiesta por 
medio de la ley moral» (Kant, 1997: 16; AA V 3-4).
 (2) «Se puede denominar la conciencia de esta ley fundamental un hecho de la razón, porque 
no se la puede inferir de datos antecedentes de la razón, por ejemplo, de la conciencia de la 
libertad (pues esta conciencia no nos es dada anteriormente), sino que se impone por sí mis-
ma a nosotros como proposición sintética a priori, la cual no está fundada en intuición 
alguna, ni pura ni empírica, aun cuando sería analítica si se presupusiera la libertad de la 
voluntad, para lo cual, empero, como concepto positivo, sería exigible una intuición intelec-
tual, que no se puede admitir aquí de ningún modo. Sin embargo, para considerar esa ley 
como dada, sin caer en falsa interpretación, hay que notar bien que ella no es un hecho 
empírico, sino el único hecho de la razón pura, la cual se anuncia por él como originariamen-
te legisladora (sic volo, sic iubeo)» (Kant, 1997: 50; AA V 31).
 (3) «Manifiesta esta analítica que la razón pura puede ser práctica, es decir, puede determinar 
por sí misma la voluntad, independientemente de todo lo empírico –y esto lo manifiesta por 
un hecho, en el cual la razón pura se muestra en nosotros realmente práctica; es, a saber, la 
autonomía en el principio de la moralidad, por donde ella determina la voluntad al acto-. Ella 
muestra al mismo tiempo que este hecho está inseparablemente enlazado con la conciencia de 
la libertad de la voluntad, más aún, que es idéntico con ella, por lo cual la voluntad de un ser 
racional que como perteneciente al mundo de los sentidos, se reconoce, como las otras causas 
eficientes, necesariamente sometido a las leyes de la causalidad, en lo práctico, en cambio, al 
mismo tiempo, tiene por otro lado, a saber, como ser en sí mismo, conciencia de su existencia 
determinable en un orden inteligible de las cosas, no ciertamente según una intuición parti-
cular de sí mismo, sino según ciertas leyes dinámicas que pueden determinar su causalidad en 
el mundo de los sentidos; pues ya ha sido suficientemente demostrado en otro lugar [en la 
GMS. Fernando García] que la libertad, si nos es atribuida nos traslada a un orden inteligible 
de las cosas» (Kant, 1997: 62; AA V 42).
 (4) «En cambio, la ley moral, si bien no visión (Aussicht) alguna [de un conocimiento especu-
lativo de los noúmenos a través de la razón teórica. Fernando García], proporciona, sin 



100	 Fernando García Martín

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 95 - 119. UNED, Madrid

entre lo referido en cada una de ellas, sino que, siguiendo el análisis de Beck 
que Allison recoge, pueden entresacarse hasta seis caracterizaciones posibles del 
Faktum der Vernunft (Beck, 1960/91: 278; Allison, 1990: 232). El Faktum der 
Vernunft es:

(1) la conciencia de la ley moral (fragmento 2),

(2) la conciencia de la libertad de la voluntad (fragmento 3),

(3) la ley (fragmentos 2, 5 y 7),

(4) la autonomía del principio de la moralidad (fragmento 3),

(5) una inevitable determinación de la voluntad por la mera concepción de 
la ley (fragmento 6), y finalmente,

(6) el efectivo caso de una acción presuponiendo una causalidad incondicio-
nada (fragmento 8).

embargo, un hecho, que los datos todos del mundo sensible y nuestro uso teórico de la razón, 
en toda su extensión, no alcanzan a explicar, un hecho que anuncia un mundo puro del 
entendimiento, hasta lo determina positivamente y nos da a conocer algo de él, a saber: una 
ley» (Kant, 1997: 63; AA V 43).
 (5) «Además, la ley moral es dada, por decirlo así, como un hecho de la razón pura, del cual 
nosotros a priori, tenemos conciencia, y que es cierto apodícticamente, aun suponiendo que 
no se pueda encontrar en la experiencia ejemplo alguno de que se haya seguido exactamente» 
(Kant, 1997: 68; AA V 47).
 (6) «La realidad objetiva de una voluntad pura, o lo que es lo mismo, de una razón pura prác-
tica, está dada a priori en la ley moral por algo así como un hecho; pues así se puede deno-
minar una determinación de la voluntad, que es inevitable, aunque no descansa en principios 
empíricos» (Kant, 1997: 76; AA V 55).
 (7) «Pero que la razón pura, sin mezcla alguna de fundamento empírico de determinación, sea 
por sí sola también práctica, esto hubo que poderlo exponer por el uso práctico más vulgar 
de la razón, atestiguando el supremo principio práctico como un principio tal, que toda 
razón humana natural lo conoce completamente a priori, independiente de todo dato sensi-
ble, como la ley suprema de su voluntad. Hubo que probarlo y justificarlo primero, en cuan-
to a la fuerza de su origen, aún en el juicio de esa razón vulgar, antes de que la ciencia 
pudiera tomarlo en sus manos para hacer uso de él como de un hecho, por decirlo así, que 
antecede a todo sutilizar sobre su posibilidad y a todas las consecuencias que pudieran sacarse 
de ahí» (Kant, 1997: 117; AA V 91).
 (8) «Ahora bien, sólo se trataba de que este poder fuese transformado en un ser, es decir, de 
que se pudiese demostrar en un caso real, por decirlo así, mediante un hecho, que ciertas 
acciones presuponen una causalidad semejante (la intelectual, sensiblemente incondicionada), 
sean reales o también sólo ordenadas, es decir, necesarias práctica y objetivamente» (Kant, 
1997: 131; AA V 104).



La justificación de la libertad mediante el faktum der vernunft	 101

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 95 - 119. UNED, Madrid

Pese a la aparente dispersión que con estas caracterizaciones se produce, es 
posible distinguir entre aquellas en las que el genitivo del Faktum der Vernunft 
denota un «genitivo subjetivo» (el «hecho» de la razón») y esas otras en las que 
lo indicado es un «genitivo objetivo» (el «hecho de la razón») (Willaschek, 1991: 
459; Schönecker, 2013: 97; Schönecker, 2013b: 13-14; Macedo, 2018: 63). 
Conforme a las primeras, la razón misma sería quien actuaría, siendo el resultado 
de su acción lo referido mediante el «hecho», pudiendo ser ello la ley moral (por 
ejemplo, en el fragmento 5) o la voluntad pura (libre) (así en el fragmento 6). De 
acuerdo con las segundas, el «hecho» aludido mediante el Faktum der Vernunft 
sería la existencia misma de la razón (como se hace en el fragmento 3).

De cara a su pretendida justificación, ambas grupos de interpretaciones 
posibles del Faktum der Vernunft estimamos que presentan problemas. El 
obstáculo con el que se encuentran las pertenecientes al primero radica en que, 
si se entiende el «hecho» como un producto, parece que habría de plantearse 
como razonable la aspiración a su conocimiento como medio que garantizase la 
objetividad (y consecuente universalidad y necesidad) precisada para que pudiese 
ejercer como elemento fundante de la moralidad, pero ni la ley moral (Kant, 
1997: 50; AA V: 31) ni la voluntad pura (Kant, 1997: 125; AA V: 99) son 
«hechos empíricos», por lo que no podrá tenerse un conocimiento teórico suyo. 
La dificultad con la que se enfrentan las del segundo grupo estriba en que, al no 
ser la razón una entidad empírica, tampoco será posible tener un acceso teórico 
a ella. No obstante, concibiendo la razón como una capacidad (Vermögen) (la 
capacidad humana para la racionalidad en asuntos prácticos), podría tal vez ser al 
menos accesible algún rasgo suyo, como pudiera serlo el modo como ella proceda 
en la realización de su cometido. Por este motivo, pensamos que la lectura en 
términos de genitivo objetivo del Faktum der Vernunft resulta más fructífera de 
cara a la pretendida justificación de la realidad de la libertad que la que de éste 
se haga como genitivo subjetivo, por lo que será la prioritariamente seguida en 
este artículo.

En este sentido, y ateniéndonos a la concreción que Allison hace del mismo, 
procedemos caracterizando hipotéticamente el Faktum der Vernunft como:

(7) la conciencia de estar bajo la ley moral y el reconocimiento de esta ley 
por toda razón humana natural como la ley suprema de su voluntad (Allison, 
1990: 233).



102	 Fernando García Martín

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 95 - 119. UNED, Madrid

3. La realidad del Faktum der Vernunft 

El elemento distintivo de esta caracterización del Faktum der Vernunft consi-
deramos que radica en su identificación con una cierta «conciencia» (Bewußtsein) 
que se tiene. El fragmento 2 constituye un apoyo textual explícito de ella, 
mediante su indicación de que «se puede denominar la conciencia de esta ley 
fundamental un hecho de la razón», pero su idea fundamental creemos que 
también se encuentra recogida en los fragmentos 3 y 5, al hablarse en ellos de la 
existencia de una «conciencia», y que resulta además compatible con el resto de 
fragmentos presentados.

El que se trate de una conciencia da lugar a la sospecha de si ella no será 
nada más que un efecto de índole empírica causado por algún elemento «exter-
no» al propio ser humano. Tal efecto podría tomar la forma, por ejemplo, de la 
constricción psicológica a la que son sometidos los individuos por parte de la 
sociedad mediante la concesión de premios y la imposición de castigos con la 
intención de que así acomoden su comportamiento a las reglas que ella impone 
como necesarias. En el supuesto de que efectivamente así fuese, la «realidad» de 
tal conciencia quedaría garantizada, aunque se trataría exclusivamente de una 
fenoménica, lo que daría lugar al modo meramente «psicológico» como Scheler 
entiende el Faktum der Vernunft (Scheler, 2001: 101). Pero en tal caso, ocurriría 
que, al no ser ella nada más que el reflejo en cada uno de los seres humanos 
concretos de una instancia ajena a ellos mismos, esta «conciencia» carecería de 
capacidad fundamentadora de la moralidad, por cuanto su origen no se encon-
traría en éstos, sino que sería inducida desde el exterior (dando lugar a que no se 
tratase de «su» moralidad), y, además, revestiría tantas formas como individuos 
concretos existentes hubiese (propiciando que se diesen de manera concurrente 
«múltiples» moralidades, no pudiéndose hablar estrictamente de «moralidad»).

Kant no analiza de modo explícito en la KpV la posibilidad de que la con-
ciencia asociada al Faktum der Vernunft sea una de carácter únicamente empírico. 
El motivo de tal ausencia puede achacarse a una circunstancia de índole cultural, 
pues él no tuvo ocasión de participar existencialmente de la moderna «filosofía de 
la sospecha», que tiene a Marx, Nietzsche y Freud como sus «padres», aunque él 
mismo sea reconocido como un predecesor suyo. Pero pensamos que la causa de 
esa falta de consideración se encuentra más bien en la condición transcendental 
de su reflexión crítica. De acuerdo con ella, el objetivo filosófico perseguido no 
sería tanto el de «sospechar» de la realidad de la moralidad con la intención de 



La justificación de la libertad mediante el faktum der vernunft	 103

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 95 - 119. UNED, Madrid

encontrar en ella una «falla» desde la que proceder a su «deconstrucción», como 
el de «mostrar» que la determinación moral del hombre puede ser «real», y que, 
si así fuese, tendría a la «realidad» de la libertad como su condición de posibi-
lidad, aunque habiendo de ser concretado el sentido en que en tal caso podría 
legítimamente sostenerse que algo es «real» o que se da una «realidad».

El Faktum der Vernunft aparece como «inmediatamente dado» (unmittelbar 
gegeben), lo que trae como consecuencia su evidencia (Evidenz) (Willaschek, 
1991: 464-465). Esta condición evidente hace que no sea derivable de otra 
instancia de índole superior, siendo precisamente por ello por lo que puede 
ejercer como elemento fundamentador de la moralidad. Si contrariamente la 
«conciencia de la ley moral» fuese derivable a su vez de otra instancia, ocurriría 
que sería en esta última donde habría de recaer la tarea fundamentadora y no en 
él, planteando entonces nuevamente qué es lo que haría que tal instancia pudiese 
ejercer como elemento fundamentador de la moralidad. Al modo como Rivera 
de Rosales nos lo indica, puede añadirse que este carácter último del Faktum 
der Vernunft permite considerarlo como expresión del «ser fontanal, originario y 
originante» que nos constituye (Rivera de Rosales, 2011: 238).

Mediante el conocido «ejemplo del patíbulo (Galgen-Beispiel)», Kant presenta 
en la Analítica de la KpV dos situaciones conflictivas de naturaleza práctica para 
cuya resolución apela al juicio de sus lectores («Suponed …», «preguntadle …»)2. 
Aun cuando la exposición de estas situaciones se produzca con anterioridad a 
la enunciación de la «ley fundamental de la razón pura práctica» y previamente 
a cualquier alusión explícita al Faktum der Vernunft en esta segunda Crítica, 

2   «Pero también la experiencia confirma ese orden de los conceptos en nosotros. Suponed 
que alguien pretenda excusar su inclinación al placer diciendo que ella es para él totalmente 
irresistible, cuando se le presentan el objeto amado y la ocasión; pues bien, si una horca está 
levantada delante de la casa donde se le presenta aquella ocasión, para colgarle enseguida 
después de gozado el placer, ¿no resistirá entonces a su inclinación? No hay que buscar 
mucho lo que contestaría. Pero preguntadle si habiéndole exigido un príncipe, bajo amenaza 
de la misma pena de muerte inminente, levantar un testimonio falso contra un hombre hon-
rado a quien el príncipe, con plausibles pretextos, quisiera perder, preguntadle si entonces 
cree posible vencer su amor a la vida, por grande que éste sea. No se atreverá quizá a asegurar 
si lo haría o no; pero que ello es posible, tiene que admitirlo sin vacilar. Él juzga, pues, que 
puede hacer algo porque tiene conciencia de que debe hacerlo, y reconoce en sí mismo la 
libertad, que, sin la ley moral, hubiese permanecido desconocida para él (Er urteilt also, daß 
er etwas kann, darum weil er sich bewußt ist, daß er es soll, und erkennt in sich die Freiheit, die 
ihm sonst ohne das moralische Gesetz unbekannt geblieben wäre)» (Kant, 1997: 48-49; AA V 
30).



104	 Fernando García Martín

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 95 - 119. UNED, Madrid

el carácter extremo de las opciones involucradas en cada uno de los conflictos 
prácticos a los que dan lugar, así como la absoluta transparencia en relación con 
la posición moral representada por cada una de alternativas posibles de acción, 
pensamos que admiten considerar su introducción en el debate práctico como 
realizada con la intención de dejar en claro el carácter real de la compulsión que 
el Faktum der Vernunft ejerce sobre el ser humano.

La primera corresponde a una persona a la que se le presenta la posibilidad 
de satisfacer de manera plena sus inclinaciones naturales, pero a cambio de ser 
ahorcado a continuación de haberlo hecho. Kant indica que en tal situación no 
cabe duda de que esa persona optará por suspender la satisfacción inmediata de 
sus deseos con tal de seguir viviendo. El motivo de la evidencia de esta elección 
radica en que resulta comúnmente admitido que el amor a la vida es la inclina-
ción natural más fuerte que se puede tener, por lo que todas las demás inclina-
ciones procedentes de la naturaleza sensible del ser humano presumiblemente 
quedarán inevitablemente subordinadas a él a la hora de ser satisfechas en el 
caso de que se dé una situación de conflicto práctico entre éste y alguna de ellas.

La segunda es la de quien se encuentra ante la disyuntiva de tener que ele-
gir entre lo que le demanda su dimensión empírica (mantener su propia vida, 
amenazada por un poder exterior irresistible, salvo que proceda dando un falso 
testimonio contra otra persona) y lo que le dicta su conciencia (cumplir con el 
deber y no dar ese falso testimonio que le es requerido). En este caso, concluye 
que es «posible» (möglich) que ese sujeto práctico atienda a lo que su conciencia 
le prescribe como constitutivo del deber, aun en el caso de que ello pudiese oca-
sionarle su muerte, es decir, incluso cuando ello suponga tener que renunciar a 
todo lo que su condición sensible le presente como deseable en el más alto grado.

Estas dos situaciones ejemplares creemos que admiten ser analizadas en los 
términos del experimento mental que más adelante en la Aclaración crítica con 
que concluye la Analítica de la KpV Kant propone realizar «con la razón prác-
tica de cada hombre». Por medio de él se pretende, de manera análoga a lo que 
sucede en un experimento químico en el que son separados los diversos elemen-
tos presentes en una mezcla o compuesto, mostrar el modo como la ley moral 
actúa sobre la voluntad humana en aquellas situaciones en las que se asiste a un 
conflicto práctico en el que varias motivaciones compiten por prevalecer en la 
determinación de la conducta de un particular (Kant, 1997: 118-119; AA V: 92; 
también en Kant, 1997: 198-199; AA V: 163).



La justificación de la libertad mediante el faktum der vernunft	 105

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 95 - 119. UNED, Madrid

En la situación primeramente presentada, la conciencia asociada al Faktum 
der Vernunft no desempeña papel alguno en la determinación del sentido de la 
acción, pues los elementos a disociar son exclusivamente motivos de carácter 
empírico, por lo que lo más que ella logra poner de manifiesto es la existencia de 
una racionalidad «pragmática» en el ser humano. Esta racionalidad se muestra 
eficaz en la tarea de diferir el placer, haciendo que el impulso a la satisfacción 
de los deseos inmediatos quede postergado en favor del cumplimiento de las 
otras aspiraciones de carácter también sensible estimadas prioritarias por parte 
del sujeto práctico. Para llevar a cabo esta tarea, éste habrá de atender tanto al 
conocimiento teórico del mundo fenoménico del que disponga como a lo que 
su experiencia pasada le indique en relación con situaciones similares a las que 
ya se haya enfrentado.

De manera diferente a lo que ocurre en esta situación, en la segunda la sepa-
ración no se produce entre diversas motivaciones empíricas, sino que, al modo 
como cuando «el químico añade un álcali a una solución de cal en espíritu de 
sal, el espíritu de sal abandona en seguida la cal, se une con el álcali y aquélla se 
precipita en el fondo» (Kant, 1997: 118; AA V: 92), lo decisivo ahora estriba 
en que la existencia del Faktum der Vernunft propicia no sólo que la motivación 
asociada al cumplimiento del deber sea diferenciada respecto del resto de motiva-
ciones, sino que además quede resaltada por encima de todas ellas, dando lugar a 
que el sujeto práctico tome conciencia específica de su singularidad (Willaschek, 
1991: 463-464). Ahora bien, teniendo en cuenta que para que pueda haber 
conciencia de un elemento que concurra en una mezcla o compuesto se precisa 
una distinción de él respecto del resto de elementos también presentes, como 
nos recuerda Rivera de Rosales (Rivera de Rosales, 2011: 12, 71-72, 123), pen-
samos que esta situación pone de manifiesto la radical diferencia que hay entre el 
orden «puro» (rein) al que pertenece la motivación del deber y el orden empírico 
del que forman parte el resto de motivaciones, revelándole así al ser humano la 
posesión por su parte de una racionalidad «práctica» constitutivamente distinta 
de su racionalidad «pragmática» al tiempo que le insta a obrar conforme a ella.

Aunque el Faktum der Vernunft se está identificando prioritariamente en 
el presente artículo con la conciencia de la ley moral, no puede olvidarse que 
en determinadas ocasiones Kant procede asimilándolo expresamente a la ley 
misma (tal como, por ejemplo, ocurre en el fragmento 5). El motivo de esta 
equiparación que ahora se hace con un elemento «objetivo» (una ley dada), 
y no con uno al menos parcialmente «subjetivo» (una conciencia tenida), 
creemos que se encuentra en la forma misma que la ley moral toma en el 



106	 Fernando García Martín

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 95 - 119. UNED, Madrid

hombre, que es la de un imperativo que ya en su misma formulación requiere 
incondicionalmente (categóricamente) a todo sujeto práctico (lo obliga) a 
proceder de una determinada manera (moralmente), por lo que él se le impone 
(aufdringt) como «juicio sintético a priori» que como tal posee alcance universal y 
es necesario (Kant, 1997: 50; AA V: 31). La ausencia de una referencia explícita 
a la «conciencia» consideramos que debería ser interpretada entonces en tales 
formulaciones del Faktum der Vernunft como una suposición necesaria contenida 
en él mismo, justificada desde el momento en que el imperativo categórico 
presenta la forma de un mandato (Gebot) dirigido a la conciencia (Gewissen) 
humana, de manera que ésta resulta obligada por él. Como Kleingeld sostiene:

The designation of the law itself (instead of the conciousness of it) as a 
fact (or at least as given to us as a fact) is probably best explained by pointing 
out that in so far as the law is given to us it is of course given in the form of 
our consciousness of it. In this sense, Kant can also say that the moral law 
“provides” the fact (Kleingeld, 2010: 60)3.

Cada una de las maneras posibles alegadas de interpretar el genitivo corre-
spondiente al Faktum der Vernunft pensamos que da cuenta de una modalidad 
específica de manifestación de la razón en el espíritu humano. Suscribiendo 
su interpretación como genitivo subjetivo, ella se muestra como legisladora, 
siendo el imperativo categórico como norma moral suprema y su consecuente 
carácter prescriptivo («Handle so,…») los resultados de su manera de proceder. 
Adhiriéndose a una interpretación suya como genitivo objetivo, se presenta como 
instancia ejecutiva, constituyendo su rastro distintivo la conciencia de la coacción 
(Nötigung) de índole moral asociada al concepto del deber (das Sollen) a la que se 
encuentra sometido el sujeto, la cual precisamente por su «pureza» (Reinigkeit) 
admite ser concebida como universal (allgemein) y necesaria (notwendig), 
confiriendo así al imperativo categórico una absoluta validez (absolute Geltung) 
(Schönecker, 2013b: 20-21). Al modo como lo hacen varios intérpretes, 
creemos por ello que resulta ciertamente acertado sostener que la razón ejerce 
en la filosofía moral kantiana no sólo de principium iudicationis bonitatis de la 
acción, sino también de principium executionis bonitatis suyo (Allison, 1990: 

3   «La designación de la ley en sí misma (en lugar de la conciencia de ella) como un hecho (o 
al menos como dada a nosotros como un hecho) probablemente se explica mejor señalando 
que en la medida en que la ley nos es dada, es por supuesto dada en la forma de nuestra con-
ciencia de ella. En este sentido, Kant también puede decir que la ley moral “proporciona” el 
hecho». Traducción Fernando García.



La justificación de la libertad mediante el faktum der vernunft	 107

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 95 - 119. UNED, Madrid

233; Torralba, 2009: 66-67; Schönecker, 2013b: 32). La tarea que por tanto se 
impone a continuación en el presente artículo es la de examinar de qué manera 
la razón puede llevar a cabo esta tarea ejecutiva, es decir, de qué modo (o en 
virtud de qué elemento) ella puede inclinar el sentido de la acción hacia el lado 
de la moralidad, pues la existencia de una manera como esto pueda realizarse se 
estima que constituirá un elemento justificador de la realidad de la condición 
libre humana que nos ocupa.

4. El sentimiento de respeto como efecto de la ley moral

Dentro de la misma Analítica de la KpV en la que se producen las alusiones 
al Faktum der Vernunft como elemento fundamentador de la moralidad, Kant 
sostiene la existencia de un sentimiento moral que es «efecto (Wirkung) de la 
conciencia de la ley moral» (Kant, 1997: 98-99; AA V: 75) y que es igualmente 
«producido (bewirkt) sólo por la razón» (Kant, 1997: 100; AA V: 76), consistente 
en «el sentimiento de un respeto (Gefühl einer Achtung) que ningún hombre 
tiene hacia las inclinaciones, sean de la clase que quieran, pero sí hacia la ley 
[moral]» (Kant, 1997: 118; AA V: 92). Tomando como referencia la interpre-
tación semántica de la filosofía kantiana que Loparic ensaya (Loparic, 1999; 
Loparic, 2014; una exposición crítica en Moscón, 2017), pensamos que este 
sentimiento se encuentra dotado de una indudable capacidad justificadora, tanto 
de la realidad del Faktum der Vernunft, resultando al respecto complementaria de 
la anteriormente alegada en términos de la universal admisibilidad de la realidad 
de la compulsión moral, como de la relativa a la causalidad por libertad. En 
primer lugar, porque al tratarse de un sentimiento posee una dimensión fácti-
ca. En segundo lugar, debido a que el sentimiento de respeto, siendo el «único 
que nosotros podemos conocer enteramente a priori y cuya necesidad podemos 
penetrar (einsehen)» (Kant, 1997: 97; AA V: 73), posee carácter universal. La 
justificación de esta condición universal radica en la afirmación kantiana de que 
la ley moral derrota (niederschlagen) la presunción humana (Eigendünkel), ya que, 
frente a la índole condicionada de todas las pretensiones humanas que se derivan 
de la máxima del amor propio (Eigenliebe), la prescripción al cumplimiento del 
deber que la ley moral hace resulta ser incondicionada (unbedingt) (Kant, 1997: 
96-97; AA V: 73).

Heidegger sostiene la existencia de un paralelismo entre el papel que juega la 
sensibilidad en la filosofía teórica kantiana y el desempeñado por el sentimiento 



108	 Fernando García Martín

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 95 - 119. UNED, Madrid

de respeto en la práctica, pues ambos elementos constituyen el factor que posi-
bilita la receptividad por parte del sujeto del objeto que se le presenta («sale a su 
encuentro»). En el caso de la filosofía teórica, el objeto le es dado sensiblemente 
al sujeto, siendo conocido por medio de la aplicación de las estructuras cognos-
citivas unificadoras de la multiplicidad sensible. En el de la práctica, el objeto 
recibido es la ley moral, que por medio de este particular sentimiento tiene 
acogida en el ánimo, ejerciendo de esta manera como criterio capaz de guiar la 
acción humana (Heidegger, 1993: 136-137).

El respeto hacia la ley moral es «el único y al mismo tiempo indudable motor 
moral (moralische Triebfeder)» (Kant, 1997: 102; AA V: 78). Su acción no se 
ejerce directamente sobre el ánimo humano, como ocurriría si se tratase de un 
agrado (Lust) o de un desagrado (Unlust) meramente empírico, sino de manera 
indirecta mediante la «sensación de dolor» (Empfindung der Unlust) que el sujeto 
experimenta cuando orienta su comportamiento exclusivamente en favor de la 
realización de sus aspiraciones de índole empírica. Los efectos de esta sensación 
son la humillación (Demüthigung) del sujeto y el debilitamiento de la fuerza 
dirigida a la satisfacción de las inclinaciones naturales que él tenga (Kant, 1997: 
102; AA V: 78). Pero como ocurre que «toda disminución (Verminderung) de los 
obstáculos de una actividad es fomento (Beförderung) de esta actividad misma» 
(Kant, 1997: 103; AA V: 79), el sentimiento de respeto ante la ley moral favorece 
el reforzamiento de las aspiraciones ligadas al cumplimiento del deber, propician-
do que puedan ser éstas las que finalmente resulten triunfantes. Ahora bien, este 
triunfo sólo resulta posible si a la presión que sobre la voluntad humana ejerce la 
causalidad natural de orden psicológico (consistente en el empeño que todo ser 
humano muestra por dar satisfacción plena a sus deseos naturales) puede enfren-
társele otra procedente de una causalidad por libertad, por lo que estimamos que 
la efectividad del sentimiento de respeto ante la ley moral resultante del Faktum 
der Vernunft constituye en última instancia el elemento determinante que en la 
filosofía kantiana revela el carácter real de la libertad humana.

La «sensación de dolor» que toma el respeto a la legislación moral da lugar 
a que González Vallejos y Molina Canto defiendan la efectiva presencia de un 
«dolor transcendental» inherente a la actividad moral (González Vallejo y Moli-
na Canto, 2018: 296). Puesto que este dolor pone de manifiesto la presencia 
en el ser humano de una legislación de carácter universal y necesario capaz de 
suspender la vigencia de la legalidad natural asociada al mundo sensible del que 
el sujeto práctico también forma parte (González Vallejo y Molina Canto, 2018: 



La justificación de la libertad mediante el faktum der vernunft	 109

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 95 - 119. UNED, Madrid

296), pensamos que podría en cierta manera hablarse de que en lo moral Kant 
suscribe una posición filosófica asimilable al «intuicionismo ético».

Schönecker, quien entiende por «intuicionismo ético» la postura que defiende 
que «wir unmittelbar durch Gefühle die Geltung des moralischen Gesetzes oder 
den Wert bestimmter Güter erkennen» (Schönecker, 2013: 92)4, sostiene que es 
posible hablar de un cierto «intuicionismo ético kantiano», ya que Kant «belongs 
to those ethicists who hold the view that we recognize the validity of the mor-
al law, the moral You ought, not by some kind of deductive reasoning, but by 
means of a certain kind of self-evidence, by a feeling, the crucial phenomeno-
logical aspect of which is givenness» (Schonecker, 2013: 2; también en Schöneck-
er, 2013b: 24-25; Schönecker, 2013: 92)5. El componente definitorio de esta 
adscripción se encontraría en que «ohne die Achtung erkennt man nicht den 
imperativischen Bestandteil des kategorischen Imperativ; die Achtung ist also 
eine notwendige Bedingung für die Erkenntnis des kategorischen Imperatives» 
(Schöneceker, 2013: 103)6, de lo que este intérprete kantiano concluye que «it is 
through feelings that we recognize the validity of the moral» (Schönecker, 2013: 
2; también en Schönecker, 2018: 140-142)7.

Pero si por «intuicionismo ético» se concibe la tesis filosófica que suscribe 
la posibilidad de captar de manera inmediata cuál es el bien y cuál el mal en las 
situaciones prácticas concretas que se presenten, creemos que tal posición no 
podría ser atribuida de ninguna manera a la filosofía moral kantiana. El motivo 
se encuentra en que en ella la calificación de una hipotética acción como buena 
o mala sólo puede producirse tras la realización por parte del sujeto práctico de 
un proceso deliberativo en el que evalúe la situación que se le presenta y decida 
conforme a ella y a lo que le prescriba un determinado criterio (en este caso, el 
imperativo categórico) cómo debe proceder y en ningún caso sin llevar a cabo tal 
proceso (o previamente a él) (Kant, 1997: 85-86; AA V: 62-64). El sentimiento 

4   «conocemos directamente a través de los sentimientos la validez de la ley moral o el valor 
de ciertos bienes». Traducción Fernando García.
5   «pertenece a aquellos éticos que sostienen la opinión de que reconocemos la validez de la 
ley moral, el deber moral, no por algún tipo de razonamiento deductivo, sino por medio de 
cierto tipo de autoevidencia, por un sentimiento, el aspecto fenomenológico crucial del cual 
es el ser dado». Traducción Fernando García.
6   «sin el respeto no se puede reconocer el componente imperativo del imperativo categórico; 
el respeto es, por tanto, una condición necesaria para reconocer el imperativo categórico». 
Traducción Fernando García.
7   «es a través de los sentimientos que reconocemos la validez de la moral». Traducción Fer-
nando García.



110	 Fernando García Martín

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 95 - 119. UNED, Madrid

de respeto no ejerce en todo este proceso ninguna función epistémica, pues ni 
tan siquiera es capaz de proporcionar un conocimiento directo de la ley moral, y 
mucho menos proporciona una indicación de cuál es la acción concreta que debe 
llevarse a efecto en cada situación práctica posible, sino que tan sólo desempeña 
un papel motivador, consistente en que él apremia al sujeto práctico a que obre 
conforme la ley moral le haya prescrito que debe hacerlo (Kant, 1997: 99-100; 
AA V: 75-76). Una buena muestra de que Kant no es un intuicionista en este 
último sentido que acabamos de apuntar, pensamos que se encuentra en la 
indicación que hace en su escrito En torno al tópico: «Tal vez eso sea correcto en 
teoría pero no sirve para la práctica» (1793) según la cual:

Sin duda la voluntad ha de tener motivos, pero éstos no son ciertos 
objetos propuestos como fines y relativos al sentimiento físico, sino que son 
sólo la propia ley incondicionada; a tal efecto, la disposición de la voluntad 
a encontrarse bajo dicha ley como obligación incondicionada se llama sen-
timiento moral; éste no es, pues, la causa, sino el efecto de la determinación 
de la voluntad, y no tendríamos en nosotros la más mínima percepción de 
él si aquella obligación no le precediera en nosotros (Kant, 1993: 17; AA 
V: 283-284).

Por medio de su planteamiento en torno al sentimiento de respeto, conside-
ramos que Kant trató de poner de manifiesto que, de cara al cumplimiento de los 
deberes morales, no basta con el conocimiento de la ley moral (lo que supondría 
sostener una forma de intelectualismo moral), sino que es preciso además contar 
con un motor (Triebfeder) que mueva a ello. Hume ya dio a entender esta necesi-
dad, aunque en su caso el motivo de la misma se encontrase en la limitación del 
alcance por él atribuido a la razón, conforme al cual ésta sólo es capaz de cons-
tatar la existencia de asuntos de hecho y relaciones, por lo que resulta incapaz de 
proveer de los motivos para actuar (Hume, 2014: 195-197). En el caso kantiano 
que nos ocupa, este motor se encuentra en la razón misma, consistiendo en el 
sentimiento de respeto por la ley moral, que, si bien no proporciona un conoci-
miento directo y explícito al sujeto práctico de lo moralmente prescrito en cada 
situación práctica, le predispone al menos a su «reconocimiento» mediante la 
compulsión que ejerce sobre su voluntad. De aquí que, tal como recoge Willas-
chek (1991: 462), Kant sostenga que:

El respeto hacia la ley no es motor para la moralidad, sino que es la 
moralidad misma, considerada subjetivamente como motor, porque la razón 
pura práctica, al echar por tierra todas las pretensiones del amor a sí mismo 



La justificación de la libertad mediante el faktum der vernunft	 111

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 95 - 119. UNED, Madrid

en oposición a ella, proporciona autoridad (Ansehen) a la ley que sola tiene 
ahora influjo (Einfluß) (Kant, 1997: 99-100; AA V: 76).

Una vez concretado el alcance que el sentimiento de respeto tiene en la deter-
minación del comportamiento humano, podría plantearse tal vez el modo como 
él puede ejercer su «influjo» y enfrentarse al resto de sentimientos procedentes 
de la naturaleza sensible del ser humano. Siguiendo a Reath, creemos que este 
influjo no puede sólo ser ejercido como fuerza de índole psicológica operante 
en el ámbito sensible. Si así fuese, a tal fuerza le correspondería un concreto 
vector que concurriría con el resto de vectores asociados a las otras inclinaciones 
que incidiesen sobre el hombre concreto del que se tratase, resultando de la 
composición de todos ellas un determinado vector correspondiente a una fuerza 
psicológica particular de la que se derivaría una determinada acción concreta, 
quedando así el sentimiento de respeto en pie de igualdad con el resto de sen-
timientos que el ser humano tuviese y no habiendo posibilidad alguna de que 
él pudiese subordinar los requerimientos procedentes de su naturaleza sensible 
(Reath, 2006: 12-13). Pensamos que más bien ocurre que el efecto de la pre-
sencia del sentimiento de respeto consiste en que él propicia el salto desde un 
nivel de consideración de la situación con la que se enfrenta el sujeto práctico 
de índole más o menos mecánica a uno nuevo y radicalmente distinto de él. En 
este nuevo nivel, tal sujeto se encuentra capacitado por su condición de ser libre 
para desarrollar un proceso de deliberación racional en torno a la situación que 
se le presenta y establecer las relaciones de jerarquía que se deben dar entre las 
diversas motivaciones prácticas, priorizando entre ellas la moral. Pero esta inter-
pretación que hacemos del modo como el sentimiento de respeto procede a la 
hora de la determinación de la acción, no excluye que éste haya de tener también 
una manifestación empírica, pues sólo así, por el contraste que mantiene con 
los sentimientos procedentes de la naturaleza empírica humana, es por lo que 
él puede presentarse en la conciencia humana. Lo que con este modelo acerca 
del modo de proceder de este sentimiento pretendemos ante todo clarificar es la 
diferencia radical que se establece entre el sentimiento de respeto (sentimiento 
práctico) y el resto de sentimientos que pueden concurrir en la determinación 
de la acción (sentimientos patológicos), pero la necesaria concurrencia que ha 
de darse entre todos ellos en el ámbito sensible para que pueda resultar en el ser 
humano la conciencia práctica de su libertad.



112	 Fernando García Martín

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 95 - 119. UNED, Madrid

5. La justificación de la libertad como libertad transcendental

La imposibilidad de fundamentar la moralidad a partir de la libertad al modo 
como fue ensayado en la GMS radicó en que el concepto de libertad allí referido 
fue uno meramente negativo, consistente en la equivalencia establecida entre 
la libertad y la completa independencia respecto de los influjos sensibles. Este 
concepto de libertad no pudo ser justificado partiendo exclusivamente de la 
experiencia, pues ésta únicamente alcanza a mostrar que en determinadas cir-
cunstancias resulta posible suspender la satisfacción de los deseos que se tienen 
en ese preciso momento, pero no puede descartar la posibilidad de que el motivo 
de esta suspensión se encuentre en último término en la previsión que se haga 
de manera más o menos consciente y/o sincera de que así podrán ser satisfechos 
en el futuro otros deseos que entonces puedan tenerse y que sean estimados 
superiores. De aquí que razonablemente siempre pueda quedar la duda de si 
cuando nos creemos independientes respecto de los influjos sensibles realmente 
no esté ocurriendo nada más que la dependencia en relación con ellos no resulte 
apreciable y pase por ello desapercibida a nuestra consideración, pudiéndose 
sostener en tales casos que la conciencia que se tuviese de ser libres no sería nada 
más que una mera ilusión (Schein).

La KpV abre por medio de la introducción conceptual del Faktum der Ver-
nunft nuevas perspectivas en lo que atañe a la justificación de la realidad de la 
libertad. El rasgo distintivo de esta obra lo constituye el que no sea el concepto 
negativo de libertad el que se tome como punto de partida en la justificación 
de la libertad, sino que este papel se le asigne a su concepto positivo. Éste se 
presenta en forma de autonomía legisladora, pues, tal como el ejemplo kantiano 
del patíbulo anteriormente referido en relación con la posibilidad de supeditar la 
satisfacción de los impulsos naturales al cumplimiento del deber pone de mani-
fiesto, tan sólo resulta concebible que la compulsión a la que el sujeto práctico 
se encuentra sometido por la ley moral sea incondicional si el origen de tal ley 
radica en la libertad de la voluntad a la hora de configurar la legislación prác-
tica. A partir de este concepto positivo de libertad (autonomía legisladora), se 
deduce la realidad de su concepto negativo (independencia absoluta respecto de 
lo sensible). Esta inversión del sentido de la derivación acredita que el concepto 
de libertad que Kant suscribe a partir de la KpV ya no sea simplemente el de una 
libertad «práctica» que pudiese derivarse a partir de la representación que uno 
se hace de sí mismo como ser libre, mantenido todavía en la GMS, sino que se 
adhiera a uno más «radical», tal como es el de la libertad trascendental presentada 



La justificación de la libertad mediante el faktum der vernunft	 113

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 95 - 119. UNED, Madrid

en la Dialéctica de la KrV, que entiende la libertad precisamente como «absoluta 
espontaneidad» (aplicada en este caso a la configuración de la legalidad práctica), 
dando lugar a que Kant categóricamente sostenga en la KpV que «sin esa libertad 
(en la última propia significación) que sola es práctica a priori, no hay ley moral 
posible y no hay imputación posible según la ley» (Kant, 1997: 123; AA V: 97). 
La segunda Crítica completa así según Kant la tarea iniciada por la primera al 
dotar de contenido práctico (la ley moral) a la idea de la libertad transcendental, 
que en un principio era meramente cosmológica, de manera que:

Aquella causalidad incondicionada y la facultad de la misma, la liber-
tad, y con ésta, empero, un ser (yo mismo) que pertenece al mundo sensi-
ble, no sólo es, como perteneciente también al inteligible, indeterminada y 
problemáticamente pensado (cosa que la razón especulativa pudo encontrar 
hacedero), sino conocido y determinado asertóricamente hasta con respecto a la 
ley de su causalidad, y así nos ha sido dada la realidad del mundo inteligible 
y, a la verdad, determinada prácticamente, y esta determinación que sería 
transcendente en su sentido teórico, es en el práctico inmanente (Kant, 1997: 
131-132; AA V 105).

La conciencia que nos proporciona el Faktum der Vernunft pensamos que ha 
sido precisamente lo que ha permitido presumir la existencia de una legalidad 
moral que es capaz de sobreponerse a la necesidad consustancial a la legalidad 
natural, llevándole a Kant a sostener que «él [cualquier hombre] juzga, pues, que 
puede hacer algo porque tiene conciencia de que debe hacerlo, y reconoce en sí 
mismo la libertad, que, sin la ley moral, hubiese permanecido desconocida para 
él» (Kant, 1997: 49; AA V: 30). Podría plantearse entonces cuál es el elemento 
decisivo sobre el que se sustenta la justificación de la realidad de la libertad que 
habría permitido superar el carácter «vicioso» del círculo al que daba lugar la tesis 
de analiticidad (según la cual libertad y moralidad son conceptos que admiten 
su recíproca derivación), erigiendo a la libertad como condición constitutiva 
de la moralidad. Este elemento estimamos que consiste en el radical contraste 
entre la naturaleza sensible y la naturaleza inteligible que pone de manifiesto el 
«dolor» que sentimos cuando únicamente aspiramos a dar satisfacción a nuestras 
inclinaciones naturales. Este dolor constituye como tal un sentimiento negativo, 
pero ejerce un efecto positivo sobre nuestro ánimo, pues nos hace conscientes 
de la posesión de una capacidad suficiente para suspender el efecto que todos 
los influjos de índole sensible puedan ejercer en la determinación de nuestra 
conducta (concepto negativo de libertad), dando lugar a que sea posible atender 
a las razones de carácter meramente inteligible unidas a la conciencia del deber 



114	 Fernando García Martín

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 95 - 119. UNED, Madrid

(concepto positivo de libertad). Su capacidad justificadora no proviene de que 
se trate de una sensación exclusivamente empírica, sino de que él admita ser 
justificado con independencia del contenido empírico que pueda tener, pues 
es la forma «a priori» que toma en nosotros el también «a priori» sentimiento 
de respeto ante la ley moral, y de que no obstante actúe como «contrafuerza» 
frente al empuje procedente de las inclinaciones sensibles que inciden sobre la 
naturaleza humana.

Las relaciones entre la libertad y la moralidad toman así en esta segunda 
Crítica la formulación definitiva a la que llegan en la filosofía moral kantiana, 
de acuerdo con la cual «la libertad es sin duda la ratio essendi de la ley moral, 
pero la ley moral es la ratio cognoscendi de la libertad» (Kant, 1997: 16; AA V: 
4). Estimamos que queda de este modo suficientemente justificada en la obra 
kantiana la «realidad» de la libertad, aunque es preciso aclarar que se trata de 
una meramente «en sentido práctico» (in praktischer Absicht) (Kant, 1997: 164, 
166-167, 70, AA V 133-134, 135-136, 49), lo que en cierta manera puede 
resultar un tanto decepcionante, pero habiéndose de tener en cuenta a favor 
de este modo de proceder que él constituye el único posible al que recurrir una 
vez que las consideraciones kantianas de la Dialéctica de la KrV han puesto en 
evidencia la imposibilidad de alcanzar a demostrar teóricamente la realidad de 
la libertad, como nos recuerda Kleingeld (2010: 72). Esta justificación exclusi-
vamente practica del contenido de realidad asociado a la idea de la libertad es 
precisamente lo que hizo que Kant anticipase en la Introducción a la KpV que 
«la libertad es también la única entre todas las ideas de la razón especulativa cuya 
posibilidad a priori sabemos (wissen), sin penetrarla (einzusehen), sin embargo», 
aunque añadiendo que «porque ella es la condición de la ley moral, ley que 
nosotros sabemos» (Kant, 1997: 16; AA V: 4).

Por otra parte, tomando como referencia la interpretación de Macedo, quien 
a su vez se basa en las de Willaschek (1991: 459-460) y Kleingeld (2010: 62, 
65), pensamos que la consideración del Faktum der Vernunft no sólo como un 
«hecho» (Tatsache) de la razón, sino como la «acción» (Tat) misma de la razón 
(Macedo, 2018: 57-60, 64-66), tal como lo refleja la sentencia con la que con-
cluye la Observación que sigue al enunciado de la ley fundamental de la razón 
pura práctica en la Analítica de la KpV según la cual «sic volo, sic iubeo» («así lo 
quiero, así lo mando») (Kant, 1997: 50; AA V: 31), constituye también un ele-
mento a ser tenido en cuenta en el proceso de clarificación del tipo de realidad 
que se atribuye a la libertad en la segunda Crítica kantiana. Esto es así porque, 
como sostiene este intérprete kantiano,



La justificación de la libertad mediante el faktum der vernunft	 115

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 95 - 119. UNED, Madrid

[…] toda acción moral y su conciencia son resultado de un acto que 
involucra una facultad autoconstitutiva del sujeto. […] Por lo tanto, el 
Faktum de la razón es una función autoconstitutiva que unifica la voluntad, 
la acción y la conciencia de la ley moral. El Faktum de la razón describe así 
el carácter autoconstitutivo del sujeto a partir del cual se realiza la ley moral 
(Macedo, 2018: 66).

Conforme con esta interpretación del Faktum der Vernunft en términos de 
actividad «autoconstitutiva», estimamos que la libertad ya no habría de ser vista 
como un atributo de índole inteligible que permaneciese inalterado en cada suje-
to a lo largo del tiempo, sino como un proceso constituyente del sujeto mismo 
en cuanto ser libre y como tal, lo que permite rebasar la concepción «entitativa» 
habitual de la libertad dando entrada a un nuevo modo de concebirla que la 
identifique con una «tarea a realizar». Como indica Rivera de Rosales, «la ley 
moral es la razón misma, presente en todos los hombres; pero darse cuenta de 
ella, y más aún clarificarla, requiere un proceso y clara reflexión, mediante la 
cual el sujeto va tomando consciencia de sí mismo, de su propia voz y figura» 
(Rivera de Rosales, 2011: 249-250). Este carácter de la libertad como tarea es 
el que Kant rastreará en lo que atañe a la dimensión individual de la existencia 
humana mediante la posibilidad de la «conversión moral», tratada sobre todo 
en la Religión dentro de los límites de la mera razón, y en lo concerniente a la 
existencia del hombre como especie en la viabilidad del progreso legal y moral 
de la humanidad, atendidos en los diversos opúsculos kantianos sobre la filosofía 
de la historia.

Creemos por ello que, al modo como Willaschek nos la presenta (1991: 465), 
la evolución kantiana de la justificación de la moralidad, y consecuentemente de 
la realidad de la libertad, se inicia en la GMS con la suposición de que «tú debes, 
en el caso de que puedas», continúa llegando a sostener en la KpV que «tú puedes, 
porque debes», admitiendo quedar capacitada para concluir de manera definitiva 
con el «tú puedes, porque haces» evidenciado por la presencia del Faktum der 
Vernunft como conciencia que se tiene de que efectivamente la moralidad, y por 
tanto la libertad, «están haciéndose».



116	 Fernando García Martín

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 95 - 119. UNED, Madrid

6. Conclusiones

El papel destacado que Kant otorga a la idea de libertad en la configuración 
y desarrollo de su filosofía crítica plantean la necesidad de proceder a justificar 
la realidad atribuida a esta idea.

Esta realidad no admite ser probada teóricamente, pues el modo de ser de la 
libertad no es el de los fenómenos, pero la resolución de la Tercera Antinomia de 
la razón pura en la KrV permite al menos sostener la posibilidad lógica de que en 
determinados eventos del mundo se dé una causalidad por libertad.

Puesto que la realidad de la libertad no puede ser probada teóricamente, se 
hace preciso dirigir la mirada a la filosofía práctica para ver si ella puede pro-
porcionar alguna justificación de la misma. En la GMS Kant emprende infruc-
tuosamente la tarea de fundamentar la moralidad a partir del concepto negativo 
de libertad, pues tomando como fundamento únicamente la constatación de la 
existencia de una espontaneidad en el orden ideal de lo teórico no resulta posible 
concluir con una equivalente en el orden real de lo práctico.

En la KpV se abandona esta línea de fundamentación de la moralidad y se 
ensaya una alternativa partiendo para ello de la existencia de un Faktum der 
Vernunft. Entre sus varias caracterizaciones posibles se ha escogido en el presente 
artículo aquella que lo concibe como la conciencia que se tiene de encontrarse 
sometido al precepto de la ley moral, es decir, moralmente obligado. En este 
sentido, el Faktum der Vernunft ha de considerarse como una evidencia, por lo 
que no admite ser derivado de otro principio de orden superior.

Pero aunque por tratarse de un principio de orden supremo el Faktum 
der Vernunft no admita ser deducido ni de modo teórico ni por medio de 
una inferencia de carácter lógico, ello no exime para que sus pretensiones 
fundamentadoras deban ser convenientemente justificadas. Con tal intención 
pensamos que fue presentada en la KpV una hipotética situación en la que 
aparecen enfrentadas la conciencia del deber y la pretensión de satisfacer 
las inclinaciones naturales que todo ser humano tiene de la que se concluyó 
que, aunque no pueda garantizarse que siempre será la primera la que resulte 
determinante del sentido de la acción, sea «posible» que se dé el caso de que así 
ocurra.



La justificación de la libertad mediante el faktum der vernunft	 117

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 95 - 119. UNED, Madrid

El «sentimiento de respeto» es el efecto del Faktum der Vernunft en la 
naturaleza humana. Por medio de él, el sujeto práctico adquiere conciencia de 
la existencia de una legislación de índole moral y de su carácter apodíctico. Su 
justificación a priori constituye el elemento que posibilita transcender el mero 
carácter particular (y por tanto contingente) atribuido a los sentimientos de 
manera genérica en la filosofía práctica kantiana, planteándolo como universal 
(y necesario) y habilitándolo de esta manera para ejercer como motivación 
suficiente para el cumplimiento de la ley moral.

El respeto a la ley moral toma en el ser humano la forma de «dolor» que 
resulta de la derrota a la que es sometida su propensión a dar prioridad a la 
satisfacción de sus inclinaciones sensibles en aquellas situaciones prácticas en las 
que ellas entran en conflicto con los requerimientos planteados por el deber. La 
universalidad y necesidad de este dolor posibilita la manifestación de la libertad 
en el ser humano como autonomía legisladora frente a la heteronomía que 
impone el modo de causación natural. Pero como para poder ser autónomo se 
precisa poder ser independiente de todos los influjos e inclinaciones sensibles, 
se tiene que finalmente es el concepto positivo de libertad el que en el orden 
conceptual ejerce en último término como legitimador del concepto negativo. La 
realidad de la libertad estimamos que queda así justificada en la segunda Crítica 
kantiana, aunque siempre habiendo de quedar claro que esta realidad sostenida 
lo es exclusivamente «en sentido práctico».

Agradecimientos

In memoriam, agradezco la colaboración del profesor Dr. D. Jacinto Rivera 
de Rosales en la elaboración del presente artículo.

Bibliografía

Allison, Henry Edward (1990). Kant’s Theory of Freedom. Cambridge: Cambridge 
University Press.

Beck, Lewis White (1960/61). «Das Faktum der Vernunft: Zur Rechtfertigungsproble-
matik in der Ethik». Kant Studien 52, pp. 271-282.



118	 Fernando García Martín

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 95 - 119. UNED, Madrid

González, Ana Marta (1999). El «Faktum» de la razón. La solución kantiana al pro-
blema de la fundamentación de la moral. Pamplona: Servicio de publicaciones de la 
Universidad de Navarra.

González Vallejos, Manuel, y Molina Canto, Eduardo (2018). «El sujeto ante la 
ley. Conciencia de la ley moral y Faktum de la razón en Kant». Tópicos Revista de 
Filosofía 55, pp. 275-297.

Heidegger, Martin (1993). Kant y el problema de la metafísica (trad. G. Ibscher). 
Madrid: Fondo de Cultura Económica.

Hume, David (2014). Investigación sobre los principios de la moral (trad. C. Mellizo). 
Madrid: Alianza Editorial.

Kant, Immanuel (1902 y ss.). Immanuel Kants Schriften (Ausgabe der königlich preus-
sischen Akademie der Wissenschaften 29 volúmenes). Berlín: Walter de Gruyter 
(citada como AA, seguida del número de tomo).

— (1987). Los progresos de la metafísica desde Leibniz y Wolff (trad. F. Duque). Madrid: 
Tecnos.

— (1989). Crítica de la razón pura (trad. P. Ribas). Madrid: Alfaguara (citada también 
según la paginación de la 1ª y 2ª edición (A y B, respectivamente).

— (1990). Fundamentación de la metafísica de las costumbres (trad. M. García Morente 
ed. L. Martínez de Velasco). Madrid: Espasa-Calpe.

— (1993). «En torno al tópico: “Tal vez eso sea correcto en teoría, pero no sirve para la 
práctica”». Teoría y práctica (trad. J. M. Palacios, M. F. Pérez López y R. Rodríguez 
Aramayo). Madrid: Tecnos, pp. 3-60.

— (1997). Crítica de la razón práctica (trad. E. Miñana y Villagrasa y M. García 
Morente). Salamanca: Editorial Sígueme.

Kleingeld, Pauline (2010). «Moral conciousness and the ‘fact of reason’». Reath, A. 
& Timmermann, J. (eds.), Kant’s Critique of Practical Reason: A Critical Guide. 
Cambridge: Cambridge University Press, pp. 55-72.

Loparic, Zeljko (1999). «O fato da razão: uma interpretação semântica». Analytica-
Revista de Filosofia vol. 4.1, pp. 13-55.

— (2014). «Das Faktum der Vernunft: eine semantische Auslegung». Kant und die Ber-
liner Aufklärung. Berlin/Boston: De Gruyter, pp. 63-71.

 Macedo, Gustavo (2018). «El Faktum de la razón como actividad autoconstitutiva. 
Sobre la fundamentación de la moralidad kantiana». Dianoia LXIII 80, pp. 53-69.

McCarthy, Richard (1994). «Motivation and Moral Choice in Kant’s Theory of Ratio-
nal Agency». Kant Studien vol. 85.1, pp. 15-31.



La justificación de la libertad mediante el faktum der vernunft	 119

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 95 - 119. UNED, Madrid

Moscón, Pablo (2017). «La pregunta por la posibilidad de los juicios sintéticos a priori 
prácticos y el “factum de la razón” en la interpretación semántica de Kant». Kant 
e-Prints vol. 12.3, pp. 54-70.

O’Neill, Onora (1989). Constructions of Reason: Explorations of Kant’s Practical Philos-
ophy. Cambridge: Cambridge University Press.

Reath, Andrews (2006). «Kant’s theory of moral sensibility. Respect for the moral law 
and the influence of inclination». Reath, A., Agency and autonomy in Kant’s moral 
theory. Oxford: Clarendom Press, pp. 8-32.

Rivera de Rosales, Jacinto (2011). El punto de partida de la metafísica transcendental. 
Un estudio crítico de la obra kantiana. Madrid: Ediciones Xorki.

Scheler, Max (2001). Ética. Nuevo ensayo de fundamentación de un personalismo ético 
(trad. H. Rodríguez Sanz). Madrid: Caparrós Editores.

Schönecker, Dieter (2013). «Das gefühlte Faktum der Vernunft. Skizze einer Inter-
pretation und Verteidigung». DZPhil Akademie Verlag 61 1, pp. 91-107.

— (2013b). «Kant’s Moral Intuitionism: The Fact of Reason and Moral Predisposi-
tions». Kant Studies Online 1, pp. 1-38.

— (2018). «¿Puede la razón práctica ser artificial?». Revista de Estudios Kantianos vol. 
3.2, pp. 137-148.

Torralba, José María (2009). Libertad, objeto práctico y acción. La facultad del juicio en 
la filosofía moral de Kant. Hildesheim: Georg Olms Verlag.

Willaschek, Marcus (1991). «Die Tat der Vernunft. Zur Bedeutung der Kantischen 
These vom „Faktum der Vernunft“». Funke, G. (Hrsg.), Akten des Siebenten Inter-
nationales Kant-Kongress, Bonn: Bouvier, pp. 455-466.

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-No-
Comercial-SinObraDerivada 4.0 

Recibido: 03/02/2022

Aceptado: 18/07/2022

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

