
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 203 - 221. UNED, Madrid

CATEGORÍAS, VALORES Y EMOCIONES. 
REFLEXIONES SOBRE ESTÉTICA MUSICAL

CATEGORIES, VALUES, AND EMOTIONS. 
REFLECTIONS ON MUSICAL AESTHETICS 

Mireia Larrañaga Amores*

Universidad del País Vasco

Resumen: En este trabajo planteo algunas reflexiones sobre la estética musical y las 
formas de crear y apreciar obras musicales desde un punto de vista filosófico-estético. 
Para ello, expongo las diversas categorías y valores que se despliegan en la experiencia 
artística y en el proceso de creación musical, con el objetivo de entender cómo perci-
bimos y nos aproximamos a la música y de qué manera la música ha sido concebida y 
conceptualizada a lo largo de la historia por diferentes pensadores/as. Finalmente, todo 
lo expuesto servirá para abordar la cuestión de la emocionalidad musical y lo bello que 
hay en la música como arte.

Palabras clave: Filosofía de la música, Estética musical, Valores, Categorías, Emo-
cionalidad musical. 

Abstract: In this paper, I propose some reflections on musical aesthetics and the 
ways of creating and appreciating musical works from a philosophical-aesthetic point of 
view. To this end, I present the different categories and values that are deployed in the 
artistic experience and in the process of musical creation, with the aim of understanding 
how we perceive and approach music and how music has been conceived and concep-
tualised throughout history by different thinkers. Finally, all of the above will serve to 
address the issue of musical emotionality and the beauty of music as art.

Keywords: Philosophy of music, Musical aesthetics, Values, Categories, Musical 
emotionality.  

* PDI, Departamento de Didáctica de la Expresión Musical, Plástica y Corporal, Facultad de 
Educación de Bilbao. Universidad del País Vasco, Barrio Sarriena, 48940, Leioa. mireia.larra-
naga@ehu.eus.



204	 Mireia Larrañaga Amores

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 203 - 221. UNED, Madrid

1. Introducción

Algo que parece bastante claro en lo referente al arte, su creación y su percep-
ción es que no existe una única forma de hacer realidad ese proceso, así como no 
hay una única forma de conceptualizar y reflexionar sobre el arte. Igualmente, 
dentro del abanico de posibilidades de organización de la percepción y la sensi-
bilidad, la música no es menos en este aspecto. Y es que es evidente que tampoco 
en la música las cosas se crean, se escuchan y se aprecian de una única forma 
y que todo está abierto a múltiples opciones y percepciones. En este trabajo 
se pretende reflexionar sobre algunas de estas opciones y formas de creación y 
percepción.

Partiendo del momento creativo, el músico/a comienza operando como 
“hombre entero” (Lukács, 1966: 199), es decir, en el ámbito extendido de su 
cotidianeidad y vida social y a través de un ethos propio. Sus hábitos, conductas, 
costumbres e incluso temperamento y moralidad dirigen sus acciones artísticas y 
forman parte de la obra que resultará de dichas acciones. Pero esa obra, al adquirir 
consistencia y forma sonora, se vuelve algo homogéneo, relativamente autónomo 
y encerrada en sí misma. A esto se refiere Lukács cuando habla de “hombre 
enteramente” (1966: 200), algo que he renombrado como música enteramente. 
La segunda naturaleza de la obra musical, en la que la experimentamos 
estéticamente, se corresponde con un “medio homogéneo” (1966: 199) que le 
da sentido. Este medio es el principio que forma la objetividad y las vinculaciones 
producidas por la práctica humana. En esa homogeneidad estrechamos nuestra 
percepción de lo que es el mundo únicamente a aquellos elementos que podemos 
percibir y que dan cuenta del qué de lo recibido y del cómo de sus formas de 
manifestación.

Pero este medio homogéneo musical debe ser forzosamente plural porque su 
objeto es el amplio abanico de relaciones de los músicos enteros/as entre sí y con 
el mundo. Por eso es tanto subjetivo (que deviene de cada uno/a) como basado 
en leyes colectivas o supraindividuales, que serían mediaciones históricamente 
relativas pero necesarias para poder adquirir esa consistencia de ley. Así, en 
materia musical, el músico entero/a se ubica en su contexto histórico y con las 
reglas que en dicho contexto se consideran válidas y colectivamente aceptadas, 
construye su obra desde su propia idiosincrasia artística. Por tanto, parece lógico 
afirmar que los medios homogéneos, los paisajes-complexos donde cada obra en 



categorías, valores y emociones. reflexiones sobre estética musical	 205

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 203 - 221. UNED, Madrid

cuestión adquiere solidez y objetividad, se configuran culturalmente porque se 
adhieren a unas reglas.

Según Fubini (2005), siguiendo los postulados de Combarieu, “el sistema 
armónico brinda una concreción histórica del pensamiento musical y del modo 
en el que se expresan las imágenes musicales, que tienden a separarse de cualquier 
concepto con el objetivo de organizarse aparte, en un sistema aparte” (2005: 413), 
es decir, como música enteramente.  

Y todas las modificaciones que se den en el lenguaje musical serán fruto, a 
sus ojos, de una evolución gradual ligada a factores extramusicales. Así, entender 
la música supone, entre otras cosas, captar su factor histórico, “que tiene como 
base un fondo de hábitos comunes a la imaginación del grupo social del que se 
trate” (2005: 413). Para Fubini, Combarieu defiende que “la organización sin-
táctica de la música” (2005: 414), ese estar enteramente, surge del conjunto de 
relaciones que se establecen con el mundo humano, de ahí que las propiedades 
formales y técnicas de la música dependan de la vida social y le deban a ésta su 
carácter, su ethos. 

Con todo, y volviendo a las ideas de Lukács, solo en función del equilibrio 
o tensión entre “la personalidad creadora” (músico entero/a) “y las leyes concre-
tas de cada medio homogéneo” (música enteramente) “se produce la capacidad 
evocadora de la obra musical” (en Claramonte, 2016: 213). En consecuencia, 
toda obra, toda creación artística encierra en sí la batalla entre el individuo y la 
totalidad que lo engloba, y por eso mismo puede servir como puente de conci-
liación entre ambas formas de estar en el mundo. 

2. Atención cuidadosa o eulabeia

Heidegger, como teórico de la filosofía de la cultura, desarrolló sus reflexiones 
sobre esa acción de estar en el mundo:

El ser-en-el-mundo que caracteriza al humano no significa que primero 
sea ser humano sin mundo y que después emprenda una relación con el 
mundo. Esta no es teórica sino en el modo de estar ocupado en algo, hacien-
do algo, procurando algo, estando en una tarea [besorgen], y eso porque 
somos cuidado [Sorge], por eso nos ocupamos de algo, centrando nuestra 



206	 Mireia Larrañaga Amores

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 203 - 221. UNED, Madrid

atención en aquello en que estamos atareados. Al mundo nos acercamos en 
ese caso en una visión del entorno [Umsicht] cautelosa, cuidadosa, teniendo 
en cuenta [Rechnungtragen] las circunstancias (en San Martín, 2015: 337).

Ortega también desarrolló una opinión al respecto, defendiendo la necesidad 
de tener plena conciencia de las cosas que están a nuestro alrededor, “en nuestra 
circunstancia” (en San Martín, 2015: 330) para poder salir al universo (medio 
homogéneo) y llegar a lo sublime.

Y justo aquí, el concepto de eulabeia de Kerenyi que presenta Claramonte 
(2016) se antoja útil para hablar de esa “atención cuidadosa” (2016: 277) que 
nos es necesaria en nuestra querencia artística de estar en el mundo. Para Cla-
ramonte, esta atención que vertemos en un espacio o contexto de nuestra vida 
cotidiana nos hace convertirlo en un medio homogéneo donde se da la unión 
entre el arte y nuestra sensibilidad. Y es que el arte, como acción humana, está 
basado en las formas de vivir la vida cotidiana, y parte de esa base conductual 
(que es la eulabeia) para adquirir forma homogénea y objetivación. Rowell (1999) 
argumenta en favor de este planteamiento diciendo que “la precondición simple 
más importante para la experiencia estética es un tipo especial de actitud, un 
estado en el que uno está más receptivo a la experiencia artística intensa, y se 
caracteriza por la atención crítica” (1999: 17).  

Así, este concepto puede aplicarse tanto al compositor/a creador/a, que 
se vale de una atención cautelosa para tener conciencia plena de lo que está 
haciendo, como al/ a la oyente que percibe la obra terminada y despliega una 
actitud mental y auditiva adecuada para poder apreciarla en su totalidad estética. 
A esto precisamente se refiere también Kivy (2005) cuando habla de “audición 
arquitectónica” (2005: 252) relacionada con la percepción de la música clásica, 
esa que consideramos demasiado compleja para poder apreciarla en su plenitud. 
Esta música, a diferencia de por ejemplo la música popular, requiere de una 
actitud estética y de un código normativo para apreciarse en su globalidad. El 
código normativo (auditivo) musical se estableció en el siglo xviii gracias al 
protagonismo creciente de la música absoluta (instrumental) y por el desarrollo 
de una actitud estética por parte del oyente. La aparición del concierto público y 
los lugares para su interpretación ayudaron a consolidar este código auditivo que 
exigía del espectador/a una atención concentrada para percibir las características 
relevantes de la obra de arte. En última instancia, tanto para crear como para 
percibir en su totalidad, la cosa va de tener una “planificación en mente” (2005: 
261), una profunda y centrada atención y un conocimiento específico junto con 



categorías, valores y emociones. reflexiones sobre estética musical	 207

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 203 - 221. UNED, Madrid

una educación musical, es decir, un contexto que pueda servir de referencia para 
la creación y la percepción.

Y partiendo de esa base común que es la eulabeia se puede transitar por las 
denominadas “categorías estéticas clásicas” (Claramonte, 2021: 130), que a cada 
paso convierten esa subjetividad inicial en medio homogéneo. 

3. Categorías estéticas de la música

Estas categorías determinan, junto con los valores estéticos, lo que pasa den-
tro, esto es, los criterios de acción, percepción y apreciación que desplegamos 
al entrar en contacto y relación con algo, en este caso un algo artístico-musical. 
Estas categorías son: la mímesis, la poiesis, el apate y la catarsis (Claramonte, 
2021).

3.1 Mímesis

En la mímesis, como primera categoría estética, encontramos lo reflejado 
del mundo y de la naturaleza, las cosas que están ahí y podemos percibir con 
nuestros sentidos. Por tanto, esta categoría nos enseña lo que preexiste y debemos 
reflejar en nuestra obra. 

Los primeros autores griegos estaban de acuerdo en que el arte puede comu-
nicar un acto de reconocimiento y de descubrimiento cuando el/la que percibe 
toma conciencia de las semejanzas entre la obra de arte y su/s modelo/s de la 
naturaleza. Es decir, cuando se percibe una mímesis con la naturaleza. Mediante 
este concepto Aristóteles elaboró sus especulaciones estéticas sobre el arte, asegu-
rando que “el hábito de imitar es congénito en los seres humanos desde la niñez” 
y que también lo es “el placer que todos los hombres obtienen en las obras de 
imitación” (en Rowell, 2009: 56). Así, para Aristóteles la creación de una obra de 
arte parte de la selección que el artista hace de los elementos generales y esenciales 
de la naturaleza. De esta forma, de lo inorgánico, de la materia, viene lo vivo, 
que se refleja en la obra gracias a su capacidad mimética. 

Por ello, no es difícil aceptar la idea de que un pintor/a imita un paisaje en 
su cuadro. ¿Pero qué es lo que imita la música? Aristóteles encuentra que “en las 



208	 Mireia Larrañaga Amores

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 203 - 221. UNED, Madrid

melodías hay una posibilidad natural de imitación de las costumbres” (en Fubini, 
2005: 79). Esto se debe a que la naturaleza de las armonías es múltiple y que, por 
ello, al escucharlas en su diversidad, la persona se aproxima de forma diferente 
a cada una de ellas. Por tanto, según el filósofo, no habría músicas dañinas en 
cuanto a lo ético porque “la música es una medicina para el espíritu cuando imita 
con propiedad las pasiones o emociones que nos atormentan” (2005: 80). Y lo 
que distinguiría al sonido de otras cualidades sensitivas es el movimiento, que se 
manifiesta en la sucesión de sonidos que se perciben de manera inmediata. Por 
lo tanto, sería en el movimiento donde se unirían el sonido y las emociones y 
donde se constituiría la capacidad mimética de la música. Esta teoría, heredada 
desde Aristóteles gracias a la transmisión de los pensadores del Renacimiento, 
fue defendida y rebatida por muchos músicos y filósofos del Iluminismo de los 
siglos xvii y xviii, como Du Bois, Rameau o Rousseau. 

Según este último, “la melodía imita las pasiones” (en Fubini, 2005: 220), 
pero lo hace indirectamente a través de una conexión originaria con la forma en 
que se expresan los sentimientos humanos. Si se trata de imitar objetos naturales, 
lo que la melodía imitaría son las emociones que esos objetos producen “en el 
corazón de quien los contempla” (2005: 220). Así, “la melodía no representa de 
forma directa cosas, pero provoca en el alma sentimientos semejantes a los que 
se experimentan al ver tales cosas” (2005: 220).

Y siguiendo estos planteamientos, ya en la época romántica, Schopenhauer 
se erige como el pensador que mayores esfuerzos hizo por sistematizar filosófi-
camente la música. A sus ojos, la música no se limita a representar “las ideas o 
los grados de objetivación de la voluntad, sino, de modo inmediato, la voluntad 
misma” (en Fubini, 2005: 286). De esta forma elabora su “teoría representativa 
de la música” (en Kivy, 2005: 45), donde ésta es “copia de la voluntad en sí, de 
la objetividad de la que se componen las Ideas” (2005: 46). Schopenhauer afir-
ma que en armonía el bajo representa los grados menores de la voluntad y, por 
consiguiente, todo lo inorgánico del planeta. Y en su intento por establecer una 
relación entre la música y los sentimientos, defiende que “el compositor revela la 
esencia íntima del mundo mediante un lenguaje que su razón no entiende” (en 
Fubini, 2005: 288), es decir, con el lenguaje universal de los sentimientos. Así, 
la música nos da su esencia y no el fenómeno, nos da “la universalidad de forma 
simple, sin la materia” (2005: 288). 

Desde una perspectiva más contemporánea, Kivy (2005) matiza estos supues-
tos entendiendo la música como producto de la mente humana y no como 



categorías, valores y emociones. reflexiones sobre estética musical	 209

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 203 - 221. UNED, Madrid

resultado de causas naturales o metafísicas. Sin embargo, sí sugiere que el sonido 
musical sea entendido “como función de proporciones matemáticas de la octava”, 
como un “ley de la naturaleza” que “refleja la estructura del universo” (2005: 
54). Esta sería una hipótesis de carácter pitagórico, algo que Kivy percibe en la 
metafísica de Schopenhauer cuando éste vincula universo con voluntad y música 
con signo natural. En esencia, la música se basaría en un “ejercicio inconsciente 
de aritmética” (2005: 54). 

Finalmente cabe mencionar, previo paso a la siguiente categoría, la distinción 
que realiza Kivy entre los dos modos de crear música. A sus ojos ambos son actos 
de recuerdo, pero serían recuerdos distintos. El primero sería un acto de “recuer-
do mediante evocación inmediata” (2005: 24), algo que apela a la memoria y a su 
capacidad para retener y repetir lo percibido. El segundo, en cambio, se trataría 
de un acto de “recuerdo mediante reconstrucción imaginativa” (2005: 24), a 
través de un proceso creativo que requiere de la sensibilidad propia del autor. A 
este sentido se dirige la próxima categoría.

3.2 Poiesis

En esta segunda categoría de estrato la cosa va de crear, construir, formar… 
pero a partir de algo, no desde la nada. La obra se erige desde una mímesis pre-
via, desde aquello a lo que somos perceptivos/as. Así, eso que hemos convertido 
en orgánico en nuestra acción mimética, eso que está vivo, adquiere mente y 
psique a través de la acción creativa. Pero, por el hecho de ser creativa y nacer 
de uno/a mismo/a, en esta acción se da una combinación de formas e ideas que 
no necesariamente tiene que estar presente en la naturaleza. Mientras la mímesis 
ejerce una fuerza centrípeta, juntando y atrayendo, la poiesis va de escapar, de 
sacar una fuerza centrífuga que nos permita fabricar, moldear, hacer con nues-
tras manos. Y es precisamente en este proceso donde la eulabeia, como actitud, 
adquiere mayor importancia, pues para reflejar aquello a lo que somos sensibles 
y darle forma, es necesario decantar nuestra atención y elegir unas cosas en lugar 
de otras. Con este proceso de selección comenzamos a construir nuestra obra, 
en la que desplegamos nuestra sensibilidad como artistas enteros/as, esto es, como 
individuos intersubjetivos sujetos a una cotidianeidad. 

Este proceso creativo, aplicado a la música, puede entenderse mejor obser-
vando y analizando el papel del compositor con relación a su obra. En este 



210	 Mireia Larrañaga Amores

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 203 - 221. UNED, Madrid

sentido, Fubini (2005) menciona a Stravinski, que se presenta como una figura 
idónea, por pensador y artista, para abordar la labor del compositor musical. Con 
sus planteamientos, de principios del siglo xx, “Stravinski pretende ponerse al 
nivel artesano de quien trabaja, fabrica, con la ayuda de los materiales que tiene 
a su disposición” (2005: 366). Para él, el arte supone “un modo de realizar obras 
según ciertos métodos adquiridos, ya por aprendizaje, ya por invención” (2005: 
366). De esta forma, el hecho musical sería resultado de la intención especulativa 
del compositor/a, que con su voluntad manipula los elementos esenciales de la 
música, que son el sonido y el tiempo. Así, la poiesis musical se configura como 
un choque activo entre el ser humano y la naturaleza y se construye apoyándose 
en un sólido terreno que habrá de tenerse en cuenta siempre. En suma, es el 
músico entero/a operando desde su subjetividad cotidiana, fabricando a través 
de su actividad y dándole unidad a su obra. Y esta unidad es fruto de una cons-
trucción en la que todas las partes concurren para formar un todo, una música 
enteramente.

Brelet (en Fubini, 2005) reelabora algunos de estos planteamientos defen-
diendo que una creación musical es resultado de escoger entre las dos actitudes 
creadoras fundamentales: empirismo y formalismo. Con la primera actitud, el 
creador/a parte de su experiencia directa con el material sonoro y trabaja para 
renovarlo, es decir, busca nuevas técnicas y sonoridades. Con la segunda actitud, 
en cambio, no se trata de encontrar y captar el material sonoro, sino de crearlo 
y darle forma. 

Por tanto, el empirismo apelaría a la mímesis, a la materia, mientras que 
el formalismo sería parte de la poiesis, la forma. Sin embargo, aunque Brelet 
presenta ambas actitudes de manera independiente, se podría postular que para 
que una sea posible la otra es necesaria como paso previo. Sin un empirismo 
anterior que nos permita ver lo que hay (la materia), no podemos dar forma y 
vida a nada. Es esto precisamente lo que aunamos en nuestra acción creativa, 
porque cogemos los sonidos que existían y existen previamente y les damos un 
orden, una pincelada con nuestra sensibilidad artística, y luego los mandamos al 
mundo como algo construido por nosotros/as y para el resto. 

Desde una perspectiva general, la composición musical consistiría primero 
en que lo inorgánico, la materia, que son los sonidos y su timbre, se llenen de 
vida cuando el artista los coge y les da un ritmo. A continuación, eso que ya 
tiene vida y es orgánico se erigirá como una melodía, algo que tiene mente y un 
carácter estético pues ha pasado por un proceso creativo. Así, transitamos desde 



categorías, valores y emociones. reflexiones sobre estética musical	 211

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 203 - 221. UNED, Madrid

la mímesis hasta la poiesis dando consistencia y objetividad a nuestra obra. Y tras 
la melodía llega finalmente la armonía, lo plenamente artístico, la ilusión en la 
que experimentamos estéticamente la obra.

3.3 Apate

Con la tercera categoría de estrato nos damos cuenta de que toda obra de 
arte es, al fin y al cabo, un juego, un farol que nos echamos y que echamos al 
mundo. Esta es la ilusión (ludere) de jugar contra la creencia de lo dado, un 
burlarse y reírse de la soberbia del mundo para sugerir después otras formas de 
estar en el mundo. Por ello, la obra artística aspira a ser más real, a decir cosas 
más certeras sobre nosotros/as de lo que el mundo tal cual dice. Pero no por ello 
es más subjetivo, sino al contrario, se basa en un juego colectivo, en proponer y 
recibir, en compartir un juego que en esencia sabemos que es un cuento. No se 
miente, por tanto, si las dos personas que juegan saben que están jugando. Por 
eso mismo, para poder apreciar el juego es necesario jugar, y sobre todo aceptar 
el juego como es, sin querer salirse de él y degradarlo. Aceptar la ilusión implica 
una atención cuidadosa y específica, poner en acción todos nuestros sentidos 
para captarla y apreciarla en su conjunto. Hay que prestar atención al juego. Y 
aquí vuelve a ser útil el concepto de eulabeia, pues si el compositor/a crea su obra 
prestando una atención especial al proceso, el/la oyente de dicha obra deberá 
hacer lo mismo para poder acceder al juego artístico, a la experiencia estética en 
su totalidad. Sin prestar atención, el mensaje no llegará a su destinatario, el juego 
no será entendido y no se podrá jugar a nada. 

A este respecto teorizaron numerosos filósofos y críticos, especialmente en 
el Romanticismo del siglo xix, en lo que concierne a la música. Volviendo a 
Schopenhauer, este pensador nos dice que la música tiene como cualidad exclu-
siva liberarnos de la “presión ejercida por la voluntad” (en Kivy, 2005: 57), es 
decir, nos libera del dolor a través de la ilusión que crea, y esa misma sensación 
nos produce un estado de placer. Esta liberación es exclusiva de la música como 
arte porque precisamente esta nos entrega otro mundo, no el nuestro como tal. 
Esto constituiría “la experiencia musical pura”, según Kivy (2005: 60). Por el 
contrario, las artes “con contenido” (2005: 58) no serían liberadoras porque 
nos enfrentan a aquello de lo que se supone que debemos liberarnos y “generan 
cuestiones de importancia moral y filosófica que nos enfrentan con el mundo” 
(2005: 58) en términos de causa-efecto, espacio-tiempo. En definitiva, nos 



212	 Mireia Larrañaga Amores

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 203 - 221. UNED, Madrid

enfrentan con los problemas de nuestro mundo. Por ello, la ilusión de la música 
se considera más efectiva y profunda que la de otras artes.

Por su parte, el crítico Hoffmann defiende “el poder que tiene la música 
para evadirnos de las penas y de las miserias del mundo terrenal”, y que por eso 
ésta se halla suspendida “a mitad de camino entre el sueño y la realidad” (en 
Fubini, 2005: 295). Para este crítico, por tanto, la música sería también un arte 
liberador, una ilusión cuyo reino es la fantasía y que nos saca del aquí y ahora 
de la vida terrenal. 

Finalmente, según Langer, “la música, como todas las artes, es una apariencia, 
una ilusión producida por los sonidos” (en Fubini, 2005: 383). Por ello, lo esen-
cial de la música residiría en la constitución de un tiempo virtual, cuya apariencia 
sería la del movimiento orgánico, “la ilusión de un todo indivisible” (2005: 383). 
Es, en resumen, la ilusión de una mímesis de nuestro ritmo interior, un ritmo 
que es básicamente la preparación de nuevas tensiones a través de la resolución 
de las precedentes. Es, por tanto, un ejercicio de catarsis.

3.4 Catarsis

La catarsis, como cuarta y última categoría de estrato, nos habla de la capaci-
dad de purificación que tiene la obra de arte una vez objetivada y convertida en 
medio homogéneo. Se trata, en esencia, de un ejercicio de tensión y relajación, 
algo que se puede apreciar claramente en la catarsis que se da entre los grados 
V y I del piano. El acorde de dominante (V) actúa como un punto de tensión, 
como un sonido que debe resolverse y relajarse yendo a la tónica (I), a su reso-
lución lógica. Así, escuchamos una tensión y su posterior relajación como una 
secuencia lógica de acordes, como algo que debe ser así para que el/la oyente 
pueda experimentar esa catarsis en su totalidad. 

Aristóteles fue el mayor precursor de este concepto y llegó a distinguir tres 
tipos de catarsis (en Claramonte, 2021: 196). En primer lugar, estaría la catar-
sis formal, esa que nos presenta un nudo y su desenlace, como apreciamos en 
cualquier tragedia de Shakespeare. Otro tipo sería la catarsis emocional, que nos 
enfrenta primero al miedo para después hacernos sentir piedad y compasión. Y 
finalmente estaría la catarsis conceptual, en la que un acto de peripecia nos lleva 
a reconocerlo como tal en una progresión de elementos añadidos. La experiencia 



categorías, valores y emociones. reflexiones sobre estética musical	 213

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 203 - 221. UNED, Madrid

estética plena, por tanto, se da cuando existe un libre juego de las facultades de 
estas tres catarsis. Así, el beneficio moral que Aristóteles le otorga a la música 
pasa a través del mecanismo de la catarsis, porque los que son “sacudidos vigo-
rosamente” al oír “cantos sagrados que impresionan el alma se hallan entonces 
en las mismas condiciones de quien haya sido curado o purificado” (en Fubini, 
2005: 79). 

Fubini (2005) refleja también las aportaciones de Meyer uniendo psicología y 
estética y viene a decirnos que “en la experiencia cotidiana, la no estética, las ten-
siones que crean las inhibiciones de deseos y actitudes no se resuelven”, mientras 
que en el arte, “estas fuerzas dejan de existir cuando encuentran una resolución 
y una conclusión” (2005: 386). Para Meyer, es la música misma la que crea estas 
tensiones, la que crea el cambio y ofrece resolución. Así, el estímulo de la música 
no se refiere a un concepto, sino más bien al acontecimiento musical que está por 
llegar. En otras palabras, el significado de la música es el resultado de la espera y 
la resolución, un tiempo de transición en la que se genera un placer emocional o 
intelectual. De esta forma concluye Meyer que el significado se manifiesta “en la 
medida en que la relación” catártica “entre tensión y solución se vuelve explícita 
y consciente” (2005: 387). 

Con ello se entiende que la música es un proceso dinámico y temporal más 
que un algo estático y rígido. Pero, como todo arte, también está sujeta a valores 
sin los cuales no podríamos apreciarla estéticamente. Rowell afirma que “los valo-
res musicales no son absolutos” sino que “son productos culturales” (2009: 18) y 
por tanto fruto del consenso social. Y es que los valores estéticos que desplegamos 
para apreciar la obra musical son contrastables, objetivables e intersubjetivos, esto 
es, miradas y percepciones puestos siempre en relación. 

4. Valores estéticos en la música

Después de dar cuenta de lo que podemos conocer dentro de lo que hay, es 
decir, de conocer las categorías de estrato que corresponden a cada una de las 
estructuras de nuestra realidad (inorgánico, orgánico, psíquico y sociológico obje-
tivado), queda saber sobre lo que podemos apreciar. La tarea consiste ahora en car-
gar esas categorías con valores que nos permitan apreciar la música estéticamente, 
que sirvan como pistas que nos ayuden a descifrar el jeroglífico musical en todas 
sus capas. Porque los valores estéticos no dan cuenta de algo que ya existe en la 



214	 Mireia Larrañaga Amores

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 203 - 221. UNED, Madrid

realidad, sino de algo que exigimos y pedimos que esté ahí para que nos sirva en 
nuestros juicios (Claramonte, 2016; 2021). 

4.1 Valores de estrato

Este primer grupo de valores, también llamados estructurales, nos permiten 
apreciar partes de la obra artística. Por eso son de estrato, porque a través de ellos 
apreciamos unas cosas y no otras, estratificamos la obra y nos decantamos por 
unas características en vez de otras. Pretenden legitimarse con algo que está ahí y 
por tanto intentan reflejar algo que se quiere ver en la obra. De este modo aspiran 
a mostrar un arraigo en dicho objeto y a tener un sentido estético que lo abarque. 

Los valores estructurales dependen de los antecedentes de aquel/aquella que 
mira, oye y percibe, de su aproximación axiológica a la obra. Por ello, se trata de 
decantaciones de valor que cada persona despliega al enfrentarse al objeto artís-
tico, y por lo mismo diferirán entre sí al aproximarse de manera diferente y con 
ojos diferentes al mismo objeto. Por este motivo, nos perdemos una gran parte de 
su trasfondo estético y solo damos cuenta de aquello que más nos interesa o más 
nos llama la atención. A este respecto menciona Rowell (2009) a Cone, quien 
contrapone dos formas básicas de percepción musical. La primera es la audición 
sinóptica, que significa de lado a lado, esto es, una “audición estructural” que “se 
ocupa de la unidad de toda la composición” y de “la forma en que los detalles 
encajan en el todo” (2009: 131). Esta audición permitiría experimentar la obra 
musical como objeto, como forma percibida. Y también se corresponde con la 
antes mencionada “audición arquitectónica” de Kivy (2005: 252). Sin embargo, 
la música es más un proceso que un estado, y es por su cualidad esencial, el 
tiempo, un arte que se diferencia del resto. Es tiempo estético y dinámico que 
no puede verse ni acotarse a unas medidas visuales. Este arte se percibe por el 
oído y en un tiempo especial y progresivo, por lo que literalmente tiene que pasar 
tiempo para poder apreciarla en su estética. 

Aquí entra la segunda forma de percepción, la aprehensión inmediata, esa 
que es “fruto de nuestra respuesta a un contacto directo, nuestro reconocimiento 
de los valores vividos” (Rowell, 2009: 131). Y es que la mente común no puede 
experimentar el tiempo como totalidad, a diferencia de lo que ocurre con una 
pintura o un edificio, que en esencia pueden apreciarse visualmente en su tota-
lidad a pesar de no captarlos en términos estéticos. Con la música tenemos esa 



categorías, valores y emociones. reflexiones sobre estética musical	 215

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 203 - 221. UNED, Madrid

cuestión previa que solo nos permite percibir “una sección del espacio-tiempo, 
unida por relaciones de punto a punto, de momento a momento” (2009: 131). 
Por eso argumenta Cone que “no podemos estar seguros de que nuestra sección 
del espacio-tiempo se pueda comprender como un objeto estético, pero sí pode-
mos disfrutar de su inmediatez”, de lo que él denomina “superficie estética” (en 
Rowell, 2009: 131-132). A esto se refiere igualmente Levinson cuando habla 
del “concatenacionismo” (en Kivy, 2005: 232) en la música, esto es, de la “cuasi 
audición” (2005: 233) con la que vamos uniendo partes de corta duración que 
se implican unas con otras. Y esta audición sería cuasi porque solo somos capaces 
de captar fragmentos de la música, un par de compases en el recuerdo y otro par 
en el futuro. 

Así, una completa audición estética sería aquella que goza de las dos formas 
de percepción, en la que ambas se dan simultáneamente permitiéndonos apreciar 
cada detalle y comprender su papel en la forma del todo. 

4.2 Valores modales

Con estos valores podemos apreciar aspectos de la obra que son cualitativa-
mente más genéricos y que apelan a factores de orden y variación. Así, al escuchar 
una música percibiremos su regularidad, su consistencia o por el contrario su 
tendencia al cambio y lo imprevisible. En conjunto juzgaremos la obra en base 
al equilibrio conseguido entre estabilidad y novedad y la catalogaremos con 
calificativos que son para nosotros certeros y que legitiman nuestra valoración 
(Claramonte, 2016; 2021). 

Supongamos, en términos musicales, que nos aproximamos a una canción y 
lo primero que apreciamos es que el ritmo se corresponde con un 3/4, una estruc-
tura ternaria, y seguimos la obra a través de ese ritmo. Con esta aproximación 
estratificamos la obra y nos centramos en uno de sus múltiples aspectos estéticos, 
es decir, estamos operando con valores de estrato. Pero mientras transcurre la 
obra, percibimos que el ritmo ha variado y se encuentra ahora en un 2/4, un 
patrón binario, y en un par de compases vuelve a cambiar a un 3/4, siguiendo 
con este juego rítmico hasta finalizar la obra. Esta variación nos obliga a prestar 
atención al resto de aspectos musicales, pues un cambio de ritmo debe ir en 
consonancia con la melodía y su armonización. Entonces, haciendo uso de los 
valores modales, concluimos que el ritmo, en relación con el resto de aspectos, ha 



216	 Mireia Larrañaga Amores

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 203 - 221. UNED, Madrid

sido coherente tanto en su estabilidad inicial como en los cambios efectuados 
después, porque todo tenía un sentido de conjunto. Finalmente podemos valorar 
si, para nosotros/as, esta obra es satisfactoria, bonita o aburrida.

Y precisamente con el fin de ofrecer un juicio válido, Kant nos dice que este 
“no se debe basar en caprichos, prejuicios y el autoafecto” a nivel individual, 
“sino en cánones de juicio válidos” (en Rowell, 2009, 135) para todos/as. Kant 
habla de adoptar una postura que permita “ubicarse un poco más lejos del objeto 
artístico para poder tener una visión más objetiva” y de establecer una distancia 
emocional entre la persona y la obra, para “mirar más allá de las preocupaciones 
inmediatas y personales” (2009: 135). Los teóricos de la fenomenología, por el 
contrario, entienden que la percepción de la música, como fenómeno, debería ser 
“un proceso de descripción de nuestra experiencia con datos sensibles, no basada 
en teorías o suposiciones” y que apele a “esa parte de nuestro conocimiento que 
poseemos independientemente de cualquier experiencia” (2009: 140). Así, se 
presenta a la persona oyente como un agente activo de las percepciones y no 
como una receptora pasiva de creaciones inmutables e invariables. 

Volvemos a toparnos en este ejercicio de apreciación con ese concepto trans-
versal que abarca tanto al/a la que propone como al/a la que recibe, la atención 
(audición) cuidadosa que nos ayudará a percibir la música con la suficiente dis-
tancia y que determinará si hemos sido capaces de captar estéticamente la obra. 
A través de ella, desarrollamos la capacidad de percibir como acordes a tonos 
simultáneos, como melodías a acordes concatenados y como ritmos a acentos 
y duraciones sucesivos, para luego fusionarlas en una experiencia organizada. 

4.3 Valores de necesidad

Pero, además de desplegar valores con los que apreciar el objeto artístico, 
también utilizamos valores que tratan de nosotros mismos/as y parten de una 
carencia y una potencia como posibilidad. Estos valores nos revelan precisamente 
aquello de lo que carecemos y no de lo que carece la obra, y por tanto son fun-
damentales. Y son fundamentales porque refieren a las nueve necesidades básicas 
que nos caracterizan a los humanos como especie: subsistencia, protección, afec-
to, entendimiento, ocio, participación, creación, identidad y libertad. Con estos 
valores exigimos que la experiencia se ajuste a algo, y ese algo son precisamente 
estas necesidades humanas. Así, el juicio crítico es aquel que se llena de valores 



categorías, valores y emociones. reflexiones sobre estética musical	 217

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 203 - 221. UNED, Madrid

que satisfacen esos fundamentales que guían nuestros anhelos como personas. 
Son por tanto universales e invariables. Lo único que cambia es la manera en que 
satisfacemos esas necesidades, que viene determinado por distintos satisfactores.

Estos satisfactores remiten a la necesidad de encontrar un equilibrio entre 
los valores, buscar un punto donde no se den extremos y no se impida el cum-
plimiento de alguno de ellos. La clave sería la no inhibición y el no impedimen-
to, evitar la destrucción buscando una satisfacción sinérgica donde se puedan 
mezclar y unir valores. Estos supuestos, que vienen de la teoría económica de 
Max-Neef, nos hablan en esencia de que en el arte, como en la música, espera-
mos llenar huecos fundamentales que nos ayuden a definirnos como personas 
(Claramonte, 2016, 2021). 

5. Emociones y música

Así, con una mochila cargada de categorías y valores, podemos abordar esa 
cuestión clásica de la emocionalidad musical y de cómo se produce. Tras estas 
cuestiones está también la incógnita de si la belleza de la música reside en las 
emociones que nos hace sentir, en si la valoramos como bella porque nos emo-
cionamos con ella o en si nos emocionamos con ella porque es bella.

Al contemplar una obra física, como una pintura, nuestras valoraciones se 
relacionarán a eso que hay ahí, e irán unidas al objeto que tenemos delante en 
la realidad palpable. Y por supuesto eso no impedirá que la experiencia con el 
objeto artístico sea profunda, significativa, trascendente o emocionante. Pero la 
imaginación, que es esencial para conectar con cualquier tipo de arte, funcionará 
siempre en relación a ese algo que se está viendo, a un parámetro fijo. En cambio, 
y por ello característico, la música opera de forma distinta en nuestro ser. Es, para 
empezar, un arte invisible, un algo sonoro que no podemos ver, que no podemos 
tocar ni oler. Y por ello, su percepción no nos limita a nada, no nos constriñe a 
ningún parámetro físico concreto, y esto permite que nuestra imaginación vuele 
más fácilmente. 

La música instrumental no nos dice nada per se, no posee un “contenido 
manifiesto” (Kivy, 2005: 224), en comparación con un libro, que sí lo tendría. 
Lo manifiesto se puede observar de forma generalizada. Pero la música instru-
mental no se puede observar, a pesar de poder ver al músico/a ejecutando una 



218	 Mireia Larrañaga Amores

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 203 - 221. UNED, Madrid

obra. No estaríamos viendo la obra en sí, sino al/a la artista llevándola a cabo, 
como se puede ver al pintor/a pintando un cuadro. Por ello, la música tendría 
un contenido latente, “oculto y codificado”, que necesita de una “estrategia inter-
pretativa” (2005: 224). Pero antes de descifrar ese contenido latente, la música 
nos permite disfrutar de ella de manera inmediata, porque por su carácter etéreo 
no nos exige prestar atención a nada específico. Es la ilusión por excelencia, una 
fantasía que podemos intentar comprender, pero que también nos hace disfrutar 
de su misterio, de su juego.

Y aquí entrarían las emociones, que no nos hablan tanto de la obra como 
de nosotros mismos/as. Las emociones no vendrían del objeto artístico, sino 
de nuestra experiencia del mismo, de un conjunto no siempre claro de factores 
que nos hacen sentir algo al escuchar una música. Para Kivy sí que parece haber 
un consenso entre los filósofos/as de la música al afirmar que la música puede 
describirse en términos emocionales y expresivos. Se acepta que la música puede 
ser expresiva en una amplia variedad de emociones y que por ello podemos sentir 
cosas con ella. Pero la música no puede ser, lógicamente, ni triste ni alegre en sí, 
pues no es un algo vivo. Al decir que un sonido es melancólico estamos hablando 
figuradamente, y por tanto nos referimos a una emoción figurada. Esta postura no 
impide, sin embargo, ver que si usamos tantas veces términos emocionales para 
hablar de música es porque, en esencia, la música tiene “cualidades emotivas” 
(Kivy, 2005: 68) que son oídas. 

Rowell afirma que “la música es un lenguaje tonal sensualmente atractivo, 
autocontenido y que se caracteriza por un movimiento abstracto, incidente y un 
proceso dinámico” (2009: 146). Y aquí asegura que “estas cualidades abstractas 
pueden provocar ciertas clases de afecto” (2009: 146) siempre que el/la oyente 
esté inclinado a ello. En estos términos se expresa también Meyer cuando 
dice que “a menudo la música despierta afecto a través de la mediación de la 
connotación consciente o de procesos de imágenes inconscientes” y que evoca 
“pensamientos semiolvidados de personas, lugares y experiencias” (en Rowell, 
2009: 132). En su vivencia, “la música puede dar origen a imágenes y cadenas 
de pensamiento que, por su relación con la vida interior del individuo particular, 
pueden dar como resultado final el afecto” (2009: 132). A esto Meyer lo llama 
“forma asociativa de audición” (2009: 132).

No podemos negar que la música y las emociones vienen de ese mundo de 
lo abstracto donde las cosas se experimentan de manera más amplia y libre en 
comparación con las artes visuales y plásticas. Y los valores que utilizamos para 



categorías, valores y emociones. reflexiones sobre estética musical	 219

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 203 - 221. UNED, Madrid

juzgar la música son igualmente abstractos: timbre agudo o grave, ritmo lento o 
vivo, melodía exultante o contenida, armonía rica o austera. Por ello, no parece 
descabellado experimentar algo abstracto en términos abstractos. Una escultura 
y una catedral pueden valorarse por su robustez, por su material, por sus medidas 
o por su ornamentación. Son todos valores apreciables a simple vista pues la obra 
en cuestión es apreciable a simple vista. Con la música no se podría decir con 
total sentido y lógica que se trata de algo robusto, duro o grande. Podríamos 
tomar, en cambio, la forma textual de la música, la partitura, y a partir de ella 
juzgar la pieza musical con parámetros (estos sí) como los intervalos, los silencios, 
la armonización de las notas y su métrica. Sin embargo, esta partitura no sería 
la obra en sí, sino solo una representación visual de lo que es la obra. La música 
no adquiere pleno sentido si se percibe y se aprecia únicamente a través de su 
representación textual, pues su medio esencial es el sonido y, por tanto, parece 
exigir también una aproximación axiológica abstracta.

Kivy (2005) afirma que el sonido tiende a estimular un estado en “un oyente 
consciente y sensible” y que “este estado provoca que el oyente perciba en la 
música sus cualidades expresivas” (2005: 181). En otras palabras, nuestro estado 
anímico y mental está atento y receptivo para encontrar cualidades expresivas en 
la música y, en consecuencia, emocionarse con ella. En este orden de cosas lle-
gamos a lo bello en la música, a la belleza que apreciamos en ella como máximo 
logro y cumplimiento de una mirada para el valor. En este ejercicio estético se 
aprecian claramente dos grandes posturas: el formalismo y el sentimentalismo 
del siglo xix. 

Los formalistas como Hanslick insisten en una estética de la forma y de los 
valores formales de la música, que como arte asemántico y ambiguo es “algo 
análogo al sentimiento” pero “sin relación directa con él” (en Fubini, 2005: 323). 
Estos defienden que la belleza, como valor último, viene de captar los aspectos 
netamente formales y objetivos de la música, de analizar su composición y partes 
constituyentes desde una perspectiva científica y sistemática. Tras este análisis, 
podremos juzgar una música como bella y sublime, porque ha logrado precisa-
mente satisfacer las necesidades, en este caso intelectuales, de la persona oyente. 
Es decir, habrá desplegado los tres tipos de valores estéticos y, en un intento de 
equilibrio, habrá llegado a una valoración lo más acertada (accurate) posible. 
Esto no impide que esa belleza sobrecogedora de lo sublime le haga sentir cosas 
al oyente, pero serán emociones derivadas de una apreciación analítica previa. 
Será un placer intelectual, no visceral.



220	 Mireia Larrañaga Amores

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 203 - 221. UNED, Madrid

Los teóricos del sentimiento, como Wagner o Schopenhauer, en cambio, 
prestaron atención a la expresión y consideraron “la música como el lenguaje 
del sentimiento, capaz de expresar y comunicar éste con todos sus matices” (en 
Fubini, 2005: 323). Así, llegamos a lo sublime por la belleza de las emociones 
que nos expresa la música, porque nos ha tocado el corazón y nos ha sacudido 
por dentro. Aquí ya no se trata tanto de técnicas y formalismos sino de conectar 
la indeterminación de las emociones con la indeterminación de la música, vivir 
algo abstracto en términos abstractos.

6. Conclusiones

Con todo, ambas posturas pueden ser totalmente complementarias y no 
excluyentes a la hora de valorar como bella una obra musical, y pueden también 
aunar las categorías y los valores que caracterizan a la experiencia artístico-esté-
tica. El kalon del que hablaban los griegos para referirse a algo bello, placentero 
y bien hecho puede encontrarse en una aproximación axiológica formal y senti-
mental. La estética musical debe dar cuenta de lo bello que hay en ella desde sus 
aspectos sensibles y racionales, pero no aceptando una dualidad excluyente, sino 
tomándolos como dos formas diferentes pero compatibles y complementarias de 
percibir y apreciar la obra musical. 

En definitiva, para que un juicio estético sea legítimo y válido debe abarcar 
el conjunto de valores estéticos, desde esa distancia axiológica, pero también 
debe apelar a una emoción, a sentir algo. Las categorías y los valores que se des-
pliegan en la acción, percepción y apreciación dirigidas a la música hablan, en 
última instancia, de una experiencia estética lo suficientemente real como para 
provocar una emoción en nuestro interior. A través de la conexión auditiva con 
los sonidos musicales, establecemos una relación con ellos y quedamos sujetos/as 
a todo aquello que venga de esa relación, tanto en términos emocionales como 
intelectuales.  

Pero si no siento nada al escuchar una música o no estoy conectando con 
ella, no estaré dejándome introducir en su ilusión y no llegaré a jugar con ella 
a través de esa ilusión. Con ello se impide que la música evoque y emocione, y 
por consiguiente el proceso de experiencia artística-estética termina fallando y 
quedando sin resolución, sin posible catarsis. La experiencia estética total, por 
tanto, no está reñida con esa evocación, con el dejarse llevar y sentir un placer 



categorías, valores y emociones. reflexiones sobre estética musical	 221

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 203 - 221. UNED, Madrid

visceral/intelectual, sino más bien es total gracias a esa evocación, y podemos 
considerarla un logro artístico porque ha conseguido acabar su recorrido y llegar 
a su punto final: el placer de la belleza. 

Bibliografía

Claramonte, J. (2016). Estética Modal, Madrid: Editorial Tecnos.

— (2021). Estética Modal. Libro Segundo, Madrid: Editorial Tecnos.

Fubini, E. (2005). La estética musical desde la Antigüedad hasta el siglo XX, Madrid: 
Alianza Editorial.

Kivy, P. (2005). Nuevos ensayos sobre comprensión musical, Barcelona: Editorial Paidós.

Lukács, G. (1966). Estética 2. Problemas de la mímesis, Barcelona: Editorial Grijalbo.

Rowell, L. (2009). Introducción a la filosofía de la música, Barcelona: Editorial Gedisa.

San martín, J. (2015). Antropología Filosófica II. Vida humana, persona y cultura, 
Madrid: Universidad Nacional a Distancia (UNED).

Este trabajo se encuentra bajo una  licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 

Enviado: 05/01/2022

Aceptado: 04/07/2022

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

