
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 121 - 137. UNED, Madrid

DE LA INDEPENDENCIA DE LAS ESFERAS 
SENSIBLE E INTELIGIBLE EN LA 

CRÍTICA DE LA RAZÓN PURA HASTA UNA 
SOBREDETERMINACIÓN EN LA CRÍTICA DE LA 

FACULTAD DE JUZGAR 

FROM THE INDEPENDENCE OF THE SENSIBLE 
AND INTELLIGIBLE SPHERES IN THE CRITIQUE 
OF PURE REASON TO AN OVERDETERMINATION 

IN THE CRITIQUE OF THE FACULTY OF 
JUDGMENT

Elías S. Ordorika

Universidad del País Vasco*

Resumen: Con el presente artículo pretende dilucidarse –tomado el nóumeno como 
cuestión central– un tránsito paulatino, que se da en el conjunto de la obra crítica de 
Immanuel Kant, desde la esfera inteligible hasta la sensible. Tránsito del que resulta 
desprenderse la inexistencia de dos mundos ontológicamente separados. De esta suerte, 
se alegará que el regiomontano parte en la KrV de un aparente dualismo formado por las 
ideas de la razón y sensibilidad, pero que, en realidad, en la KU se alcanza una síntesis 
entre estos mundos a consecuencia, en parte, de una sobredeterminación del noúmeno 
entendido en su sentido negativo (un exceso para lo defendido en la KrV). 

* Investigador predoctoral contratado en la Facultad de Filosofía (HEFA I), Universidad del 
País Vasco – Euskal Herriko Unibertsitatea (UPV/EHU), Av. de Tolosa, 70, 20018, San 
Sebastián (Guipúzcoa); correo electrónico: elias.sanchez@ehu.eus. Este trabajo se enmarca en 
las actividades del Grupo de Investigación Aktiba-IT, Grupo de Investigación sobre Prácticas, 
Aprendizajes y Valores. La investigación ha sido desarrollado en el marco de un contrato de 
investigación [PIF] financiado por la Universidad del País Vasco – Euskal Herriko Unibertsi-
tatea (UPV/EHU) y a partir de investigaciones previas realizadas en la Universidad de Barce-
lona (UB).

mailto:elias.sanchez@ehu.eus


122	 Elías S. Ordorika

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 121 - 137. UNED, Madrid

Palabras clave: Dualismo, Kant, noúmeno, Crítica de la razón pura, Crítica de la 
razón práctica, Crítica de la facultad de juzgar.

Abstract: The objective of this article –taking the noumenon as the central issue– 
is to elucidate a gradual transition, which takes place throughout Immanuel Kant’s 
critical work, from the intelligible to the sensible sphere. The non-existence of two 
ontologically separate worlds emerges from this transit. In this way, it will be argued 
that the regiomontane arises within KrV from an apparent dualism formed by ideas 
of reason and sensibility, but that, in fact, a synthesis between these worlds is finally 
reached in the KU as a consequence, partly, of an overdetermination of the noumenon 
understood in its negative sense (an excess for what was defended in the KrV).

Keywords: Dualism, Kant, noumenon, Critique of Pure Reason, Critique of Practical 
Reason, Critique of Judgment.

1. Introducción

A los ojos de la escolástica la KrV entraña el remedio científico en un cam-
po de batalla metafísico (KrV, AK V, A VIII). Los noúmenos son entidades 
meramente pensables de la razón y, ante la aseverada ausencia de una intuición 
intelectual, son también incognoscibles para nosotros, por lo que no sorprende 
la victoria de las fenomenologías durante los dos siglos posteriores a Kant. No 
obstante, una visión conjunta de la obra crítica, vertebrada desde una óptica 
enfocada en los noúmenos, atestigua que la contienda no concluye con el embate 
del entendimiento (o de su analítica) –como si Kant clamara que una ciencia es 
culmen de su obra–, sino con la arremetida de la razón en su entereza.1 Lo que 
deja entrever que las ideas de la razón poseen una fuerza irrevocable en la siste-
mática kantiana. No hay una única vía para sobrepasar los límites establecidos 
en la KrV en lo que se refiere a la relación imposible entre ideas de la razón y 
sensibilidad, y, si bien, siguiendo a Kant, no poseemos una intuición intelectual, 
la visión conjunta de la obra declara una eventual convergencia entre dos esferas 
que impugna un dualismo y otorga a los noúmenos su legítimo valor. 

Para demostrar esta hipótesis debemos recorrer la estructura tripartita de la 
obra crítica kantiana, de suerte que, en primer lugar, se esbozarán los límites 
epistémico-ontológicos manifestados en la KrV y, tras ello, se determinará cuán 

1   En su entereza tanto teórica como práctica.



De la independencia de las esferas sensible e inteligible en la crítica de la razón...	 123

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 121 - 137. UNED, Madrid

consistentemente los habría consumado Kant en las subsiguientes críticas, 
enfocando la atención en el texto kantiano.

2. Independencia de las esferas sensible e inteligible en la Crítica 
de la razón pura

En la Analítica de la KrV, Kant establece el Fundamento de la distinción de 
todos los objetos [Gegenstände] en general en fenómenos y noúmenos, advirtiendo 
que tendrá que contar «con múltiples rectificaciones humillantes» (KrV, A238/
B297; trad. 1978, 261) aquel filósofo que se aventure y pierda en un océano 
ancho y borrascoso en el que el entendimiento se vea rebasado. En este océano 
se encuentra, sin embargo, una isla denominada territorio de la verdad, del cual 
sabemos –por la definición que da al vocablo territorium en la KU– que es la 
parte de ese paisaje de objetos «en la cual un conocimiento es posible para noso-
tros» (KU, AK. V, 174; trad. 2019, 96-97). Este territorio está conformado por 
los objetos de una experiencia posible, o fenómenos, mientras que las aguas que 
lo bañan estarían compuestas por objetos en general y en sí mismos de los cuales 
no tenemos conocimiento empírico posible (y entre los cuales tienen su lugar 
los noúmenos). Además, Kant añade otra distinción que se ajusta a lo anterior: 
«llamaremos inmanentes a los principios cuya aplicación se circunscribe total-
mente a los límites de la experiencia posible» (KrV, A295-296/B352; trad. 1978, 
299), es decir, a los fenómenos; y «denominaremos trascendentes a los principios 
que sobrepasen esos límites» (KrV, A296/B352; trad. 1978, 299), es decir, a los 
noúmenos (y a las cosas en sí2 u otras cosas en general). Noúmenos que, de ser 
posible, entenderíamos en dos sentidos: bien en su sentido positivo, cuando los 
relacionáramos con una intuición intelectual inexistente;3 o bien en su sentido 
negativo, cuando los relacionáramos con la sensibilidad. Afirmar un conocimien-
to del noúmeno como si fuera un objeto dado a la intuición, sería exceder lo 
humanamente posible (al entendimiento) en el sentido positivo. Mientras que, 

2   En algunas secciones de KrV Kant emplea objeto trascendental como sinónimo de noúmeno 
e, incluso, de cosa en sí. Sin embargo, una visión conjunta de la obra del regiomontano da a 
entender que la cosa en sí es más cercana a una inmanencia ya realizada y deducida por el ser 
racional finito, no trascendental.
3   Intuición negada por Kant, pese al controvertido pasaje A 51-56 de la KpV, del cual Fichte 
critica una posible intuición intelectual (Cf. Turró, 2019). El único ser racional que tal vez 
posee una intuición suprasensible es el ilimitado (Cf. KpV, AK. V, 123), para los humanos, o 
los seres racionales limitados, la intuición existente es la sensible.



124	 Elías S. Ordorika

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 121 - 137. UNED, Madrid

determinar una «incidencia» (Turró, 1996: 52) o resonancia de lo inteligible en 
lo sensible, supondría aquello que he bautizado como una sobredeterminación de 
lo nouménico entendido en su sentido negativo.4 Sobre todo, teniendo en cuenta 
que, como mantiene hasta la tercera crítica, «para exponer la realidad de nuestros 
conceptos se exigen siempre intuiciones» (KU, AK. V, 351; trad. 2019, 301). 
Este posible segundo exceso es el que aquí analizaremos. 

Siguiendo con la analogía marítima, una cosa sería que el entendimiento se 
aventurara al mar y le fueran dados, a modo de intuición intelectual, sus con-
tenidos [concepción positiva del noúmeno] y, otra muy distinta, que el mar se 
internara en la isla a modo de sobredeterminación, como si lo inteligible o las 
ideas de la razón se vieran expuestas en el mundo sensible o tuvieran una inci-
dencia real en él [concepción negativa del noúmeno]. En resumidas cuentas, no 
es lo mismo que Mahoma acceda a una inexpugnable montaña como si le fuera 
dada a la intuición, a que la montaña inexpugnable aparezca sensiblemente ante 
Mahoma. El noúmeno para Kant solo debería tener una función negativa como 
limitante de los fenómenos.

Dado que los fenómenos todos son representaciones en nuestro psiquismo 
[Gemüt] de aquello obtenido por la intuición sensible –esto es, de lo que nos es 
dado en la sensibilidad–, Kant llama a esta esfera fenoménica, sensible; o reino5 
sensible [Sinnenwelt], en la GMS. Una sensibilidad cognoscible por su inmanen-
cia. Por el contrario, los noúmenos aparecen en la KrV como objetos a los que 
nuestro entendimiento no tiene acceso y pertenecientes a una esfera meramente 
inteligible; o reino inteligible [Verstandeswelt], en la GMS.6 Se insiste, no obstan-
te, en que a pesar de tener dos esferas separadas que aparentan un dualismo, en 
realidad, ambas pertenecen a la misma realidad.7 Esa isla que es el territorio de la 

4   Término, tal vez, algo excesivo y necesitado de mayor refinamiento. Se advierte, asimismo, 
de que la expresión sobredeterminación se emplea como hipérbole del término determinación, 
para enfatizar y dar cuenta, con ello, al lector, del sobreexceso que se origina con cualquier tipo 
de determinación consecuente de una incidencia de lo inteligible en lo sensible dentro del 
sistema crítico kantiano.
5   Mundo [Welt] o reino, al ser el ideal de todos los individuos por igual y como rigiéndose 
bajo las mismas leyes.
6   El empleo del término “meramente” remite a que los fenómenos también son inteligibles 
o pensables, siendo, además, conceptualizables.
7   Cabe mencionar que desde la aparición de la Disertatio en (1770), la comunicabilidad o no 
entre los reinos sensible e inteligible ha sido fuente de incontables debates ya en su tiempo 
(con Johann H. Lambert, Moses Mendelssohn, Friedrich H. Jacobi, Salomon Maimon, etc.) 
e inmediatamente después (con J. G. Fichte, Johann Neeb, F. W. Schelling, G. W. F. Hegel, 



De la independencia de las esferas sensible e inteligible en la crítica de la razón...	 125

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 121 - 137. UNED, Madrid

verdad está en pleno océano, y no allende los mares. Con todo, pese a pertenecer 
ambas a un mismo paisaje, las esferas parecen estar incomunicadas en la KrV y, 
en especial, en lo que respecta a la problemática entre la causalidad natural y la 
libertad. 

En la tercera antinomia, la incomunicabilidad entre ambas esferas se muestra 
como una “solución” o, más concretamente, como una respuesta a la aparente apo-
ría entre libertad y causalidad natural. Aparente, porque, en realidad, el problema 
no es más que una ilusión de la razón. «Ocurre, pues, aquí lo que se descubre 
siempre en el conflicto de una razón que se aventura más allá de los límites de 
la experiencia posible: que el problema no es fisiológico [perteneciente a la fisio-
logía natural, a los fenómenos], sino trascendental [ilusorio, inteligible, mental]» 
(KrV, A535/B563; trad. 1978, 465). De esta suerte, de la antinomia concluye, 
por un lado, que ‘los racionalistas’ nunca podrían concebir a priori cómo es 
posible la sucesión de ser y no-ser, pero, por el otro, que ‘los empiristas’ tampoco 
logran negar la libertad trascendental porque, como afirmarían, una libertad 
como esta se hallaría fuera del mundo (Cf. KrV, A451/B479).8 De ahí que parezca 
que, para poder existir una libertad trascendental, debería hacerlo en una esfera 
ontológica distinta a la del mundo fenoménico. Siendo, en realidad, así. Como 
llega a inferirse de todo ello: no hay un problema real. Porque los noúmenos no 
aparecen en el mundo sensible y no hay posibilidad de confrontación con los 
fenómenos. Así, si la libertad está en una esfera y la causalidad natural en otra, 
parecería que Kant suscribía un dualismo fuerte en la KrV. 

Sin embargo, la clave para comprender la negativa kantiana a este aislamiento 
entre esferas se encuentra ya en el Canon de la KrV, donde Kant deja claro que la 
razón tiene preeminencia frente al entendimiento, sin constituir, de este modo, 
dos mundos completamente incomunicados. La razón sería así el paisaje que reú-
ne al océano con la isla a la que el entendimiento tiene acceso y no únicamente 
el océano que a este le es inexpugnable.

etc.) y como me han sugerido recientemente, hasta en la denominada Escuela de Marburgo 
(con, por ejemplo, Erich Adickes, Kant und das Ding an sich, Berlín, 1924), perdurando el 
debate incluso hasta la actualidad.
8   Al decir que la libertad estaría fuera del mundo [Welt], debe tenerse en cuenta que el térmi-
no realidad no está circunscrito a esta expresión. Estar fuera del mundo significa estar fuera 
del reino sensible (o del mundo sensible que aquí causa confusión). Por eso emplea el término 
Verstandeswelt (mundo inteligible) para designar a los noúmenos. No porque estén fuera del 
mundo como en un dualismo, sino porque son ajenos a la sensibilidad.



126	 Elías S. Ordorika

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 121 - 137. UNED, Madrid

El interés supremo de la razón al que el resto de los intereses se supeditan se 
comprende en estos mismos términos. Este interés no es el objetivo del enten-
dimiento, de la especulación o del saber, sino el objetivo de la acción (práctica) 
al que se supeditará la especulación (teórica). La libertad, el alma inmortal o la 
existencia de Dios, objetos náufragos en el océano noumenal, no son necesarios 
para el saber, porque «su importancia sólo afectará en realidad a lo práctico» 
(KrV, A800/B828; trad. 1978, 627). Por lo que el dualismo es, en realidad, más 
próximo a una subsunción de la teórica a la práctica.

3. Aproximación entre esferas en la Crítica de la razón práctica

Ya en la GMS Kant determina que todo fenómeno sigue leyes naturales, pero 
que la razón pura no es empírica y que por eso tiene la competencia de ponerse 
leyes a sí misma. Esta cualidad es su autonomía. El ser autónomo es aquel capaz 
de autolegislarse y, como se deriva de la tercera formulación, el conjunto de estos 
seres compone el reino de los fines. Así diferencia Kant el Verstandeswelt noumenal 
–un reino inteligible y autónomo– del Sinnenwelt fenoménico –un reino sen-
sible y heterónomo en el que somos medios de una naturaleza teleológica–.9 El 
vaporoso dualismo de la KrV aún se mantiene aquí, pero se admite una comuni-
cabilidad mayor entre los mundos para poder ejercer la acción libre en el mundo 
sensible, por lo que gradualmente ese aparente dualismo debe ir desapareciendo. 
Así, la heteronomía y la autonomía son dos direcciones desde las que dirigir a 
la voluntad, primando jerárquicamente, la de carácter autónomo. Con todo, la 
KpV tomará una dirección de aproximación.

Dos cosas llenan el ánimo de admiración y veneración siempre nuevas 
y crecientes, cuanto con más frecuencia y continuidad se ocupa de ellas la 
reflexión: el cielo estrellado sobre mí y la ley moral en mí […]. La primera 
empieza por el lugar que yo ocupo en el mundo exterior de los sentidos 
[…]. La segunda empieza por mi yo invisible (KpV, AK. V, 161-162; trad. 
2017, 329). 

9   Kant lo expresa del siguiente modo: «Un reino de los fines sólo es posible por analogía con 
un reino de la naturaleza [segunda formulación], si bien en el primero todo se rige según 
máximas o leyes autoimpuestas y en el segundo según leyes de causas eficientes cuyo apremio 
es externo [mecánicas]» (GMS, AK. IV, 438; trad. 2017, 154).



De la independencia de las esferas sensible e inteligible en la crítica de la razón...	 127

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 121 - 137. UNED, Madrid

En este preámbulo de la conclusión de la KpV se entrevé al ser racional finito, 
para quien la razón se halla estrictamente ligada a la sensibilidad. El cielo estre-
llado sobre él ocupa un lugar en el mundo sensible que lo deleita y lo atrae, que 
lo envuelve en apetitos y que tienta a la voluntad a rebasar los límites morales 
al dirigirse hacia él. Pero el invisible yo, como aquel eco imperturbable de la ley 
moral que es, se hace escuchar y dirige su acción en el mundo sensible. Si el ser 
racional finito no dispusiera de sensibilidad y solo tuviera razón, entonces él 
sería infinito y toda su voluntad concordaría siempre con la ley moral. Pero el 
ser racional no es Dios (razón pura ilimitada) y, cuando menos con el humano 
terrenal,10 deberán converger ambos mundos. Con lo que surge una nueva anti-
nomia a solucionar.

En la antinomia de la razón práctica entre virtud y felicidad se parte de una 
premisa: «Es a priori (moralmente) necesario producir el sumo bien [Höchstes 
Gut]11 mediante la libertad de la voluntad» (KpV, AK. V, 113; trad. 2017, 
267). La posibilidad del sumo bien como objeto de la razón pura práctica se 
produce únicamente cuando en él «son pensadas la virtud y la felicidad como 
necesariamente enlazadas, de tal modo que la una no puede ser admitida por la 
razón pura práctica, sin que la otra le pertenezca también» (KpV, AK. V, 113; 
trad. 2017, 267). Ahora bien, ¿cómo es posible esta unión entre la virtud de la 
moral inteligible y la felicidad patológica de la esfera sensible? O en otras palabras 
«¿cómo es posible en sentido práctico el sumo bien?» (KpV, AK. V, 112; trad. 2017, 
266). La respuesta solo puede acarrear una solución, o analítica, o sintética,12 es 
decir, o bien virtud y felicidad son lo mismo, o bien son principios distintos, 
pero estrechamente relacionados. Resolver la antinomia es fundamental, porque 
de no ser posible pensar el sumo bien, la ley moral carecería de sentido porque 
obligaría a una acción en miras de ningún interés, es decir, sin tener la esperanza 
como objeto resultante. 

10   Que requiere de lo sensible o terrenal para su realidad.
11   Siguiendo las recomendaciones de R. R. Aramayo (2000) y M.H. Marcos (2017) que 
corrigen la traducción de Morente (1918); Höchstes Gut (=Summum bonum) se traduce por 
«sumo bien» –la subordinación necesaria de la felicidad a la virtud– y Oberstes Gut (=Supre-
mum bonum) por «bien supremo» –esto es, la virtud/moralidad (como primera condición del 
sumo bien Cf. KpV, AK. V, 119) o una voluntad en sí misma buena–. 
12   Una solución analítica significaría que no hay un conocimiento añadido y que los princi-
pios se derivan de sí mismos. Una solución sintética, por el contrario, añadiría un conoci-
miento, en este caso como resultante de una relación causa-efecto.



128	 Elías S. Ordorika

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 121 - 137. UNED, Madrid

Para epicúreos y estoicos, la solución era analítica:13 o se hallaba la virtud 
al impulsar la felicidad, o la felicidad al tener conciencia de esa virtud. Pero en 
opinión de Kant esta solución es errónea, son principios muy distintos, debiendo 
una ser causa de la otra y proporcionar una solución sintética.14 Ahora bien, una 
vez más, ambas posiciones, analítica o sintética, parecen imposibles. La primera 
es absolutamente falsa porque la felicidad15 es un bien heterónomo y no moral y, 
por lo tanto, no puede fundamentar virtudes morales universales. La segunda, en 
cambio, aparenta ser falsa, porque las conexiones causales en el mundo sensible 
no se rigen por intenciones morales, sino por leyes naturales y facultades físicas. 
Sin embargo, la segunda posición no es absolutamente falsa, sino que «es falsa sólo 
de modo condicionado» (KpV, AK. V, 114; trad. 2017, 269), esto es, únicamente 

13   Kant define ambas posiciones en (KpV, AK V, 112). El epicúreo, como hedonista, halla 
en la fomentación de los placeres y de la felicidad la virtud. «Le virtú sono infatti alla vita 
felice, e questa è inseparabile da ese» (Epistula ad Menoeceum, 132; trad. 1973, 114). El estoi-
co, por el contrario, satisface la felicidad con la mera virtud, la cual es a su vez la felicidad: 
«La felicidad es también el fin de la vida para Zenón; y la felicidad ha de ser equivalente a una 
vida que fluya suavemente. Esta vida que fluye suavemente es una vida razonada vivida de 
acuerdo con la naturaleza. En otras palabras, el fin, la fuente de la felicidad, es una cierta 
forma de vivir. De hecho, tal y como afirma Zenón, es vivir de acuerdo con la virtud (ζῆν 
κατ’ ἀρετήν)» (La Filosofía estoica; trad. 2017, 10). Ambas posiciones son, por lo tanto, en 
cierto sentido analíticas al ser indisociables.
14   No es analítica porque «la felicidad y la moralidad son dos elementos del sumo bien, 
específicamente muy distintos, y su unión, pues, no puede ser conocida analíticamente […] 
porque constituye una síntesis entre ambos conceptos» (KpV, AK. V, 112-113; trad. 2017, 
266). Es decir, este enlace «ha de ser pensado como sintético y, sin duda, como conexión de 
la causa con el efecto […]. Así pues, o el apetito de felicidad tiene que ser la causa motriz de 
las máximas de la virtud, o la máxima de la virtud tiene que ser la causa eficiente de la felici-
dad» (KpV, AK. V, 112; trad. 2017, 266).
15   Kant señala cinco posibles felicidades. 1) Felicidad sin virtud: este es el egoísmo [Selbstsu-
cht] como amor propio [Selbstliebe] irracional con primacía de lo sensible. 2) Felicidad como 
condicionada por la razón práctica: esto es, el amor propio [Selbstliebe] racional, una felicidad 
que aún es patológica, pero que la razón práctica ha racionalizado causando daño al amor 
propio [irracional] al reducirlo a la condición de concordarla con la ley moral. 3) Felicidad 
como condicionada por la virtud: es lo que Kant ha llamado «contento con uno mismo» 
(KpV, AK. V, 117; trad. 2017, 273) [Selbstzufriedenheit]. A esta precisa unión de virtud y 
felicidad o, más bien, a la subordinación del amor propio a una virtud universal, es a lo que 
llama Kant sumo bien. 4) Felicidad con total independencia de inclinaciones: esta es a la que 
llama beatitud [Seligkeit] (mal traducido, bienaventuranza), solo se alcanza en lo sempiterno 
(que no eterno), e inalcanzable en este mundo. 5) Felicidad autosuficiente: esta es consecuen-
cia de una moralidad pura, solo atribuible a un ser supremo. Sinónima de bien supremo, ya 
que es una felicidad infinitamente moral y propia de una racionalidad pura y absoluta que es 
en sí misma totalmente buena. Dios es suficiente consigo mismo para ser feliz como lo sería 
un beati autosuficiente y eterno (que no sempiterno). Solo pertenece a la santidad y solo 
puede estar contenida en un progreso infinito inalcanzable por el ser racional finito.



De la independencia de las esferas sensible e inteligible en la crítica de la razón...	 129

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 121 - 137. UNED, Madrid

si se considera al ser racional como enteramente circunscrito a la sensibilidad; no 
obstante, también tiene una naturaleza suprasensible. Algo que resulta incues-
tionablemente contrario a un dualismo entre esferas aisladas. La solución de la 
antinomia viene dada, por todo ello, de mano de una necesaria mediación de 
un autor inteligible de la naturaleza entre el mundo moral y el mundo sensible, 
el sumo bien tiene lugar solo bajo la condición de la existencia de Dios. Su 
realidad objetiva es una condición necesaria. Además, en la búsqueda del sumo 
bien mediante la síntesis entre virtud y felicidad se espera, a su vez, acercarse al 
bien supremo como beatitud. En definitiva, únicamente cuando la felicidad se 
subordina a la virtud hay sumo bien y, aunque las acciones que son mandato de 
este sumo bien se ejecuten en el mundo sensible, su condición de posibilidad 
«pertenece por entero a la relación suprasensible de las cosas y no puede ser dada 
en absoluto según las leyes del mundo sensible» (KpV, AK. V, 119; trad. 2017, 
275). De este modo soluciona Kant la antinomia.

Con la solución de la antinomia, Kant estrecha el ahondado abismo entre 
sensibilidad e inteligibilidad, existente tanto en la KrV, como en la GMS. Cuan-
do la virtud moral legisla sobre una felicidad patológica16 sensible, entonces 
indirectamente legisla sobre los objetos por medio del sumo bien. Como diría 
Deleuze (1963; trad. 2019, 75), no con el fin de conocerlos, sino para «realizar-
los» con arreglo a la idea de ese bien y como consecuencia de una acción libre. 
Cabe preguntarse, entonces, si es suficiente con plantear una virtud moral como 
legisladora totalmente suprasensible o si, por el contrario, debe el noúmeno 
aproximarse a la sensibilidad para poder realizar la objetivación de la libertad. Si 
lo suprasensible debe producir efectos sensibles es necesario que el supuesto dua-
lismo desaparezca definitivamente. El paisaje de la razón que abarca al océano y 
al territorio de la verdad es cada vez más notorio. Si en miras a un conocimiento 
el fundamento del enlace es a priori y necesario, la razón pura práctica tiene el 
primado sobre la razón pura especulativa. Es una exigencia de la ley moral dar 
una solución práctica a aquello a lo que la razón teórica no tiene acceso, y es que 
la razón especulativa no puede cumplir el papel de legislador, aunque la práctica 
tampoco pueda dejarse supeditar empíricamente. Por eso, para que pueda mani-
festarse esta ley moral como posible acción moral, debe encontrar una determina-
ción haciendo uso de la razón práctica pura. De ahí los postulados, que, aunque 

16   El término patológico se emplea como contrario a un interés lógico, moral y puro. Esto es, 
orientado por inclinaciones pasionales. Una razón práctica patológicamente condicionada se 
entiende «como administradora simplemente del interés de las inclinaciones bajo el principio 
sensible de la felicidad» (KpV, AK. V, 120; trad. 2017, 277).



130	 Elías S. Ordorika

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 121 - 137. UNED, Madrid

no ofrezcan conocimiento, «dan, empero, realidad objetiva a las ideas de la razón 
especulativa en general (por medio de su relación con lo práctico), y la autorizan 
para albergar conceptos cuya posibilidad, en caso contrario, no podría atreverse 
ni siquiera afirmar» (KpV, AK. V, 132; trad. 2017, 291). Por lo que postular no 
requeriría de una intuición intelectual inexistente, al no conllevar conocimiento. 
Ahora bien, ¿es un mero presupuesto suficiente para dar realidad objetiva a una 
idea de la razón especulativa? Como explicará en la KU (AK. V, 175-176 y 342), 
para eso haría falta que el mundo sensible aceptase esa realidad como objetiva. 

Si una creencia es indispensable porque la ley moral así lo exige y, dado que 
razón teórica y razón práctica están unidas con primacía de la segunda, entonces 
el postulado se nos presenta, según Kant, no como insuficiente objetivamente, 
sino como una realidad suficientemente objetiva; tanto, como para poder afirmar 
que para la razón práctica es inmanente. «Ahora bien, ¿se amplía realmente nues-
tro conocimiento de esta manera mediante la razón pura práctica, y lo que para la 
especulativa era trascendente es para la práctica inmanente? Sin duda, pero única-
mente en sentido práctico» (KpV, AK. V, 133; trad. 2017, 293). En sentido prácti-
co, por lo tanto, los objetos que eran trascendentes para la razón especulativa, es 
decir, los noúmenos, pueden ser ahora, en opinión de Kant, inmanentes para la 
razón práctica. Lo cual es problemático porque en la KrV asociaba lo inmanente 
a la experiencia posible. ¿Significa esto que los postulados deben ser tratados como 
experiencias posibles, es decir, como fenómenos, al menos en sentido práctico? 
¿No supondría esto precisamente supeditarlos empíricamente a la razón práctica 
al darles, aunque solo sea en sentido práctico, una determinación inmanente? O, 
en otras palabras, ¿no requeriría su justificación de una sobredeterminación de los 
noúmenos a la sensibilidad para que estas entidades, que eran trascendentes en 
la KrV, pasen a ser inmanentes (aunque solo sea en sentido práctico), ya que la 
inmanencia requeriría de una mínima justificación ontológica? Con todo, esta 
“inmanencia” es tan solo una aproximación a la sobredeterminación, ya que el 
uso de esta posición está dirigido solamente a la acción moral. Estas realidades 
objetivas son entidades que siguen sin poder conocerse. Es decir, si bien Kant 
ha respetado las limitaciones del entendimiento y, como prometía, no ha hecho 
uso de una inexistente intuición intelectual –al fin y al cabo, solo accedemos a 
la noción de libertad por medio de la conciencia moral–, sí que ha acercado lo 
trascendente a lo inmanente tanto como para requerir de una objetivación de lo 
trascendente. Lo que supone, en definitiva, una aproximación a la sobredetermi-
nación del noúmeno, aunque la inmanencia solo corresponda al sentido práctico y 



De la independencia de las esferas sensible e inteligible en la crítica de la razón...	 131

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 121 - 137. UNED, Madrid

de algún modo no se dé en la sensibilidad (como alterando la definición de inma-
nente que daba en la KrV: lo circunscrito a la experiencia posible/fenómenos).17

4. Sobredeterminación

Kant ha abandonado el aparente dualismo de la KrV situándonos en una 
estrecha convergencia entre sensibilidad e inteligibilidad. Pero esta convergen-
cia aumentará cuando entre en juego la imaginación. Para Deleuze (1963; trad. 
2019, 78) la imaginación es la capacidad que tendrá un papel fundamental a la 
hora de realizar «lo suprasensible en lo sensible», lo que conducirá a Kant a una 
sobredeterminación. Sin embargo, para poder realizar esa sustantivación de los 
noúmenos en el mundo sensible, también hará falta que el mundo sensible tenga 
unas cualidades que permitan esta sobredeterminación.18 Debe haber, por con-
siguiente, un fundamento que no tenga un fin cognoscitivo, pero que posibilite 
el tránsito [Übergang] de lo suprasensible a lo sensible a modo de unidad. Y esto 
solo sucederá si la naturaleza sensible es, en sí, teleológica. Por lo tanto, la unidad 
entre ambas esferas es posible únicamente en el escenario en que esa unidad no se 
fundamente sobre mundos objetivamente separados. El Juicio estético es un Juicio 
reflexionante motivado por el mundo sensible y que pone en movimiento la 

17   Podría entenderse, tal vez, una justificación así en los mismos términos en los que se refie-
re a ello en Denken, como orientación más que como justificación ontológica: «Mostraré, por 
otra parte, que de hecho es por la mera razón por lo que hay que orientarse, y no por un 
presuntamente oculto sentido de la verdad o una intuición exaltada en la que se podrían 
injertar, sin consentimiento de la razón, la tradición y la revelación […]. Pero aquí, sin 
embargo, hay que rechazar la alta pretensión de la facultad especulativa de la razón, y sobre 
todo su autoridad (por demostración), que es puramente imperativa; en la medida en que la 
razón es especulativa no se le concederá sino la tarea de purificar de contradicciones el con-
cepto racional común y de defender contra sus propios ataques sofísticos a los ataques de una 
sana razón» (Denken, AK. VIII, 134; trad. 1982, 36-37). 
18   Kant lo expresa así: «Pero si bien se ha abierto un abismo infranqueable entre la esfera del 
concepto de la naturaleza como lo sensible y la esfera del concepto de libertad como lo supra-
sensible de tal modo que del primero al segundo (por medio del uso teórico de la razón) 
ningún transito es posible, exactamente como si fueran otros tantos mundos diferentes, sin 
poder el primero tener influjo alguno sobre el segundo, sin embargo, debe este tener algún 
influjo sobre aquél, a saber: el concepto de libertad debe realizar en el mundo sensible el fin 
propuesto por sus leyes, y la naturaleza, por tanto, debe poder pensarse de tal modo que al 
menos la legalidad de su forma concuerde con la posibilidad de los fines, según leyes de liber-
tad, que se han de realizar en ella» (KU, AK. V, 175-176; trad. 2019, 98-99).



132	 Elías S. Ordorika

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 121 - 137. UNED, Madrid

esfera inteligible de nuestro espíritu.19 Así, belleza y sublimidad parecen ser el 
resultado del Juicio ante la exposición de un objeto particular de la naturaleza 
sensible a las facultades suprasensibles, funcionando el proceso como un tránsito 
para esa precisa unidad. 

Tanto la representación del sentimiento como su comunicabilidad depen-
den estrictamente del Juicio y su objeto estéticos. Para el Juicio estético, sea en 
relación con el entendimiento (en lo bello), o con la razón (en lo sublime), el 
papel de la imaginación, como «capacidad productiva de nuestras facultades» 
(Turró, 1996, 132), es central. Por lo tanto, como la imaginación es la que per-
mite esa creatividad, es también la que posibilita la libre creación de un producto 
y, en definitiva, del arte, ya que «debería llamarse arte sólo a la producción por 
medio de la libertad» (KU, AK. V, 303; trad. 2019, 245) frente a la causalidad 
de la naturaleza. Es por eso por lo que no consideramos una colmena un objeto 
artístico, sino un producto del instinto de la abeja. 

¿Pero cómo puede el ser racional producir tales objetos cuando la sensibilidad 
y la inteligibilidad pertenecen a esferas distintas? ¿Cómo es posible la creación 
artística sensible a partir de sentimientos suprasensibles? 

En una naturaleza dada y bella no existe concepto adherido, lo que permite 
que el Juicio pueda ser desinteresado y reflexionante inmediatamente. Si se le 
añadiera un concepto el Juicio pasaría a ser determinante y habría un afán por 
conocer la naturaleza de manera especulativa, lo que dista del Juicio estético. La 
naturaleza permite un Juicio estético sin concepto al que el artista se aproxima sin 
intencionalidad porque posee una capacidad espiritual innata20 llamada genio.21 

19   La Crítica de la facultad de juzgar es, la Crítica de un juzgar estético-reflexionante. El Juicio 
reflexionante funciona con analogías, inducciones o conjeturas. En esta modalidad del juicio 
«sólo lo particular es dado [el objeto intuido], sobre el cual él debe encontrar lo universal [ley 
general]» (KU, AK. V, 179; trad. 2019, 103) mediante un principio que no proceda de la expe-
riencia y lograr «ascender de lo particular en la naturaleza a lo general» (KU, AK. V, 180; trad. 
2019, 103).
20   El concepto de innatismo en Kant es poco usual. La crítica a la intuición intelectual se 
dirigía, en parte, a la posesión de ideas innatas y, también en parte, a las facultades innatas 
que podían acceder a ellas. Sin embargo, en Kant este innatismo es propio del ingenio, más 
propio de la capacidad para la originalidad que para el afán cognoscitivo. Esto es, el genio no 
parece tener cualidades especulativas, aunque tenga una actividad aparentemente más cercana 
a lo inteligible (que, en todo caso, sería una actividad sin concepto).
21   Esta facultad de creación de arte dista del Juicio del gusto, que es particular de lo bello –
esto es, de «lo que place en el mero juicio» (KU, AK. V, 306; trad. 2019, 249)– y del gusto, que 



De la independencia de las esferas sensible e inteligible en la crítica de la razón...	 133

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 121 - 137. UNED, Madrid

Como talento natural, el genio es naturaleza, lo que permite ser original22 y 
posibilita la creación artística. De este modo, el arte bello es consecuencia de un 
sujeto que pone en unidad lo sensible y lo inteligible mediante el genio, como 
talento natural, y acciona el juego libre de sus facultades entre imaginación y 
entendimiento o razón.

¿Pero cómo da el genio sensibilidad a las ideas que son inteligibles? En KrV, 
el término idea tenía un significado intrínsecamente asociado a la razón y alejado 
de la experiencia posible o de la sensibilidad, por eso nos referíamos a la sobrede-
terminación de lo nouménico como una exposición imposible de los noúmenos 
a una realidad sensible. En la KU, en cambio, Kant introduce las ideas estéticas. 
Con esta unión entre la idea –que de acuerdo con la KrV es de la razón– y la esté-
tica –que de acuerdo con la KrV es el campo de la intuición sensible– se realiza un 
insólito nexo entre dos esferas que habían sido independientes hasta entonces. El 
término idea refiere desde ese momento a una libre creación de la imaginación a 
partir de leyes de asociación empíricas que van unidas al entendimiento, es decir, 
una libertad frente a la especulación. Es la representación a partir del material 
que nos da la naturaleza y arreglada «para otra cosa, a saber: para algo distinto 
que supere la naturaleza» (KU, AK. V, 314; trad. 2019, 258). Kant añade como 
innovación una doble direccionalidad a estas ideas que exceden al conocimiento. 
Aquella idea que rebasa las categorías –porque no hay ninguna intuición interna 
adecuada para ella (ninguna representación en la imaginación que le sea adecua-
da)– es una idea de la razón. Pero aquella idea que tiende a la superación de la 
experiencia para acercarse a los conceptos de la razón es una idea estética: en la 
primera, no se le puede adecuar al concepto ninguna intuición; en la segunda, 
no se le puede adecuar a la intuición (representación en la imaginación) ningún 

es la capacidad de distinguir esa belleza y juzgar la comunicabilidad de su sentimiento (Cf. 
KU, AK. V, 296) –comunicabilidad que determina un interés inmediato de la humanidad 
(tanto empírico, como intelectual) y hace posible concluir por qué el Juicio del gusto es exi-
gido como un deber–.
22   Todo arte lo es según reglas previas. El arte bello no es una excepción. Si este no puede ser 
una excepción, es porque la naturaleza le da la regla en el sujeto a través del genio, una regla 
única en la que reside la originalidad. El genio debe, por tanto, ser original (porque no hay 
regla previa que copiar) y ejemplar (como medida para el Juicio). Pero dado que el artista debe 
alejarse de la conceptualización y de la especulación, el genio debe ser naturaleza como dote 
natural que es. Como talento natural, el genio es naturaleza. Por eso da regla sin conocer 
cómo alcanza esas ideas. Por este motivo, el arte no debe ni puede ser copiado, sino solamente 
seguido. Como mucho, consiste en «despertar ideas semejantes» (KU, AK. V, 309; trad. 2019, 
253) en otros artistas (inspiración).



134	 Elías S. Ordorika

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 121 - 137. UNED, Madrid

concepto, porque lo rebasa. Ninguna puede llegar a ser un conocimiento.23 Esto 
significa que las ideas de la razón excederían la síntesis cognoscitiva desde el pensar, 
por ejemplo, cuando el poeta sensibilizara seres invisibles –como el infierno– o 
totalidades –como el amor o la muerte– que en la experiencia no se dan; y, que las 
ideas estéticas excederían la síntesis cognoscitiva desde la intuición, porque el objeto 
artístico generaría un movimiento en el espíritu, un sentimiento, que parecería 
señalar hacia una naturaleza distinta y suprasensible, pero fenoménica, en la que 
se determinarían (o sobredeterminarían) los noúmenos. Por lo que unas parecerían 
corresponder a las otras. Esto es, la idea estética representaría la idea de la razón 
como un símbolo.

Si una idea es aquello que supera la síntesis cognoscitiva de la naturaleza –es 
decir, aquello que supera, por un lado, a la síntesis con lo dado en el espacio-
tiempo, y; por otro lado, a la síntesis con los conceptos o categorías–, entonces no 
es algo que meramente rebase al entendimiento en el conocimiento, sino que su 
exposición supondría, también, una determinación de lo nouménico en el mundo 
sensible (la apariencia de la realidad objetiva de una idea). Lo que precisamente 
es una sobredeterminación de lo inteligible.

La idea estética, en consecuencia, es la representación de la imaginación que, 
ante las limitaciones conceptuales, ha extendido estéticamente el concepto mismo 
(hacia un absoluto) mediante la creatividad, poniendo en movimiento las ideas 
intelectuales en el espíritu. La idea estética debería ser, por lo tanto, inexponible.24 
Pero vinculando todo ello al genio, resulta que para Kant es posible «explicar el 
genio como facultad de ideas estéticas» (KU, AK. V, 344; trad. 2019, 293). Y, 
como talento natural que es, no predispone que la representación tenga concepto; 
es más, reglaría el arte bello sin concepto (justificando un Juicio reflexionante). 

23   Kant señala sintéticamente por qué ambas ideas no pueden llegar a ser conocimientos en 
la nota I de §57: «Una idea estética no puede llegar a ser un conocimiento porque es una 
intuición (de la imaginación), para la cual nunca se puede encontrar un concepto adecuado. 
Una idea de la razón no puede llegar a ser un conocimiento, porque encierra un concepto (de 
lo suprasensible), al cual no se puede dar nunca una intuición que se acomode con él» (KU, 
AK. V, 342; trad. 2019, 291).
24   En palabras del regiomontano: «Así, como, en una idea de la razón, la imaginación, con 
sus intuiciones no alcanza el concepto dado, así, en una idea estética, el entendimiento, 
mediante sus conceptos, no alcanza nunca la intuición toda interior de la imaginación, que se 
enlaza con una representación dada. Ahora bien: como traer una representación de la imagi-
nación a conceptos vale tanto como exponerla, puede, pues, la idea estética ser llamada una 
representación inexponible de la misma [en contraposición al concepto indemostrable de la 
idea de la razón]» (KU, AK. V, 343; trad. 2019, 293).



De la independencia de las esferas sensible e inteligible en la crítica de la razón...	 135

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 121 - 137. UNED, Madrid

Por lo tanto, en la ausencia de una regla conceptual en la producción original del 
genio, en su uso libre, se encontraría el motivo del arte como exposición simbólica 
(es decir, no parece inexponible). Pero ¿qué es una exposición simbólica? ¿Sería el 
arte una sobredeterminación de lo nouménico?

Para comprender cómo se da esta determinación, debe entenderse un concep-
to que Kant también ampliará en la KU respecto a la KrV: la exposición. Como 
decíamos al principio, «Para exponer la realidad de nuestros conceptos se exigen 
siempre intuiciones» (KU, AK. V, 351; trad. 2019, 301). Una exposición se sos-
tiene en la afirmación de la KrV de que un objeto (intuición) como un plato, 
está contenido en un concepto (categoría) como el de la circularidad; esto es, la 
intuición guarda homogeneidad con el concepto. Por eso, para poder exponer 
la realidad de esos conceptos se exigen sus intuiciones. «Si los conceptos son 
empíricos, entonces llámense las intuiciones ejemplos; si son conceptos puros del 
entendimiento, llámense esquemas» (KU, AK. V, 351; trad. 2019, 301-302). A 
los conceptos, como el de la circularidad, se les puede asociar, sin hacer un uso 
humillante de la razón, una intuición sensible, empírica, como el plato (el ejem-
plo). Ahora bien, exponer un concepto empírico o una categoría (por medio del 
esquematismo trascendental)25 es posible, pero esperar una exposición como 
realidad objetiva de la que poder extraer conocimientos en el caso de un noúmeno, 
es pretender «algo imposible, porque no puede, de ningún modo, darse intuición 
alguna que les sea adecuada» (KU, AK. V, 351; trad. 2019, 302). Por lo tanto, 
Kant ha descrito la exposición en la KrV como una objetivación en un espacio-
tiempo de una síntesis entre la intuición y sus conceptos (categorías) correspon-
dientes. Pero esto cambia con la obra de arte en la KU:

Toda hipotiposis (exposición, sujectio sub adspectum), como sensibiliza-
ción, es doble: o esquemática, cuando a un concepto que el entendimiento 
comprende es dada a priori la intuición correspondiente, o simbólica, cuando 
bajo un concepto sólo la razón puede pensar, y de la cual ninguna intuición 
sensible adecuada puede darse, se pone una intuición en la cual solamente el 
proceder del Juicio es análogo al que observa en el esquematizar, es decir, que 
concuerda con él sólo según la regla de ese proceder y no según la intuición 

25   El plato es un ejemplo. Un esquema es más complicado. En la Crítica de la razón pura Kant 
afirmaba que «comparado con las intuiciones empíricas (o incluso con todas las sensibles), los 
conceptos puros del entendimiento son totalmente heterogéneos y jamás pueden hallarse en 
intuición alguna» (KrV, A137/B176; trad. 1978, 182). Y que por eso hacía falta una repre-
sentación mediadora, intelectual, por un lado, y sensible, por el otro: el esquema trascendental. 



136	 Elías S. Ordorika

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 121 - 137. UNED, Madrid

misma; por tanto, sólo según la forma de la reflexión y no según el contenido 
(KU, AK. V, 351; trad. 2019, 302).

He aquí la clave. La exposición esquemática es, en efecto, la exposición que 
conocíamos; una síntesis en la que a priori (directamente) el concepto daría regla 
a la intuición. Sin embargo, una exposición simbólica es un proceder (indirecto) 
en el cual «el Juicio realiza una doble ocupación: primero, aplicar el concepto 
al objeto de una intuición sensible, y después, en segundo lugar, aplicar la mera 
regla de la reflexión sobre aquella intuición a un objeto totalmente distinto, y 
del cual el primero es sólo el símbolo» (KU, AK. V, 353; trad. 2019, 303). Esto 
es, la exposición simbólica confirma que la idea estética no es inexponible. Lo 
que significa, a su vez, que Kant afirmaría que es posible realizar una exposición 
intuitiva, aunque simbólica, de los noúmenos, en la que el arte sería como su (sobre)
determinación, porque ambas exposiciones, como dice, son sensibilizaciones. Es 
más, significaría que el arte puede suscitar no solo el sentimiento de lo bello, 
sino, también, el de lo sublime en la aplicación de la regla de reflexión, con 
mayor sentido, porque es la razón, y no el entendimiento, la que legisla la esfe-
ra suprasensible que se expondría, dejando a lo sublime como un sentimiento 
puente entre esferas.26

5. Conclusión

El noúmeno, hasta ahora una entidad suprasensible de una esfera autónoma, 
ha terminado por traspasar los confines de su dominio como olas que desde el 
ancho y borrascoso océano nacen y arremeten contra la isla de la experiencia 
posible. Kant, con independencia de si por medio del objeto artístico se conoce, 
o no, la realidad suprasensible, con independencia de si a través de las olas que 
estallan contra el territorio de la verdad se conoce, o no, el vasto océano noumenal 
del que provienen, ha dejado, no obstante, que se rebasen los diques y que el mar 
se interne en el territorium, exponiendo a la humanidad a una sobredeterminación 
de lo nouménico.

26   No obstante, aquí Kant se muestra reticente. Si bien mediante el arte se expone un sím-
bolo (una intuición) de lo que en el espíritu tiene movimiento –de nuestra realidad inteligible 
o nouménica–, este símbolo, en opinión de Kant, no ofrece conocimiento. Pero curiosamen-
te su sentimiento debe ser comunicable.



De la independencia de las esferas sensible e inteligible en la crítica de la razón...	 137

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 121 - 137. UNED, Madrid

Bibliografía

Allison, Henry Edward (1983). Kant’s Transcendental Idealism. An Interpretation and 
Defense. Michigan: Yale University Press.

Arrighetti, Graziano (1973). “Epistula ad Menoeceum” en Epicuro. Opere. Turín: 
Giulio Einaudi editore, pp. 105-117.

Deleuze, Gilles (2019). La filosofía crítica de Kant. Traducido por M.A. Galmarini. 
Madrid: Cátedra.

Gaudet, Pascal (2011). Kant et la fondation architectonique de l’existance. París: L’Har-
mattan. 

— (2020). Kant et le sens de l’existence. Une éthique de l’illusion. París: L’Harmattan.
Kant, Immanuel (1978). Crítica de la razón pura. [KrV]. Traducido por P. Ribas. 

Madrid: Alfaguara.
— (1982). Cómo orientarse en el pensamiento. [Denken]. Traducido por C. Correas. 

Buenos Aires: Leviatán.
— (2017). Fundamentación para una metafísica de las costumbres. [GMS]. Traducido 

por R.R. Aramayo. Madrid: Alianza.
— (2017). Crítica de la razón práctica. [KpV]. Traducido por E. Miñana y Villagrasa y 

M.G. Morente. Editado por M. Hernández. Madrid: Tecnos.
— (2019). Crítica del Juicio. [KU]. Traducido por M.G. Morente. Barcelona: Austral.
— (2020). Fundamentación de la metafísica de las costumbres. [GMS]. Traducido por 

M.G. Morente. Barcelona: Espasa (Austral).
Lyotard, J.-F.; Derrida, J.; Descombes, V. et al (1985). La faculté de juger. París: 

Éditions de Minuit.
Marzoa, Felipe Martínez (1987). Desconocida raíz común. Madrid: Visor.
Rist, John Michael (2017). La filosofía estoica. Traducido por D. Casacuberta. 

Barcelona: Ariel.
Turró i Tomàs, Salvi (1996). Tránsito de la naturaleza a la historia de la filosofía de 

Kant. Barcelona: Anthropos.
— (2019). «Sentido y límites en la filosofía trascendental en el proyecto kantiano» en 

Revista de estudios kantianos IV (2), pp. 525-544.

Este trabajo se encuentra bajo una  licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 

Recibido: 09/12/2021
Aceptado: 12/09/2022

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

