
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 11 - 31. UNED, Madrid

LA VISIÓN DEL CUERPO EN LA EPOPEYA 
HOMÉRICA: SU CONCRECIÓN EN LA PALABRA 

ΧΡΏΣ

THE VISION OF THE BODY IN THE HOMERIC 
EPIC POEMS: ITS CONCRETION IN THE WORD 

ΧΡΏΣ

Miguel Ángel Unanua Garmendia*
Euskal Herriko Unibertsitatea/Universidad del País Vasco

Resumen: Entre los problemas que suscita la lectura de la epopeya homérica, ha 
sido destacado el concerniente a la unidad somática de sus personajes. Una entre las 
opciones barajadas para resolverlo, la que asignaría al término χρώς cumplir dicho 
papel, habiendo sido apercibida pero comúnmente descartada, es la que se defiende 
en este artículo. Se debe contar para ello con un criterio adecuado, como es el de darle 
la relevancia debida a la figuración mítica de los protagonistas, la cual confiere a sus 
apariciones, a modo de epifanías, la mismidad que les corresponde dentro de un relato 
de corte poético-religioso.

Palabras clave: Homero; cuerpo; color; piel; epifanía.

Abstract: Among the problems raised in reading the Homeric epic poems, the one 
relating to the somatic unity of the characters stands out. One of the options considered 
to resolve it, being noticed but commonly dismissed, consists of assigning this function 
to the term χρώς. This is the option that will be defended in this paper. To this effect, 
it is necessary to take into account the right criterion, which lies in granting due rele-
vance to the protagonists’ mythological figuration, because it confers the selfhood that 
corresponds to them within a poetical and religious account, upon their apparitions, 
in the guise of epiphanies.

Keywords: Homer; body; color; skin; epiphany.

* Doctorando en el programa Filosofía, Ciencia y Valores por la Universidad del País Vasco. 
Mail: mielanjel@movistar.es



12	 Miguel Ángel Unanua Garmendia

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 11 - 31. UNED, Madrid

1. Introducción

“Interpretar a Homero desde él mismo”, tal es el propósito que inspira el 
análisis filológico que Bruno Snell le dedicó (2007: 17-55); una meta a la que se 
debe tender, cuando no alcanzar, con todas las dificultades que entraña el intento, 
imposibles de salvar por entero. Un primer obstáculo se vislumbra al constatar 
determinadas diferencias léxicas entre el griego homérico y el griego clásico. Se 
produce así un tránsito que comienza a tomar cuerpo muy tempranamente, pre-
sumible ya en Hesíodo: en su obra se detectan variaciones significativas respecto 
a los términos consagrados en la obra de Homero, variaciones que no hacen sino 
aumentar a medida que pasa el tiempo (volveré sobre este particular al concluir). 
En virtud de ello, empero, debido a la nitidez con la que cabe diferenciar unos 
usos lingüísticos de otros, aquellos que destacan como característicos gracias a 
esas diferenciaciones obtienen un relieve que reclama una consideración, puesto 
que, por su imbricación mutua, les confieren además una coherencia añadida que 
obliga a postular la existencia de concepciones divergentes entre ellos.

Un segundo obstáculo deriva de la pretensión de traducir el lenguaje del 
poeta a cualquiera de las lenguas modernas, con la mira puesta en la interpre-
tación de los términos en que se expresa Homero, sobre la base de un lenguaje 
tecnificado que le es extraño, en relación a lo que se convino en llamar “psico-
logía homérica”, a dilucidar lo cual dedicó su esfuerzo exegético J. S. Lasso de 
la Vega (1963: 237-251). Al modo como Snell centró su empeño en distinguir 
usos concretos del griego homérico por oposición al significado que adquieren 
posteriormente, el helenista español hizo lo propio, en la línea crítica marcada 
por aquél, con el fin de advertir las diferencias que cabe subrayar entre las con-
cepciones de la antigüedad y la contemporánea, tratando de evitar la inercia 
que la costumbre imprime a nociones que sólo tienen en común los nombres 
empleados, equívocos en la mayoría de los casos.

Me propongo aquí examinar las opciones barajadas por los helenistas men-
cionados en torno a la idea del cuerpo, según se expresa en los textos homéricos, 
suscribiendo la posibilidad que ellos decidieron descartar, para finalmente 
justificar dicha elección.



La visión del cuerpo en la epopeya homérica: su concreción en la palabra χρώς	 13

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 11 - 31. UNED, Madrid

2. Las alternativas en juego

Las alternativas que Snell y Lasso contemplan son idénticas, y la coincidencia 
no hace sino corroborar las conclusiones que cabe inferir de dichas evidencias 
textuales. Pero me interesa subrayar como punto de partida aquella que me 
parece factible defender, a pesar de haber sido rechazada por ambos. Coinciden 
en quitarle significatividad al término χρώς, al efecto de encontrar un paralelo 
arcaico del término que más tarde habrá de significar “cuerpo”, σῶμα, preten-
diendo que, por mucho que en ocasiones pueda reclamar esa traducción, debe 
rectamente significar “piel”; “pero no en un sentido anatómico, la piel que se 
puede despellejar, esto es δέρμα –matiza Snell (2007: 26)–, sino la piel en tanto 
que superficie, el límite del ser humano, dotado de color, etc.”

Las vacilaciones de que da prueba la poesía posteriormente, que admite una 
mayor flexibilidad léxica, pudiendo alternar términos como σῶμα y δέμας, son 
indicios claros de que el vocabulario poético ha dado un vuelco, mostrando una 
tendencia que se anuncia ya en la obra de Hesíodo1. Entretanto, el rigor ter-
minológico del que hace gala Homero es concluyente: esas variaciones no caen 
en su cuenta, atenido a unas opciones cuya cohesión interna resulta notable. 
Descartadas las opciones aludidas, restan aquellas que, aun no concordando 

1   Lo acostumbrado, desde los primeros poetas arcaicos, es emplear indistintamente dichos 
términos, como si fuesen sinónimos, aludiendo al cuerpo vivo. Así, vemos que en el Prometeo 
de Esquilo, habiendo mencionado la “piel” (χρώς) del titán (v. 23), nombra acto seguido su 
δέμας (v. 146), libre del corsé homérico, que limitaba su uso al acusativo de relación, como 
señaló Snell (2007: 23). (Las implicaciones de dicho recurso están detalladas en Rodríguez 
Delgado (2010: 83-83), en franca polémica con Snell). En Siete contra Tebas (v. 540) da 
empleo Esquilo al término σῶμα, para inmediatamente (v. 542) dárselo a δέμας, cualificado 
con el epíteto λαμπρός, aunque referido al cuerpo de un escudo, cuando poco antes (vv. 522-
3) refería el cuerpo de un dios (δέμας δαίμονος). Al cuerpo de un águila (v. 209) y al de los 
combatientes (v. 456) se refiere δέμας en Los persas; al de un toro en Suplicantes (v. 301). En 
la obra de Píndaro, parejamente, se adivina idéntica indeterminación: δέμας y σῶμα penetran 
en el campo semántico de χρώς, despojándolo de su singularidad y diluyendo su potencia 
polisémica. Cf., vgr., Ol. VI 55-56, donde ἁβρὸν σῶμα denota vida pletórica y henchida de 
colorismo, emulando, por cierto, la fórmula homérica τέρενα χρόα (Il. IV 237; XIII 553; 
XIV 406). Ídem Pit. VIII 81 (σωμάτεσσι), en un escenario de lucha, sin que obste el empleo 
plenamente homérico de χρώς (Nem. VIII 28). También δέμας conserva su deje homérico en 
Píndaro (Nem. XI 12), a lo que sigue, empero, una reconvención crítica de cuño propio; pero 
puede leerse a su vez desembarazado del susodicho corsé (Ol. I 20; Pit. III 50). Snell (2007: 
25, nota 13) registra este tipo de fenómenos entre los poetas arcaicos, aunque algunas de sus 
explicaciones no dejan de ser discutibles; recalca, no obstante, el contraste entre la coherencia 
léxica de Homero y la correspondiente indiferenciación de sus sucesores.



14	 Miguel Ángel Unanua Garmendia

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 11 - 31. UNED, Madrid

semánticamente con la idea que nos hacemos de un cuerpo organizado unita-
riamente, no resultan discordantes en el discurso propio de la épica; tales son los 
términos que aluden al organismo por referencia a su dinamismo, a su fortaleza 
o a su agilidad, a saber, γύια y μέλεα, ambos en plural, puesto que refieren pro-
piamente los miembros corporales, en relación el primero al movimiento que 
les imprimen las articulaciones, y el segundo en tanto receptores de la fuerza 
muscular. En ambos casos el cuerpo está representado en función de la actuación 
que se le reserva en la épica, cual es la actividad guerrera. La carencia de la propia 
noción de unidad corporal justificaría así que se considere probada la falta de 
un vocablo para aludir a ella en el contexto de la épica homérica; de ahí, pues, 
que se les reste relevancia a aquellas denominaciones que, como las ya aludidas, 
podrían denotar alguna equivalencia más o menos lejana en ese sentido.

Siguiendo a Lasso de la Vega, la remisión a Aristarco de Samotracia, quien no 
otra cosa haría sino imponer la exigencia de no descontextualizar las palabras de 
Homero, resulta obligada; remitidos a él, por lo tanto, nos encontramos con una 
limitación escueta de la voz σῶμα al significado ‘cadáver’, y la advertencia de que 
para el cuerpo animado el griego antiguo contaba con la voz δέμας. Lo decisivo 
del caso se encuentra en que para cuando el filólogo alejandrino escribió esas dos 
cosas debían hallarse en su época confundidas; da a pensar que la significación 
habitual de la voz σῶμα era la de ‘cuerpo vivo’, sorprendiéndose de encontrar 
aquella extravagancia en la lectura del texto de Homero; añadir que el uso de la 
voz δέμας concurre como término complementario puede responder únicamente 
al deseo de hallar una confirmación de la afirmación previa. 

Snell (2007: 24) conjetura que Aristarco estaba en lo cierto al pensar que 
“entre las palabras de Homero δέμας es la que mejor corresponde a la poste-
rior σῶμα”. Y no sorprende tampoco que Lasso de la Vega suscriba su opinión 
siguiendo la dirección marcada por Aristarco, aunque exprese sus dudas respecto 
a la referencia homérica al cadáver del segundo de esos términos. En griego clási-
co se denomina σῶμα lo que modernamente entendemos por “cuerpo”, cosa que 
no ocurre en Homero, pero en relación a δέμας la opinión de Lasso de la Vega 
(1961: 240-241) es más restrictiva, negando que haya en absoluto un término 
exacto para dicha idea unitaria del cuerpo, cuando lo más admisible filológica-
mente sería que Homero no aludiese nunca a tal unidad.	

Con todo, lo realmente sorprendente es la obviedad con la que se elimina en 
pocas palabras siquiera la posibilidad de que χρώς pueda significar algo sustan-
cial en relación con el problema que se está debatiendo: ¿cómo, de qué tipo de 



La visión del cuerpo en la epopeya homérica: su concreción en la palabra χρώς	 15

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 11 - 31. UNED, Madrid

unidad cabría hablar si no fuera aquella que muestre un paralelismo con lo que 
a nuestros ojos resulta tan evidente, a saber, que no puede haber unidad corporal 
sino atenida a lo que modernamente comprendemos por tal? Sea como fuere, 
lo decisivo para la prueba es que la aparición de esa voz, tanto en la Ilíada como 
en la Odisea, es considerable. Aparece con tanta frecuencia como la voz νέκυς 
para aludir al muerto, por contraste con, respectivamente, δέμας y σῶμα, cuya 
presencia es mucho más puntual2. Además, tampoco es exacto que se refiera a 
la piel solamente, y menos con la restricción que se le impone por relación a 
δέρμα. Significa con toda evidencia ‘color’, y significa también ‘cuerpo vivo’ por 
oposición a ‘cuerpo muerto’, que es lo que significa σῶμα.

3. La polisemia de χρώς

Las apariciones de la voz χρώς son tan frecuentes que sólo por la alta pre-
sencia cuantitativa de las mismas contradicen la restricción arriba indicada: son 
muchas y, además, admiten una flexibilidad tal que sugieren sin lugar a dudas 
un significado genérico que sobrepasa el que específicamente puedan presentar 
las otras dos opciones propuestas; de ningún modo puede reducirse a tamaña 
simplificación semántica.

1º) Con mucha frecuencia comparece el vocablo aludiendo al cuerpo como 
objeto al que se aplica la acción de vestirse, bien sea con las armas o bien sea con 
otra indumentaria; es la acepción que, aproximadamente, toma la palabra en la 
frase hecha “ponerse en la piel de alguien”, sentido que, por muy excepcional 
que sea en español, fue el más habitual en el lenguaje de Homero: la “piel”3 

denota la totalidad del cuerpo, a la persona como tal. Varios pasajes destacan en 
esta línea. Uno de los más completos es el que narra la argucia de Hera a fin de 
ganarse la voluntad de Zeus. A tal fin se atavía y embellece su cuerpo, tramando 
excitar sexualmente a su consorte, encendiendo en él el deseo; en ambos casos, el 
texto alude explícitamente a su χρώς como sujeto y como objeto de la excitación 
sexual. Se lee textualmente en primer lugar (Il. XIV 161-4):

2   Para ser exactos, la aparición del término χρώς, supuestas sus variantes, supera en más de 
una holgada mitad (dos tercios aproximadamente) a la del término δέμας, mientras que νέκυς 
(νεκρός) destaca sobre σῶμα, cuya aparición es mínima comparada asimismo con χρώς, en 
una proporción desmesurada.
3   Convengo en entrecomillar esta palabra a fin de señalar en lo sucesivo la ambigüedad del 
término que traduce (χρώς), en los casos en que me parece pertinente recordarlo.



16	 Miguel Ángel Unanua Garmendia

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 11 - 31. UNED, Madrid

Y éste fue el plan que se le reveló como el mejor en su ánimo:
Marchar al Ida después de acicalarse bien ella misma,
Para ver si a él le entraba el deseo de acostarse amorosamente
Unido a su cuerpo (χροιῇ)4.

A continuación (vv. 170-187) en diecisiete hexámetros se recoge la descrip-
ción de la acción cuasi ritual, llevada a cabo en el más estricto secreto, de enga-
lanarse para el engaño. Χρώς se menciona al inicio, se repite la mención poco 
después, y concluyendo al final del fragmento: el primer hexámetro (v. 170: “con 
ambrosía la seductora piel (χροός) lavó”), denotando literalmente su parte más 
epidérmica, sugiere la desnudez de la diosa, y lo mismo ocurre en la mención 
que le sigue (v. 175: “se ungió la bella piel (χρόα καλόν)”); pero, para finalizar, el 
término alude limpiamente a la totalidad del cuerpo, porque el atuendo (κόσμος) 
que de parte a parte se echa la diosa sobre sí la cubre por completo (v. 187: “Y 
tras ataviarse su cuerpo (χροί) con todos estos adornos”). 

2º) Ocasiones en las que la dicción fuerza un deslizamiento metonímico 
de la “piel” tampoco faltan. La herida en la piel no puede reducirse normal-
mente a lo que entenderíamos como rasguño más que bajo la condición de 
que sea referida a una parte aislada del cuerpo, como pasa cuando es herida 
Afrodita, ocasión en la que los versos dan a entender que ha sido dañada su 
muñeca (Il. V 336-342): Diomedes saltó con la lanza “y la hirió en el extre-
mo de la mano delicada (ἄκρην… χεῖρα… ἀβληχρήν). Al punto la lanza taladró 
la piel, traspasando el inmortal vestido que las gracias le habían elaborado 
(χροὸς ἀντετόρησεν ἀμβροσίου διὰ πέπλον), en lo alto de la muñeca (πρυμνὸν 
ὕπερ θέναρος)”. También parece aislada la zona cuando la lanza de Diomedes, 
apuntando a la cabeza de Héctor, al ser frenada por el yelmo, sólo alcanza a 
rozar el cuero cabelludo (Il. XI 352); igualmente cuando agrede al dios Ares 
(Il. V 858), desgarrando “su bella piel” (χρόα καλόν ἔδαψεν). Mediante idéntico 

4   Me valgo de las traducciones de Emilio Crespo para la Ilíada, y de José Manuel Pabón para 
la Odisea, editadas con el texto griego por García Gual (1999), por el hecho de que se pliegan 
a la variedad de acepciones a que pueden dar lugar los términos griegos al ser vertidos al espa-
ñol. La traducción del texto homérico no encuentra, respecto a los términos que nos ocupan, 
vocablos homólogos exactos dentro de la terminología al uso, de modo que la mejor manera 
de verter a una lengua moderna la riqueza connotativa de ese lenguaje arcaico, poéticamente 
pergeñado casi de cabo a rabo, consiste en la acostumbrada, que es echar mano de paráfrasis 
o variables léxicas asemejadas a las que el texto original genera, parecidas a ellas por el juego 
que dan, traducidas también a un lenguaje poéticamente ambiguo.



La visión del cuerpo en la epopeya homérica: su concreción en la palabra χρώς	 17

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 11 - 31. UNED, Madrid

procedimiento, la piel nombra pertinentemente las mejillas cuando son heridas 
por el llanto: así ocurre cuando en la Odisea (IV 749-750) Euriclea se disculpa 
y ruega que se reponga a Penélope, tras saber ésta que Telémaco partió de viaje, 
repitiéndole los mandatos de aquél, pues sólo si marchitase llorando el candor 
de su piel (μη κλαίουσα κατὰ χρόα καλὸν ἰάπτες) debía advertírselo, aconsejándole 
que se lave el cuerpo y se vista echándose ropa limpia (ἀλλ’ ὑδρηναμένη, καθαρὰ 
χροὶ ἑίμαθ’ ἑλούσα)5. 

Por lo demás, χρώς no refiere sino una zona indeterminada, aunque vital, 
que puede extrapolarse sin distinción al cuerpo entero, habiendo ocasiones en 
las que podría ser traducido por términos tan técnicos como “anatomía” u “orga-
nismo”. Ocurre ello ejemplarmente cuando se narra la traición de Pándaro, que 
dispara una flecha contra Menelao rompiendo el juramento de no interferir en la 
ordalía que le enfrenta a Paris (Il. IV 130-9). En primer lugar, la diosa que acude 
en su auxilio desvía la flecha de su piel, significando un punto vital, además de 
un punto delicado como sugiere el símil con la piel de un infante: es delicado 
porque es vital (vv. 130-1); desviada la flecha hacia una zona protegida justo lo 
suficiente para que no sea mortal, entre el cinturón y la coraza (así sabemos a 
qué parte del cuerpo se referiría), da por fin en la carne sin mayores riesgos que 
una hemorragia. El texto es muy explícito en este punto, nombra la “piel” en su 
densidad carnal distinguiendo su parte más epidérmica de aquella más profunda 
y vital, cuya incisión supondría un grave daño físico (v. 139): “la flecha arañó la 
zona más superficial (ἀκρότατον… χρόα) de la piel del hombre”. En este mismo 
sentido destaca la imprecación de Agamenón tras la trasgresión del juramento 
(vv. 235-7): quien rompe la palabra dada se expone al castigo divino, ser carnaza 
para los carroñeros; la “piel” refiere así la carnalidad del cuerpo humano, “los 
buitres les devorarán la tierna piel (τέρενα χρόα)”. Poco más tarde Apolo arenga 
a los troyanos aseverando que los cuerpos de los enemigos no son inmunes a las 
armas, comparados con materiales insensibles a las heridas, al dolor y a la muerte 
(vv. 510-511): “No cedáis (…) que no es de piedra su piel, ni hierro que frene el 
bronce, tajante de la carne”. Evidentemente, la sola piel no bastaría para resistir 
la contundencia del símil, hecho doblemente acentuado por el adjetivo verbal 
construido ex profeso, “tajante de la carne” (ταμεσίχρως), que más literalmente 
traducido sería “tajante de la piel”. Propiamente, el verbo refiere acciones bruscas 
y contundentes, como sajar, cortar, arrasar, mutilar, atravesar (τέμνω), que si sólo 
aludiesen a la epidermis resultarían palmariamente exageradas.

5   Cf. igualmente Od. XVI 144-45, XIX 205.



18	 Miguel Ángel Unanua Garmendia

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 11 - 31. UNED, Madrid

Ese tipo de efectos, que recalcan sin ambages la peligrosidad de sus conse-
cuencias, llegando a ser mortales, se expresan con la mayor brutalidad cuando 
Patroclo mata a Sarpedón, explicando al punto, como si de una lección de ana-
tomía se tratara, las implicaciones orgánicas del traumatismo afecto a la “piel” 
herida del moribundo (Il. XVI 504-5): “y arrancó del cuerpo (χροός) la lanza; 
con ella salió el pericardio, y junto a la punta de la pica le extrajo el aliento de 
la vida (ψυχήν)”. Sólo unos hexámetros más arriba se deslizaba la explicación 
anatómica (v. 481): “el pericardio rodea al musculado corazón”; y pocos hexá-
metros después (vv. 760-1) expondrán Patroclo y Héctor su preciada “piel” como 
si significase la vida misma. Así también cuando las lanzas troyanas acosan a 
Ayante Telamonio, saliendo indemne porque no llegan a su “blanca piel” (Il. XI 
573-4), “quedaban fijas en el suelo, codiciosas de saciarse de su carne (χροός)”. 
Ítem más cuando Héctor amenaza a Aquiles tras comprobar que ha errado su 
tiro de lanza (XXII 286), exclamando: “¡ojalá se te meta entera en el cuerpo!” 
(σῳ εν χροὶ πᾶν κομίσαιο); a continuación, Aquiles se abalanza espada en mano, 
“indagando dónde su bella piel (ἀισορόων χρόα καλόν ὅπει…) ofrecería menos 
resistencia” (v. 321).

3º) Para la alusión al cuerpo sin ninguna connotación especial, la voz δέμας 
(a la cual se le ha concedido mayor credibilidad) parece competir con la ante-
rior, pero su sentido es mucho más restringido, y es menos específico, es decir, 
vale también para el cuerpo de animales y cosas (nota que sí comparte con la 
voz σῶμα); además de que, en comparación, su frecuencia de uso es inferior. Su 
significado recto debería ser, aplicada a los seres humanos y a los animales, ‘com-
plexión, traza, estatura’ o similares: describiendo a Tideo, el padre de Diomedes, 
comparado a su hijo, dice Homero (Il. V 801) que “era de talla (δέμας) menuda”; 
Posidón toma la traza (δέμας) y la voz de Calcante saliendo del mar en ayuda de 
los aqueos (Il. XIII 45); Príamo alaba en Hermes su destacada estatura (XXIV 
376), “noble de talla (δέμας) y de figura (ἐῖδος)”; pero también el fuego tiene 
dimensiones en ese sentido, dando a la palabra valor adverbial (XVII 366), “así 
se batían a la manera (δέμας) del fuego”6. 

4º) El tercer término en litigio es δέρμα ‘cuero, pellejo’, que se adopta asimis-
mo para significar lo que entendemos por piel en bruto. En Homero no hay un 
significado específico para esta palabra, puede asumir cualquiera de esos sentidos. 
Es cuero cuando se refiere a la superficie de un escudo (Il. VI 117, XXII 267), o 
es pellejo si referido a los despojos de un jabalí (Il. IX 548), o es corpulencia, en 

6   Cf. además Od. X 239-40, XI 469, XVI 157, 174, XVII 307.



La visión del cuerpo en la epopeya homérica: su concreción en la palabra χρώς	 19

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 11 - 31. UNED, Madrid

exacta sinonimia con la voz δέμας, cuando Héctor se apresta a hacerle frente a 
Ayante Telamonio (Il. VI 117-8): “En ambos extremos de su oscura piel (δέρμα 
κελαινόν), talones y cuello, golpeaba la orla exterior que recorría el abollonado 
broquel”.

No obstante, abundan nombres propios de una especie u otra, abarca-
bles extensivamente por la voz δέρμα, así las pieles de lobo (λυκέην), de perro 
(κυνέην), de marta (κτίδεος), de buey (βοῦς). Es por su pertenencia a este género 
de nombres como tiene su cabal interpretación el semantema aludido: δέρμα, 
que, sin denotar explícitamente una especie animal, resulta un vocablo muy 
intercambiable traslaticiamente, cosa que no cae fuera de lo usual en ese tipo 
de nombres. Con igual validez podría aludirse a las especies señaladas mediante 
paráfrasis al efecto: δέρμα de perro, de lobo, de marta, de buey; como expresa-
mente ocurre en el caso de la piel de ciervo (δέρμα ἐλάφοιο). Es el equivalente 
genérico de todos esos nombres específicamente acuñados para diferenciar la piel 
de distintas razas de animales. También para nombrar objetos valen este tipo de 
formaciones: ἀσκὸν βοός nombra al odre.

Un episodio en especial da ocasión para analizar comparativamente el uso de 
este término y el de “piel”, puesto que la alternancia que se da entre ambos voca-
blos (χρώς y δέρμα) implica una serie de connotaciones claramente distintivas. 
Se trata de aquellos pasajes de la Odisea en los que Atenea procede a disfrazar a 
Ulises como mendicante, entrando a formar parte sustancial de la metamorfosis 
asimismo la vestimenta (XIII 398-400, 430-5). En un primer momento, relata 
la diosa a su protegido lo que se propone hacer: “tu bello cutis ajaré sobre los 
miembros flexibles (κάρψω μὲν χρόα καλὸν ενὶ γναμντοίσι μέλεσσι); perderá tu 
cabeza los rubios cabellos (ξανθὰς δ’ εκ κεφαλῆς ὁλέσο τρίχας), de harapos ves-
tiré tu persona que a los hombres repugne al verte (ἀμφὶ δὲ λαῖφος / ἕσσω, ὅ κεν 
στυγέηισιν ἰδὼν ἄνθρωπος ἔχοντα)”. Las fórmulas se repiten cuando Atenea pasa 
de las palabras a los hechos, variando los tiempos de los verbos y el segundo 
hemistiquio del segundo verso y el tercero (vv. 430-2) “de su bello cutis ajó la 
hermosura sobre los miembros flexibles (κάρψε μέν ὁι χρόα καλὸν ενὶ γναμπτοῖσι 
μέλεσσι) / perdió su cabeza los rubios cabellos, y en torno el pellejo (ξανθάς δ’ εκ 
κεφαλές ὅλεσε τρίχας, ἀμφὶ δὲ δέρμα) / todos los miembros cubrió con la piel de 
un anciano provecto (πάντεσσιν μελέεσσι παλαιοῦ θῆκε γέροντος)”. En definitiva, 
su χρώς se ha mudado en δέρμα después de la transformación, y concomitan-
temente una vestimenta lo recubre convertida en harapos repugnantes. En este 
tercer hexámetro la piel envejecida sustituye a los harapos del anterior tercer 



20	 Miguel Ángel Unanua Garmendia

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 11 - 31. UNED, Madrid

hexámetro (λαῖφος=δέρμα), de manera que pellejo y harapos son convertibles en 
relación a una misma idea, la del decaimiento físico.

El hecho podría parecer traído por los pelos de no tomar en consideración, 
para concluir, aquellas ocasiones en las que el poeta otorga un valor añadido a 
χρώς, cifrando en dicho término una cualidad común a dioses y héroes, pues 
merced a él se subraya su parentesco. El episodio pertinente para demostrarlo 
es aquel en el que, entre lamentaciones, Aquiles se propone vengar la muerte 
de su compañero Patroclo (Il. XIX 27-33, 37-38). Tras armarse para la batalla, 
Aquiles desea partir a la guerra inmediatamente, pero le preocupa que, mientras 
tanto, en las heridas abiertas del cadáver de Patroclo comiencen a criar gusanos 
mancillando el cadáver (νεκρόν), antes de haber honrado su memoria mediante 
los funerales apropiados, pues “su vida ya está exterminada, y se pudra toda la 
piel” (ἐκ δ’ αἰὼν πέφαται, κατὰ δὲ χρόα παντα σαπήῃ). La respuesta de Tetis es 
una promesa: mantendrá lozana la “piel” del muerto inoculándole ambrosía, 
alimento de los dioses. “Incluso si sigue yaciendo hasta que se cumpla un año, la 
piel permanecerá todo el tiempo inalterable (αἰεὶ τῳ γ’ έσται χρώς) o aún mejor 
(ἀρείον)” (vv. 32-3). “Tras hablar así, infundió en él furor lleno de audacia y 
destiló en el cuerpo de Patroclo ambrosía y rojo néctar (ἀμβροσίην καὶ νέκταρ 
ἐρυθρὸν) por la nariz, para que la piel permaneciera incorrupta (ἵνα οἱ χρὼς 
ἔμπεδος εἴη)” (vv. 37-8). Los dioses nutren la “piel” del muerto solamente, y le 
otorgan cierta perpetuidad.

Una escena similar transcurre con Héctor como protagonista (Il. XXIII 
186-191): queriendo proteger su cadáver, tanto Afrodita como Apolo procuran 
librar su “piel” de cualquier daño, si bien la eficacia de sus cauciones resulta más 
pasajera. En otro pasaje (Il. XIX 347-8, 353-4) Atenea destila néctar y ambro-
sía, por orden de Zeus, en las entrañas de Aquiles, que permanece en duelo y 
ayuno, “para evitar que el hambre le llegue”, mientras el resto de guerreros toma 
un refrigerio. En general, pues, parece aludirse a un recurso sobrenatural que 
implica un favor especial por parte de la divinidad, emparentando la condición 
del héroe con la suya propia. En virtud de esta distinción, χρώς ostenta un rasgo 
ausente en δέρμα.



La visión del cuerpo en la epopeya homérica: su concreción en la palabra χρώς	 21

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 11 - 31. UNED, Madrid

4. Una acepción añadida

Lo peculiar de esa “piel” tan repetidamente evocada en los versos homé-
ricos consiste en que, por un lado, dispone de las acepciones referidas por los 
dos términos en litigio, δέμας y δέρμα. Mas por otro lado cuenta en su haber 
con significados que de ningún modo pueden ser asumidos por ellos, quedan-
do bien delimitadas las diferencias que los separan: la homonimia resultante 
del vocablo χρώς es mucho más determinante que su sinonimia con respecto a 
ese grupo de nombres que se le asemejan semánticamente. La “piel” sirve para 
aludir a partes del cuerpo humano, como pueden ser la muñeca de Afrodita, la 
cabeza del guerrero, o sus mejillas, además de al cuerpo tomado en su conjunto 
y, asimismo, a la parte más epidérmica del mismo; la referencia a la carnalidad 
es también persistente. Y aún cabe señalar un rasgo más, concluyente porque 
dota a la palabra de un significado peculiar y exclusivo, al denotar una cuali-
dad inconfundible, como es la del color. Las relaciones de sinonimia que a este 
nivel entabla el término con otros (tales como βαφή o φάρμακον), no traicionan 
empero esa exclusividad, debido a que, por contraste con ellos, se apoya en una 
relación etimológica determinante que conviene retener, bien entendido que la 
de la piel-color fue una caracterización singularísima del género humano, y en tal 
sentido parece adecuada para definirlo ostensivamente; de ningún animal cabría 
predicar esa “piel” propia del mismo7.

La tentación de reducir a dicha acepción lo más característico del término 
no carece de justificaciones, explícitas e implícitas. Recordémoslo en palabras 
de Snell, ya transcritas: χρώς refiere “la piel en tanto que superficie, el límite del 
ser humano, dotado de color, etc.”. Por de pronto, a partir de la cita, podríamos 

7   Para más detalles acerca de la etimología, cf. Carastro (2009: 302). Escribe él que “esa 
palabra reenvía después de Homero a realidades que para nosotros resultan diferentes. Pierre 
Chantraine propone la lista siguiente: ‘superficie del cuerpo humano, piel’, ‘el cuerpo y sus 
miembros’, ‘carne’, ‘tez, carnación’. El sentido de ‘color’ no aparece hasta el siglo V, principal-
mente en términos derivados y compuestos. Los derivados de χρώς son, por otra parte, 
numerosos, y contribuyen a la constitución de la terminología del color en griego: se trata de 
los sustantivos χροιή (en ático χροιά, χροά), χρῶμα y χρῶσις, y de los verbos χρώννυμι, 
χροματίζω, χροίζω y χρωίζω que significan ‘teñir’, ‘colorear’ (en el caso del último también 
‘tocar’), así como de una larga serie de adjetivos” (habrá ocasión en lo que sigue de matizar 
algunas de estas afirmaciones). Cf. también Grand-Clément (2009: 78): “La palabra χρῶμα 
entra en uso a comienzos del período clásico: es empleada principalmente por los filósofos. 
Con anterioridad, los términos empleados para designar el color eran χρώς o χρόα, que desig-
naban ante todo la piel humana, la superficie del cuerpo”.



22	 Miguel Ángel Unanua Garmendia

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 11 - 31. UNED, Madrid

lícitamente preguntar a qué puede referirse ese “etcétera” que se cuela de forma 
retórica. Ciertamente, la referencia al color es correcta, y sus palabras corroboran 
la originaria vinculación de esa significación, que aúna ambos sentidos sin vio-
lencia: ya en los textos homéricos la palabra en cuestión admite esa doble inter-
pretación, que debiera tenerse en mente en la totalidad de sus comparecencias; 
en griego antiguo piel y color se corresponden como el haz y el envés.8 Quiere 
ello decir que la mención a la piel humana en la poesía revierte implícitamente 
al color, y que lo mismo debe suponerse cuando, posteriormente, el color cobre 
relevancia como elemento natural a examen, revirtiendo metafóricamente a la 
piel de las cosas: el color refiere su parte más epidérmica. 

Lo destacable en el marco de la epopeya, y a la vista de esta última derivación, 
que es lo que cabría limitar al período clásico, en el ámbito que compete a la lite-
ratura filosófica principalmente, tendiendo a fijarse en la voz χρῶμα, en la medida 
en que nos refiramos al concepto mismo de color, desligado de cualquier otra 
connotación; lo destacable, pues, es el cariz que resulta de lo preterido en ella9. 
Habitualmente, como se ha visto ya, se ha prestado mayor atención a las caracte-
rísticas netamente corpóreas a la hora de reconocer esa supuesta falta de unicidad 
en los personajes de la epopeya, postergando cualquier tipo de referencia a su 
aspecto visual como factor de incidencia, tanto narrativa como representacional, 
que destaca en esa clase de escenas típicas que, como la de Hera recordada en 
primer lugar, hacen alusión al revestimiento (ἔσθησις), sea de la armadura, sea 
de la vestimenta, siendo bastante frecuentes. 

Una serie de nombres, como los arriba recordados, ponen el acento en los 
componentes físicos de la constitución humana según tiene reflejo en la poesía, a 
diferencia de otra serie de nombres que ponen el acento en su aspecto figurativo 
(es el caso de términos como εἴδος, μέγεθος, φυή, e incluso δέμας) con los cuales 

8   Cf. Il. XIII 278-280. Arguye Idomeneo que la mejor prueba de valentía o cobardía la da el 
hombre en una emboscada: “al cobarde se le muda el color, uno se le va y otro le viene 
(τρέπεται χρὼς ἄλλυδις ἄλλῃ)”; (ib. 284): “en cambio, al valeroso ni se le muda el color 
(τρέπεται χρώς) ni en exceso se intimida”. Cf. también Il. XVII 733: nadie osa hacer frente a 
la acometida de los dos Ayantes, a todos “se les mudaba el color” (τράπετο χρώς).
9   Un verso de Safo registra ya este viraje semántico, que podría valer como paráfrasis literal 
del término que más comúnmente valía para referir, no ya el concepto, sino el conjunto plu-
ral y abigarrado de los colores, ποικιλός: “de combinados colores de todas clases” 
(παντοδάπαισι μεμειχμένα χροίαισιν), refiriendo tonalidades diferenciadas. Tomo la referencia 
de Luque (2020: 110, fr. 120), que traduce el verso como sigue: “Un manto doble estampado 
con tintes multicolores”. En otro fragmento, el 64 (ib., p. 82), Safo enfatiza de hecho el atrac-
tivo de ciertas vestimentas por el lujo de sus colores (ποικιλία).



La visión del cuerpo en la epopeya homérica: su concreción en la palabra χρώς	 23

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 11 - 31. UNED, Madrid

también exhibe su parentesco el término χρώς. Los ejemplos no son escasos10, 
ni se trata por ende de una excepcionalidad; por el contrario, en la fórmula en 
que se manifiesta bajo esa luz se dirime una dimensión a considerar dentro de la 
perspectiva imaginaria propia de la poesía homérica. Recordémosla con varios 
ejemplos más: (Il. XXII 321-2) Aquiles se lanza contra Héctor blandiendo su 
arma “e indagando dónde su bella piel (εἰσόορόων χρόα καλόν, ὅπῃ…) ofrecería 
menos resistencia”, a quien la armadura protegía “todo su cuerpo (χρόα)”; (Od. 
XXIV 44) los aqueos lavan y ungen el hermoso cuerpo (χρόα καλόν) del propio 
Aquiles ya difunto.

La idea que nos podamos hacer de lo que entra en juego tras el cotejo de 
los términos pertinentes ronda lo que propiamente le correspondería significar 
dada la ambigüedad inicial del término, a saber, la belleza, que, como se habrá 
notado ya, es una cualidad que se deja adjudicar la “piel” con absoluta naturali-
dad, conformando una expresión formularia repetidamente usada: “bella piel” 
(χρώς καλός), que nombra al cuerpo envuelto en su aura de vitalidad y lozanía 
de la manera más clara. La fórmula puede a veces parecer forzada a no ser que se 
tenga muy en cuenta este sesgo descriptivo, en consonancia con la propia repre-
sentación poética de los personajes de la épica, que se imponen también por su 
vistosidad, lindando en ocasiones con la sacralidad y bordeando la epifanía. En 
la tesitura aquélla de los héroes, χρώς sí podía ser adjetivado como καλός, bien 
entendido que no como cualidad accidental de los cuerpos, sino como parte 
esencial suya: belleza, color y piel se implican recíprocamente11.

Este aspecto queda todavía más realzado cuando la expresión tiende al super-
lativo. Así ocurre clarísimamente en aquellos pasajes en los que se pondera con-
templativamente la belleza de alguna figura. Mención especial merece a este 
respecto en la Odisea, dentro del episodio del descenso al Hades (XI 281-7), 
donde al cuerpo humano le es adjudicado el don de hechizar: dentro del catálogo 

10   Verbigracia, cuando Calipso se compara a Penélope aduciendo no ser menos que ella “ni 
en presencia ni en cuerpo” (ου δέμας ουδὲ φυήν), en razón de que “nunca mujeres mortales 
en belleza y en talla (δέμας καὶ ἐίδος) igualarse han podido a las diosas” (Od. V 212-3), a 
riesgo de caer en impiedad, y respóndele Ulises asintiendo a lo dicho por la diosa, rogándole 
que no lo lleve a mal, pues reconoce lo bajo que queda su esposa comparada con ella (vv. 
216-7), “a la vista en belleza y noble estatura” (ἐῖδος ἀκιδνοτέρη μέγεθός τ’ εἰσάντα ἰδέσθαι), 
porque aquélla es mortal, “mientras que tú ni envejeces ni mueres”. Cf. igualmente Od. VI 
16, 152.
11   Curiosamente, por inercia formularia, únicamente a la figura (δέμας) del perro Argo agra-
cia ese epíteto (καλός), seguramente para más humanizar su momentánea y sentida aparición 
(Od. XVII 307).



24	 Miguel Ángel Unanua Garmendia

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 11 - 31. UNED, Madrid

de mujeres ilustres que en el mismo se ofrece, se describe a la espléndida Pero, 
hija de Cloris, una “maravilla mortal” (θαῦμα βροτοῖσι), digna progenie de una 
“bellísima mujer” (περικαλλέα), a quien Neleo pretendió por su gran hermosura 
(διὰ καλλός). Madre e hija destacan por la belleza de su porte.

Es aquí la belleza física la que se ensalza directamente, y lo mismo ocurre en 
aquellos casos en los que el calificativo se aplica a la “piel”, ejemplarmente en el 
caso del hijo de Aquiles. Dentro de ese mismo episodio (Od. XI 505-32), Ulises 
no halla mejor manera de singularizar la apostura de Neoptólemo que loando su 
hermosura corporal, cuando respondiendo a la interrogación de Aquiles acerca 
de su hijo, entre las honrosas acciones que detalla para glorificar su linaje, incluye 
una mención admirativa hacia su persona: “más hermoso varón nunca vi salvo 
Memnon divino”, confiesa al héroe (v. 522). Es su belleza la que es juzgada aquí 
comparativamente, que es la forma de individualizar el elogio; no se trata, como 
en los epítetos, de generalizar una cualidad, de formalizar un halago indiferente, 
sino de recalcar una singularidad que atañe al joven especialmente, es “el más 
bello” (κάλλιστον) cuando se le compara con quien lo es superlativamente. Del 
mismo modo, pocos hexámetros más abajo, para acentuar aún más el don que 
le agracia corporalmente, la fórmula será requerida recurrentemente, a fin de 
acentuar su elogio de forma absoluta: la suya es χρόα κάλλιμον, una “piel bellí-
sima”: “en él sólo jamás con mis ojos noté que mudase de color la hermosísima 
piel (ὠχρήσαντα χρόα κάλλιμον)” (vv. 528-9). 

5. La epifanía

El otro epíteto que puntualmente adjetiva la “piel” es λευκός, normalmente 
traducido por “blanco”, pero que para el caso debe preferiblemente entenderse 
por referencia al brillo más que al tono de color. Se trata del episodio en el que 
los troyanos acosan con sus lanzas a Ayante Telamonio (Il. XI 573-4), quien sale 
indemne de ellas sin que le alcancen: “la mayoría a mitad de camino, antes de 
rozar la blanca piel (χρόα λευκόν), quedaban fijas en el suelo, codiciosas de saciar-
se de su carne (λιλαιόμενα χροός ἆσαι)”. Resultan dos cosas a destacar, primera, 
que la proximidad del término repetido prueba su diversa denotación: es debajo 
de la piel donde palpita la carne; segunda, que λευκός es también la coloración 
propia del sol (Il. XIV 185): Hera se engalana con un velo “blanco como el sol” 
(λευκὸν δ’ ἠν ἠέλιος ὥς).



La visión del cuerpo en la epopeya homérica: su concreción en la palabra χρώς	 25

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 11 - 31. UNED, Madrid

El surtido de cosas que son adjetivadas como blancas es variopinto. Cosas 
como la harina (Il. XI 640, Od. X 520) o el velamen (Od. X 505) pueden con-
siderarse inconfundiblemente blancas, pero no así una atmósfera (Od. X 94: 
λευκὴ γαλήνε “era todo una paz cristalina”, cuando los navegantes atracan en un 
puerto), ni un broquel (Il. XXII 294: λευκάσπιδα, como epíteto de Deífobo) o 
los brazos de Afrodita (Il. V 317: πήχεε λευκώ). Entre los sentidos que connota 
dicho epíteto están, como más comunes, a diferencia de los tonales, el de delica-
deza, vulnerabilidad, efebía o feminidad (Fountoulakis, 2016), y, en contextos 
religiosos, primordialmente, el de la pureza ritual (Grand-Clément, 2016), sen-
tidos que, sin lugar a dudas, cuadran malamente con el que podemos suponer 
propio del cuerpo del guerrero, o de esa otra serie de acepciones en las que prima 
la fulguración visual, el esplendor, como ocurre paradigmáticamente con el sol y 
otros astros, con los que eventualmente se compara. El epíteto, en este sentido, 
apunta hacia otro aspecto a considerar en relación a la traza de héroes y dioses, 
el de las llamadas epifanías.

La epifanía alude, despojada de las connotaciones que vendrá a incorporar a 
su haber semántico, cualquier superficie, sin otra especificación, por ejemplo, la 
de una figura geométrica; es la parte más periférica de cualquier cuerpo, aquello 
que aparece a la vista. Pero, asimismo, prescindiendo de esa referencialidad abso-
lutamente neutra y genérica, llega a nombrar un fenómeno diferencial, como es 
el de la aparición súbita de la divinidad: cuando un dios se visibiliza, se produ-
ce una epifanía. Considerada la andadura del término que inicialmente podía 
cumplir con esa función, que no es otro que el vocablo χρώς12, cabe constatar 
que éste, con el tiempo, se desprende de toda referencia a la corporeidad (salvo 
en la poesía, retornando con fuerza en la helenística), quedando limitado a la 
denotación del color (en la forma χρῶμα), aplicado a cualquier tipo de superficie. 
No creo andar demasiado errado al suponer que, cruzándose sus caminos diacró-
nicamente, acaban por trocar sus significaciones: ἐπιφάνεια acabó por significar 
aquello mismo que comenzó a denotar en un principio χρώς13. 

12   La proximidad de ambos términos es explícita en Aristóteles (De sensu 439 a 30): “los 
pitagóricos llamaban color (χρῶμα) a la superficie (ἐπιφάνεια)”.
13   Según Chartraine (1983: 784) las significaciones del término ἐπιφάνεια se siguen por ese 
orden: alude originariamente a la acción de mostrarse (significando la superficie de las cosas, 
incluso la piel). Pasa a denotar la aparición repentina de algo, sin otro particular, derivando 
posteriormente hacia esa significación marcada por el sesgo religioso apuntado. Brillo y nom-
bradía se le asocian también ya desde Platón.



26	 Miguel Ángel Unanua Garmendia

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 11 - 31. UNED, Madrid

La forma humana viene a ser el soporte de esas transfiguraciones, llevadas a 
su máxima eminencia en el caso de los dioses, y a una prestancia atenuada, oca-
sional, en el caso de los héroes, a cuyo través se manifiestan. En efecto, la “piel”, 
atributo que tanto la condición heroica como la divina comparten, constituye 
el reducto vital al cual remiten en sustancia todas esas apariciones rutiladas por 
una presencia que se impone por sí misma provocando una sumisa admiración. 
Asombro, temor, pasmo y deslumbramiento son los sentimientos que envuelven 
la vivencia de quienes se exponen a la epifanía divina o semidivina. Los ejemplos 
abundan en la épica debido a que dichas apariciones, en las que una divinidad 
comparece de manera estupefaciente, o bien un héroe se aureola de pareja pre-
sencialidad, forman parte sustancial de la narrativa propia del género, en la que 
poesía y religiosidad se confunden hasta volverse indiscernibles. 

Merece destacar en primer lugar, por su valor paradigmático, las epifanías 
divinas, pudiendo considerar al resto, por el modo en que se adecuan a esos 
modelos, como derivaciones de aquéllas.

Las apariciones de Iris y de Hermes ante Príamo componen un significativo 
cuadro de impresiones: ante la primera (Il. XXIV 170) le tiemblan al anciano las 
rodillas (τὸν δὲ τρόμος ἔλλαβε γυῖα); ante el segundo (Il. XXIV 358-60), se le tur-
ba la mente (νόος χύτο), queda pasmado de espanto (δείδιε δ’ αἰνῶς), se le eriza el 
bello, permanece asombrado (στὴ δὲ ταφών). Varias notas añaden la irrupción de 
Atenea ante Nestor y Telémaco (Od. III 372-3): “El pasmo (θάμβος) tomó a los 
aqueos, / admiróse (θαύμαζεν) el anciano de ver cosa tal con sus ojos (ὥπος ἴδεν 
ὀφθαλμοῖσι)”; y una más su presencia irradiante animando a la defensa del cadá-
ver de Patroclo (Il. XVII 543-52), tal como agorero halo irisado (πορφυρέην ἶριν) 
enardeciendo a los aqueos. Posidón asiste al ejército (Il. XIV 384-7) a semejanza 
del relámpago (εἴκελον ἀστεροπῃ), infundiendo pavor (δέος ἰσχάνει). Análogas 
notas compendian, por su parte, los episodios del himno homérico a Deméter (II 
188-190, 275-283), donde la diosa hace acto de presencia provocando los con-
sabidos efectos. El segundo de ellos resulta doblemente importante porque en él 
la “piel” viene a formar parte explícita del acontecimiento, siendo parte implícita 
en el resto. Los versos 278-9 dicen literalmente: “un resplandor nimbaba la piel 
inmortal de la diosa” (φέγος ἀπὸ χροὸς ἀθανάτοιο / λάμπε θεᾶς).

También el himno V a Afrodita redunda en ese género de precisiones. Recor-
dar, primero, que toda ella se genera de la propia “carne inmortal” (ἀθανάτου 
χροὸς) de los genitales de Crono en la Teogonía de Hesíodo (v. 191), y que, en el 
himno homérico (vv. 81-5), evita provocar el consabido estupor sagrado cuando 



La visión del cuerpo en la epopeya homérica: su concreción en la palabra χρώς	 27

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 11 - 31. UNED, Madrid

se muestra ante Anquises, sin que deje éste de admirarse de su figura, su estatura 
y sus galas, para decidirse más tarde por lo contrario (vv. 171-86), provocando en 
el pastor todos los síntomas anejos a la epifanía, con especial insistencia en el ade-
rezo de su “piel” y en su magnificencia corpórea como causante de los mismos.

Entre los héroes merece especial mención Aquiles, por cuanto el poeta rutila 
su reaparición en el campo de batalla con esas señales típicas, y provoca esas 
reacciones no menos típicas, propias, como hemos visto, de la irrupción directa 
de una divinidad. Las escenas iniciales del canto XIX narran la entrega de la 
armadura confeccionada por Hefesto. Ante ella, depositada en el suelo, los mir-
midones reaccionan como ante una epifanía (vv. 14-15): “Todos los mirmidones 
fueron presa del temblor (τρόμος) y ninguno osó mirarlos de cara (ἔτλη / ἄντεν 
εἰσιδέειν), sino que huyeron despavoridos (ἀλλ’ ἔτρεσαν)”.

Los símiles que la imaginación del poeta elabora para la ocasión en la que 
el héroe se ajusta la armadura rozan los límites de la sublimidad. Son, en cierto 
modo, aquellos que lindan con la exaltación más hiperbólica a la que la imagine-
ría poética puede llegar, la que se reserva a la aparición de los propios dioses (vv. 
369-99): irradia fulgor, destella como el fuego, refulge como un astro y resplan-
dece como el propio Hiperión. Los cuerpos celestes son los dignos parangones 
para anunciar la llegada vindicativa de Aquiles al campo de batalla.

Pero es el caso que idénticas reacciones provoca su presencia desnuda, es 
decir, cuando se presenta desarmado pero agraciado por una aureola divina, e 
idénticas expresiones adornan la descripción (Il. XVIII 205-6). Aquiles com-
parece sin armadura y aun así aterroriza al enemigo, pues Atenea centuplica la 
magnificencia de su figura: “coronó su cabeza de un nimbo áureo e hizo brotar de 
su cuerpo una inflamada llama ardiente” (ἀμφὶ δε ὁι κεφαλῃ νέφος… χρύσεον… 
ἐκ δ’ αὐτοῦ δαῖε φλόγα παμφανόωσαν)14; y, tras un largo símil, se añade (v. 214): 
“así el fulgor de la cabeza de Aquiles llegaba hasta el cielo (σέλας αἰθέρ’ ἴκαμε)”. 

Entre los héroes que el relato representa investidos de esa presencia sobre-
humana, redundando en idénticos rasgos descriptivos, se encuentran Diomedes 
(Il. V 4-7) y Paris (Il. VI 523), pero, como no podía ser menos, es en el caso del 

14   Tenemos aquí un ejemplo del empleo del pronombre de tercera persona en alusión a la 
mismidad del héroe, discordante con la que le hace corresponder su aparición al comienzo de 
la Ilíada (I 4), donde parece referir el cadáver de los héroes. Este de ahora, como otros casos, 
lo desmienten. Aquí, sin duda ninguna, refiere lo que venimos delimitando como χρώς.



28	 Miguel Ángel Unanua Garmendia

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 11 - 31. UNED, Madrid

Ulises odiseico en quien las circunstancias se repiten con mayor detalle, cuando 
se pretende magnificar su apostura (Od. XVI 179-82). El episodio paralelo, aquel 
en el cual su persona es confundida con una aparición divina, transcurre ante 
Telémaco, provocándole las reacciones contradictorias típicas de la estupefacción 
piadosa. Atenea ha devuelto a Ulises su compostura tras haberle trasformado en 
mendigo, insuflándole de nuevo aspecto señorial en porte y atavío, devolviéndole 
la salud y el vigor a su piel: “avivóse el moreno color de su tez” (ἄψ δὲ μελαγχροιὴς 
γένετο). Su hijo no puede evitar el sobresalto al contemplar la presencia de su 
padre: “admirándose (θάμβησε) al verlo y creyéndole un dios, apartó su mirada a 
otro lado (ταρβήσας δ’ ἐτέρωσε βάλ’ ὄμματα, με θεὼς εἴη)”; pero nada más perca-
tarse de su identidad, expresa su sorpresa confesando qué cambiado le encuentra: 
“cuán otras son las prendas que traes, cuán otros tu piel y tu aspecto” (ἄλλα δὲ 
εἵματ’ ἔχεις καί τοι χρὼς αὐκέεθ’ ὁμοῖος). 

“No fuera un dios” (με θεὼς εἴη) es la expresión adecuada para manifestar 
el temor religioso que una presencia estupefaciente provoca, confundida con la 
epifanía momentánea de los favorecidos por alguna divinidad. El gesto de apartar 
la mirada y el sobresalto ante la presencia también se repiten arquetípicamente 
en esta clase de escenas, que Homero dosifica parsimoniosamente. 

6. Conclusiones

Por pura habituación, la exégesis homérica ha soslayado esta forma de deno-
tar la idiosincrasia de los personajes de la epopeya, otorgándoles una magnitud 
poéticamente representativa, estando χρώς en el meollo de las representaciones 
resultantes, en la medida en que aúna las dos dimensiones en que se contempla 
el cuerpo, la propiamente física, y la eminentemente figurativa.

Hay en Homero, sin lugar a dudas, una evidente voluntad de dar rigor 
y coherencia a su obra, no solo compositiva, sino también ideológicamente, 
mediando una serie de supuestos básicos, de cuya articulación mutua resulta 
posible inferir una intención de orden, no ya dramático o argumental, sino 
filosófico. Y, al respecto, si en algo disiente de Homero el otro poeta mayor de la 
antigüedad, Hesíodo, es en dicha intencionalidad, procediendo a una desestruc-
turación de aquellos supuestos homéricos, y dando lugar a una terminología que 
desbarata aquella misma que le sirve de base. Ello ocurre, sobre todo, en Trabajos 
y días, mientras que en la Teogonía se sujeta al molde expositivo heredado. Ambos 



La visión del cuerpo en la epopeya homérica: su concreción en la palabra χρώς	 29

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 11 - 31. UNED, Madrid

poetas pugnan por reflejar dos mundos antagónicos, y ello fue observado, sin 
que haga falta recordarlo, por la posteridad.

Los supuestos a los que nos referimos tienen su materialización inmediata en 
una terminología rigurosamente acuñada, y que se significa por la congruencia 
de su remisión recíproca. Observaciones aisladas como las de Snell (2007: 36) o 
Lasso de la Vega (1963: 247) valen, en este sentido, para adivinar corresponden-
cias más amplias que el análisis de los datos confirma. Cabe percatarse, en efecto, 
de la singularidad de los términos ψυχή y νόος, que se predican con exclusividad 
de los humanos, no de los animales, salvo contadas excepciones que justifica 
la trama del relato15. Pero idéntico criterio vale asimismo para otros términos 
ligados a ellos, entre los cuales cabe destacar χρώς, αἰών y σῶμα. Todos ellos 
conforman un sistema de correspondencias en base a esa exclusividad, toda vez 
que se amplíe la comparación a los dioses. Conforme con ello, vemos que ψυχή 
tampoco puede predicarse de estos últimos, y lo mismo ocurre con αἰών y σῶμα, 
restando χρώς, junto con νόος, como propiedad compartida entre héroes y dioses. 
Su readaptación a los seres de un día, los mortales, correrá a cargo de Hesíodo, 
pues es en su manejo donde deben detectarse los indicios de sus disparidades.

Sobre todo, repito, en Trabajos y días, que pertenece a un universo diferente 
del de la Teogonía, y probablemente a una autoría también diversa (razones aná-
logas a las que, desde la antigüedad, abogan a favor de esta idea respecto de la 
Ilíada y la Odisea, podrían aducirse respecto de la obra hesiódica). Se registra en 
Trabajos… (v. 540), en efecto, la primera aparición del término σῶμα con la sig-
nificación que se hará común posteriormente; pero el contexto mismo lo justifica 
sobradamente, sin desentonar con la pauta general, dentro de la cual comparece 
como elemento de contraste: alude a un cuerpo senil expuesto a las inclemencias 
climatológicas del invierno. Considero que responde a idéntico propósito el giro 
que se imprime al vocablo χρώς (que presumo premeditado), predicado asimismo 
de los mortales, como explícitamente ocurre en la fórmula (v. 416) βρότεος χρώς. 
No puede ser casual que se reconozca en estos versos (416-7) un sesgo semántico 
crucial, pues se alude con esa expresión a la masa corporal sin ambigüedades: se 
afirma de ella que se vuelve mucho más ligera (τρέπεται … τολλὸν ἐλαφρότερος). 
Otro tanto cabe decir de αἰών, que viene a ser sustituido por βίος, significando el 

15   Snell constata que “a un animal no se le podía evidentemente atribuir una ψυχή”, toman-
do θυμός su lugar en fórmulas típicas relativas al fallecimiento; y Lasso añade lo mismo a 
propósito de νόος: “nunca un animal posee este órgano mental, lo cual se olvida alguna vez 
con ψυχή y φρήν (Il. XVII 111; Od. XIV 426)”.



30	 Miguel Ángel Unanua Garmendia

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 11 - 31. UNED, Madrid

“tiempo de subsistencia” característico del hombre menesteroso, frente al “tiempo 
de vida” del hombre heroico.

Quizás merezca mención, para finalizar, por evocar el último rasgo semántico 
de los acumulados en el sólo término χρώς, lo que ocurre con la palabra μορφή, 
que se inviste en el contexto de la poesía posterior de otra cualidad propia de 
χρώς, la de la belleza. El viraje, aunque no se registre en Hesíodo, es un buen 
indicador de las tornas apuntadas en contraste con el vocabulario típico de la 
épica, componiendo un vocabulario más difuminado que el homérico, al cual 
se rendirán los poetas griegos poco a poco, sin renunciar del todo al lenguaje 
del maestro.

Μορφή comparece en dos ocasiones en la obra de Homero (Od. VIII 170, 
XI 367), en ambas refiere una cualidad relativa al propio lenguaje, a los bellos 
discursos, mientras que en la poesía posterior vendrá a significar sin ambages la 
belleza física. Baste como prueba el testimonio de Píndaro (Nem. XI 12; Ol. IX 
65; Isth. VII 22). Recoge asimismo ecos del δέμας homérico: μίκρος δέμας decía 
Homero (Il. V 801), μορφὰν βραχύς dice Píndaro (Isth. III/IV 71).

Bibliografía 

Carastro, M. (2009). “La notion de χρώς chez Homère. Éléments pour une anthropo-
logie de la couleur en Grèce Ancienne”, en Carastro, M. (ed.), L’antiquité en couleurs. 
Catégories, pratiques, representations, Grenoble: Jérôme Millon, pp. 301-313.

Chartraine, P. (1983). Dictionnaire étymologique de la langue grecque, Paris: Klincksieck.

Fountoulakis, A. (2016) [2004]. “The Colour of Desire and Death: Colour Terms in 
Dion’s Epitaph on Adonis”, en Cleland, L.; Stears, K.; Davies, G. (eds.), Colour on 
the Ancient Mediterranean World, Oxford: BAR Publishing, pp. 110-116. 

García Gual, C. (ed.) (1999): Homero. Ilíada. Odisea, Madrid: Espasa-Calpe.

Gil, L. (1963). “El individuo y su marco social”, en Gil, L. (ed.), Introducción a Homero, 
Madrid: Ediciones Guadarrama, pp. 355-487.

Grand-Clément, A. (2009). “Sophocle, le maître d’école et les langages de la couleur. 
À propos du fragment 6 de Ion de Chios”, en Carastro, M. (ed.), L’antiquité en 
couleurs. Catégories, pratiques, représentations, Grenoble: Jérôme Millon, pp. 63-80.

— (2016). “Couleurs, rituels et normes religieuses en Grèce ancienne”, Archives de 
sciences sociales des religions, 174, pp. 127-147.



La visión del cuerpo en la epopeya homérica: su concreción en la palabra χρώς	 31

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 55, 2025, pp. 11 - 31. UNED, Madrid

Lasso de la Vega, J. S. (1963). “Hombres y dioses en los poemas homéricos”, en Gil, 
L. (ed.), Introducción a Homero, Madrid: Ediciones Guadarrama, pp. 235-316.

Luque, A. (ed.) (2020): Safo. Poemas y testimonios, Barcelona: Acantilado.

Rodríguez Delgado, J. C. (2010). El desarme de la cultura. Una lectura de la Ilíada, 
Madrid: Katz.

Snell, B. (2007) [1946]. El descubrimiento del espíritu. Estudios sobre la génesis del 
pensamiento europeo en los griegos, Barcelona: Acantilado.

Este trabajo se encuentra bajo una  licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 

Recibido: 26/09/2021

Aceptado: 25/11/2021

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

