LA VISION DEL CUERPO EN LA EPOPEYA
HOMERICA: SU CONCRECION EN LA PALABRA
XPQX

THE VISION OF THE BODY IN THE HOMERIC
EPIC POEMS: ITS CONCRETION IN THE WORD
XPQX

Miguel Angel UNANUA GARMENDIA*
Euskal Herriko Unibertsitatea/Universidad del Pais Vasco

Resumen: Entre los problemas que suscita la lectura de la epopeya homérica, ha
sido destacado el concerniente a la unidad somdtica de sus personajes. Una entre las
opciones barajadas para resolverlo, la que asignaria al término ypég cumplir dicho
papel, habiendo sido apercibida pero cominmente descartada, es la que se defiende
en este articulo. Se debe contar para ello con un criterio adecuado, como es el de darle
la relevancia debida a la figuracién mitica de los protagonistas, la cual confiere a sus
apariciones, a modo de epifanias, la mismidad que les corresponde dentro de un relato
de corte poético-religioso.

ParLaBRras cLavE: Homero; cuerpo; color; piel; epifanfa.

ABsTRACT: Among the problems raised in reading the Homeric epic poems, the one
relating to the somatic unity of the characters stands out. One of the options considered
to resolve it, being noticed but commonly dismissed, consists of assigning this function
to the term ypdq. This is the option that will be defended in this paper. To this effect,
it is necessary to take into account the right criterion, which lies in granting due rele-
vance to the protagonists’ mythological figuration, because it confers the selthood that
corresponds to them within a poetical and religious account, upon their apparitions,
in the guise of epiphanies.

Kevworps: Homer; body; color; skin; epiphany.

" Doctorando en el programa Filosofia, Ciencia y Valores por la Universidad del Pais Vasco.
Mail: mielanjel@movistar.es

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 55, 2025, pp. 11 - 31. UNED, Madrid



12 MIGUEL ANGEL UNANUA GARMENDIA

1. Introduccion

“Interpretar a Homero desde él mismo”, tal es el propésito que inspira el
andlisis filol6gico que Bruno Snell le dedicé (2007: 17-55); una meta a la que se
debe tender, cuando no alcanzar, con todas las dificultades que entrana el intento,
imposibles de salvar por entero. Un primer obstdculo se vislumbra al constatar
determinadas diferencias léxicas entre el griego homérico y el griego cldsico. Se
produce asi un trédnsito que comienza a tomar cuerpo muy tempranamente, pre-
sumible ya en Hesiodo: en su obra se detectan variaciones significativas respecto
a los términos consagrados en la obra de Homero, variaciones que no hacen sino
aumentar a medida que pasa el tiempo (volveré sobre este particular al concluir).
En virtud de ello, empero, debido a la nitidez con la que cabe diferenciar unos
usos lingiiisticos de otros, aquellos que destacan como caracteristicos gracias a
esas diferenciaciones obtienen un relieve que reclama una consideracién, puesto
que, por su imbricacién mutua, les confieren ademds una coherencia anadida que
obliga a postular la existencia de concepciones divergentes entre ellos.

Un segundo obstdculo deriva de la pretensién de traducir el lenguaje del
poeta a cualquiera de las lenguas modernas, con la mira puesta en la interpre-
tacién de los términos en que se expresa Homero, sobre la base de un lenguaje
tecnificado que le es extrafio, en relacién a lo que se convino en llamar “psico-
logia homérica”, a dilucidar lo cual dedicé su esfuerzo exegético J. S. Lasso de
la Vega (1963: 237-251). Al modo como Snell centré su empeno en distinguir
usos concretos del griego homérico por oposicidn al significado que adquieren
posteriormente, el helenista espafiol hizo lo propio, en la linea critica marcada
por aquél, con el fin de advertir las diferencias que cabe subrayar entre las con-
cepciones de la antigiiedad y la contempordnea, tratando de evitar la inercia
que la costumbre imprime a nociones que sélo tienen en comdn los nombres
empleados, equivocos en la mayoria de los casos.

Me propongo aqui examinar las opciones barajadas por los helenistas men-
cionados en torno a la idea del cuerpo, segtin se expresa en los textos homéricos,
suscribiendo la posibilidad que ellos decidieron descartar, para finalmente
justificar dicha eleccién.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 55, 2025, pp. 11 - 31. UNED, Madrid



LA VISION DEL CUERPO EN LA EPOPEYA HOMERICA: SU CONCRECION EN LA PALABRA XP®E 13

2. Las alternativas en juego

Las alternativas que Snell y Lasso contemplan son idénticas, y la coincidencia
no hace sino corroborar las conclusiones que cabe inferir de dichas evidencias
textuales. Pero me interesa subrayar como punto de partida aquella que me
parece factible defender, a pesar de haber sido rechazada por ambos. Coinciden
en quitarle significatividad al término ypdg, al efecto de encontrar un paralelo
arcaico del término que mds tarde habrd de significar “cuerpo”, odua, preten-
diendo que, por mucho que en ocasiones pueda reclamar esa traduccién, debe
rectamente significar “piel”; “pero no en un sentido anatémico, la piel que se
puede despellejar, esto es 8éppa —matiza Snell (2007: 26)—, sino la piel en tanto
que superficie, el limite del ser humano, dotado de color, etc.”

Las vacilaciones de que da prueba la poesia posteriormente, que admite una
mayor flexibilidad léxica, pudiendo alternar términos como o®po y 8épag, son
indicios claros de que el vocabulario poético ha dado un vuelco, mostrando una
tendencia que se anuncia ya en la obra de Hesiodo'. Entretanto, el rigor ter-
minolégico del que hace gala Homero es concluyente: esas variaciones no caen
en su cuenta, atenido a unas opciones cuya cohesién interna resulta notable.
Descartadas las opciones aludidas, restan aquellas que, aun no concordando

' Lo acostumbrado, desde los primeros poetas arcaicos, es emplear indistintamente dichos

términos, como si fuesen sinénimos, aludiendo al cuerpo vivo. Asi, vemos que en el Prometeo
de Esquilo, habiendo mencionado la “piel” (ypdg) del titdn (v. 23), nombra acto seguido su
dépag (v. 146), libre del corsé homérico, que limitaba su uso al acusativo de relacién, como
senald Snell (2007: 23). (Las implicaciones de dicho recurso estén detalladas en Rodriguez
Delgado (2010: 83-83), en franca polémica con Snell). En Sieze contra Tébas (v. 540) da
empleo Esquilo al término o®pa, para inmediatamente (v. 542) ddrselo a 8épag, cualificado
con el epiteto hapmpdc, aunque referido al cuerpo de un escudo, cuando poco antes (vv. 522-
3) referfa el cuerpo de un dios (8¢épag daipovog). Al cuerpo de un 4guila (v. 209) y al de los
combatientes (v. 456) se refiere 8épag en Los persas; al de un toro en Suplicantes (v. 301). En
la obra de Pindaro, parejamente, se adivina idéntica indeterminacion: 8épag y o@dpa penetran
en el campo semdntico de ypdg, despojindolo de su singularidad y diluyendo su potencia
polisémica. Cf., vgr., Ol VI 55-56, donde aBpov odpa denota vida pletérica y henchida de
colorismo, emulando, por cierto, la férmula homérica tépeva ypoa (Z1. IV 237; XIII 553;
XIV 406). Idem Piz. VIII 81 (copdreoot), en un escenario de lucha, sin que obste el empleo
plenamente homérico de ypdg (Nem. VIII 28). También 8épag conserva su deje homérico en
Pindaro (Nem. XI 12), a lo que sigue, empero, una reconvencidn critica de cufio propio; pero
puede leerse a su vez desembarazado del susodicho corsé (O I 205 Piz. 111 50). Snell (2007:
25, nota 13) registra este tipo de fenémenos entre los poetas arcaicos, aunque algunas de sus
explicaciones no dejan de ser discutibles; recalca, no obstante, el contraste entre la coherencia
léxica de Homero y la correspondiente indiferenciacién de sus sucesores.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 55, 2025, pp. 11 - 31. UNED, Madrid



14 MIGUEL ANGEL UNANUA GARMENDIA

semdnticamente con la idea que nos hacemos de un cuerpo organizado unita-
riamente, no resultan discordantes en el discurso propio de la épica; tales son los
términos que aluden al organismo por referencia a su dinamismo, a su fortaleza
o a su agilidad, a saber, Y010 y pédea, ambos en plural, puesto que refieren pro-
piamente los miembros corporales, en relacién el primero al movimiento que
les imprimen las articulaciones, y el segundo en tanto receptores de la fuerza
muscular. En ambos casos el cuerpo estd representado en funcién de la actuacién
que se le reserva en la épica, cual es la actividad guerrera. La carencia de la propia
nocién de unidad corporal justificaria asi que se considere probada la falta de
un vocablo para aludir a ella en el contexto de la épica homérica; de ahi, pues,
que se les reste relevancia a aquellas denominaciones que, como las ya aludidas,
podrian denotar alguna equivalencia mds o menos lejana en ese sentido.

Siguiendo a Lasso de la Vega, la remisién a Aristarco de Samotracia, quien no
otra cosa haria sino imponer la exigencia de no descontextualizar las palabras de
Homero, resulta obligada; remitidos a él, por lo tanto, nos encontramos con una
limitacién escueta de la voz odpa al significado ‘caddver’, y la advertencia de que
para el cuerpo animado el griego antiguo contaba con la voz 8épag. Lo decisivo
del caso se encuentra en que para cuando el fil6logo alejandrino escribié esas dos
cosas debian hallarse en su época confundidas; da a pensar que la significacion
habitual de la voz o®pa era la de ‘cuerpo vivo’, sorprendiéndose de encontrar
aquella extravagancia en la lectura del texto de Homero; afiadir que el uso de la
voz 8épag concurre como término complementario puede responder tinicamente
al deseo de hallar una confirmacién de la afirmacién previa.

Snell (2007: 24) conjetura que Aristarco estaba en lo cierto al pensar que
“entre las palabras de Homero 8épag es la que mejor corresponde a la poste-
rior o®dpa”. Y no sorprende tampoco que Lasso de la Vega suscriba su opinién
siguiendo la direccién marcada por Aristarco, aunque exprese sus dudas respecto
a la referencia homérica al caddver del segundo de esos términos. En griego cldsi-
co se denomina odpa lo que modernamente entendemos por “cuerpo”, cosa que
no ocurre en Homero, pero en relacién a 3épag la opinién de Lasso de la Vega
(1961: 240-241) es mds restrictiva, negando que haya en absoluto un término
exacto para dicha idea unitaria del cuerpo, cuando lo mds admisible filolégica-
mente seria que Homero no aludiese nunca a tal unidad.

Con todo, lo realmente sorprendente es la obviedad con la que se elimina en
pocas palabras siquiera la posibilidad de que ypdg pueda significar algo sustan-
cial en relacién con el problema que se estd debatiendo: ;cémo, de qué tipo de

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 55, 2025, pp. 11 - 31. UNED, Madrid



LA VISION DEL CUERPO EN LA EPOPEYA HOMERICA: SU CONCRECION EN LA PALABRA XP®E 15

unidad cabria hablar si no fuera aquella que muestre un paralelismo con lo que
a nuestros ojos resulta tan evidente, a saber, que no puede haber unidad corporal
sino atenida a lo que modernamente comprendemos por tal? Sea como fuere,
lo decisivo para la prueba es que la aparicién de esa voz, tanto en la //iada como
en la Odisea, es considerable. Aparece con tanta frecuencia como la voz vékvg
para aludir al muerto, por contraste con, respectivamente, dépog y odpa, cuya
presencia es mucho mds puntual®. Ademds, tampoco es exacto que se refiera a
la piel solamente, y menos con la restriccién que se le impone por relacién a
d¢ppa. Significa con toda evidencia ‘color’, y significa también ‘cuerpo vivo’ por
oposicién a ‘cuerpo muerto’, que es lo que significa odpa.

3. La polisemia de ypag

Las apariciones de la voz ypdg son tan frecuentes que sélo por la alta pre-
sencia cuantitativa de las mismas contradicen la restriccién arriba indicada: son
muchas y, ademds, admiten una flexibilidad tal que sugieren sin lugar a dudas
un significado genérico que sobrepasa el que especificamente puedan presentar
las otras dos opciones propuestas; de ningin modo puede reducirse a tamana
simplificacién semdntica.

1°) Con mucha frecuencia comparece el vocablo aludiendo al cuerpo como
objeto al que se aplica la accién de vestirse, bien sea con las armas o bien sea con
otra indumentaria; es la acepcién que, aproximadamente, toma la palabra en la
frase hecha “ponerse en la piel de alguien”, sentido que, por muy excepcional
que sea en espafol, fue el mds habitual en el lenguaje de Homero: la “piel™
denota la totalidad del cuerpo, a la persona como tal. Varios pasajes destacan en
esta linea. Uno de los mds completos es el que narra la argucia de Hera a fin de
ganarse la voluntad de Zeus. A tal fin se atavia y embellece su cuerpo, tramando
excitar sexualmente a su consorte, encendiendo en él el deseo; en ambos casos, el
texto alude explicitamente a su xpdg como sujeto y como objeto de la excitacién
sexual. Se lee textualmente en primer lugar (7. XIV 161-4):

2 Para ser exactos, la aparicién del término ypdg, supuestas sus variantes, supera en mds de

una holgada mitad (dos tercios aproximadamente) a la del término 8épag, mientras que vékug
(vekpdg) destaca sobre o®pa, cuya aparicién es minima comparada asimismo con yp®g, en
una proporcion desmesurada.

3 Convengo en entrecomillar esta palabra a fin de sefialar en lo sucesivo la ambigiiedad del
término que traduce (xpdg), en los casos en que me parece pertinente recordarlo.

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 55, 2025, pp. 11 - 31. UNED, Madrid



16 MIGUEL ANGEL UNANUA GARMENDIA

Y éste fue el plan que se le revel6 como el mejor en su dnimo:
Marchar al Ida después de acicalarse bien ella misma,
Para ver si a él le entraba el deseo de acostarse amorosamente

Unido a su cuerpo (ypoif})*.

A continuacién (vv. 170-187) en diecisiete hexdmetros se recoge la descrip-
cién de la accién cuasi ritual, llevada a cabo en el mds estricto secreto, de enga-
lanarse para el engano. Xpog se menciona al inicio, se repite la mencién poco
después, y concluyendo al final del fragmento: el primer hexdmetro (v. 170: “con
ambrosia la seductora piel (xpodg) lavd”), denotando literalmente su parte mds
epidérmica, sugiere la desnudez de la diosa, y lo mismo ocurre en la mencién
que le sigue (v. 175: “se ungid la bella piel (ypdo kokdv)”); pero, para finalizar, el
término alude limpiamente a la totalidad del cuerpo, porque el atuendo (kéopog)
que de parte a parte se echa la diosa sobre si la cubre por completo (v. 187: “Y
tras ataviarse su cuerpo (ypoi) con todos estos adornos”).

2°) Ocasiones en las que la diccién fuerza un deslizamiento metonimico
de la “piel” tampoco faltan. La herida en la piel no puede reducirse normal-
mente a lo que entenderiamos como rasgufio mds que bajo la condicién de
que sea referida a una parte aislada del cuerpo, como pasa cuando es herida
Afrodita, ocasién en la que los versos dan a entender que ha sido danada su
mufeca (/. V 336-342): Diomedes salté con la lanza “y la hirié en el extre-
mo de la mano delicada (dxpnv... xeipa... aprinyprv). Al punto la lanza taladré
la piel, traspasando el inmortal vestido que las gracias le habian elaborado
(xpoog avtetdopnoev auppociov dut némhov), en lo alto de la mufeca (zpopvov
Umep Bévapog)”. También parece aislada la zona cuando la lanza de Diomedes,
apuntando a la cabeza de Héctor, al ser frenada por el yelmo, sélo alcanza a
rozar el cuero cabelludo (Z/. XI 352); igualmente cuando agrede al dios Ares
(1. V 858), desgarrando “su bella piel” (ypoa kalov Edayev). Mediante idéntico

* Me valgo de las traducciones de Emilio Crespo para la /liada, y de José Manuel Pabén para
la Odisea, editadas con el texto griego por Garcfa Gual (1999), por el hecho de que se pliegan
a la variedad de acepciones a que pueden dar lugar los términos griegos al ser vertidos al espa-
fiol. La traduccidén del texto homérico no encuentra, respecto a los términos que nos ocupan,
vocablos homélogos exactos dentro de la terminologfa al uso, de modo que la mejor manera
de verter a una lengua moderna la riqueza connotativa de ese lenguaje arcaico, poéticamente
pergenado casi de cabo a rabo, consiste en la acostumbrada, que es echar mano de paréfrasis
o variables léxicas asemejadas a las que el texto original genera, parecidas a ellas por el juego
que dan, traducidas también a un lenguaje poéticamente ambiguo.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 55, 2025, pp. 11 - 31. UNED, Madrid



LA VISION DEL CUERPO EN LA EPOPEYA HOMERICA: SU CONCRECION EN LA PALABRA XP®E 17

procedimiento, la piel nombra pertinentemente las mejillas cuando son heridas
por el llanto: asi ocurre cuando en la Odisea (IV 749-750) Euriclea se disculpa
y ruega que se reponga a Penélope, tras saber ésta que Telémaco partié de viaje,
repitiéndole los mandatos de aquél, pues sélo si marchitase llorando el candor
de su piel (un kKhoiovoa katd xpoda kaAdv idnteg) debia advertirselo, aconsejdndole
que se lave el cuerpo y se vista echdndose ropa limpia (6L vdpnvapévn, kaBapd
xpoi £lpad’ Ehovoa)’.

Por lo demis, ypd¢ no refiere sino una zona indeterminada, aunque vital,
que puede extrapolarse sin distincién al cuerpo entero, habiendo ocasiones en
las que podria ser traducido por términos tan técnicos como “anatomia” u “orga-
nismo”. Ocurre ello ejemplarmente cuando se narra la traicién de Pdndaro, que
dispara una flecha contra Menelao rompiendo el juramento de no interferir en la
ordalia que le enfrenta a Paris (/2. IV 130-9). En primer lugar, la diosa que acude
en su auxilio desvia la flecha de su piel, significando un punto vital, ademds de
un punto delicado como sugiere el simil con la piel de un infante: es delicado
porque es vital (vv. 130-1); desviada la flecha hacia una zona protegida justo lo
suficiente para que no sea mortal, entre el cinturdén y la coraza (asi sabemos a
qué parte del cuerpo se referirfa), da por fin en la carne sin mayores riesgos que
una hemorragia. El texto es muy explicito en este punto, nombra la “piel” en su
densidad carnal distinguiendo su parte més epidérmica de aquella mds profunda
y vital, cuya incisién supondria un grave dano fisico (v. 139): “la flecha arané la
zona mds superficial (Gkpotatov... ypéa) de la piel del hombre”. En este mismo
sentido destaca la imprecacién de Agamendn tras la trasgresién del juramento
(vv. 235-7): quien rompe la palabra dada se expone al castigo divino, ser carnaza
para los carroferos; la “piel” refiere asi la carnalidad del cuerpo humano, “los
buitres les devorardn la tierna piel (tépeva yp6a)”. Poco mds tarde Apolo arenga
a los troyanos aseverando que los cuerpos de los enemigos no son inmunes a las
armas, comparados con materiales insensibles a las heridas, al dolor y a la muerte
(vv. 510-511): “No ceddis (...) que no es de piedra su piel, ni hierro que frene el
bronce, tajante de la carne”. Evidentemente, la sola piel no bastarfa para resistir
la contundencia del simil, hecho doblemente acentuado por el adjetivo verbal
construido ex profeso, “tajante de la carne” (tapesiypwc), que mds literalmente
traducido serfa “tajante de la piel”. Propiamente, el verbo refiere acciones bruscas
y contundentes, como sajar, cortar, arrasar, mutilar, atravesar (tépve), que si sélo
aludiesen a la epidermis resultarian palmariamente exageradas.

> Cf. igualmente Od. XVI 144-45, XIX 205.

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 55, 2025, pp. 11 - 31. UNED, Madrid



18 MIGUEL ANGEL UNANUA GARMENDIA

Ese tipo de efectos, que recalcan sin ambages la peligrosidad de sus conse-
cuencias, llegando a ser mortales, se expresan con la mayor brutalidad cuando
Patroclo mata a Sarpedén, explicando al punto, como si de una leccién de ana-
tomia se tratara, las implicaciones orgdnicas del traumatismo afecto a la “piel”
herida del moribundo (7. XVI 504-5): “y arrancé del cuerpo (xpodc) la lanza;
con ella salié el pericardio, y junto a la punta de la pica le extrajo el aliento de
la vida (yuynv)”. Sélo unos hexdmetros més arriba se deslizaba la explicacién
anatémica (v. 481): “el pericardio rodea al musculado corazén”; y pocos hexd-
metros después (vv. 760-1) expondran Patroclo y Héctor su preciada “piel” como
si significase la vida misma. Asi también cuando las lanzas troyanas acosan a
Ayante Telamonio, saliendo indemne porque no llegan a su “blanca piel” (Z/. XI
573-4), “quedaban fijas en el suelo, codiciosas de saciarse de su carne (ypodq)”.
ftem més cuando Héctor amenaza a Aquiles tras comprobar que ha errado su
tiro de lanza (XXII 286), exclamando: “jojald se te meta entera en el cuerpo!”
(o &v ypoi v kopicmo); a continuacion, Aquiles se abalanza espada en mano,
“indagando dénde su bella piel (dioopowv ypoa kodov émet...) ofreceria menos
resistencia” (v. 321).

30) Para la alusién al cuerpo sin ninguna connotacién especial, la voz 8épag
(a la cual se le ha concedido mayor credibilidad) parece competir con la ante-
rior, pero su sentido es mucho mds restringido, y es menos especifico, es decir,
vale también para el cuerpo de animales y cosas (nota que si comparte con la
voz o®pa); ademds de que, en comparacién, su frecuencia de uso es inferior. Su
significado recto deberfa ser, aplicada a los seres humanos y a los animales, ‘com-
plexidn, traza, estatura’ o similares: describiendo a Tideo, el padre de Diomedes,
comparado a su hijo, dice Homero (Z. V 801) que “era de talla (8¢p0g) menuda’s
Posidén toma la traza (8épog) y la voz de Calcante saliendo del mar en ayuda de
los aqueos (Z/. XIII 45); Priamo alaba en Hermes su destacada estatura (XXIV
376), “noble de talla (8épag) y de figura (£160¢)”; pero también el fuego tiene
dimensiones en ese sentido, dando a la palabra valor adverbial (XVII 366), “asi
se batfan a la manera (8épag) del fuego™.

40) El tercer término en litigio es 8éppa ‘cuero, pellejo’, que se adopta asimis-
mo para significar lo que entendemos por piel en bruto. En Homero no hay un
significado especifico para esta palabra, puede asumir cualquiera de esos sentidos.
Es cuero cuando se refiere a la superficie de un escudo (7. VI 117, XXII 267), o
es pellejo si referido a los despojos de un jabali (/7. IX 548), o es corpulencia, en

¢ Cf. ademds Od. X 239-40, XI 469, XVI 157, 174, XVII 307.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 55, 2025, pp. 11 - 31. UNED, Madrid



LA VISION DEL CUERPO EN LA EPOPEYA HOMERICA: SU CONCRECION EN LA PALABRA XP®E 19

exacta sinonimia con la voz d¢pag, cuando Héctor se apresta a hacerle frente a
Ayante Telamonio (Z/. VI 117-8): “En ambos extremos de su oscura piel (8éppo
kelawov), talones y cuello, golpeaba la orla exterior que recorria el abollonado

broquel”.

No obstante, abundan nombres propios de una especie u otra, abarca-
bles extensivamente por la voz 8éppa, asi las pieles de lobo (Avkénv), de perro
(kvvénv), de marta (ktideog), de buey (Bovc). Es por su pertenencia a este género
de nombres como tiene su cabal interpretacién el semantema aludido: déppa,
que, sin denotar explicitamente una especie animal, resulta un vocablo muy
intercambiable traslaticiamente, cosa que no cae fuera de lo usual en ese tipo
de nombres. Con igual validez podria aludirse a las especies senaladas mediante
pardfrasis al efecto: 8éppa de perro, de lobo, de marta, de buey; como expresa-
mente ocurre en el caso de la piel de ciervo (8éppa éLdgporo). Es el equivalente
genérico de todos esos nombres especificamente acufiados para diferenciar la piel
de distintas razas de animales. También para nombrar objetos valen este tipo de
formaciones: dokov Bodc nombra al odre.

Un episodio en especial da ocasién para analizar comparativamente el uso de
este término y el de “piel”, puesto que la alternancia que se da entre ambos voca-
blos (xpdg y 8éppa) implica una serie de connotaciones claramente distintivas.
Se trata de aquellos pasajes de la Odisea en los que Atenea procede a disfrazar a
Ulises como mendicante, entrando a formar parte sustancial de la metamorfosis
asimismo la vestimenta (XIII 398-400, 430-5). En un primer momento, relata
la diosa a su protegido lo que se propone hacer: “tu bello cutis ajaré sobre los
miembros flexibles (kapyo pév ypdo kardv evi yvapvioiot péleooy); perderd tu
cabeza los rubios cabellos (Eavbag 8 ex kepaliic OAéo0 Tpiyac), de harapos ves-
tiré tu persona que a los hombres repugne al verte (apei 8¢ Aoipog / Ecowm, & kev
otuyénow dav Gvoporog Exovia)”. Las férmulas se repiten cuando Atenea pasa
de las palabras a los hechos, variando los tiempos de los verbos y el segundo
hemistiquio del segundo verso y el tercero (vv. 430-2) “de su bello cutis ajé la
hermosura sobre los miembros flexibles (képye pév o1 xpda kKakov evi yvapmrrtoiot
péresot) / perdid su cabeza los rubios cabellos, y en torno el pellejo (EavBig &’ ex
KepaAés Oheoe Tpixag, apuei 8¢ déppa) / todos los miembros cubrié con la piel de
un anciano provecto (tavteoowv peréeoct tokatod Bijke yépovtoc)”. En definitiva,
su xpds se ha mudado en déppa después de la transformacién, y concomitan-
temente una vestimenta lo recubre convertida en harapos repugnantes. En este
tercer hexdmetro la piel envejecida sustituye a los harapos del anterior tercer

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 55, 2025, pp. 11 - 31. UNED, Madrid



20 MIGUEL ANGEL UNANUA GARMENDIA

hexdmetro (Aaipoc=d¢pua), de manera que pellejo y harapos son convertibles en
relacién a una misma idea, la del decaimiento fisico.

El hecho podria parecer traido por los pelos de no tomar en consideracion,
para concluir, aquellas ocasiones en las que el poeta otorga un valor afadido a
xpd, cifrando en dicho término una cualidad comun a dioses y héroes, pues
merced a él se subraya su parentesco. El episodio pertinente para demostrarlo
es aquel en el que, entre lamentaciones, Aquiles se propone vengar la muerte
de su compafiero Patroclo (7. XIX 27-33, 37-38). Tras armarse para la batalla,
Aquiles desea partir a la guerra inmediatamente, pero le preocupa que, mientras
tanto, en las heridas abiertas del caddver de Patroclo comiencen a criar gusanos
mancillando el caddver (vexpév), antes de haber honrado su memoria mediante
los funerales apropiados, pues “su vida ya estd exterminada, y se pudra toda la
piel” (ék 8’ aiov népatoat, kotd 8¢ xpoa navta cannn). La respuesta de Tetis es
una promesa: mantendrd lozana la “piel” del muerto inoculdndole ambrosia,
alimento de los dioses. “Incluso si sigue yaciendo hasta que se cumpla un ano, la
piel permanecerd todo el tiempo inalterable (aiei 1@ v’ éoton xpdg) 0 atin mejor
(&peiov)” (vv. 32-3). “Tras hablar asi, infundié en ¢él furor lleno de audacia y
destil6 en el cuerpo de Patroclo ambrosia y rojo néctar (aufpoocinv kai véxtap
épuBpov) por la nariz, para que la piel permaneciera incorrupta (tva oi xpag
gunedog €in)” (vv. 37-8). Los dioses nutren la “piel” del muerto solamente, y le
otorgan cierta perpetuidad.

Una escena similar transcurre con Héctor como protagonista (/7. XXIII
186-191): queriendo proteger su caddver, tanto Afrodita como Apolo procuran
librar su “piel” de cualquier dano, si bien la eficacia de sus cauciones resulta mds
pasajera. En otro pasaje (//. XIX 347-8, 353-4) Atenea destila néctar y ambro-
sia, por orden de Zeus, en las entrafas de Aquiles, que permanece en duelo y
ayuno, “para evitar que el hambre le llegue”, mientras el resto de guerreros toma
un refrigerio. En general, pues, parece aludirse a un recurso sobrenatural que
implica un favor especial por parte de la divinidad, emparentando la condicién
del héroe con la suya propia. En virtud de esta distincién, ypdg ostenta un rasgo
ausente en d€pa.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 55, 2025, pp. 11 - 31. UNED, Madrid



LA VISION DEL CUERPO EN LA EPOPEYA HOMERICA: SU CONCRECION EN LA PALABRA XP®E 21

4. Una acepcion anadida

Lo peculiar de esa “piel” tan repetidamente evocada en los versos homé-
ricos consiste en que, por un lado, dispone de las acepciones referidas por los
dos términos en litigio, 8épog y 8éppa. Mas por otro lado cuenta en su haber
con significados que de ningtin modo pueden ser asumidos por ellos, quedan-
do bien delimitadas las diferencias que los separan: la homonimia resultante
del vocablo ypdg es mucho més determinante que su sinonimia con respecto a
ese grupo de nombres que se le asemejan semdnticamente. La “piel” sirve para
aludir a partes del cuerpo humano, como pueden ser la muneca de Afrodita, la
cabeza del guerrero, o sus mejillas, ademds de al cuerpo tomado en su conjunto
y, asimismo, a la parte mds epidérmica del mismo; la referencia a la carnalidad
es también persistente. Y ain cabe sefalar un rasgo mds, concluyente porque
dota a la palabra de un significado peculiar y exclusivo, al denotar una cuali-
dad inconfundible, como es la del color. Las relaciones de sinonimia que a este
nivel entabla el término con otros (tales como Bag1} 0 eapuoKov), no traicionan
empero esa exclusividad, debido a que, por contraste con ellos, se apoya en una
relacién etimoldgica determinante que conviene retener, bien entendido que la
de la piel-color fue una caracterizacién singularisima del género humano, y en tal
sentido parece adecuada para definirlo ostensivamente; de ningtin animal cabria
predicar esa “piel” propia del mismo’.

La tentacién de reducir a dicha acepcién lo mds caracteristico del término
no carece de justificaciones, explicitas e implicitas. Recordémoslo en palabras
de Snell, ya transcritas: xpag refiere “la piel en tanto que superficie, el limite del
ser humano, dotado de color, etc.”. Por de pronto, a partir de la cita, podriamos

7 Para mds detalles acerca de la etimologfa, cf. Carastro (2009: 302). Escribe él que “esa

palabra reenvia después de Homero a realidades que para nosotros resultan diferentes. Pierre
Chantraine propone la lista siguiente: ‘superficie del cuerpo humano, piel’, ‘el cuerpo y sus
miembros’, ‘carne’, ‘tez, carnacién’. El sentido de ‘color’ no aparece hasta el siglo V, principal-
mente en términos derivados y compuestos. Los derivados de ypdg son, por otra parte,
numerosos, y contribuyen a la constitucién de la terminologfa del color en griego: se trata de
los sustantivos ypow) (en dtico ypoid, ypod), xpdua y xpdois, y de los verbos ypdvvop,
ypopotilo, xpoile y ypwile que significan ‘tenir’, ‘colorear’ (en el caso del tltimo también
‘tocar’), asi como de una larga serie de adjetivos” (habrd ocasién en lo que sigue de matizar
algunas de estas afirmaciones). Cf. también Grand-Clément (2009: 78): “La palabra ypopo
entra en uso a comienzos del periodo cldsico: es empleada principalmente por los filésofos.
Con anterioridad, los términos empleados para designar el color eran xpdg o ypoda, que desig-
naban ante todo la piel humana, la superficie del cuerpo”.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 55, 2025, pp. 11 - 31. UNED, Madrid



22 MIGUEL ANGEL UNANUA GARMENDIA

licitamente preguntar a qué puede referirse ese “etcétera’ que se cuela de forma
retérica. Ciertamente, la referencia al color es correcta, y sus palabras corroboran
la originaria vinculacién de esa significacién, que atina ambos sentidos sin vio-
lencia: ya en los textos homéricos la palabra en cuestién admite esa doble inter-
pretacién, que debiera tenerse en mente en la totalidad de sus comparecencias;
en griego antiguo piel y color se corresponden como el haz y el envés.® Quiere
ello decir que la mencién a la piel humana en la poesia revierte implicitamente
al color, y que lo mismo debe suponerse cuando, posteriormente, el color cobre
relevancia como elemento natural a examen, revirtiendo metaféricamente a la
piel de las cosas: el color refiere su parte mds epidérmica.

Lo destacable en el marco de la epopeya, y a la vista de esta dltima derivacidn,
que es lo que cabria limitar al perfodo cldsico, en el dmbito que compete a la lite-
ratura filoséfica principalmente, tendiendo a fijarse en la voz ypdpa, en la medida
en que nos refiramos al concepto mismo de color, desligado de cualquier otra
connotacién; lo destacable, pues, es el cariz que resulta de lo preterido en ella’.
Habitualmente, como se ha visto ya, se ha prestado mayor atencidn a las caracte-
risticas netamente corpéreas a la hora de reconocer esa supuesta falta de unicidad
en los personajes de la epopeya, postergando cualquier tipo de referencia a su
aspecto visual como factor de incidencia, tanto narrativa como representacional,
que destaca en esa clase de escenas tipicas que, como la de Hera recordada en
primer lugar, hacen alusién al revestimiento (£66no1g), sea de la armadura, sea
de la vestimenta, siendo bastante frecuentes.

Una serie de nombres, como los arriba recordados, ponen el acento en los
componentes fisicos de la constitucién humana segun tiene reflejo en la poesia, a
diferencia de otra serie de nombres que ponen el acento en su aspecto figurativo
(es el caso de términos como &i8oc, péyeboc, pur, e incluso 6épag) con los cuales

8

Cf. 71. XIII 278-280. Arguye Idomeneo que la mejor prueba de valentia o cobardia la da el
hombre en una emboscada: “al cobarde se le muda el color, uno se le va y otro le viene
(Tpémetan ypdg GBIV GAAN)”s (ib. 284): “en cambio, al valeroso ni se le muda el color
(Tpémetan ypdq) ni en exceso se intimida”. Cf. también 7. XVII 733: nadie osa hacer frente a
la acometida de los dos Ayantes, a todos “se les mudaba el color” (tpdmeto xpdq).

? Un verso de Safo registra ya este viraje semdntico, que podria valer como pariéfrasis literal
del término que mds comtnmente valfa para referir, no ya el concepto, sino el conjunto plu-
ral y abigarrado de los colores, motkilog: “de combinados colores de todas clases”
(mavtodamaict peperyuéva ypoiocwv), refiriendo tonalidades diferenciadas. Tomo la referencia
de Luque (2020: 110, fr. 120), que traduce el verso como sigue: “Un manto doble estampado
con tintes multicolores”. En otro fragmento, el 64 (ib., p. 82), Safo enfatiza de hecho el atrac-
tivo de ciertas vestimentas por el lujo de sus colores (mouciAia).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 55, 2025, pp. 11 - 31. UNED, Madrid



LA VISION DEL CUERPO EN LA EPOPEYA HOMERICA: SU CONCRECION EN LA PALABRA XP®E 23

también exhibe su parentesco el término xpdc. Los ejemplos no son escasos',
ni se trata por ende de una excepcionalidad; por el contrario, en la férmula en
que se manifiesta bajo esa luz se dirime una dimensién a considerar dentro de la
perspectiva imaginaria propia de la poesia homérica. Recordémosla con varios
ejemplos mds: (7/. XXII 321-2) Aquiles se lanza contra Héctor blandiendo su
arma “e indagando dénde su bella piel (gicoopdwv xpéa kokdv, &m...) ofreceria
menos resistencia’, a quien la armadura protegia “todo su cuerpo (ypéa)”; (Od.
XXIV 44) los aqueos lavan y ungen el hermoso cuerpo (ypoa xardv) del propio
Aquiles ya difunto.

La idea que nos podamos hacer de lo que entra en juego tras el cotejo de
los términos pertinentes ronda lo que propiamente le corresponderia significar
dada la ambigiiedad inicial del término, a saber, la belleza, que, como se habrd
notado ya, es una cualidad que se deja adjudicar la “piel” con absoluta naturali-
dad, conformando una expresién formularia repetidamente usada: “bella piel”
(xpds koddg), que nombra al cuerpo envuelto en su aura de vitalidad y lozania
de la manera mds clara. La férmula puede a veces parecer forzada a no ser que se
tenga muy en cuenta este sesgo descriptivo, en consonancia con la propia repre-
sentacién poética de los personajes de la épica, que se imponen también por su
vistosidad, lindando en ocasiones con la sacralidad y bordeando la epifania. En
la tesitura aquélla de los héroes, ypdg si podia ser adjetivado como kardg, bien
entendido que no como cualidad accidental de los cuerpos, sino como parte
esencial suya: belleza, color y piel se implican reciprocamente!'.

Este aspecto queda todavia mds realzado cuando la expresién tiende al super-
lativo. Asi ocurre clarisimamente en aquellos pasajes en los que se pondera con-
templativamente la belleza de alguna figura. Mencién especial merece a este
respecto en la Odisea, dentro del episodio del descenso al Hades (XI 281-7),
donde al cuerpo humano le es adjudicado el don de hechizar: dentro del catdlogo

1 Verbigracia, cuando Calipso se compara a Penélope aduciendo no ser menos que ella “ni
en presencia ni en cuerpo’ (0v d€pag 0vdE PuNV), en razén de que “nunca mujeres mortales
en belleza y en talla (8¢pag kai €idoc) igualarse han podido a las diosas” (Od. V 212-3), a
riesgo de caer en impiedad, y respéndele Ulises asintiendo a lo dicho por la diosa, rogdndole
que no lo lleve a mal, pues reconoce lo bajo que queda su esposa comparada con ella (vv.
216-7), “ala vista en belleza y noble estatura” (£i80g axidvotépn uéyebog v eichvrta idécbar),
porque aquélla es mortal, “mientras que ti ni envejeces ni mueres”. Cf. igualmente Od. VI
16, 152.

' Curiosamente, por inercia formularia, tnicamente a la figura (8épag) del perro Argo agra-
cia ese epiteto (koAdg), seguramente para mds humanizar su momentdnea y sentida aparicién

(Od. XVII 307).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 55, 2025, pp. 11 - 31. UNED, Madrid



24 MIGUEL ANGEL UNANUA GARMENDIA

de mujeres ilustres que en el mismo se ofrece, se describe a la espléndida Pero,
hija de Cloris, una “maravilla mortal” (6adpo Bpotoiot), digna progenie de una
“bellisima mujer” (mepwodréa), a quien Neleo pretendié por su gran hermosura
(8101 koAkdG). Madre e hija destacan por la belleza de su porte.

Es aqui la belleza fisica la que se ensalza directamente, y lo mismo ocurre en
aquellos casos en los que el calificativo se aplica a la “piel”, ejemplarmente en el
caso del hijo de Aquiles. Dentro de ese mismo episodio (Od. XI 505-32), Ulises
no halla mejor manera de singularizar la apostura de Neoptélemo que loando su
hermosura corporal, cuando respondiendo a la interrogacién de Aquiles acerca
de su hijo, entre las honrosas acciones que detalla para glorificar su linaje, incluye
una mencién admirativa hacia su persona: “mds hermoso varén nunca vi salvo
Memnon divino”, confiesa al héroe (v. 522). Es su belleza la que es juzgada aqui
comparativamente, que es la forma de individualizar el elogio; no se trata, como
en los epitetos, de generalizar una cualidad, de formalizar un halago indiferente,
sino de recalcar una singularidad que atafie al joven especialmente, es “el mds
bello” (kéAMotov) cuando se le compara con quien lo es superlativamente. Del
mismo modo, pocos hexdmetros mds abajo, para acentuar atin més el don que
le agracia corporalmente, la férmula serd requerida recurrentemente, a fin de
acentuar su elogio de forma absoluta: la suya es ypoa kéAApov, una “piel belli-
sima”: “en él sélo jamds con mis ojos noté que mudase de color la hermosisima
piel (dypnoovta xpoa kdAkipov)” (vv. 528-9).

5. La epifania

El otro epiteto que puntualmente adjetiva la “piel” es Aevkodg, normalmente
traducido por “blanco”, pero que para el caso debe preferiblemente entenderse
por referencia al brillo més que al tono de color. Se trata del episodio en el que
los troyanos acosan con sus lanzas a Ayante Telamonio (/1. XI 573-4), quien sale
indemne de ellas sin que le alcancen: “la mayorifa a mitad de camino, antes de
rozar la blanca piel (ypda Aevkov), quedaban fijas en el suelo, codiciosas de saciar-
se de su carne (Mhondpevo xpodg doar)”. Resultan dos cosas a destacar, primera,
que la proximidad del término repetido prueba su diversa denotacién: es debajo
de la piel donde palpita la carne; segunda, que Agvkdg es también la coloracién
propia del sol (Z/. XIV 185): Hera se engalana con un velo “blanco como el sol”
(Aevkov 8’ v REMOC (OG).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 55, 2025, pp. 11 - 31. UNED, Madrid



LA VISION DEL CUERPO EN LA EPOPEYA HOMERICA: SU CONCRECION EN LA PALABRA XP®E 25

El surtido de cosas que son adjetivadas como blancas es variopinto. Cosas
como la harina (7. XI 640, Od. X 520) o el velamen (Od. X 505) pueden con-
siderarse inconfundiblemente blancas, pero no asi una atmésfera (Od. X 94:
Aevkn) yahve “era todo una paz cristalina”, cuando los navegantes atracan en un
puerto), ni un broquel (Z/. XXII 294: Aevkdomda, como epiteto de Deifobo) o
los brazos de Afrodita (Z/. V 317: mfiyee hevkd). Entre los sentidos que connota
dicho epiteto estdn, como mds comunes, a diferencia de los tonales, el de delica-
deza, vulnerabilidad, efebia o feminidad (Fountoulakis, 2016), y, en contextos
religiosos, primordialmente, el de la pureza ritual (Grand-Clément, 2016), sen-
tidos que, sin lugar a dudas, cuadran malamente con el que podemos suponer
propio del cuerpo del guerrero, o de esa otra serie de acepciones en las que prima
la fulguracién visual, el esplendor, como ocurre paradigmdticamente con el sol y
otros astros, con los que eventualmente se compara. El epiteto, en este sentido,
apunta hacia otro aspecto a considerar en relacién a la traza de héroes y dioses,
el de las llamadas epifanias.

La epifania alude, despojada de las connotaciones que vendrd a incorporar a
su haber seméntico, cualquier superficie, sin otra especificacién, por ejemplo, la
de una figura geométrica; es la parte mds periférica de cualquier cuerpo, aquello
que aparece a la vista. Pero, asimismo, prescindiendo de esa referencialidad abso-
lutamente neutra y genérica, llega a nombrar un fenémeno diferencial, como es
el de la aparicién subita de la divinidad: cuando un dios se visibiliza, se produ-
ce una epifania. Considerada la andadura del término que inicialmente podia
cumplir con esa funcién, que no es otro que el vocablo ypdg'?, cabe constatar
que éste, con el tiempo, se desprende de toda referencia a la corporeidad (salvo
en la poesia, retornando con fuerza en la helenistica), quedando limitado a la
denotaci6n del color (en la forma ypdpa), aplicado a cualquier tipo de superficie.
No creo andar demasiado errado al suponer que, cruzdndose sus caminos diacré-
nicamente, acaban por trocar sus significaciones: émpavewn acabd por significar
aquello mismo que comenzé a denotar en un principio ypmg'".

12 La proximidad de ambos términos es explicita en Aristteles (De sensu 439 a 30): “los

pitagdricos llamaban color (ypdpa) a la superficie (Empdavein)”.

13 Segtin Chartraine (1983: 784) las significaciones del término émipdveia se siguen por ese
orden: alude originariamente a la accién de mostrarse (significando la superficie de las cosas,
incluso la piel). Pasa a denotar la aparicion repentina de algo, sin otro particular, derivando
posteriormente hacia esa significacién marcada por el sesgo religioso apuntado. Brillo y nom-
bradia se le asocian también ya desde Platdn.

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 55, 2025, pp. 11 - 31. UNED, Madrid



26 MIGUEL ANGEL UNANUA GARMENDIA

La forma humana viene a ser el soporte de esas transfiguraciones, llevadas a
su mdxima eminencia en el caso de los dioses, y a una prestancia atenuada, oca-
sional, en el caso de los héroes, a cuyo través se manifiestan. En efecto, la “piel”,
atributo que tanto la condicién heroica como la divina comparten, constituye
el reducto vital al cual remiten en sustancia todas esas apariciones rutiladas por
una presencia que se impone por si misma provocando una sumisa admiracién.
Asombro, temor, pasmo y deslumbramiento son los sentimientos que envuelven
la vivencia de quienes se exponen a la epifania divina o semidivina. Los ejemplos
abundan en la épica debido a que dichas apariciones, en las que una divinidad
comparece de manera estupefaciente, o bien un héroe se aureola de pareja pre-
sencialidad, forman parte sustancial de la narrativa propia del género, en la que
poesia y religiosidad se confunden hasta volverse indiscernibles.

Merece destacar en primer lugar, por su valor paradigmitico, las epifanias
divinas, pudiendo considerar al resto, por el modo en que se adecuan a esos
modelos, como derivaciones de aquéllas.

Las apariciones de Iris y de Hermes ante Priamo componen un significativo
cuadro de impresiones: ante la primera (7. XXIV 170) le tiemblan al anciano las
rodillas (tov 8¢ tpopog EMAafe yvia); ante el segundo (Z2. XXIV 358-60), se le tur-
ba la mente (v60g y010), queda pasmado de espanto (8&idie 8 aivid), se le eriza el
bello, permanece asombrado (ot 8¢ Tapdv). Varias notas anaden la irrupcién de
Atenea ante Nestor y Telémaco (Od. 111 372-3): “El pasmo (6aufoc) tomé a los
aqueos, / admirdse (Badpatev) el anciano de ver cosa tal con sus ojos (dnog 1dev
opBuipoiot)”; y una mds su presencia irradiante animando a la defensa del cadé-
ver de Patroclo (7. XVII 543-52), tal como agorero halo irisado (mopgupénv ipw)
enardeciendo a los aqueos. Posidén asiste al ejército (/1. XIV 384-7) a semejanza
del reldimpago (eikehov doteponn), infundiendo pavor (8¢og ioxaver). Andlogas
notas compendian, por su parte, los episodios del himno homérico @ Deméter (11
188-190, 275-283), donde la diosa hace acto de presencia provocando los con-
sabidos efectos. El segundo de ellos resulta doblemente importante porque en él
la “piel” viene a formar parte explicita del acontecimiento, siendo parte implicita
en el resto. Los versos 278-9 dicen literalmente: “un resplandor nimbaba la piel
inmortal de la diosa” (péyog amd xpodg dBavatoto / Aapume Odc).

También el himno V a Afrodita redunda en ese género de precisiones. Recor-
dar, primero, que toda ella se genera de la propia “carne inmortal” (d0avérov
xp0odc) de los genitales de Crono en la 7eogonia de Hesiodo (v. 191), y que, en el
himno homérico (vv. 81-5), evita provocar el consabido estupor sagrado cuando

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 55, 2025, pp. 11 - 31. UNED, Madrid



LA VISION DEL CUERPO EN LA EPOPEYA HOMERICA: SU CONCRECION EN LA PALABRA XP®E 27

se muestra ante Anquises, sin que deje éste de admirarse de su figura, su estatura
y sus galas, para decidirse més tarde por lo contrario (vv. 171-86), provocando en
el pastor todos los sintomas anejos a la epifania, con especial insistencia en el ade-
rezo de su “piel” y en su magnificencia corpérea como causante de los mismos.

Entre los héroes merece especial mencién Aquiles, por cuanto el poeta rutila
su reaparicién en el campo de batalla con esas sefiales tipicas, y provoca esas
reacciones no menos tipicas, propias, como hemos visto, de la irrupcion directa
de una divinidad. Las escenas iniciales del canto XIX narran la entrega de la
armadura confeccionada por Hefesto. Ante ella, depositada en el suelo, los mir-
midones reaccionan como ante una epifania (vv. 14-15): “Todos los mirmidones
fueron presa del temblor (tpopog) y ninguno osé mirarlos de cara (§tAn / Gvtev
elowéew), sino que huyeron despavoridos (G &rpecav)”.

Los similes que la imaginacién del poeta elabora para la ocasién en la que
el héroe se ajusta la armadura rozan los limites de la sublimidad. Son, en cierto
modo, aquellos que lindan con la exaltacién mds hiperbélica a la que la imagine-
ria poética puede llegar, la que se reserva a la aparicién de los propios dioses (vv.
369-99): irradia fulgor, destella como el fuego, refulge como un astro y resplan-
dece como el propio Hiperién. Los cuerpos celestes son los dignos parangones
para anunciar la llegada vindicativa de Aquiles al campo de batalla.

Pero es el caso que idénticas reacciones provoca su presencia desnuda, es
decir, cuando se presenta desarmado pero agraciado por una aureola divina, e
idénticas expresiones adornan la descripcién (7. XVIII 205-6). Aquiles com-
parece sin armadura y aun asi aterroriza al enemigo, pues Atenea centuplica la
magnificencia de su figura: “corond su cabeza de un nimbo dureo e hizo brotar de
su cuerpo una inflamada llama ardiente” (dpei e 61 kepaln vépog... xpdoeov...
&K & avtod daie pAOYa Tappavéosav)' y, tras un largo simil, se afade (v. 214):
“asi el fulgor de la cabeza de Aquiles llegaba hasta el cielo (céhag aifép’ ikape)”.

Entre los héroes que el relato representa investidos de esa presencia sobre-
humana, redundando en idénticos rasgos descriptivos, se encuentran Diomedes
(Il. V 4-7) y Paris (II. VI 523), pero, como no podia ser menos, es en el caso del

4" Tenemos aqui un ejemplo del empleo del pronombre de tercera persona en alusién a la
mismidad del héroe, discordante con la que le hace corresponder su aparicién al comienzo de
la Iliada (1 4), donde parece referir el caddver de los héroes. Este de ahora, como otros casos,
lo desmienten. Aqui, sin duda ninguna, refiere lo que venimos delimitando como ypadg.

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 55, 2025, pp. 11 - 31. UNED, Madrid



28 MIGUEL ANGEL UNANUA GARMENDIA

Ulises odiseico en quien las circunstancias se repiten con mayor detalle, cuando
se pretende magnificar su apostura (Od. XVI 179-82). El episodio paralelo, aquel
en el cual su persona es confundida con una aparicién divina, transcurre ante
Telémaco, provocdndole las reacciones contradictorias tipicas de la estupefaccion
piadosa. Atenea ha devuelto a Ulises su compostura tras haberle trasformado en
mendigo, insuflindole de nuevo aspecto sefiorial en porte y atavio, devolviéndole
la salud y el vigor a su piel: “avivése el moreno color de su tez” (G 8¢ pehayypong
yévero). Su hijo no puede evitar el sobresalto al contemplar la presencia de su
padre: “admirdndose (8appnoe) al verlo y creyéndole un dios, apart6 su mirada a
otro lado (tapPricag & étépwoe PN’ Sppota, pe Oedg €n)”; pero nada més perca-
tarse de su identidad, expresa su sorpresa confesando qué cambiado le encuentra:
“cudn otras son las prendas que traes, cudn otros tu piel y tu aspecto” (iAo 8¢
gfpot’ Eyeig xai tot xpmg avkéed’ Opoiog).

“No fuera un dios” (e 6eig €in) es la expresién adecuada para manifestar
el temor religioso que una presencia estupefaciente provoca, confundida con la
epifania momentdnea de los favorecidos por alguna divinidad. El gesto de apartar
la mirada y el sobresalto ante la presencia también se repiten arquetipicamente
en esta clase de escenas, que Homero dosifica parsimoniosamente.

6. Conclusiones

Por pura habituacién, la exégesis homérica ha soslayado esta forma de deno-
tar la idiosincrasia de los personajes de la epopeya, otorgdndoles una magnitud
poéticamente representativa, estando ypdg en el meollo de las representaciones
resultantes, en la medida en que atna las dos dimensiones en que se contempla
el cuerpo, la propiamente fisica, y la eminentemente figurativa.

Hay en Homero, sin lugar a dudas, una evidente voluntad de dar rigor
y coherencia a su obra, no solo compositiva, sino también ideolégicamente,
mediando una serie de supuestos bdsicos, de cuya articulacién mutua resulta
posible inferir una intencién de orden, no ya dramdtico o argumental, sino
filoséfico. Y, al respecto, si en algo disiente de Homero el otro poeta mayor de la
antigiiedad, Hesiodo, es en dicha intencionalidad, procediendo a una desestruc-
turacién de aquellos supuestos homéricos, y dando lugar a una terminologia que
desbarata aquella misma que le sirve de base. Ello ocurre, sobre todo, en Trabajos
y difas, mientras que en la 7eogonia se sujeta al molde expositivo heredado. Ambos

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 55, 2025, pp. 11 - 31. UNED, Madrid



LA VISION DEL CUERPO EN LA EPOPEYA HOMERICA: SU CONCRECION EN LA PALABRA XP®E 29

poetas pugnan por reflejar dos mundos antagénicos, y ello fue observado, sin
que haga falta recordarlo, por la posteridad.

Los supuestos a los que nos referimos tienen su materializacién inmediata en
una terminologfa rigurosamente acufiada, y que se significa por la congruencia
de su remisién reciproca. Observaciones aisladas como las de Snell (2007: 36) o
Lasso de la Vega (1963: 247) valen, en este sentido, para adivinar corresponden-
cias mds amplias que el andlisis de los datos confirma. Cabe percatarse, en efecto,
de la singularidad de los términos yoyn y voog, que se predican con exclusividad
de los humanos, no de los animales, salvo contadas excepciones que justifica
la trama del relato™. Pero idéntico criterio vale asimismo para otros términos
ligados a ellos, entre los cuales cabe destacar ypdg, aidv y odpa. Todos ellos
conforman un sistema de correspondencias en base a esa exclusividad, toda vez
que se amplie la comparacién a los dioses. Conforme con ello, vemos que yoyn
tampoco puede predicarse de estos tltimos, y lo mismo ocurre con aidv y cdua,
restando xp®g, junto con véog, como propiedad compartida entre héroes y dioses.
Su readaptacidn a los seres de un dia, los mortales, correrd a cargo de Hesiodo,
pues es en su manejo donde deben detectarse los indicios de sus disparidades.

Sobre todo, repito, en Trabajos y dias, que pertenece a un universo diferente
del de la 7eogonia, y probablemente a una autoria también diversa (razones and-
logas a las que, desde la antigiiedad, abogan a favor de esta idea respecto de la
Iliada y la Odisea, podrian aducirse respecto de la obra hesiédica). Se registra en
Trabajos. ... (v. 540), en efecto, la primera aparicién del término o®pa con la sig-
nificacién que se hard comdn posteriormente; pero el contexto mismo lo justifica
sobradamente, sin desentonar con la pauta general, dentro de la cual comparece
como elemento de contraste: alude a un cuerpo senil expuesto a las inclemencias
climatolégicas del invierno. Considero que responde a idéntico propésito el giro
que se imprime al vocablo ypdg (que presumo premeditado), predicado asimismo
de los mortales, como explicitamente ocurre en la férmula (v. 416) Bpdteog ypde.
No puede ser casual que se reconozca en estos versos (416-7) un sesgo semdntico
crucial, pues se alude con esa expresién a la masa corporal sin ambigiiedades: se
afirma de ella que se vuelve mucho mis ligera (tpémeton ... ToAAOV ELappdTEPOC).
Otro tanto cabe decir de 0idv, que viene a ser sustituido por Biog, significando el

15 S H « . l 1 d, d b . 7 % _
nell constata que a un animal no se le podia evidentemente atribulr una Yyvyrn , toman

do Bvpuog su lugar en férmulas tipicas relativas al fallecimiento; y Lasso afiade lo mismo a
propdsito de voog: “nunca un animal posee este drgano mental, lo cual se olvida alguna vez
con yoyn y epfv (Z2. XVII 111; Od. XIV 426)”.

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 55, 2025, pp. 11 - 31. UNED, Madrid



30 MIGUEL ANGEL UNANUA GARMENDIA

“tiempo de subsistencia” caracteristico del hombre menesteroso, frente al “tiempo
de vida” del hombre heroico.

Quizds merezca mencidn, para finalizar, por evocar el ultimo rasgo semantico
de los acumulados en el sélo término ypdg, lo que ocurre con la palabra popen,
que se inviste en el contexto de la poesia posterior de otra cualidad propia de
xpds, la de la belleza. El viraje, aunque no se registre en Hesiodo, es un buen
indicador de las tornas apuntadas en contraste con el vocabulario tipico de la
épica, componiendo un vocabulario mds difuminado que el homérico, al cual
se rendirdn los poetas griegos poco a poco, sin renunciar del todo al lenguaje
del maestro.

Moper comparece en dos ocasiones en la obra de Homero (Od. VIII 170,
XI 367), en ambas refiere una cualidad relativa al propio lenguaje, a los bellos
discursos, mientras que en la poesia posterior vendra a significar sin ambages la
belleza fisica. Baste como prueba el testimonio de Pindaro (Nem. XI 12; O/ IX
65; Isth. VII 22). Recoge asimismo ecos del 8¢pag homérico: pikpog dépag decia
Homero (/. V 801), popeav Bpaydg dice Pindaro (Iszh. III/IV 71).

Bibliografia

CarasTRO, M. (2009). “La notion de ypdg chez Homére. Eléments pour une anthropo-
logie de la couleur en Grece Ancienne”, en Carastro, M. (ed.), Lantiquité en couleurs.
Catégories, pratiques, representations, Grenoble: Jérdome Millon, pp. 301-313.

CHARTRAINE, P. (1983). Dictionnaire étymologique de la langue grecque, Paris: Klincksieck.

FounTtouraxis, A. (2016) [2004]. “The Colour of Desire and Death: Colour Terms in
Dion’s Epitaph on Adonis”, en Cleland, L.; Stears, K.; Davies, G. (eds.), Colour on
the Ancient Mediterranean World, Oxford: BAR Publishing, pp. 110-116.

Garcfa Guat, C. (ed.) (1999): Homero. lliada. Odisea, Madrid: Espasa-Calpe.

GiL, L. (1963). “El individuo y su marco social”, en Gil, L. (ed.), Introduccion a Homero,
Madrid: Ediciones Guadarrama, pp. 355-487.

GRAND-CLEMENT, A. (2009). “Sophocle, le maitre d’école et les langages de la couleur.
A propos du fragment 6 de Ion de Chios”, en Carastro, M. (ed.), Lantiquité en
couleurs. Catégories, pratiques, représentations, Grenoble: Jérome Millon, pp. 63-80.

— (2016). “Couleurs, rituels et normes religicuses en Gréce ancienne”, Archives de
sciences sociales des religions, 174, pp. 127-147.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 55, 2025, pp. 11 - 31. UNED, Madrid



LA VISION DEL CUERPO EN LA EPOPEYA HOMERICA: SU CONCRECION EN LA PALABRA XP®E 31

Lasso DE LA VEGa, J. S. (1963). “Hombres y dioses en los poemas homéricos”, en Gil,
L. (ed.), Introduccién a Homero, Madrid: Ediciones Guadarrama, pp. 235-316.

LuqQueg, A. (ed.) (2020): Safo. Poemas y testimonios, Barcelona: Acantilado.

Robricuez DELGADO, J. C. (2010). El desarme de la cultura. Una lectura de la lliada,
Madrid: Katz.

SNELL, B. (2007) [1946]. El descubrimiento del espiritu. Estudios sobre la génesis del

pensamiento europeo en los griegos, Barcelona: Acantilado.

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-

NoComercial-SinObraDerivada 4.0

Recibido: 26/09/2021
Aceptado: 25/11/2021

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 55, 2025, pp. 11 - 31. UNED, Madrid


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

