
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 33 - 50. UNED, Madrid

LENGUAJE FORMAL Y LENGUAJE NATURAL EN 
LA TEORÍA ARISTOTÉLICA DEL SILOGISMO

FORMAL LANGUAGE AND NATURAL LANGUAGE 
IN THE ARISTOTELIAN THEORY OF THE 

SYLLOGISM

Josu Zabaleta Imaz

Euskal Herriko Unibertsitatea – Universidad del País Vasco*

Resumen: El trabajo propone sentar las bases de un giro de las interpretaciones 
habituales de la silogística aristotélica. En nuestra lectura no se parte de la idea norma-
tiva de un hipotético pensamiento puro al que la lógica aristotélica pretendiese acceder 
por primera vez. La investigación aristotélica de los analíticos partiría, más bien, del 
uso implícito de un término (ὑπάρχειν + dat.) en el lenguaje corriente (el proceder 
habitual de sus investigaciones) para explorar los distintos significados que tales usos 
presuponen. El silogismo sería la herramienta para efectuar esta labor siendo así que 
las ambigüedades que pone de manifiesto no serán errores a solventar por el intérprete, 
sino la expresión irreductible del interpretado mismo. 

Palabras Clave: Aristóteles, silogismo, lógica formal, pensamiento puro, lenguaje 
natural, ambigüedad semántica.

*Profesor interino doctor, Facultad de Educación, Filosofía y Antropología, Euskal Herriko 
Unibertsitatea – Universidad del País Vasco. Edificio HEFA 1, Avenida Tolosa 70, 20018, 
Donostia – San Sebastian. Mail: josu.zabaleta@ehu.eus. 



34	 Josu Zabaleta Imaz

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 33 - 50. UNED, Madrid

Abstract: This paper seeks to shift the mainstream interpretation of Aristotelian 
syllogistic theory. It aims to show that the Aristotelian research in the Analitics starts 
both from the implicit use of a term (ὑπάρχειν + dat.) in ordinary language (the usual 
procedure in his investigations), and from the exploration of the different meanings that 
such use presupposes. This is an alternative to starting from the normative concept of a 
hypothetical «pure thought» that Aristotelian logic would try to access for the first time. 
The syllogism would be the tool to carry out this work, so that the ambiguities that it 
reveals are not mistakes to be solved by the interpreter but the irreducible expression 
of the interpretandum itself. 

Keywords: Aristotle, syllogism, forma logic, pure thought, natural language, 
semantic ambiguity. 

1. Introducción

La teoría aristotélica del silogismo modal ha sido calificada por distintos 
intérpretes de incomprensible1, incoherente2 y, lo que es peor, errónea.3 Frente 
a este tipo de observaciones, un estudio relativamente reciente4 ha intentado 
salvar la coherencia del sistema lógico modal aristotélico con un rigor y unas 
pretensiones inauditas hasta la fecha. Para ello el autor propone un modelo 
(basado en una semántica heterodoxa5 de la predicación) en el que se deducen 
(y no se deducen) todos silogismos que se deducen (y no se deducen) en la teoría 
aristotélica. Es decir, se trata de crear una semántica formal de la predicación 
a partir de la cual sería posible deducir todas y sólo aquellas proposiciones que 
se deducen en la teoría aristotélica del silogismo. Este proyecto, a pesar de sus 
costes6, tiene, entre otros, el mérito de mostrar la importancia de considerar otros 
trabajos aristotélicos (en especial, los Tópicos) a la hora de interpretar los Primeros 
Analíticos.7 En particular, como habremos de ver al menos de pasada, el trabajo 

1   Łukasiewicz (1957: 133).
2   Smith (1995: 45), Hintikka (1973: 140) y Striker (2009: 115).
3   Patterson (1995: 35). En dirección opuesta se pronuncia ya Maier (1896: 1). 
4   Cf. Malink (2013).
5   La expresión es de Barnes (2007: 406-412), pero la idea se defiende por primera vez en 
Mignucci (1996).
6   Por ejemplo, se sacrifica algo tan intuitivo como el principio de contradictoriedad (“contra-
dictoriness”) M-N para las proposiciones afirmativas N. Cf. Malink (2013: 205).
7   En este respecto se puede decir que Malink desarrolla la línea de investigación iniciada por 
Patterson (1995).



Lenguaje formal y lenguaje natural en la teoría aristotélica del silogismo	 35

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 33 - 50. UNED, Madrid

de Malink ha mostrado que la teoría de los predicables de los Tópicos ofrece una 
clave fundamental en la comprensión de la teoría aristotélica del silogismo.

Este último modo de leer la silogística aristotélica nos advierte del peligro de 
interpretar la teoría silogística de los Primeros Analíticos en términos meramente 
formales8, es decir, desconectada tanto del uso del lenguaje natural como de la 
teoría aristotélica de este uso. En esta misma línea, el siguiente trabajo pretende 
colocar el centro de gravedad de los Primeros Analíticos en el estudio aristotélico 
de la significación natural o implícito de las expresiones del griego antiguo. Con 
ello conseguiremos, de entrada, tres cosas: 

1. Mostrar que la manera de acometer la investigación en los Primeros Analí-
ticos no difiere, de manera substancial, de la manera en la que Aristóteles acomete 
cualquier otra investigación filosófica. 

2. Explicar la supuesta falta de criterio en la distinción aristotélica entre los 
silogismos perfectos e imperfectos.

3. Eliminar los falsos dilemas derivadas de las ambigüedades detectadas en 
los distintos silogismos aristotélicos. 

En los siguientes dos apartados comenzaremos con el primero de estos dos 
puntos. En el cuarto apartado nos ocuparemos del segundo punto. En el quinto 
y último apartado nos dedicaremos a aclarar el tercer punto: para ello nos enfren-
taremos con algunos de los problemas o limitaciones habitualmente encontrados 
en la teoría aristotélica del silogismo. El apartado de las conclusiones será el 
momento de hacer una recapitulación. Además de ello nos haremos cargo de 
un supuesto error (a saber, la necesidad de la importación existencial) en el que 
incurrirían muchas de las figuras aceptadas como válidas por Aristóteles.9

8   A pesar de que estemos de acuerdo con los cuatro criterios de Malink (2015) que hacen de 
los Analíticos un tratado más formal que los Tópicos (criterios que se pueden reducir al 
siguiente imperativo: hacer todas las premisas explícitas), el hecho de que tanto el punto de 
partida como el punto de llegada de los Analíticos sea el lenguaje natural, es decir, el que no 
haya nada ni siquiera remotamente parecido al pensar puro (el «reines Denken» de la 
Begriffschrift (1988: 1) de Frege) en el horizonte de los Analíticos, nos permite afirmar su 
insalvable distancia frente al proyecto lógico-formal moderno. Es decir, en Aristóteles no 
tiene lugar la idea de la imperfección esencial del lenguaje (Frege, 1988: 106) que exigiese 
otro lenguaje más perfecto (el formal o del pensar puro).
9   Error grave si tenemos en cuenta, precisamente, que uno de los rasgos que diferencia los 
Analíticos de los Tópicos es la apuesta por hacer explicita toda premisa que haga necesaria la 



36	 Josu Zabaleta Imaz

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 33 - 50. UNED, Madrid

2. La explicitación de los usos del lenguaje como inicio de toda 
investigación aristotélica

Toda investigación aristotélica10 (y creemos poder demostrar que los Analíti-
cos no constituyen una excepción) parte de algún determinado uso implícito en 
el lenguaje natural que el estagirita, precisamente en su tarea de filósofo, tratará 
de sacar a la luz, es decir, de poner de manifiesto. El objetivo de este sacar a la 
luz no es tanto el de criticar por deficiente (en el sentido de descartar) el signifi-
cado o uso asignado a una expresión en el lenguaje natural o inmediato, sino, 
más bien, el de poner de manifiesto los distintos sentidos en los que se utiliza 
la expresión para, así, intentar salvar la coherencia de esos usos o significados 
supuestos dentro del marco de las implicaciones (meramente analíticas, diría-
mos con Kant) que el filósofo deduce de ellos. Ahora bien, con «supuesto» no 
nos referimos únicamente a aquello que los filósofos previos a Aristóteles hayan 
podido decir sobre el tema de la investigación. No nos referimos tanto a lo que 
tal o cual individuo dice o haya dicho sobre tal o cual tema, sino, más bien, a lo 
que sobre este tema «se dice»11. Y es que, como se sabe, el impersonal λέγεται (3. 
persona del singular del presente medio-pasivo del verbo λέγειν, decir, seleccionar, 
contar) es profusamente utilizado por Aristóteles12 para expresar el significado 

deducción de un argumento (cf. Malink (2015: 300). 
10   Aunque no ha lugar aquí a demostrar esto, podría decirse, sin más, que «toda investi-
gación aristotélica parte de algún determinado etc.». La tesis tiene, por lo demás, una reso-
nancia fuertemente aristotélica: recuérdese al respecto el comienzo de los Segundos Analíticos. 
Véanse algunos ejemplos como apoyo de la tesis en la nota nr. 12.
11   Donde el impersonal, nótese bien, puede referirse a un grupo especialmente cualificado 
de personas: por ejemplo, el oxímoron «comunidad científica». 
12   Valgan unos cuantos ejemplos como ilustración. Phys. 194b24 «en un sentido se dice 
causante de aquello-a-partir-de-lo-cual tiene lugar algo permaneciendo presente». Ibid. 
195b31: «Se dice también que la fortuna y lo espontáneo forman parte de las causas». Gen et 
cor. 322b30: «todos los nombres se dicen en muchos sentidos, unos de manera homónima, 
otros derivando su sentido de otros términos más anteriores [= de manera parónima]», 
323a14: «se dice que lo que mueve hace algo y que lo que hace mueve», 324a25: «Y es que 
mover se dice también en dos sentidos». Ibid. 337a3: «el ser se dice de muchas maneras». 
Met. 983b1: «las causas se dicen de cuatro maneras», 992a10: «el uno se dice de muchas 
maneras», 992b20: «los muchos sentidos en los que se dicen los elementos», 992b24: «lo que 
es se dice en muchos sentidos», 998b16: «estos [géneros] se dicen de todas las cosas», 
1003a34: «el ser se dice de muchas maneras»,1004a25: «todas las cosas se dicen remitiéndolas 
a uno», 1004b1: «es propio del filósofo […] investigar […] de cuántos modos se dice la con-
trariedad?», 1007b7: «Pero puesto que algunas cosas se dicen accidentalmente de este modo, 
otras de este otro modo», 1013a24: «Causa se dice, en un sentido, de etc.», 1014b26: «natu-
raleza se dice de aquello primero, informe etc.», 1015a21: «necesario se dice de etc.», 1017a7: 



Lenguaje formal y lenguaje natural en la teoría aristotélica del silogismo	 37

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 33 - 50. UNED, Madrid

inmediato13 que tiene tal o cual expresión. La investigación aristotélica parte 
de la explicitación de tales usos y, en última instancia, no consiste en otra cosa 
que en mostrar su relativa deficiencia (los sentidos en los que una expresión se 
dice correctamente y en los que no) y su posible salvación fuera del ámbito de 
la contradicción. 

La expresión λέγεται se utiliza para referirse a algo que no había sido tem-
atizado (bien de manera absoluta, bien en relación a las conclusiones que de la 
definición de un concepto pueden derivarse) o había sido pasado por alto. Ten-
emos con ello dos situaciones o momentos: uno previo en el que el significado o 
definición de una palabra no está todavía tematizado, no se ha hecho explícito y 
opera, sin embargo, en nuestro razonar y actuar. Y por otro lado un momento (a 
saber, el momento cuyo responsable es el filósofo) en el que el o los significados 
en cuestión se han hecho explícitos. La remisión desde el momento posterior a 
la tematización al momento previo a él se realiza mediante el imperfecto (y no 
el aoristo, para expresar el carácter durativo del tiempo del primer momento). Y 
es que, en efecto, uno de los significados tipo del imperfecto del griego antiguo 
expresa precisamente un darse cuenta que es, o bien resultado de una discusión 
previa, o bien ha sido reconocido por el hablante y ha sido previamente negado, 
pasado por alto o entendido mal.14 Esta es la razón de que el imperfecto del 
verbo «ser» aparezca en la célebre expresión aristotélica que se suele traducir por 
«esencia»: τὸ τί ἦν εἶναι + dativo («el qué estaba siendo ser [para/de algo]»). La 
esencia es algo que estaba implícitamente operando en nuestro operar, hablar, 
tratar con/sobre algo, pero ha sido la insolencia en la que consiste la filosofía la 
que lo ha puesto de manifiesto, lo ha explicitado y a veces, incluso, nombrado. 

«El ser se dice, por un lado, concurrentemente, por el otro lado, por sí». 1017ª25: «los senti-
dos del ser son tantos como los modos en los que se dicen [las categorías]», 1017b23: «esencia 
se dice de dos modos», 1019a15: «Potencia se dice etc.», 1020a7: «Cantidad se dice etc.», 
1020a33: «Cualidad se dice etc.», 1020b26: «Relación se dice de las cosas etc.», 1028b33: 
«esencia se dice, sino en más, al menos y principalmente en cuatro sentidos», 1029a2: «la 
materia se dice etc.», 1040b16: «puesto que el uno se dice como el ser», 1045b32-5: «Puesto 
que el ser se dice, por un lado, en relación al “qué”, al “cómo”, al “cuánto” y, por el otro, 
según la potencia y la actualidad y según la función etc.», 1046a1: «definamos primero la 
potencia que se dice en sentido estricto», 1046a4: «la potencia y poder se dicen de varias 
maneras», 1067b25: «Si el no ser se dice de muchas maneras». EN 1095b2: «lo conocido se 
dice en dos sentidos», 1096a19: «el bien se dice etc.», 1103b3: «tener λόγος se dice de dos 
formas», etc.
13   «Inmediato» aquí y en lo sucesivo en el sentido de «no tematizado», «no problematizado».
14   Cf. Goodwin (1877: 8).



38	 Josu Zabaleta Imaz

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 33 - 50. UNED, Madrid

Esta misma insolencia consistente en explicitar algo que estaba teniendo lugar 
en el lenguaje natural e inmediato ocurre en la Física. En concreto, para determi-
nar los principios de las cosas que devienen, Aristóteles busca los distintos modos 
en los que hablamos de «devenir» (γένεσις/γίγνεσθαι). Podría incluso decirse con 
Wieland15 que el lenguaje es el hilo conductor de la investigación aristotélica de 
la naturaleza. En esta misma línea, en la Ética Nicomáquea, la investigación se 
orienta principalmente en aquello que se dice que son el «bien», en general, y la 
«felicidad», en particular.16 

A pesar de ello, podría parecer que los tratados, por así decir, más «científi-
cos» quedan fuera de este proceder. Es decir, podría pensarse que los resultados 
de un trabajo de lógica (como es el caso, en principio, de los Primeros Analíticos) 
en absoluto pueden estar sujetos a los sentidos en los que «se dice» tal o cual 
término. Según esto, la lógica sería un discurso atemporal17 y no podría depender 
de los avatares del lenguaje natural (en este caso, el griego antiguo) o de una 
comunidad de hablantes. La lógica aristotélica, desacoplado del lenguaje «natu-
ral», podría ser así traducible sin resto a un lenguaje formal universal. 

Frente a ello, ya ha sido mostrado que los Primeros Analíticos no sólo han de 
ser interpretados desde la teoría aristotélica de la predicación y del ser18. Es más, 
la silogística tiene su origen y su razón de ser en los modos en los que se dice que 
algo «se da» [ὑπάρχειν] en algo. O, dicho de otra forma, los Primeros Analíticos 
son la teoría aristotélica de los modos en los que se dice que algo se da en algo. 
Veamos esto con un poco más de detenimiento. 

15   Véase sobre este punto Wieland (1970: 141-157).
16   Cf. EN 1098b9-12.
17   «Atemporal» en el sentido algo ingenuo de «que no cambia», no en el de «que no está 
sujeta a las condiciones formales del tiempo». En este último caso la lógica sería lo que el 
proyecto logicista había soñado: un medio absolutamente diáfano de conocimiento, es decir, 
un medio que no ejerce de tal. 
18   Así, no hay forma de hacer cuadrar los Primeros Analíticos sin tener en cuenta la teoría de 
la predicación aristotélica. Cf. Patterson (1995: 1): «the logical system itself must be under-
stood deriving from Aristotle’s views on what there is and on the various ways in which we 
can speak and reason about what there is». Nótese la referencia al λέγεται de la expresión «we 
can speak».



Lenguaje formal y lenguaje natural en la teoría aristotélica del silogismo	 39

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 33 - 50. UNED, Madrid

3. Los distintos sentidos del ὑπάρχειν

Del mismo modo que la Metafísica explora y explicita los distintos sentidos 
en los que se dice el ser19, los Primeros Analíticos partirán de los distintos sentidos 
o modos en los que se dice el darse [ὑπάρχειν] algo en algo, un término [ὅρος] 
en otro término. La expresión o el decir cuyo significado se quiere hacer explícito 
en los Primeros Analíticos es el de la proposición [πρότασις]. En una proposición 
afirmamos o negamos que algo (representado por un término) se da [ὑπάρχειν] 
en algo (representado por otro término) o algo se predica [κατηγορεῖν] de algo. 
Una primera respuesta a la pregunta por el «qué se quiere decir cuando decimos 
que algo se da en algo» son los cuatro tipos de proposiciones de Aristóteles: a 
saber, la proposición universal afirmativa [a], universal negativa [e], particular 
afirmativa [i] y particular negativa [o].20 Cada uno de estos casos puede tomar 
o bien la forma asertórica o bien la forma modal (necesaria o contingente).21

Así, según la definición aristotélica, el silogismo es un «decir en el que 
[su]-poniendo ciertas cosas otra cosa distinta a lo que se ha supuesto resulta 
por necesidad por el hecho de ser estas [lo que son]».22 Según esta definición, 
la necesidad de la conclusión queda fundamentada por las premisas y, en este 
sentido, ha sido habitual leer el silogismo de arriba hacia abajo, es decir, desde las 
premisas a hacia la conclusión. Ahora bien, ¿cómo queda fundamentado no ya 
la conclusión sino el silogismo mismo? Para ver esta fundamentación es preciso 
invertir la dirección en el que se suele leer el silogismo: en vez de «desde las pre-
misas a las conclusiones» proponemos leer el silogismo desde la conclusión hacia 

19   Cf. especialmente Met. 1051a34-b5.
20   Las proposiciones singulares («Sócrates es un ser humano») no aparecen, salvo en muy 
contadas excepciones, en los Primeros Analíticos. Esto no se debe sólo a que estas proposi-
ciones no son científicamente relevantes (en base al argumento de que toda ciencia sería sobre 
lo universal), sino también a que no implican ninguna ambigüedad en la significación (algo 
que sí ocurre tanto con las proposiciones universales como con las particulares: en estas siem-
pre tiene lugar un concepto bajo el concepto sobre el que se predica el predicado): cuando 
decimos que «ser humano se da necesariamente de Sócrates» no hay ambigüedad en relación 
a si «ser humano» se da en Sócrates en tanto que Sócrates o en tanto que alguna otra cosa que 
está bajo el concepto de Sócrates. Se podría incluso decir que donde no hay ambigüedad 
(ruptura) no hay necesidad de filosofía. Volveremos sobre este punto en el apartado de las 
conclusiones.
21   Seguimos a Patterson (1995: 15) y a Malink (2013: 27).
22   An. Pr. 24b18-20.



40	 Josu Zabaleta Imaz

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 33 - 50. UNED, Madrid

las premisas.23 Es precisamente este cambio de dirección lo permite considerar 
el silogismo como la herramienta interpretativa de la pregunta por el significado 
del «darse» de un término en otro término. 

Por ejemplo, para fundamentar el silogismo Barbara XXX no hay más que 
preguntar por lo que se quiere decir cuando decimos que algo, por ejemplo A, 
se da en todo C. La respuesta aristotélica es el dictum de omni; a saber, que no 
se puede coger [λαμβάνειν] nada de lo subyacente, es decir, de los C’s24, de los 
que no se diga «la otra cosa»25, es decir, de los que no se diga A. Con «coger los 
C’s» Aristóteles se refiere, obviamente, a un acto, por así decir, conceptual26 que 
consiste en subsumir lo que se «coge» bajo un denominador o concepto común 
(es decir, no se trata de coger por denotación sólo uno de los C’s, en cuyo caso 
estaríamos ante una especie de ἔκθεσις): se subsuma como se subsuma C,27 es 
decir, independientemente del concepto bajo el que subsuma C, independiente-
mente del B bajo el que subsumamos C, A se dará en estos C que son B. Pero esto 
no es otra cosa que el desglose en sus premisas de la proposición (al que ahora 
ya podemos llamar «conclusión») AaC (A se da en todo C). Lo mismo cabría 
hacer con los modos Celarent XXX, Darii XXX y Ferio XXX. Cada uno de estos 
modos silogísticos es el desglose de lo que se dice o se quiere decir cuando se dice, 
respectivamente, que AeC (A no se da en ningún C), AiC (A se da en algún C) y 
AoC (A no se da en algún C). El desglose de una proposición universal negativa 
es el dictum de nullo, el de la particular afirmativa el dictum de aliquo y el de la 
particular negativa el dictum de aliquo non.

23   Esta inversión de la dirección en la que se ha de leer el silogismo científico (objeto de 
estudio de los Segundos Analíticos) ya ha sido anunciada de manera concluyente por varios 
intérpretes (Cf. Kapp entrada Syllogistik en «Realencyclopädie der classischen Altertumswis-
senschaft» IV A: 1, 1053-1055. En el mismo sentido cf. Leonardo Rujano «Analytica Poste-
riora y el uso del silogismo en la ciencia de Aristóteles», Tesis Doctoral, Universidad Autóno-
ma de Barcelona). Según esta interpretación, el silogismo científico no es tanto un 
instrumento para producir saber (nuevo), sino para fundamentarlo. 
24   Cuando Aristóteles habla de la pluralidad asociada a un concepto (o que algo es uno de 
los C’s), nosotros, que venimos después de Frege, solemos pensar en individuos. Pero esta 
interpretación hecha desde la lógica de primer orden resulta muy poco aristotélica. En la 
lógica aristotélica la pluralidad asociada a un concepto puede ser tanto una pluralidad de 
conceptos (especies dentro de un género) como una pluralidad de individuos. Cf. a favor de 
esta tesis: Top. 109b13-6, 144b2-3, An. Pr. 26b7-9. Cf. Malink (2013: 48 y sigs.).
25   An. Pr. 24b24-27.
26   Cf. LSJ λάμβανω: I.9.b. apprehended with the mind, understand. 
27   Téngase en cuenta que Aristóteles suele utilizar a veces la expresión «Α ὑπό + ac. B» para 
expresar que «B se da en todo A».



Lenguaje formal y lenguaje natural en la teoría aristotélica del silogismo	 41

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 33 - 50. UNED, Madrid

Barbara, Celarent, Darii y Ferio, los cuatro modos de la primera figura, son, 
dice Aristóteles, perfectos. Esta perfección consiste, según nuestra interpretación, 
en que la fundamentación de estos cuatro modos viene dada por la explicitación 
de lo que se quiere decir, respectivamente, con una proposición universal afirma-
tiva, negativa, particular afirmativa o particular negativa. Es decir, la propiedad de 
«perfección» de los distintos modos silogísticos viene dada por su evidencia (un 
silogismo es perfecto cuando no necesita de nada aparte de lo que se ha tomado 
para que su necesidad sea evidente28) y esta evidencia deriva, si nuestra lectura 
es correcta, del hecho de que cada uno de estos modos de la primera figura es la 
mera explicitación (mediante las premisas) de lo que implícitamente se dice en 
la conclusión. Es decir, la pregunta ya no es, por ejemplo, «¿qué se quiere decir 
cuando se dice que algo es causa de algo?» o «qué se quiere decir cuando se dice 
que algo es bueno» sino, más bien, «¿qué se quiere decir cuando se dice algo de 
todo algo?» (así, por ejemplo, en el caso de la proposición universal afirmativa). La 
segunda y tercera figura no son perfectas, es decir, evidentes, y ello se debe a que 
no tienen como respaldo el significado del darse algo en algo. Es decir, la respuesta 
a la pregunta «¿qué se quiere decir cuando se dice que A no se da en ningún C?» 
no es «que hay un B que no se da en todo A y que se da en todo C», es decir, no 
es Cesare (modo de la segunda figura), sino más bien «que no se puede tomar un 
C en el que se de A», que es el dictum de nullo o el desglose con Celarent de la 
proposición universal negativa. La evidencia del silogismo Barbara (evidencia que, 
a su vez, fundamenta su perfección) se basa en que no hace más que reproducir lo 
que se quiere decir cuando alguien dice que algo A se da en todo C.

A diferencia de los de la primera figura, los silogismos asertóricos de la segun-
da y tercera figura, al no ser evidentes o perfectos, han de ser demostrados, bien 
mediante su reducción a los silogismos de la primera figura haciendo uso, para 
ello, de las reglas de conversión (reglas en cuya expresión y fundamentación 
encontramos, nuevamente, el recurso al «se dice»)29, bien mediante reducción al 
absurdo, bien por ékthesis (ἔκθεσις).

28   An. Pr. 24b22-3.
29   An. Pr. 25a37 y 39, 25b4. Este es el lugar para poner en tela de juicio el argumento por el 
cual Striker (en Striker (2009: 69)) rechaza la conversión aristotélica AaXB - BiXA. El argu-
mento de Striker es el mismo del que se suele hacer uso para invalidar el silogismo Darapti y 
es consecuencia de una radical incoherencia del significado del verbo ser en las distintas prop-
osiciones (más estricta o rigurosa en las proposiciones particulares, menos exigente en las 
universales) de nuestros manuales de lógica. Esta incoherencia no tiene lugar en Aristóteles y 
es por ello que su conversión es perfectamente válida. Volveremos sobre este punto en el 
apartado de las conclusiones.



42	 Josu Zabaleta Imaz

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 33 - 50. UNED, Madrid

4. Imperfección y perfección en los silogismos modales

El asunto se complica sustancialmente cuando pasamos a preguntar qué quer-
emos (o, mejor, qué se quiere) decir con una proposición modal. Ello se debe a que 
una proposición modal (es decir, una proposición no asertórica) está afectada por 
una ambigüedad sobreañadida de la que está libre la proposición asertórica. Así, 
la proposición apodíctica universal afirmativa «A se da necesariamente en todo 
C» puede «decirse» (por lo tanto, interpretarse) en los dos modos siguientes:30 

1. Que A se da necesariamente en aquello [C] en lo que B se da necesariamente.31

2. Que A se da necesariamente en aquello [C] en lo que B se da.

El primero de estos dos modos de decir la proposición universal afirmativa 
necesaria queda recogido por el silogismo Barbara NNN. El segundo modo está 
recogido, en cambio, por el silogismo Barbara NXN. Los dos silogismos son per-
fectos según Aristóteles y ya hemos visto por qué lo son: a saber, porque estos silo-
gismos no son otra cosa que la explicitación natural del significado de su conclusión 
(en nuestro caso, el resultado de la ambigüedad del dictum de omni apodíctico). 
Si la misma proposición puede ser desglosada mediante más de un silogismo, la 
proposición (la conclusión) desglosada será ambigua (tendrá más de un significado) 
y los significados posibles serán expresados por los respectivos silogismos perfectos. 
Por esta razón, el desglose ha de ser natural. Es decir, los silogismos no perfectos 
no implican, por definición, existencia alguna de ambigüedad en su conclusión.

La relación entre los distintos sentidos en los que se dice el ὑπάρχειν de una 
proposición y los distintos silogismos que dan cuenta de ellos es incluso explícita-
mente afirmada por Aristóteles en el capítulo en el que se introducen los silogismos 
problemáticos (An. Pr. I. 13). Así, en 32b25-37, Aristóteles nos recuerda que la 
proposición «A cabe darse en B» se puede decir en dos sentidos. Estos dos sentidos 
se pueden reproducir mediante una construcción que es análoga a la utilizada en 
la reproducción de la ambigüedad apodíctica. En base a ello, los dos sentidos de 
la proposición problemática universal afirmativa («A se da probablemente en todo 
B») son:

30   Malink (2013: 112): «heterodox apodeictic dictum de omni, according to which A is 
aN-predicated of B if and only if A is aN-predicated of everything of which B is aX-predicated».
31   Que no es posible [εἶναι + inf.] coger un C en el que no se dé necesariamente A.



Lenguaje formal y lenguaje natural en la teoría aristotélica del silogismo	 43

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 33 - 50. UNED, Madrid

1. Que A se da posiblemente en aquello [C] en lo que B se da posiblemente. 

2. Que A se da posiblemente en aquello [C] en lo que B se da.

Del mismo modo que en el caso apodíctico, cada uno de estos dos desgloses 
de la proposición problemática universal afirmativa fundamenta un determinado 
silogismo: el primero es interpretado por Barbara QQQ (An. Pr. I.14), el segun-
do por Barbara QXQ (An. Pr. I.15). Estos dos silogismos, al ser el desglose de 
los distintos modos en los que cabe decir la proposición problemática universal 
afirmativa, son perfectos. Se podría continuar el mismo razonamiento a la hora 
de interpretar el resto de las proposiciones modales y de sus respectivos silogismos 
perfectos modales.32 

Vemos así que la ambiguedad del verbo «darse» (a saber, parafraseando libre-
mente a Aristóteles, el que «τὸ ὑπάρχειν λέγεται πολλαχῶς») no es un error o 
un descuido de la lógica aristotélica (error o descuido que, como tales, habría 
que erradicar) sino, más bien, el significado implícito encontrado en el lenguaje 
natural que es hecho explícito mediante el uso de los silogismos perfectos. Bar-
bara XXX es perfecto porque expresa el sentido (único) en el que se dice la prop-
osición asertórica universal afirmativa. La evidencia que define a los silogismos 
perfectos se fundamenta, pues, en la ambigüedad inherente al lenguaje natural. 
Pretender eliminar esta ambigüedad sería algo así como pretender eliminar la 
polisemia del verbo ser decretando el uso de una partícula copulativa distinta 
en función de si el predicado forma parte de la categoría de la cualidad, de la 
cantidad, del lugar etc.: es verdad que la ambigüedad quedaría así erradicada, 
pero con ello erradicaríamos, acaso, la filosofía misma. Vemos así que en Aristóte-
les eso que nosotros solemos denominar «lógica», lejos de ser una especie de 
investigación abstracta de las leyes del pensar, es un instrumento al servicio de la 
investigación sobre las ambigüedades del lenguaje natural.

32   Según nuestra interpretación, todos los silogismos modales perfectos han de tener el mis-
mo operador modal en la conclusión y en la premisa mayor. Y es que, si no fuera así, no 
podría hablarse del silogismo como de una herramienta para la interpretación de los distintos 
modos del «darse» algo en algo: la ambigüedad surge en la mediación que se expresa por la 
premisa menor. Cf. Patzig (1959: 77): «Es lag darum nahe, „vollkommene Schlüsse” nur 
solche Syllogismen zu nennen, in denen die Relation zwischen A und B durch Vermittlung 
der Relation zwischen B und C auf das Paar A und C „übertragen” oder „weitergeleitet” 
wird».



44	 Josu Zabaleta Imaz

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 33 - 50. UNED, Madrid

5. Ambigüedades advenidas

No obstante, la ambigüedad de una proposición no se reduce a la ambigüe-
dad del ὑπάρχειν de la que da cuenta el silogismo. El ὑπάρχειν se dice, según 
advierte Aristóteles,33 de tantas maneras como se dice el ser y, por ello, el estudio 
sobre el silogismo ha de incorporar también los resultados de las obras encargadas 
de la polisemia del ser. Así, la teoría de los predicables de los Tópicos (a saber, la 
distinción entre la definición, el género, la diferencia, el propio y el accidente), la 
teoría de las categorías, o la distinción entre los términos esenciales34 y no esen-
ciales35 es imprescindible en la teoría aristotélica del silogismo.36 Si no se tienen 
en cuenta estas distinciones muchos de los silogismos considerados válidos por 
Aristóteles parecerán ser falsos.

Pongamos un ejemplo de este último tipo de polisemia del ser. Ya en la anti-
güedad Teofastro y Eudemo rebatían la validez de los cuatro silogismos perfectos 
NXN. Consideraban imposible que una proposición necesaria pudiera concluirse 
de dos premisas una de las cuales fuese asertórica.37 Uno de los tres supuestos 
contraejemplos a Barbara NXN es el siguiente: 

---	

tener conocimiento se dice necesariamente de todo culto38 (AaNB)

culto se dice asertóricamente de todo hombre (BaXC)

Pero es falso que tener conocimiento se dice necesariamente de todo hombre   
(AaNC)

Si bien es verdad que Aristóteles no se enfrenta de manera explícita a este tipo 
de contraejemplos, no resulta menos cierto que estos pueden rechazarse haciendo 
uso de los mismos argumentos con los que Aristóteles rechaza un contraejemplo 
a Celarent NXN en An. Pr. I.34. Y es que en todos estos casos tiene lugar un 

33   An. Pr. 48b2-4.
34   «animal», «ser humano», «color», «rojura», «blancura», «movimiento» etc.
35   «coloreado», «rojo», «caminando» etc.
36   Patterson (1995: 48-9): «we can consult the underlying relations among genus, species, 
accident, and proprium for which modal system is supposed to provide a logical calculus». 
Cf. también Malink (2013: 134-151). 
37   Cf. Alejandro de Afrodisias (1883: 124, líneas 8 a 30).
38   γραμματικός.



Lenguaje formal y lenguaje natural en la teoría aristotélica del silogismo	 45

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 33 - 50. UNED, Madrid

quaternio terminorum por el hecho de no distinguir entre términos esenciales y 
no esenciales. En nuestro ejemplo, el término medio ha de ser un término no 
esencial en la premisa menor, mientras que en la mayor ha de ser un término 
esencial. Es decir, en la premisa mayor el término medio debería de ser «cultura» 
en vez del parónimo «culto».39

Sigamos con más pseudo-problemas. El rechazo aristotélico40 de la formula 
«Np  p», rechazo expresado en su afirmación de que una conclusión asertórica 
siempre requiere dos premisas asertóricas, es fácilmente explicable desde la per-
spectiva según el cual las dos premisas explicitan el (tipo de) «darse» expresado 
implícitamente en la conclusión. No se afirma «el darse» algo asertóricamente si 
estamos suponiendo que la mediación implícita en ese darse está expresada por 
dos premisas apodícticas. 

Lo mismo cabe decir del rechazo aristotélico de la cuarta figura.41 Si bien es 
verdad que desde el punto de vista de la lógica forma moderna los silogismos de 
esta figura (a saber, Calemes, Dimatis, Fresison, Bamalip, Calemop y Fesapo) son 
válidas, su aparentemente extraña exclusión de los Analíticos puede explicarse a 
partir del marco interpretativo propuesto en este trabajo: cuando alguien afirma 
una proposición particular negativa, estaríamos suponiendo más de lo que es 
estrictamente necesario si entendiéramos que se está suponiendo una premisa 
universal afirmativa. Basta suponer una premisa particular afirmativa. Es decir, 
Ferio (figura 1) hace superflua a Fesapo (figura 4). Del mismo modo, detrás de 
una proposición particular afirmativa (i) no cabe suponer dos proposiciones 
universales afirmativas (Bamalip). Eso sería suponer en el dicente más de lo que 
es estrictamente necesario: es suficiente con suponer que lo que el dicente está 
queriendo decir con la particular afirmativa (CiA) es que todos los B son A y 
que algunos C son B (Darii). Lo mismo cabe decir de las restantes figuras, de 
modo que todas ellas quedan reducidas a la primera figura: Calemes y Calemop 
a Celarent, Dimatis a Darii, Fresison y Fesapo a Ferio, Bamalip a Barbara.

39   Y, al cambiar esto, el término mayor debería de ser «conocimiento».
40   Sobre este punto cf. Wieland (1972: 124-5).
41   Cf. la introducción de Ross en Aristóteles (1957: 34-5). 



46	 Josu Zabaleta Imaz

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 33 - 50. UNED, Madrid

6. A modo de conclusión

En este trabajo hemos intentado argumentar en contra de la lectura formalista 
al uso de la teoría silogística aristotélica. Con ello no sólo hemos conseguido 
insertar el sentido (el σκοπός o          de Avicena) de los Primeros Analíticos den-
tro del proyecto general de la filosofía aristotélica (en los dos casos se trataría del 
impertinente hacer explícito lo siempre ya supuesto en el andar con las cosas), 
sino que hemos diluido los pseudo-problemas e incoherencias con los que se 
enfrentan, de manera inexorable e irresoluble, las lecturas formalistas del silogis-
mo aristotélico. En particular, hemos mostrado que las supuestas incoherencias 
a erradicar de la teoría del silogismo aristotélico no eran más que ambigüedades 
en el interpretando que reproducían de manera fenomenológicamente impeca-
ble la ambigüedad presente (si bien de manera no explícita) en lo interpretado. 
Eliminar la ambigüedad (denominada incorrectamente como «incoherencia») 
en el interpretando equivalía así a eliminar el sentido mismo de la empresa 
silogística aristotélica, empresa que no era otra que la de poner de manifiesto 
las ambigüedades de un tipo determinado de predicación en el lenguaje al uso. 
Estas ambigüedades no son «incoherencias» debido a que han sido explicitadas y, 
por ende, se es consciente de ellas. Ahora bien, si la Metafísica se encarga de los 
distintos sentidos en los que se dice el verbo ser y los Analíticos hacen lo equiva-
lente con el verbo darse, cabe preguntarse por la diferencia entre estos dos verbos; 
¿no es acaso lo mismo decir que A es B que decir que B se da de A? La respuesta 
podría ser que las afirmaciones del segundo tipo aparecen en los contextos en 
los que se entiende que cabe preguntar por la justificación de la afirmación.42 
Es decir, se trata de contextos más cualificados que los del uso del verbo ser: a 
saber, aquellos en los que los hablantes son cualificados en el sentido de que son 
hablantes que justifican sus afirmaciones. En tales casos, el hablante no afirma 
meramente cómo es una cosa, sino que dice, además, que tenemos alguna razón 
para demostrar-y-exhibir (ἀπόδειξις) que la cosa es como es. Tal exhibición tiene 
lugar, como hemos tratado de mostrar, mediante el uso silogismo. 

42   Sobre las razones por las que Aristóteles prioriza el verbo ὑπάρχειν frente al εἶναι cf. 
Kneale & Kneale (1962: 62-64). En todo caso, el uso en griego antiguo de expresiones con el 
verbo ὑπάρχειν forma parte del lenguaje corriente (lo que no ocurre con el uso de su corre-
spondiente traducción castellana: “el darse”), incluso cuando tiene el significado de ser/exist-
ir. Véase, al respecto, la entrada “ὑπάρχειν” en LSJ B.3-4. 



Lenguaje formal y lenguaje natural en la teoría aristotélica del silogismo	 47

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 33 - 50. UNED, Madrid

Para terminar, digamos algo sobre los problemas de interpretación de las 
proposiciones universales aristotélicas y, en general, sobre la coherencia/ o 
incoherencia del predicado «es» en las proposiciones de nuestra lógica. Se suele 
suponer43 que para Aristóteles las proposiciones universales tienen siempre una 
importación de existencia (existential import). Así para nuestra lógica axiomáti-
ca la proposición «Todo A es B» no está suponiendo que haya de haber A’s:44 
Aristóteles, por el contrario, estaría suponiendo que existen A’s. Sólo así podría-
mos dar cuenta de la validez de la regla de conversión: AaB – BiA o de silogismos 
como el de Darapti. Veamos este último ejemplo con más detalle: 

	 Darapti es un silogismo de la tercera figura con la forma siguiente: 

	 Todo A es B

	 Todo A es C

	 Luego:

	 Algun B es C

Para la lógica moderna el silogismo en cuestión no es válido por la razón 
siguiente: en la conclusión el «es» tiene valor existencial mientras que en las 
premisas el «es» ni siquiera tiene valor de posible o pensable. La premisa sería 
verdadera incluso si A fuese algo no posible. Es decir, en la conclusión el «es» 
tiene el valor más restrictivo que puede haber (el de la existencia) mientras que 
en la premisa el «es» tiene el valor más vacío de todos (el de la ausencia de 
contradicción).45 Es decir, para expresarlo con Kant, en las premisas tenemos 
un «es» analítico (ausencia de contradicción) mientras que en la conclusión el 
«es» es sintético. Nuestra lógica trabaja sobre esta ambigüedad y pretende ver 

43   Cf. sobre este punto Kneale & Kneale (1962: 54 y sigs.).
44   «Todo A es B» es formalizabale como: ⋁x (Ax→Bx). Esta expresión, al ser una 
condicional, es verdadera incluso si el antecedente es falso (incluso si no existen A’s). Es decir, 
nuestra lógica no está suponiendo la existencia de A’s en la proposición universal afirmativa. 
Esto, en la teoría de clases, equivale a la afirmación: para todo conjunto A, el conjunto vacío 
es subconjunto de A: ∅⊆A.
45   Donde, nótese bien, para hablar de ausencia de contradicción de un concepto se está 
suponiendo que el concepto se está tomando como mera suma de notas, no como regla de 
construcción de tales o cuales instrucciones operativas. 



48	 Josu Zabaleta Imaz

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 33 - 50. UNED, Madrid

en Aristóteles (el interpretado) dificultades que provienen del interpretando, es 
decir, son, por así decir, resultados de nuestra proyección categorial.

El hecho de que, para Aristóteles, a diferencia de lo que es para nosotros, 
Darapti sea una forma lógica válida no se debe a que hayamos descubierto un 
error o a que haya que hacer presupuestos ad hoc para intentar salvar46 la letra de 
Aristóteles. El modo de proceder es, más bien, el inverso: ¿cuál tiene que haber 
sido la comprensión obvia de la cópula en Aristóteles47 para que este acepte como 
válidas figuras como Darapti? Respuesta: una comprensión que no es ni excesiv-
amente restrictiva (el «es» como existencial) ni excesivamente permisiva (el «es» 
como ausencia de contradicción): a saber, el «es» como posibilidad/pensabilidad. 
En base a ello, «Todo A es B» significa en Aristóteles que A es καθ᾽αὑτό B, mien-
tras que «Algún A es B» significaría que A es κατὰ συμβεβηκός B.48 

¿Qué pasa entonces con los enunciados con predicados de cosas no existentes 
que sí resultan significativas? Por ejemplo, ¿qué pasa con el enunciado: «ningún 
matemático ha logrado cuadrar el círculo»? En este enunciado el predicado no 
afirma o niega nada universalmente de iure del sujeto: no se está afirmando que 
la cuadratura del círculo sea posible o imposible (para el «ser humano»). Lo que 
se está afirmando es, más bien, que este o aquel ser humano (los matemáticos 
habidos hasta ahora) no han conseguido de facto cuadrar el círculo. El enunciado 
en cuestión afirma algo universalmente de un sujeto sin que, por el contrario, 
el darse tenga lugar de manera καθ᾽αὑτό: por esta razón no forma parte de las 
proposiciones estudiadas en los Analíticos. 

46   Con pocas posibilidades de éxito si atendemos al hecho de que afirmar que para Aristóte-
les las proposiciones universales afirmativas están suponiendo la existencia pone en peligro la 
posibilidad de explicar la relación de oposición contradictoria entre las proposiciones (la 
negación de la universal afirmativa rectificada «no existe un A que no sea B & existe al menos 
un A» no sería «existe un A que no es B» sino, más bien, «existe un A que no es B o no existe 
un A»). Cf. Kneale & Kneale (1962: 58).
47   Y cuando decimos «en Arisóteles» podríamos decir también «en Spinoza», «en Leibniz» o 
«en Hume». No en vano, la distinción kantiana entre juicios analíticos y juicios sintéticos 
abre la posibilidad de explicitar aquello que era obvio hasta ese momento, a saber, el tipo de 
«es» que se estaba suponiendo como dado.
48   Cf. Marzoa (1994: 204) y Marzoa (1974: 11-30). 



Lenguaje formal y lenguaje natural en la teoría aristotélica del silogismo	 49

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 33 - 50. UNED, Madrid

Bibliografía

Alejandro de Afrodisias (1883). Alexandri in Aristotelis Analyticorum Priorum 
Librum I Commentarium, Berlin: G. Reimeri. 

Aristóteles (1957). Aristotle’s prior and posterior analytics. A Revised text with 
introduction and commentary by W.D. Ross, Oxford: Clarendon Press.

Barnes, J. (2007). Truth, etc.: Six Lectures on Ancient Logic, Oxford: Clarendon Press.

Frege, G. (1988). Begriffschrift und andere Aufsätze, Hildesheim: Georg Olms Verlag. 

Goodwin, W.W. (1877). Syntax of the Moods and Tenses of the Greek Verb, Boston: 
Ginn and Heath. 

Hintikka, J. (1973). Time and Necessity: Studies in Aristotle’s Theory of Modality, Oxford: 
Clarendon Press.

Kapp, E. (1968). “Syllogistik”. En Ausgewählte Schriften, Berlin: de Gruyter.

Kneale, W. & M. Kneale (1962). The Development of Logic, Oxford: Clarendon Press.

Łukasiewicz, J. (1957). Aristotle’s Syllogistic from the Standpoint of Modern Formal Logic, 
Oxford: Clarendon Press.

Maier, H. (1896). Die logische Theorie des Urteils bei Aristoteles, Tübingen: Verlag der 
H. Laupp’schen Buchhandlung.

Malink, M. (2013). Aristotle’s Modal Syllogistic, Cambridge: Harvard University Press.

— (2015). “The Beginnings of Formal Logic: Deduction in Aristotle’s Topics vs. Prior 
Analytics”. En Phronesis, Vol. 60, 267-309.

Martínez Marzoa, F. (1974). Iniciación a la filosofía, Madrid: Istmo. 

— (1994). Historia de la filosofía I, Madrid: Istmo.

Mignucci, M. (1996). “Aristotle’s Theory of Predication”. En Studies in the History of 
Logic, editado por I. Angelelli y M. Cerezo, Berlin: de Gruyter, 1-20.

Patterson, R. (1995). Aristotle’s Modal Logic: Essence and Entailment in the Organon, 
Cambridge: Cambridge University Press.

Patzig, G. (1959). Die Aristotelische Syllogistik, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Rujano, L. (2007). Analytica Posteriora y el uso del silogismo en la ciencia de Aristóteles, 
Tesis Doctoral, Barcelona: UAB. 

Smith, R. (1995). “Logic”. En The Cambridge Companion to Aristotle, editado por J. 
Barnes, Cambridge: Cambridge University Press, 27-65.

Striker, G. (2009). Aristotle’s Prior Analytics: Book 1, Oxford: Clarendon Press.



50	 Josu Zabaleta Imaz

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 33 - 50. UNED, Madrid

Wieland, W. (1970). Die Aristotelische Physik, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

— (1972). “Die aristotelische Theorie der Möglichkeitsschlüsse”. En Phronesis, Vol. 17, 
Nr. 2, 124-152.

Recibido: 30/07/2021

Aceptado: 29/12/2021

Este trabajo se encuentra bajo una  licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

