LENGUAJE FORMAL Y LENGUAJE NATURAL EN
LA TEORIA ARISTOTELICA DEL SILOGISMO

FORMAL LANGUAGE AND NATURAL LANGUAGE
INTHE ARISTOTELIAN THEORY OF THE
SYLLOGISM

Josu ZABALETA IMAZ
Euskal Herriko Unibertsitatea — Universidad del Pais Vasco’

Resumen: El trabajo propone sentar las bases de un giro de las interpretaciones
habituales de la silogistica aristotélica. En nuestra lectura no se parte de la idea norma-
tiva de un hipotético pensamiento puro al que la légica aristotélica pretendiese acceder
por primera vez. La investigacién aristotélica de los analiticos partiria, mds bien, del
uso implicito de un término (dmdpyew + dat.) en el lenguaje corriente (el proceder
habitual de sus investigaciones) para explorar los distintos significados que tales usos
presuponen. El silogismo seria la herramienta para efectuar esta labor siendo asi que
las ambigiiedades que pone de manifiesto no serdn errores a solventar por el intérprete,
sino la expresién irreductible del interpretado mismo.

ParaBras CLAVE: Aristdteles, silogismo, 16gica formal, pensamiento puro, lenguaje
natural, ambigiiedad semdntica.

"Profesor interino doctor, Facultad de Educacidn, Filosofia y Antropologfa, Euskal Herriko
Unibertsitatea — Universidad del Pais Vasco. Edificio HEFA 1, Avenida Tolosa 70, 20018,
Donostia — San Sebastian. Mail: josu.zabaleta@ehu.eus.

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 54, 2024, pp. 33 - 50. UNED, Madrid



34 JOoSU ZABALETA IMAZ

ABstrACT: This paper seeks to shift the mainstream interpretation of Aristotelian
syllogistic theory. It aims to show that the Aristotelian research in the Analitics starts
both from the implicit use of a term (bméipyewv + dat.) in ordinary language (the usual
procedure in his investigations), and from the exploration of the different meanings that
such use presupposes. This is an alternative to starting from the normative concept of a
hypothetical «pure thought» that Aristotelian logic would try to access for the first time.
The syllogism would be the tool to carry out this work, so that the ambiguities that it
reveals are not mistakes to be solved by the interpreter but the irreducible expression
of the interpretandum itself.

Keyworbps: Aristotle, syllogism, forma logic, pure thought, natural language,
semantic ambiguity.

1. Introduccion

La teoria aristotélica del silogismo modal ha sido calificada por distintos
intérpretes de incomprensible', incoherente? y, lo que es peor, errénea.’ Frente
a este tipo de observaciones, un estudio relativamente reciente* ha intentado
salvar la coherencia del sistema 16gico modal aristotélico con un rigor y unas
pretensiones inauditas hasta la fecha. Para ello el autor propone un modelo
(basado en una semdntica heterodoxa’ de la predicacién) en el que se deducen
(y no se deducen) todos silogismos que se deducen (y no se deducen) en la teoria
aristotélica. Es decir, se trata de crear una semdntica formal de la predicacién
a partir de la cual serfa posible deducir todas y s6lo aquellas proposiciones que
se deducen en la teoria aristotélica del silogismo. Este proyecto, a pesar de sus
costes’, tiene, entre otros, el mérito de mostrar la importancia de considerar otros
trabajos aristotélicos (en especial, los 7dpicos) a la hora de interpretar los Primeros
Analiticos.” En particular, como habremos de ver al menos de pasada, el trabajo

Yukasiewicz (1957: 133).
Smith (1995: 45), Hintikka (1973: 140) y Striker (2009: 115).
Patterson (1995: 35). En direccién opuesta se pronuncia ya Maier (1896: 1).
Cf. Malink (2013).
La expresion es de Barnes (2007: 406-412), pero la idea se defiende por primera vez en
Mignucci (1996).
¢ Por ejemplo, se sacrifica algo tan intuitivo como el principio de contradictoriedad (“contra-
dictoriness”) M-N para las proposiciones afirmativas N. Cf. Malink (2013: 205).
7 En este respecto se puede decir que Malink desarrolla la linea de investigacién iniciada por
Patterson (1995).

L N S

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 33 - 50. UNED, Madrid



LENGUAJE FORMAL Y LENGUAJE NATURAL EN LA TEORIA ARISTOTELICA DEL SILOGISMO 35

de Malink ha mostrado que la teoria de los predicables de los Zgpicos ofrece una
clave fundamental en la comprensién de la teoria aristotélica del silogismo.

Este tltimo modo de leer la silogistica aristotélica nos advierte del peligro de
interpretar la teorfa silogistica de los Primeros Analiticos en términos meramente
formales®, es decir, desconectada tanto del uso del lenguaje natural como de la
teorfa aristotélica de este uso. En esta misma linea, el siguiente trabajo pretende
colocar el centro de gravedad de los Primeros Analiticos en el estudio aristotélico
de la significacién natural o implicito de las expresiones del griego antiguo. Con
ello conseguiremos, de entrada, tres cosas:

1. Mostrar que la manera de acometer la investigacién en los Primeros Anali-
ticos no difiere, de manera substancial, de la manera en la que Aristételes acomete
cualquier otra investigacion filoséfica.

2. Explicar la supuesta falta de criterio en la distincién aristotélica entre los
silogismos perfectos e imperfectos.

3. Eliminar los falsos dilemas derivadas de las ambigiiedades detectadas en
los distintos silogismos aristotélicos.

En los siguientes dos apartados comenzaremos con el primero de estos dos
puntos. En el cuarto apartado nos ocuparemos del segundo punto. En el quinto
y ultimo apartado nos dedicaremos a aclarar el tercer punto: para ello nos enfren-
taremos con algunos de los problemas o limitaciones habitualmente encontrados
en la teorfa aristotélica del silogismo. El apartado de las conclusiones sera el
momento de hacer una recapitulacién. Ademds de ello nos haremos cargo de
un supuesto error (a saber, la necesidad de la importacién existencial) en el que
incurrirfan muchas de las figuras aceptadas como vélidas por Aristdteles.”

8 A pesar de que estemos de acuerdo con los cuatro criterios de Malink (2015) que hacen de
los Analiticos un tratado mds formal que los 7dpicos (criterios que se pueden reducir al
siguiente imperativo: hacer todas las premisas explicitas), el hecho de que tanto el punto de
partida como el punto de llegada de los Analiticos sea el lenguaje natural, es decir, el que no
haya nada ni siquiera remotamente parecido al pensar puro (el «reines Denken» de la
Begriffschrift (1988: 1) de Frege) en el horizonte de los Analiticos, nos permite afirmar su
insalvable distancia frente al proyecto légico-formal moderno. Es decir, en Aristételes no
tiene lugar la idea de la imperfeccién esencial del lenguaje (Frege, 1988: 106) que exigiese
otro lenguaje més perfecto (el formal o del pensar puro).

% Error grave si tenemos en cuenta, precisamente, que uno de los rasgos que diferencia los
Analiticos de los Tdpicos es la apuesta por hacer explicita toda premisa que haga necesaria la

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 33 - 50. UNED, Madrid



36 JOoSU ZABALETA IMAZ

2. La explicitacion de los usos del lenguaje como inicio de toda
investigacion aristotélica

Toda investigacién aristotélica'® (y creemos poder demostrar que los Analiti-
cos no constituyen una excepcién) parte de algiin determinado uso implicito en
el lenguaje natural que el estagirita, precisamente en su tarea de filésofo, tratard
de sacar a la luz, es decir, de poner de manifiesto. El objetivo de este sacar a la
luz no es tanto el de criticar por deficiente (en el sentido de descartar) el signifi-
cado o uso asignado a una expresion en el lenguaje natural o inmediato, sino,
mids bien, el de poner de manifiesto los distintos sentidos en los que se utiliza
la expresion para, asi, intentar salvar la coherencia de esos usos o significados
supuestos dentro del marco de las implicaciones (meramente analiticas, dirfa-
mos con Kant) que el filésofo deduce de ellos. Ahora bien, con «supuesto» no
nos referimos tnicamente a aquello que los filésofos previos a Aristételes hayan
podido decir sobre el tema de la investigacién. No nos referimos tanto a lo que
tal o cual individuo dice o haya dicho sobre tal o cual tema, sino, mis bien, a lo
que sobre este tema «se dice»''. Y es que, como se sabe, el impersonal Aéyeton (3.
persona del singular del presente medio-pasivo del verbo Aéyew, decir, seleccionar,
contar) es profusamente utilizado por Arist6teles'” para expresar el significado

deduccién de un argumento (cf. Malink (2015: 300).

19 Aunque no ha lugar aqui a demostrar esto, podria decirse, sin mds, que «toda investi-
gaci6n aristotélica parte de algin determinado etc.». La tesis tiene, por lo demds, una reso-
nancia fuertemente aristotélica: recuérdese al respecto el comienzo de los Segundos Analiticos.
Véanse algunos ejemplos como apoyo de la tesis en la nota nr. 12.

' Donde el impersonal, nétese bien, puede referirse a un grupo especialmente cualificado
de personas: por ejemplo, el oximoron «comunidad cientificar.

2° Valgan unos cuantos ejemplos como ilustracién. Phys. 194b24 «en un sentido se dice
causante de aquello-a-partir-de-lo-cual tiene lugar algo permaneciendo presente». Ibid.
195b31: «Se dice también que la fortuna y lo espontdneo forman parte de las causas». Gen et
cor. 322b30: «todos los nombres se dicen en muchos sentidos, unos de manera homénima,
otros derivando su sentido de otros términos mds anteriores [= de manera parénimal»,
323a14: «se dice que lo que mueve hace algo y que lo que hace mueve», 324a25: «Y es que
mover se dice también en dos sentidos». Ibid. 337a3: «el ser se dice de muchas maneras».
Met. 983b1: «las causas se dicen de cuatro maneras», 992a10: «el uno se dice de muchas
maneras», 992b20: «los muchos sentidos en los que se dicen los elementos», 992b24: «lo que
es se dice en muchos sentidos», 998b16: «estos [géneros] se dicen de todas las cosas»,
1003a34: «el ser se dice de muchas maneras»,1004a25: «todas las cosas se dicen remitiéndolas
a uno», 1004b1: «es propio del filésofo [...] investigar [...] de cudntos modos se dice la con-
trariedad?», 1007b7: «Pero puesto que algunas cosas se dicen accidentalmente de este modo,
otras de este otro modo», 1013a24: «Causa se dice, en un sentido, de etc.», 1014b26: «natu-
raleza se dice de aquello primero, informe etc.», 1015a21: «necesario se dice de etc.», 1017a7:

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 33 - 50. UNED, Madrid



LENGUAJE FORMAL Y LENGUAJE NATURAL EN LA TEORIA ARISTOTELICA DEL SILOGISMO 37

inmediato'’ que tiene tal o cual expresién. La investigacién aristotélica parte
de la explicitacién de tales usos y, en tltima instancia, no consiste en otra cosa
que en mostrar su relativa deficiencia (los sentidos en los que una expresién se
dice correctamente y en los que no) y su posible salvacién fuera del 4mbito de
la contradiccién.

La expresién Aéyetoun se utiliza para referirse a algo que no habia sido tem-
atizado (bien de manera absoluta, bien en relacién a las conclusiones que de la
definicién de un concepto pueden derivarse) o habia sido pasado por alto. Ten-
emos con ello dos situaciones 0 momentos: uno previo en el que el significado o
definicién de una palabra no estd todavia tematizado, no se ha hecho explicito y
opera, sin embargo, en nuestro razonar y actuar. Y por otro lado un momento (a
saber, el momento cuyo responsable es el fildsofo) en el que el o los significados
en cuestion se han hecho explicitos. La remisién desde el momento posterior a
la tematizacién al momento previo a él se realiza mediante el imperfecto (y no
el aoristo, para expresar el cardcter durativo del tiempo del primer momento). Y
es que, en efecto, uno de los significados tipo del imperfecto del griego antiguo
expresa precisamente un darse cuenta que es, o bien resultado de una discusién
previa, o bien ha sido reconocido por el hablante y ha sido previamente negado,
pasado por alto o entendido mal.' Esta es la razén de que el imperfecto del
verbo «ser» aparezca en la célebre expresion aristotélica que se suele traducir por
«esencia»: 10 TL (v gtvar + dativo («el qué estaba siendo ser [para/de algo]»). La
esencia es algo que estaba implicitamente operando en nuestro operar, hablar,
tratar con/sobre algo, pero ha sido la insolencia en la que consiste la filosofia la
que lo ha puesto de manifiesto, lo ha explicitado y a veces, incluso, nombrado.

«El ser se dice, por un lado, concurrentemente, por el otro lado, por si». 1017225: «los senti-
dos del ser son tantos como los modos en los que se dicen [las categorias]», 1017b23: «esencia
se dice de dos modos», 1019al5: «Potencia se dice etc.», 1020a7: «Cantidad se dice etc.»,
1020a33: «Cualidad se dice etc.», 1020b26: «Relacién se dice de las cosas etc.», 1028b33:
«esencia se dice, sino en mds, al menos y principalmente en cuatro sentidos», 1029a2: «la
materia se dice etc.», 1040b16: «puesto que el uno se dice como el ser», 1045b32-5: «Puesto
que el ser se dice, por un lado, en relacién al “qué”, al “cémo”, al “cudnto” y, por el otro,
segin la potencia y la actualidad y segtin la funcién etc.», 1046al: «definamos primero la
potencia que se dice en sentido estricto», 1046a4: «la potencia y poder se dicen de varias
maneras», 1067b25: «Si el no ser se dice de muchas maneras». EN 1095b2: «lo conocido se
dice en dos sentidos», 1096a19: «el bien se dice etc.», 1103b3: «tener Adyog se dice de dos
formas», etc.

B «Inmediato» aqui y en lo sucesivo en el sentido de «no tematizado», «no problematizado».

4 Cf. Goodwin (1877: 8).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 33 - 50. UNED, Madrid



38 JOoSU ZABALETA IMAZ

Esta misma insolencia consistente en explicitar algo que estaba teniendo lugar
en el lenguaje natural e inmediato ocurre en la Fisica. En concreto, para determi-
nar los principios de las cosas que devienen, Aristdteles busca los distintos modos
en los que hablamos de «devenir» (yéveoic/ytyvesBar). Podria incluso decirse con
Wieland" que el lenguaje es el hilo conductor de la investigacién aristotélica de
la naturaleza. En esta misma linea, en la Ftica Nicomdquea, la investigacién se
orienta principalmente en aquello que se dice que son el «bien», en general, y la
«felicidad», en particular.'®

A pesar de ello, podria parecer que los tratados, por asi decir, mds «cientifi-
cos» quedan fuera de este proceder. Es decir, podria pensarse que los resultados
de un trabajo de légica (como es el caso, en principio, de los Primeros Analiticos)
en absoluto pueden estar sujetos a los sentidos en los que «se dice» tal o cual
término. Seglin esto, la 16gica serfa un discurso atemporal'” y no podria depender
de los avatares del lenguaje natural (en este caso, el griego antiguo) o de una
comunidad de hablantes. La légica aristotélica, desacoplado del lenguaje «natu-
ral», podria ser asi traducible sin resto a un lenguaje formal universal.

Frente a ello, ya ha sido mostrado que los Primeros Analiticos no sélo han de
ser interpretados desde la teoria aristotélica de la predicacién y del ser'®. Es mis,
la silogistica tiene su origen y su razén de ser en los modos en los que se dice que
algo «se da» [Omépyewv] en algo. O, dicho de otra forma, los Primeros Analiticos
son la teoria aristotélica de los modos en los que se dice que algo se da en algo.
Veamos esto con un poco mds de detenimiento.

5 Vase sobre este punto Wieland (1970: 141-157).

16 Cf. EN 1098b9-12.

7" «Atemporal» en el sentido algo ingenuo de «que no cambia», no en el de «que no estd
sujeta a las condiciones formales del tiempo». En este tltimo caso la ldgica serfa lo que el
proyecto logicista habia sofiado: un medio absolutamente didfano de conocimiento, es decir,
un medio que no ¢jerce de tal.

18 Asi, no hay forma de hacer cuadrar los Primeros Analiticos sin tener en cuenta la teorfa de
la predicacidn aristotélica. Cf. Patterson (1995: 1): «the logical system itself must be under-
stood deriving from Aristotle’s views on what there is and on the various ways in which we
can speak and reason about what there is». Nétese la referencia al Aéyeton de la expresién «we
can speak».

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 33 - 50. UNED, Madrid



LENGUAJE FORMAL Y LENGUAJE NATURAL EN LA TEORIA ARISTOTELICA DEL SILOGISMO 39

3. Los distintos sentidos del vrapyewv

Del mismo modo que la Metafisica explora y explicita los distintos sentidos
en los que se dice el ser"?, los Primeros Analiticos partirdn de los distintos sentidos
o modos en los que se dice el darse [Omépyewv] algo en algo, un término [6pog]
en otro término. La expresion o el decir cuyo significado se quiere hacer explicito
en los Primeros Analiticos es el de la proposicién [npdtacig]. En una proposicién
afirmamos o negamos que algo (representado por un término) se da [Ondapyetv]
en algo (representado por otro término) o algo se predica [katnyopeiv] de algo.
Una primera respuesta a la pregunta por el «qué se quiere decir cuando decimos
que algo se da en algo» son los cuatro tipos de proposiciones de Aristételes: a
saber, la proposicién universal afirmativa [«], universal negativa [¢], particular
afirmativa [7] y particular negativa [0].%° Cada uno de estos casos puede tomar
o bien la forma asertérica o bien la forma modal (necesaria o contingente).*!

Asi, segln la definicién aristotélica, el silogismo es un «decir en el que
[su]-poniendo ciertas cosas otra cosa distinta a lo que se ha supuesto resulta
por necesidad por el hecho de ser estas [lo que son]».?? Segtin esta definicidn,
la necesidad de la conclusién queda fundamentada por las premisas y, en este
sentido, ha sido habitual leer el silogismo de arriba hacia abajo, es decir, desde las
premisas a hacia la conclusién. Ahora bien, ;c6mo queda fundamentado no ya
la conclusién sino el silogismo mismo? Para ver esta fundamentacién es preciso
invertir la direccién en el que se suele leer el silogismo: en vez de «desde las pre-
misas a las conclusiones» proponemos leer el silogismo desde la conclusién hacia

¥ Cf. especialmente Mez. 1051a34-b5.

2 Las proposiciones singulares («Sécrates es un ser humano») no aparecen, salvo en muy
contadas excepciones, en los Primeros Analiticos. Esto no se debe sélo a que estas proposi-
ciones no son cientificamente relevantes (en base al argumento de que toda ciencia serfa sobre
lo universal), sino también a que no implican ninguna ambigiiedad en la significacién (algo
que si ocurre tanto con las proposiciones universales como con las particulares: en estas siem-
pre tiene lugar un concepto bajo el concepto sobre el que se predica el predicado): cuando
decimos que «ser humano se da necesariamente de Sécrates» no hay ambigiiedad en relacién
a si «ser humano» se da en Sdcrates en tanto que Sécrates o en tanto que alguna otra cosa que
estd bajo el concepto de Sécrates. Se podria incluso decir que donde no hay ambigiiedad
(ruptura) no hay necesidad de filosoffa. Volveremos sobre este punto en el apartado de las
conclusiones.

21 Seguimos a Patterson (1995: 15) y a Malink (2013: 27).

2 An. Pr. 24b18-20.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 33 - 50. UNED, Madrid



40 JOoSU ZABALETA IMAZ

las premisas.”® Es precisamente este cambio de direccién lo permite considerar
el silogismo como la herramienta interpretativa de la pregunta por el significado
del «darse» de un término en otro término.

Por ejemplo, para fundamentar el silogismo Barbara XXX no hay mds que
preguntar por lo que se quiere decir cuando decimos que algo, por ejemplo 4,
se da en todo C. La respuesta aristotélica es el dictum de omni; a saber, que no
se puede coger [Aapfdverv] nada de lo subyacente, es decir, de los C’s*, de los
que no se diga «la otra cosa»®, es decir, de los que no se diga A. Con «coger los
C’s» Aristdteles se refiere, obviamente, a un acto, por asi decir, conceptual®® que
consiste en subsumir lo que se «coge» bajo un denominador o concepto comin
(es decir, no se trata de coger por denotacién sélo uno de los Cs, en cuyo caso
estarfamos ante una especie de £k0e01c): se subsuma como se subsuma C,* es
decir, independientemente del concepto bajo el que subsuma C, independiente-
mente del B bajo el que subsumamos C, A se dard en estos C que son B. Pero esto
no es otra cosa que el desglose en sus premisas de la proposicién (al que ahora
ya podemos llamar «conclusién») AaC (A se da en todo C). Lo mismo cabria
hacer con los modos Celarent XXX, Darii XXXy Ferio XXX. Cada uno de estos
modos silogisticos es el desglose de lo que se dice o se quiere decir cuando se dice,
respectivamente, que AeC (A no se da en ningtin C), AiC (A se da en algtin C) y
AoC (A no se da en algin C). El desglose de una proposicion universal negativa
es el dictum de nullo, el de la particular afirmativa el dictum de aliguo y el de la
particular negativa el dictum de aliquo non.

#  Esta inversién de la direccidn en la que se ha de leer el silogismo cientifico (objeto de

estudio de los Segundos Analiticos) ya ha sido anunciada de manera concluyente por varios
intérpretes (Cf. Kapp entrada Syllogistik en «Realencyclopidie der classischen Altertumswis-
senschaft» IV A: 1, 1053-1055. En el mismo sentido cf. Leonardo Rujano «Analytica Poste-
riora y el uso del silogismo en la ciencia de Aristételes», Tesis Doctoral, Universidad Auténo-
ma de Barcelona). Segin esta interpretacidn, el silogismo cientifico no es tanto un
instrumento para producir saber (nuevo), sino para fundamentatlo.

24 Cuando Aristételes habla de la pluralidad asociada a un concepto (o que algo es uno de
los C’s), nosotros, que venimos después de Frege, solemos pensar en individuos. Pero esta
interpretacién hecha desde la légica de primer orden resulta muy poco aristotélica. En la
légica aristotélica la pluralidad asociada a un concepto puede ser tanto una pluralidad de
conceptos (especies dentro de un género) como una pluralidad de individuos. Cf. a favor de
esta tesis: 7op. 109b13-6, 144b2-3, An. Pr. 26b7-9. Cf. Malink (2013: 48 y sigs.).

5 An. Pr. 24b24-27.

% Cf. LS] MapBave: 1.9.b. apprehended with the mind, understand.

¥ Téngase en cuenta que Aristoteles suele utilizar a veces la expresion «A U6 + ac. B» para
expresar que «B se da en todo A».

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 33 - 50. UNED, Madrid



LENGUAJE FORMAL Y LENGUAJE NATURAL EN LA TEORIA ARISTOTELICA DEL SILOGISMO 41

Barbara, Celarent, Darii y Ferio, los cuatro modos de la primera figura, son,
dice Aristételes, perfectos. Esta perfeccién consiste, segiin nuestra interpretacion,
en que la fundamentacién de estos cuatro modos viene dada por la explicitacién
de lo que se quiere decir, respectivamente, con una proposicién universal afirma-
tiva, negativa, particular afirmativa o particular negativa. Es decir, la propiedad de
«perfeccién» de los distintos modos silogisticos viene dada por su evidencia (un
silogismo es perfecto cuando no necesita de nada aparte de lo que se ha tomado
para que su necesidad sea evidente?®) y esta evidencia deriva, si nuestra lectura
es correcta, del hecho de que cada uno de estos modos de la primera figura es la
mera explicitacién (mediante las premisas) de lo que implicitamente se dice en
la conclusién. Es decir, la pregunta ya no es, por ejemplo, «;qué se quiere decir
cuando se dice que algo es causa de algo?» o «qué se quiere decir cuando se dice
que algo es bueno» sino, mds bien, «;qué se quiere decir cuando se dice algo de
todo algo?» (asi, por ejemplo, en el caso de la proposicién universal afirmativa). La
segunda y tercera figura no son perfectas, es decir, evidentes, y ello se debe a que
no tienen como respaldo el significado del darse algo en algo. Es decir, la respuesta
a la pregunta «;qué se quiere decir cuando se dice que A no se da en ningtin C?»
no es «que hay un B que no se da en todo A y que se da en todo G, es decir, no
es Cesare (modo de la segunda figura), sino mds bien «que no se puede tomar un
C en el que se de A», que es el dictum de nullo o el desglose con Celarent de la
proposicién universal negativa. La evidencia del silogismo Barbara (evidencia que,
a su vez, fundamenta su perfeccién) se basa en que no hace mds que reproducir lo
que se quiere decir cuando alguien dice que algo A se da en todo C.

A diferencia de los de la primera figura, los silogismos asertdricos de la segun-
da y tercera figura, al no ser evidentes o perfectos, han de ser demostrados, bien
mediante su reduccion a los silogismos de la primera figura haciendo uso, para
ello, de las reglas de conversién (reglas en cuya expresién y fundamentacién
encontramos, nuevamente, el recurso al «se dice»)?’, bien mediante reduccién al
absurdo, bien por ékshesis (ExBeo1c).

28 An. Pr. 24b22-3.

2 An. Pr. 25a37 y 39, 25b4. Este es el lugar para poner en tela de juicio el argumento por el
cual Striker (en Striker (2009: 69)) rechaza la conversién aristotélica Az, B - B, A. El argu-
mento de Striker es el mismo del que se suele hacer uso para invalidar el silogismo Darapti y
es consecuencia de una radical incoherencia del significado del verbo ser en las distintas prop-
osiciones (mds estricta o rigurosa en las proposiciones particulares, menos exigente en las
universales) de nuestros manuales de lgica. Esta incoherencia no tiene lugar en Aristételes y
es por ello que su conversién es perfectamente vélida. Volveremos sobre este punto en el
apartado de las conclusiones.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 33 - 50. UNED, Madrid



42 JOoSU ZABALETA IMAZ

4. Imperfeccion y perfeccion en los silogismos modales

El asunto se complica sustancialmente cuando pasamos a preguntar qué quer-
emos (o, mejor, qué se quiere) decir con una proposicién modal. Ello se debe a que
una proposicién modal (es decir, una proposicion no asertérica) estd afectada por
una ambigiiedad sobreanadida de la que estd libre la proposicién asertérica. Asi,
la proposicién apodictica universal afirmativa «A se da necesariamente en todo
C» puede «decirse» (por lo tanto, interpretarse) en los dos modos siguientes:*’

1. Que A se da necesariamente en aquello [C] en lo que B se da necesariamente.”!
2. Que A se da necesariamente en aquello [C] en lo que B se da.

El primero de estos dos modos de decir la proposicién universal afirmativa
necesaria queda recogido por el silogismo Barbara NNN. El segundo modo estd
recogido, en cambio, por el silogismo Barbara NXN. Los dos silogismos son per-
fectos segin Aristoteles y ya hemos visto por qué lo son: a saber, porque estos silo-
gismos no son otra cosa que la explicitacién rarural del significado de su conclusién
(en nuestro caso, el resultado de la ambigtiedad del dictum de omni apodictico).
Si la misma proposicién puede ser desglosada mediante mds de un silogismo, la
proposicién (la conclusion) desglosada serd ambigua (tendrd mds de un significado)
y los significados posibles serdn expresados por los respectivos silogismos perfectos.
Por esta razdn, el desglose ha de ser natural. Es decir, los silogismos no perfectos
no implican, por definicién, existencia alguna de ambigiiedad en su conclusién.

La relacién entre los distintos sentidos en los que se dice el Omépyetv de una
proposicién y los distintos silogismos que dan cuenta de ellos es incluso explicita-
mente afirmada por Arist6teles en el capitulo en el que se introducen los silogismos
problemadticos (An. Pr. 1. 13). Asi, en 32b25-37, Aristételes nos recuerda que la
proposicion «A cabe darse en B» se puede decir en dos sentidos. Estos dos sentidos
se pueden reproducir mediante una construccién que es andloga a la utilizada en
la reproduccién de la ambigiiedad apodictica. En base a ello, los dos sentidos de
la proposicién problemdtica universal afirmativa («4 se da probablemente en todo
B») son:

30 Malink (2013: 112): «heterodox apodeictic dictum de omni, according to which A is
aN-predicated of B if and only if A is aN-predicated of everything of which B is aX-predicated».

31 Que no es posible [ivat + inf] coger un Cen el que no se dé necesariamente A.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 33 - 50. UNED, Madrid



LENGUAJE FORMAL Y LENGUAJE NATURAL EN LA TEORIA ARISTOTELICA DEL SILOGISMO 43

1. Que A se da posiblemente en aquello [C] en lo que B se da posiblemente.
2. Que A se da posiblemente en aquello [C] en lo que B se da.

Del mismo modo que en el caso apodictico, cada uno de estos dos desgloses
de la proposicién problemdtica universal afirmativa fundamenta un determinado
silogismo: el primero es interpretado por Barbara QQQ (An. Pr. 1.14), el segun-
do por Barbara QXQ (An. Pr. 1.15). Estos dos silogismos, al ser el desglose de
los distintos modos en los que cabe decir la proposicién problemdtica universal
afirmativa, son perfectos. Se podria continuar el mismo razonamiento a la hora
de interpretar el resto de las proposiciones modales y de sus respectivos silogismos
perfectos modales.*?

Vemos asi que la ambiguedad del verbo «darse» (a saber, parafraseando libre-
mente a Arist6teles, el que «t0 Dmapyewv Aéyetar moAo®DG») no es un error o
un descuido de la 16gica aristotélica (error o descuido que, como tales, habria
que erradicar) sino, mds bien, el significado implicito encontrado en el lenguaje
natural que es hecho explicito mediante el uso de los silogismos perfectos. Bar-
bara XXX es perfecto porque expresa el sentido (inico) en el que se dice la prop-
osicién asertdrica universal afirmativa. La evidencia que define a los silogismos
perfectos se fundamenta, pues, en la ambigiiedad inherente al lenguaje natural.
Pretender eliminar esta ambigiiedad serfa algo asi como pretender eliminar la
polisemia del verbo ser decretando el uso de una particula copulativa distinta
en funcién de si el predicado forma parte de la categoria de la cualidad, de la
cantidad, del lugar etc.: es verdad que la ambigiiedad quedaria asi erradicada,
pero con ello erradicarfamos, acaso, la filosoffa misma. Vemos asi que en Aristéte-
les eso que nosotros solemos denominar «ldgica», lejos de ser una especie de
investigacién abstracta de las leyes del pensar, es un instrumento al servicio de la
investigacién sobre las ambigiiedades del lenguaje natural.

32 Segin nuestra interpretacién, todos los silogismos modales perfectos han de tener el mis-
mo operador modal en la conclusién y en la premisa mayor. Y es que, si no fuera asi, no
podria hablarse del silogismo como de una herramienta para la interpretacién de los distintos
modos del «darse» algo en algo: la ambigiiedad surge en la mediacién que se expresa por la
premisa menor. Cf. Patzig (1959: 77): «Es lag darum nahe, ,vollkommene Schliisse” nur
solche Syllogismen zu nennen, in denen die Relation zwischen A und B durch Vermittlung
der Relation zwischen B und C auf das Paar A und C ,iibertragen” oder ,weitergeleitet”
wird».

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 33 - 50. UNED, Madrid



44 JOoSU ZABALETA IMAZ

5. Ambigiiedades advenidas

No obstante, la ambigiiedad de una proposicién no se reduce a la ambigiie-
dad del Omapyetv de la que da cuenta el silogismo. El dndpyetv se dice, segin
advierte Aristdteles,” de tantas maneras como se dice el ser y, por ello, el estudio
sobre el silogismo ha de incorporar también los resultados de las obras encargadas
de la polisemia del ser. Asi, la teoria de los predicables de los 7dpicos (a saber, la
distincién entre la definicidn, el género, la diferencia, el propio y el accidente), la
teorfa de las categorias, o la distincién entre los términos esenciales®® y no esen-
ciales® es imprescindible en la teorfa aristotélica del silogismo.* Si no se tienen
en cuenta estas distinciones muchos de los silogismos considerados validos por
Aristételes parecerdn ser falsos.

Pongamos un ejemplo de este tltimo tipo de polisemia del ser. Ya en la anti-
giiedad Teofastro y Eudemo rebatian la validez de los cuatro silogismos perfectos
NXN. Consideraban imposible que una proposicidn necesaria pudiera concluirse
de dos premisas una de las cuales fuese asertdrica.’” Uno de los tres supuestos
contraejemplos a Barbara NXN es el siguiente:

tener conocimiento se dice necesariamente de todo culto® (4, B)
culto se dice asertéricamente de todo hombre (Bz,C)

Pero es falso que tener conocimiento se dice necesariamente de todo hombre

(Aa,C)

Si bien es verdad que Aristdteles no se enfrenta de manera explicita a este tipo
de contraejemplos, no resulta menos cierto que estos pueden rechazarse haciendo
uso de los mismos argumentos con los que Arist6teles rechaza un contraejemplo
a Celarent NXN en An. Pr. 1.34. Y es que en todos estos casos tiene lugar un

3 An. Pr. 48b2-4.

34
35
36

«animal», «ser humano», «color, «rojura», «blancura», «<movimiento» etc.

«coloreado, «rojo», «caminando» etc.

Patterson (1995: 48-9): «we can consult the underlying relations among genus, species,
accident, and proprium for which modal system is supposed to provide a logical calculus».
Cf. también Malink (2013: 134-151).

3 Cf. Alejandro de Afrodisias (1883: 124, lineas 8 a 30).

8 ypOpHOTIKOGS.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 33 - 50. UNED, Madrid



LENGUAJE FORMAL Y LENGUAJE NATURAL EN LA TEORIA ARISTOTELICA DEL SILOGISMO 45

quaternio terminorum por el hecho de no distinguir entre términos esenciales y
no esenciales. En nuestro ejemplo, el término medio ha de ser un término no
esencial en la premisa menor, mientras que en la mayor ha de ser un término
esencial. Es decir, en la premisa mayor el término medio deberia de ser «cultura»
en vez del parénimo «culto».”

Sigamos con mds pseudo-problemas. El rechazo aristotélico®® de la formula
«Np p», rechazo expresado en su afirmacién de que una conclusién asertérica
siempre requiere dos premisas asertoricas, es ficilmente explicable desde la per-
spectiva segin el cual las dos premisas explicitan el (tipo de) «darse» expresado
implicitamente en la conclusién. No se afirma «el darse» algo asertéricamente si
estamos suponiendo que la mediacién implicita en ese darse estd expresada por
dos premisas apodicticas.

Lo mismo cabe decir del rechazo aristotélico de la cuarta figura.*' Si bien es
verdad que desde el punto de vista de la l6gica forma moderna los silogismos de
esta figura (a saber, Calemes, Dimatis, Fresison, Bamalip, Calemop y Fesapo) son
vélidas, su aparentemente extraia exclusién de los Analiticos puede explicarse a
partir del marco interpretativo propuesto en este trabajo: cuando alguien afirma
una proposicién particular negativa, estariamos suponiendo mds de lo que es
estrictamente necesario si entendiéramos que se estd suponiendo una premisa
universal afirmativa. Basta suponer una premisa particular afirmativa. Es decir,
Ferio (figura 1) hace superflua a Fesapo (figura 4). Del mismo modo, detrds de
una proposicién particular afirmativa (7) no cabe suponer dos proposiciones
universales afirmativas (Bamalip). Eso seria suponer en el dicente mds de lo que
es estrictamente necesario: es suficiente con suponer que lo que el dicente estd
queriendo decir con la particular afirmativa (CiA) es que todos los Bson Ay
que algunos C son B (Darii). Lo mismo cabe decir de las restantes figuras, de
modo que todas ellas quedan reducidas a la primera figura: Calemes y Calemop
a Celarent, Dimatis a Darii, Fresison y Fesapo a Ferio, Bamalip a Barbara.

3 Y, al cambiar esto, el término mayor deberia de ser «conocimiento».
4 Sobre este punto cf. Wieland (1972: 124-5).
41 Cf. la introduccién de Ross en Aristételes (1957: 34-5).

ENDOXA: Series Filosoficas, n.° 54, 2024, pp. 33 - 50. UNED, Madrid



46 JOoSU ZABALETA IMAZ

6. A modo de conclusion

En este trabajo hemos intentado argumentar en contra de la lectura formalista
al uso de la teoria silogistica aristotélica. Con ello no sélo hemos conseguido
insertar el sentido (el 6k0mOG 0 y4,¢ de Avicena) de los Primeros Analiticos den-
tro del proyecto general de la filosoffa aristotélica (en los dos casos se trataria del
impertinente hacer explicito lo siempre ya supuesto en el andar con las cosas),
sino que hemos diluido los pseudo-problemas e incoherencias con los que se
enfrentan, de manera inexorable e irresoluble, las lecturas formalistas del silogis-
mo aristotélico. En particular, hemos mostrado que las supuestas incoherencias
a erradicar de la teorfa del silogismo aristotélico no eran mds que ambigiiedades
en el interpretando que reproducian de manera fenomenoldégicamente impeca-
ble la ambigiiedad presente (si bien de manera no explicita) en lo interpretado.
Eliminar la ambigiiedad (denominada incorrectamente como «incoherencia»)
en el interpretando equivalia asi a eliminar el sentido mismo de la empresa
silogistica aristotélica, empresa que no era otra que la de poner de manifiesto
las ambigiiedades de un tipo determinado de predicacién en el lenguaje al uso.
Estas ambigiiedades no son «incoherencias» debido a que han sido explicitadas y,
por ende, se es consciente de ellas. Ahora bien, si la Mezafisica se encarga de los
distintos sentidos en los que se dice el verbo ser y los Analiticos hacen lo equiva-
lente con el verbo darse, cabe preguntarse por la diferencia entre estos dos verbos;
sno es acaso lo mismo decir que 4 es B que decir que B se da de A? La respuesta
podria ser que las afirmaciones del segundo tipo aparecen en los contextos en
los que se entiende que cabe preguntar por la justificacién de la afirmacién.*?
Es decir, se trata de contextos mds cualificados que los del uso del verbo ser: a
saber, aquellos en los que los hablantes son cualificados en el sentido de que son
hablantes que justifican sus afirmaciones. En tales casos, el hablante no afirma
meramente c6mo es una cosa, sino que dice, ademds, que tenemos alguna razén
para demostrar-y-exhibir (4m6de1&1c) que la cosa es como es. Tal exhibicién tiene
lugar, como hemos tratado de mostrar, mediante el uso silogismo.

2 Sobre las razones por las que Aristételes prioriza el verbo Vmdpyewv frente al givor cf.

Kneale & Kneale (1962: 62-64). En todo caso, el uso en griego antiguo de expresiones con el
verbo dmépyewv forma parte del lenguaje corriente (lo que no ocurre con el uso de su corre-
spondiente traduccidn castellana: “el darse”), incluso cuando tiene el significado de ser/exist-
ir. Véase, al respecto, la entrada “Ondpyewv” en LS] B.3-4.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 33 - 50. UNED, Madrid



LENGUAJE FORMAL Y LENGUAJE NATURAL EN LA TEORIA ARISTOTELICA DEL SILOGISMO 47

Para terminar, digamos algo sobre los problemas de interpretacién de las
proposiciones universales aristotélicas y, en general, sobre la coherencia/ o
incoherencia del predicado «es» en las proposiciones de nuestra 16gica. Se suele
suponer® que para Aristételes las proposiciones universales tienen siempre una
importacién de existencia (existential import). Asi para nuestra 16gica axiomdti-
ca la proposicién «Todo A es B» no estd suponiendo que haya de haber A’s:*
Aristételes, por el contrario, estaria suponiendo que existen As. Sélo asi podria-
mos dar cuenta de la validez de la regla de conversion: AzB — BiA o de silogismos
como el de Darapti. Veamos este tltimo ejemplo con mds detalle:

Darapti es un silogismo de la tercera figura con la forma siguiente:
Todo AesB

Todo Aes C

Luego:

Algun Bes C

Para la légica moderna el silogismo en cuestién no es vélido por la razén
siguiente: en la conclusién el «es» tiene valor existencial mientras que en las
premisas el «es» ni siquiera tiene valor de posible o pensable. La premisa seria
verdadera incluso si A fuese algo no posible. Es decir, en la conclusién el «es»
tiene el valor mds restrictivo que puede haber (el de la existencia) mientras que
en la premisa el «es» tiene el valor mds vacio de todos (el de la ausencia de
contradiccién).®® Es decir, para expresarlo con Kant, en las premisas tenemos
un «es» analitico (ausencia de contradiccién) mientras que en la conclusién el
«es» es sintético. Nuestra ldgica trabaja sobre esta ambigiiedad y pretende ver

# Cf. sobre este punto Kneale & Kneale (1962: 54 v sigs.).

#  (Todo A es B» es formalizabale como: Vx (Ax—Bx). Esta expresién, al ser una
condicional, es verdadera incluso si el antecedente es falso (incluso si no existen A’s). Es decir,
nuestra légica no estd suponiendo la existencia de A’s en la proposicién universal afirmativa.
Esto, en la teorfa de clases, equivale a la afirmacién: para todo conjunto 4, el conjunto vacio
es subconjunto de A: PSA.

% Donde, nétese bien, para hablar de ausencia de contradiccién de un concepto se estd
suponiendo que el concepto se estd tomando como mera suma de notas, no como regla de
construccién de tales o cuales instrucciones operativas.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 33 - 50. UNED, Madrid



48 JOoSU ZABALETA IMAZ

en Arist6teles (el interpretado) dificultades que provienen del interpretando, es
decir, son, por asi decir, resultados de nuestra proyeccién categorial.

El hecho de que, para Aristételes, a diferencia de lo que es para nosotros,
Darapti sea una forma légica vélida no se debe a que hayamos descubierto un
error o0 a que haya que hacer presupuestos ad hoc para intentar salvar® la letra de
Aristételes. El modo de proceder es, més bien, el inverso: ;cudl tiene que haber
sido la comprensién obvia de la copula en Aristételes”” para que este acepte como
validas figuras como Darapti? Respuesta: una comprensiéon que no es ni excesiv-
amente restrictiva (el «es» como existencial) ni excesivamente permisiva (el «es»
como ausencia de contradiccidn): a saber, el «es» como posibilidad/pensabilidad.
En base a ello, «Todo A es B» significa en Aristételes que A es ka6’ adt6 B, mien-
tras que «Algtn A es B» significarfa que A es katd copfepnrog B.4

sQué pasa entonces con los enunciados con predicados de cosas no existentes
que si resultan significativas? Por ejemplo, ;qué pasa con el enunciado: «ningtin
matemdtico ha logrado cuadrar el circulo»? En este enunciado el predicado no
afirma o niega nada universalmente de iure del sujeto: no se estd afirmando que
la cuadratura del circulo sea posible o imposible (para el «ser humano»). Lo que
se estd afirmando es, mds bien, que este o aquel ser humano (los matemdticos
habidos hasta ahora) no han conseguido de facto cuadrar el circulo. El enunciado
en cuestion afirma algo universalmente de un sujeto sin que, por el contrario,
el darse tenga lugar de manera ka0’ a0t0: por esta razén no forma parte de las
proposiciones estudiadas en los Analiticos.

% Con pocas posibilidades de éxito si atendemos al hecho de que afirmar que para Aristéte-

les las proposiciones universales afirmativas estdn suponiendo la existencia pone en peligro la
posibilidad de explicar la relacién de oposicién contradictoria entre las proposiciones (la
negacién de la universal afirmativa rectificada «no existe un A que no sea B & existe al menos
un A» no serfa «existe un A que no es B» sino, mds bien, «existe un A que no es B o no existe
un A»). Cf. Kneale & Kneale (1962: 58).

47 Y cuando decimos «en Arisételes» podrfamos decir también «en Spinoza», «en Leibniz» o
«en Hume». No en vano, la distincién kantiana entre juicios analiticos y juicios sintéticos
abre la posibilidad de explicitar aquello que era obvio hasta ese momento, a saber, el tipo de
«es» que se estaba suponiendo como dado.

4 Cf. Marzoa (1994: 204) y Marzoa (1974: 11-30).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 33 - 50. UNED, Madrid



LENGUAJE FORMAL Y LENGUAJE NATURAL EN LA TEORIA ARISTOTELICA DEL SILOGISMO 49

Bibliografia

ALEJANDRO DE AFRODISIAS (1883). Alexandri in Aristotelis Analyticorum Priorum
Librum I Commentarium, Berlin: G. Reimeri.

ARISTOTELES (1957). Aristotles prior and posterior analytics. A Revised text with
introduction and commentary by W.D. Ross, Oxford: Clarendon Press.

BARNES, J. (2007). Truth, etc.: Six Lectures on Ancient Logic, Oxford: Clarendon Press.
FRreGE, G. (1988). Begriffschrift und andere Aufsitze, Hildesheim: Georg Olms Verlag.

GoobpwiN, W.W. (1877). Syntax of the Moods and Tenses of the Greek Verb, Boston:
Ginn and Heath.

HINTIKKA, ]. (1973). Time and Necessity: Studlies in Aristotles Theory of Modality, Oxford:
Clarendon Press.

Karp, E. (1968). “Syllogistik”. En Ausgewdihlte Schriften, Berlin: de Gruyter.
KneaLg, W. & M. KNEALE (1962). The Development of Logic, Oxford: Clarendon Press.

Luxkasiewicz, J. (1957). Aristotles Syllogistic from the Standpoint of Modern Formal Logic,
Oxford: Clarendon Press.

Mater, H. (1896). Die logische Theorie des Urteils bei Aristoteles, Ttibingen: Verlag der
H. Laupp’schen Buchhandlung.

MALINK, M. (2013). Aristotles Modal Syllogistic, Cambridge: Harvard University Press.

— (2015). “The Beginnings of Formal Logic: Deduction in Aristotle’s Zopics vs. Prior
Analytics”. En Phronesis, Vol. 60, 267-3009.

MaRrTINEZ MARZOA, F. (1974). Iniciacién a la filosofia, Madrid: Istmo.
— (1994). Historia de la filosofia I, Madrid: Istmo.

MicnNucct, M. (1996). “Aristotle’s Theory of Predication”. En Studies in the History of
Logic, editado por I. Angelelli y M. Cerezo, Berlin: de Gruyter, 1-20.

PATTERSON, R. (1995). Aristotles Modal Logic: Essence and Entailment in the Organon,
Cambridge: Cambridge University Press.

Parzig, G. (1959). Die Aristotelische Syllogistik, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Rujano, L. (2007). Analytica Posteriora y el uso del silogismo en la ciencia de Aristdteles,
Tesis Doctoral, Barcelona: UAB.

Smrth, R. (1995). “Logic”. En The Cambridge Companion to Aristotle, editado por J.
Barnes, Cambridge: Cambridge University Press, 27-65.

STRIKER, G. (2009). Aristorles Prior Analytics: Book 1, Oxford: Clarendon Press.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 33 - 50. UNED, Madrid



50 JOoSU ZABALETA IMAZ

WieLAND, W. (1970). Die Aristotelische Physik, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

— (1972). “Die aristotelische Theorie der Moglichkeitsschliisse”. En Phronesis, Vol. 17,
Nr. 2, 124-152.

Recibido: 30/07/2021
Aceptado: 29/12/2021

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-
NoComercial-SinObraDerivada 4.0

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 33 - 50. UNED, Madrid


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

