
ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 127 - 147. UNED, Madrid

LA (IM)PRESIÓN SOBRE LA MIRADA. EL 
ASCENSO A LA VISIBILIDAD EN LA PINTURA 

IMPRESIONISTA. UNA APROXIMACIÓN 
FENOMENOLÓGICA

THE (IM)PRESSION ON THE GAZE. THE ASCENT 
TO VISIBILITY IN IMPRESSIONIST PAINTING.

 A PHENOMENOLOGICAL APPROACH

Ignacio Vieira

Universidad de Sevilla*

Resumen: El presente trabajo pretende ofrecer una aproximación a la pintura 
impresionista desde la fenomenología francesa contemporánea. De cara a problema-
tizar el papel histórico del impresionismo, partiremos de la crítica de arte de Charles 
Baudelaire para dilucidar en qué medida dicho movimiento participa de la modernidad 
artística. Sin embargo, el objetivo principal que nos proponemos no es una lectura 
histórica, sino fenomenológica: pretendemos superar las interpretaciones reduccionis-
tas que presentan dicho movimiento pictórico o bien como una pulsión naturalista 
por representar miméticamente los efectos de la luz sobre la retina, o bien como una 
representación subjetivista que interpreta la impresión como “sensación” psicológica. 
Más acá de ambos reduccionismos, el impresionismo se nos mostrará en una lectura 
fenomenológica como el intento de hacer el encuentro con el mundo, y su uso del color 
se revelará como des-velamiento (aletheia) o mostración de lo real.

Palabras clave: Fenomenología, Impresionismo, Modernidad, Baudelaire, Color, 
Visibilidad.

Abstract: This paper aims to offer an approach to impressionist painting from 
the perspective of contemporary French phenomenology. In order to problematise the 
role of Impressionism, we will use Charles Baudelaire’s art criticism as a starting point

* Facultad de filosofía, C/Camilo José Cela S/N, 41018 Sevilla, España, ivieira@us.es. Esta 
investigación ha sido desarrollada en el marco de un contrato de formación de profesorado 
universitario (FPU) del Ministerio de Ciencia, Innovación y Universidades del Gobierno de 
España.

mailto:ivieira@us.es


128	 Ignacio Vieira

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 127 - 147. UNED, Madrid

to elucidate how Impressionism participates in artistic modernity. However, our main 
objective is not a historical reading, but a phenomenological one: we aim to overcome 
the reductionist interpretations that this pictorial movement presents either as a natura-
listic drive to mimetically represent the effects of light on the retina, or as a subjectivist 
representation that interprets the impression as a psychological “sensation.” Beyond 
both reductionisms, Impressionism will be shown in a phenomenological reading as 
an attempt to create an encounter with the world, and its use of colour will be revealed 
as the aletheia of the being of the world.

Keywords: Phenomenology, Impressionism, Modernism, Baudelaire, Colour, 
Visibility.

1. Introducción

No cabe duda de que el impresionismo1 es un movimiento artístico de una 
importancia fundamental en la segunda mitad del siglo xix. No obstante, su 
posición en el desarrollo de la pintura moderna es hasta cierto punto ambigua. 
Por una parte, participa de la modernidad pictórica que anunciara ya Baudelaire. 
Ello es patente, por ejemplo, en cómo la pintura impresionista participa del giro 
moderno de la forma a la expresividad, de la línea al color, que Baudelaire iden-
tificara como rasgo esencial de la pintura moderna. Por otra parte, sin embargo, 
se puede considerar que el impresionismo, teniendo como preocupación prin-
cipal una representación mimética de lo real –especialmente la mímesis de los 
efectos de la luz y el color sobre la retina–, supone un retroceso con respecto a 
la emancipación del arte moderno.2 Así, el postimpresionismo –Cézanne, Van 
Gogh, Gauguin…– se presenta como un intento de superación del carácter aún 
demasiado mimético del impresionismo.3

1   En este trabajo no vamos a incluir el posimpresionismo. Por otra parte, también es cierto 
que el impresionismo es un movimiento muy amplio, con distintas personalidades y estilos 
presentes en él (Francastel, 1983). Nosotros, si bien haremos referencia a cuestiones que 
incumben transversalmente a todo el movimiento, tomaremos predominantemente como 
referencia la obra de Monet. Y ello por dos motivos. En primer lugar, porque lo consideramos 
el autor más representativo del movimiento. En segundo lugar –y siendo una de las causas de 
lo anterior–, creemos que la obra de Monet presenta un desarrollo cuya culminación –los 
puentes japoneses y los nenúfares– da cuenta de manera extraordinaria de las cuestiones que 
aquí queremos tratar.
2   Agradecemos esta intuición a Miguel Ángel Rivero, de la Universidad de Sevilla.
3   Tampoco, posteriormente, Picasso queda prendido por el colorido arte impresionista, al 
cual, además, considera despectivamente como arte burgués (Argan, 1977: 510).



La (im)presión sobre la mirada. el ascenso a la visibilidad en la pintura impresionista...	 129

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 127 - 147. UNED, Madrid

A pesar de este bosquejo inicial sobre la situación histórica del movimiento 
impresionista, debemos señalar que este trabajo no se propone una aproximación 
de carácter meramente histórico a dicho arte, sino una eminentemente fenomeno-
lógica. No obstante, la comprensión histórica será importante para entender por 
qué tiene interés para nosotros llevar a cabo toda esta reflexión. Sobre el movimien-
to impresionista hay dos visiones predominantes. Por un lado, se considera que 
supone un intento de representar fielmente la realidad tal como esta es percibida 
por la retina. Por otra parte, también es usual interpretar la pintura impresionista 
desde una perspectiva subjetivista, de modo que el impresionismo se ocuparía de 
registrar las impresiones subjetivas, algo así como las “sensaciones” que nos causan 
las cosas. En este trabajo consideramos que ambas comprensiones son reduccionis-
tas con respecto a lo que se halla implicado en tal fenómeno artístico. La primera 
de ellas, al interpretarlo como arte mimético, hace pensar que lo que hay en juego 
es una copia del mundo. Se trata, a nuestro parecer, de un reduccionismo de corte 
naturalista que confunde la impresión afectiva (pathica4) con una impresión reti-
niana (fisiológica). La segunda de las interpretaciones supondría un reduccionismo 
psicologista que ve una sensación subjetiva ahí donde, tal como argumentaremos, 
hay implicada una experiencia del ser de las cosas. Tanto el objetivismo positivista 
de la retina como el subjetivismo de las sensaciones, de las “impresiones”, son 
insuficientes desde el punto de vista de una aproximación fenomenológica.

En primer lugar, analizaremos en qué medida puede o no considerarse que el 
impresionismo es un arte moderno, y ello tomando como guía la conciencia de 
modernidad artística inaugurada por Baudelaire. Partiremos, pues, de sus escri-
tos de crítica de arte. En segundo lugar, nos demoraremos en una aproximación 
fenomenológica a la pintura impresionista que mostrará, más acá de disquisi-
ciones históricas, de qué modo el impresionismo aporta una dosis de lucidez 
experiencial para su propio tiempo y para el nuestro. Para ello, haremos uso de 
los recursos de la fenomenología contemporánea. Propondremos, por tanto, 
que la experiencia artística implicada en el impresionismo es susceptible de ser 
descrita y comprendida más allá del realismo mimético pre-moderno y más allá 
de la proyección de la subjetividad romántica. La pintura impresionista –y esta 
habrá de ser, para nosotros, la mayor relevancia actual de ella– permite alumbrar 
un encuentro con lo real en un “entre” afectivo (pathico). Un encuentro en el que 
no es el sujeto quien tiene el protagonismo, sino que es la cosa misma la que, 
saliéndonos al encuentro desde su propia iniciativa, nos entrega a la “sorpresa de 
ver” (Mena, 2020).

4   De pathos (πάθος).



130	 Ignacio Vieira

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 127 - 147. UNED, Madrid

2. Impresionismo y arte moderno

Excedería las pretensiones y el espacio de este trabajo entrar en detalles en lo 
que concierne a la visión que tiene Baudelaire del arte moderno. Sin embargo, sí 
que podemos destacar algunos de sus rasgos más importantes. Para el poeta fran-
cés, la modernidad artística es, fundamentalmente, “lo transitorio, lo fugaz, lo 
contingente” (Baudelaire, 2016a: 22). Frente a la búsqueda de formas absolutas, 
eternas, invariables, que caracteriza al arte clásico, el arte moderno rastrea lo 
histórico, cambiante y circunstancial. Se trata, por tanto, de un arte que busca la 
belleza particular, por ejemplo, en los rasgos de las costumbres. Podríamos decir 
que la modernidad artística se caracteriza por una auto-conciencia histórica de 
su propia modernidad, a partir de la cual se sabe situada en su tiempo presente 
y se compromete artísticamente con él. Así, frente al uso de temas clásicos y 
pretendidamente atemporales, como los religiosos, míticos o históricos, el 
arte moderno acude a temas de su propio tiempo: a veces incluso cotidianos o 
anecdóticos, a veces importantes acontecimientos del momento (véase: La balsa 
de medusa, de Géricault). En esta misma línea, el escenario del arte moderno no 
se sitúa ya en un pasado remoto que representara un arquetipo atemporal, como 
la Grecia clásica, ni tampoco en la Naturaleza como paisaje idílico, sino en la 
ciudad o urbe como escenario principal de la vida moderna. Del mismo modo, 
los personajes representados en este arte serán los propios protagonistas de la 
ciudad y la vida moderna: obreros, prostitutas, viandantes, burgueses, etc. Por 
lo tanto, a ojos de Baudelaire, lo que caracteriza al arte moderno es tener como 
tema la propia vida moderna.



La (im)presión sobre la mirada. el ascenso a la visibilidad en la pintura impresionista...	 131

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 127 - 147. UNED, Madrid

Imagen 1. Degas, E. (1876). Au Café (l’Absinthe)

Sin embargo, no es solo el tema lo que distingue y define al arte moderno. 
Igual de definitorio, si no más, es su particular uso del color y el predominio de 
este sobre la línea y la forma. No en vano Baudelaire identifica a Ingres como 
representante del arte neoclásico, y a Delacroix como el primer gran pintor 
moderno. Y es que, incluso cuando el tema es clásico e impropio de la vida 
moderna, bien pudiera ser que el uso del color haga que la obra sea propiamente 
moderna. Este es el caso, por ejemplo, de la obra de Delacroix Dante y Virgilio.5 

5   Sin embargo, en el arte de vanguardia del siglo xx, especialmente en artistas como Picasso, 
tuvo una gran influencia autores que Baudelaire consideraría “pre-modernos”, como Ingres. 
Es más, artistas como Picasso, pero también Matisse, o Mondrian, pueden ser comprendidos 
desde la confluencia del afán de línea, propio del arte neo-clásico (Ingres), y del afán de color, 
propio del arte romántico y pos-impresionista. De este modo, frente a la consideración de 
una modernidad artística caracterizada por el predominio del color (Baudelaire), podríamos 
considerar que la línea como recurso pictórico tiene su propia modernidad y que Ingres es, a 
su manera, tan determinante en artistas como Picasso como el propio Delacroix. 



132	 Ignacio Vieira

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 127 - 147. UNED, Madrid

Sobre estas cuestiones formales, también cabe señalar que para Baudelaire repre-
sentar la vida moderna no es algo que se lleve a cabo solo desde la elección de 
un tema, sino también en la ejecución misma de la obra. Si la vida moderna es 
cambiante, acelerada, transitoria, la obra debe ser ondulante, en movimiento, 
fugitiva, caracterizada por una velocidad de ejecución que encarne la “metamor-
fosis diaria de las cosas exteriores” (Baudelaire, 2016a: 11).

Por último, nos faltaría un rasgo más: el arte moderno es, en cuanto tal, 
fruto de un acto creativo, de una invención, de un artificio. Mientras que toda 
etapa pre-moderna parte, en mayor o menor medida, de la mímesis del mundo, 
el arte moderno se caracteriza fundamentalmente por no representar miméti-
camente lo real, sino por efectuar un acto creativo, por dar forma al artificio 
que es la obra. Esta cuestión está estrechamente vinculada al primer rasgo que 
destacábamos de la modernidad artística. La vida moderna es, tal como la ve 
Baudelaire, un constante artificio. La revolución industrial había puesto en mar-
cha la tecnificación del mundo, haciendo cada vez más de la ciudad –escenario 
de la vida moderna– un gran artefacto. Pero es muy importante también tener 
en cuenta la influencia de la figura estética del genio, que para los románticos 
tendrá tanto peso. Así, el artista es, ante todo, un genio creador, y su obra es 
un artificio.6 Este es el motivo por el que Baudelaire rechaza con tanto énfasis 
la naturaleza como motivo o tema estético. La vida moderna no tiene lugar en 
los paisajes naturales que tanto ocupan al arte clásico, sino que tiene lugar en la 
urbe. Además, la naturaleza representa la pureza de lo que no precisa interven-
ción humana alguna, es decir, todo lo contrario el artificio. El arte pre-moderno 
es naturalista, pues copia el mundo tal como es, pero el arte moderno no copia, 
sino que crea el mundo. Así se comprende también que para Baudelaire (2016a) 
el artista moderno deba trabajar siempre en el taller o estudio. Pues, trabajando 
al natural, el artista sigue copiando, mientras que en el estudio se ve obligado a 
recrear lo exterior a partir de la memoria. Por lo tanto, y esto es crucial, el artista 
moderno será aquel que tenga como principales herramientas la imaginación 
y la memoria, ya que el arte moderno es imaginativo y creador, no mimético.

Ahora bien, debemos matizar qué entiende Baudelaire por “memoria”. Pues 
podría parecer que de lo que se trata es de intentar recordar lo más fielmen-
te posible aquello que el artista ha contemplado. ¿Acaso no sería esto tam-
bién un arte mimético? Por lo tanto, la memoria no consiste en retener una 

6   Recordemos que Kant define el genio como un “talento (don natural) que le da la regla al 
arte”. KU § 46, AK V 307.



La (im)presión sobre la mirada. el ascenso a la visibilidad en la pintura impresionista...	 133

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 127 - 147. UNED, Madrid

representación mimética del mundo, sino que trata de traducir la vida exterior 
a un medio expresivo. Pero una traducción es ya ella misma una interpretación, 
es decir, está imbuida o atravesada por el espíritu creador del artista. El propio 
Baudelaire señala que la memoria no conserva una imagen fiel del mundo, sino 
que exagera y destaca unos rasgos sobre otros, difumina contornos, etc. Es decir, 
la memoria guarda una impresión causada sobre el espíritu del artista. Pero esta 
impresión, que no mímesis, es ya una interpretación y no un “fiel reflejo”, es 
un producto del espíritu creador. Se trata de una “memoria resurrecionista, 
evocadora” (Baudelaire, 2016a: 27), que incluso libera a las cosas del estrecho 
corsé objetivista. 

3. La modernidad impresionista

Una vez visto los rasgos que caracterizan a la pintura moderna, llega el 
momento de plantearnos en qué medida el impresionismo participa o no de 
esta modernidad artística. De entrada, parece evidente que sí lo hace, pues salta 
a la vista que el impresionismo hereda y desarrolla el predominio del color que, 
para Baudelaire, y a partir de Delacroix, caracteriza a la modernidad. Pero la 
historia también nos revela que el impresionismo no alcanza esa autonomía del 
arte que busca el arte moderno, pues se hace necesario un pos-impresionismo. 
Además, llama la atención que a algunos de los críticos de arte más partidarios 
del arte moderno les causa bastante indiferencia el movimiento impresionista. 
El propio Baudelaire no menciona a Manet en sus escritos de crítica de arte. 
Por otra parte, y más tarde, Rilke o Merleau-Ponty sienten verdadera fascina-
ción por el posimpresionismo –especialmente por Cézanne–, pero apenas si les 
preocupa el impresionismo. También podemos destacar cómo Van Gogh, en 
sus Cartas a Theo, apenas muestra un interés especialmente reseñable por los 
impresionistas.

En primer lugar, podemos afirmar que, efectivamente, el impresionismo 
participa de la elección de temas propios de la vida moderna. Por ejemplo, se 
ocupa de escenas y ceremonias oficiales, temas estos reconocidos por Baudelai-
re como típicamente modernos. Al respecto, podemos destacar el cuadro Rue 
Montorgueil, de Monet. Por otra parte, y a modo de ejemplo, hay un motivo 
especialmente recurrente en la pintura impresionista que no solamente tiene 
la urbe como escenario, sino que, además, representa algo muy propiamente 
moderno: un tren –emblema de la tecnificación de la vida moderna– llegando a 



134	 Ignacio Vieira

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 127 - 147. UNED, Madrid

su estación. Asimismo, cabe señalar que la vida moderna no está presente en la 
pintura impresionista únicamente en sus temas, sino también en su ejecución. 
Nos encontramos, pues, ante una pintura que en su mismo trazo es dinámica, 
transitoria, fugaz, a veces casi instantánea (Hauser, 2003).

En segundo lugar, y con respecto al uso y predomino del color, el impresio-
nismo supone un arte claramente moderno. Es de sobra sabido que los impre-
sionistas llevan a cabo una exploración de los efectos del color y de la luz sobre 
los objetos (Francastel, 1983). Sabemos que su uso del color fue una importante 
influencia para los posimpresionistas, los cuales radicalizaron la autonomía del 
color que ya se entreveía en el impresionismo, hecho que terminaría siendo 
decisivo para la propia autonomía del arte.7 La serie de Monet sobre la catedral 
de Rouen, o la de los almiares, son un gran ejemplo de ello. Del mismo modo, 
los puentes japoneses suponen una explosión de color y una pérdida de la línea 
tales que resultan, sin duda, emblemáticos de la expresividad y autonomía que 
caracterizará al arte tanto en el posimpresionismo como en ciertos movimientos 
de vanguardia, como el Die Brücke. 

7   Por autonomía del arte entendemos todo ese proceso que ya iniciara Baumgarten –aunque 
inconclusamente– para legitimar y, al mismo tiempo, dar autonomía a la estética y al arte en 
general como experiencia (Gutiérrez, 2012). La idea estética kantiana, no subsumible bajo un 
concepto adecuado y, sin embargo, capaz de brindar su propio conocimiento intuitivo, supu-
so un importante hito en este proceso. El impresionismo participa de este proceso de autono-
mía artística, lo cual es, a nuestro parecer, especialmente notorio en los puentes japoneses de 
Monet. Sin embargo, y tal como señala Francastel (1983), son los posimpresionistas quienes 
dan un paso decisivo: con ellos la pintura por sí misma se vuelve el tema mismo de la expe-
riencia artística, la cual cada vez necesita menos seguir dependiendo de la referencia objetiva 
al mundo.



La (im)presión sobre la mirada. el ascenso a la visibilidad en la pintura impresionista...	 135

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 127 - 147. UNED, Madrid

Imagen 2. Monet, C. (1918-1924). The Japanese Bridge

Por último, nos queda atender al tercer rasgo que, con Baudelaire, identificá-
bamos como esencial de la modernidad artística: el tránsito de un arte mimético 
a uno imaginativo, poiético-creativo, en el que la imaginación y la memoria 
son las facultades principales. Es justamente aquí donde se pone en cuestión 
la modernidad del impresionismo. Si Baudelaire reivindicaba que la ejecución 
artística debía tener lugar en el estudio, los impresionistas salen al exterior, a la 
calle o a la naturaleza, a pintar sus cuadros. Además, si bien ya hemos visto que 
el impresionismo presenta temas urbanos típicamente modernos, también es 
verdad que hay muchas representaciones de la naturaleza. Ejemplo de ello son 
los almiares de Monet, sus paisajes de Etretat o del valle de Creuse. De hecho, 
el propio pintor, en sus breves textos autobiográficos, reconoce que el tema que 
le da sentido a su arte es la naturaleza (Monet, 2010). Pero recordemos también 
que una obra tan impactante en su momento como Almuerzo en la hierba, de 
Manet, tiene lugar también en un paisaje natural. Señalábamos antes que el 
rechazo de Baudelaire a la representación de la naturaleza se debía, entre otras 
cosas, a la negación de la mímesis como práctica artística. De este modo, el rasgo 
fundamental del impresionismo que haría de él un cierto momento de retroceso 
con respecto al despliegue del arte moderno sería su carácter mimético. Y es que, 
ciertamente, el impresionismo suele ser interpretado como un estudio de los efec-
tos de la luz y el color sobre la retina. Esto implica considerar el impresionismo 



136	 Ignacio Vieira

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 127 - 147. UNED, Madrid

como un esfuerzo por copiar la realidad en su luminosidad y colorido de una 
manera “objetiva”. 

Ahora bien, ¿es el impresionismo realmente un arte mimético? Lo que mueve 
al pintor impresionista, ¿es la pretensión de copiar fielmente la realidad? Nos 
proponemos a continuación cuestionar tales afirmaciones. Además, pretender 
captar la realidad tal como esta se “da a la retina” es, fenomenológicamente, un 
sin sentido. Pues a la retina, en tanto aparato fisiológico, no se le da nada. Ella 
recibe datos, pero esta recepción no constituye la percepción fenomenológica. La 
percepción incumbe a un lúcido ser-consciente que es, además, un ser-encarnado 
cuya lucidez no es retiniana, sino pathica (afectiva) y experiencial.

4. La superación impresionista de la dicotomía mímesis-subjetivismo

Hemos de tener en cuenta que el arte moderno que describe Baudelaire en 
su crítica de arte es, fundamentalmente, el arte romántico. Donde más claro se 
ve esto es en la oposición entre la mímesis y la imaginación del genio creador. 
Ahora bien, el arte moderno muy pronto se percataría de que el romanticismo 
termina por proyectar sobre el mundo los estados anímicos del sujeto. Frente 
a la sumisión del artista al mundo exterior –arte mimético–, nos encontramos 
ahora con la proyección de la subjetividad. Frente al naturalismo más ingenuo, 
el idealismo más colonizador del mundo. Es por ello que el realismo se presenta 
como movimiento artístico que, en la línea moderna, se propone superar este 
déficit idealista del arte romántico.

De este modo, consideramos que es el impresionismo el movimiento artísti-
co que realmente comienza a poner en práctica una superación de la dicotomía 
entre naturalismo mimético e idealismo subjetivo. El impresionismo retoma la 
naturaleza como tema y, además, se aleja del uso romántico de la imaginación. 
También es cierto que el impresionista abandona el estudio, plantando su caba-
llete en el exterior. Pero todo ello no supone una vuelta al arte mimético, sino 
una crítica y superación del aspecto más subjetivista del arte romántico. Ahora 
bien, si no es mimético, ni tampoco imaginativo –en el sentido romántico del 
término: como proyección de la subjetividad–, ¿qué papel juega el impresio-
nismo? Proponemos aquí que el impresionismo habitaría un entre: ni miméti-
co ni imaginativo, sino afectivo (pathico). Pensemos con mayor profundidad la 
ambigüedad impresionista.



La (im)presión sobre la mirada. el ascenso a la visibilidad en la pintura impresionista...	 137

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 127 - 147. UNED, Madrid

El propio Baudelaire, en sus Salones, establece una distinción entre un arte 
realista y un arte imaginativo. Aquí lo “realista” no hace referencia al movimiento 
del realismo como tal, sino a la tendencia mimética naturalista de representar fiel-
mente el mundo, y por ello Baudelaire prefiere denominarlo “positivista”. Por lo 
tanto: el artista positivista frente al imaginativo. El primero se caracterizaría por 
afirmar “«Quiero representar las cosas tal cual son, o tal cual serían suponiendo 
que yo no existiera»”. Frente él dirá el imaginativo: “«Quiero iluminar las cosas 
con mi espíritu y proyectar su reflejo sobre otros espíritus»” (Baudelaire, 2016b: 
71). Desde la perspectiva de Baudelaire, el impresionismo parecería caer del lado 
del arte mimético. Sin embargo, el impresionismo es también percibido como un 
subjetivismo. Como Victor I. Stoichita afirma, “el impresionismo es el resultado 
de (…) la subjetiva recepción de la realidad” (2005: 31). Esta interpretación está 
ya presente en aquella famosa crítica de la “primera exposición impresionista” 
de 1874: “estos pintores son impresionistas en el sentido de que no pintan el 
paisaje, sino la sensación producida por ese paisaje” (leído en Stoichita, 2005: 
31)8. Lo problemático aquí es que el uso de los términos nos conduce a una 
interpretación que es ya muy psicológica. Hablar de que tal arte representa una 
“sensación” nos conduce irremediablemente a un reduccionismo psicologista del 
arte impresionista que hace de este un (mero) subjetivismo. 

Ninguna de estas dos interpretaciones, mimética y subjetivista, hacen justicia 
al arte impresionista. Frente al subjetivismo romántico de un genio creador e 
imaginativo, el impresionismo reivindica una vuelta al mundo y del mundo. No 
se trata de inventar lo real, sino de abrirnos a la exploración de la visibilidad tal 
como esta se da sin necesidad de proyectar la subjetividad. En cierto modo, esta-
mos de acuerdo con Hauser (2003) a la hora de comprender el impresionismo 
como un desarrollo lógico del realismo, especialmente si comprendemos este 
como un paso “de lo general a lo particular, de lo típico a lo individual, de la idea 
abstracta a la idea concreta, temporal y espacialmente determinada…” (423). Por 
otra parte, el impresionismo no pretende representar el mundo tal como sería sin 
el hombre, que es como Baudelaire había definido el arte positivista-mimético. 
Pues la pintura impresionista se hace cargo de la impresión que lo real, que la 
visibilidad de lo real, causa sobre el sujeto vidente. No se trata del mundo sin 
el hombre, sino, precisamente, del mundo tal como es visto por el hombre. Sin 
embargo, esta impresión no debe ser comprendida como sensación, como mero 

8   Se trata de la crítica que, bajo el título L’Exposition des impressionnistes, Louis Leroy publicó 
el 25 de abril de 1874. Como es bien sabido, de esta crítica surge el título del movimiento, 
“impresionismo”, si bien Leroy lo acuñó en un tono despectivo. 



138	 Ignacio Vieira

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 127 - 147. UNED, Madrid

efecto psicológico o como efecto fisiológico sobre la retina. Como Hauser ha 
señalado, el impresionismo quiere hacerse cargo de la verdadera percepción. Es 
decir, no se trata de pintar las cosas del color que sabemos que son, sino de pin-
tarlas como las vemos: “el impresionismo acude a la verdadera percepción, más 
allá de los colores conscientes, teóricamente válidos (…)” (Hauser, 2003: 426). 
Así se entiende, por ejemplo, la eliminación del negro de la paleta impresionista. 

El carácter mimético del impresionismo y su supuesto subjetivismo son dos 
caras de una misma moneda. Es muy interesante observar, en los escritos auto-
biográficos del propio Monet, los vaivenes entre estas dos tendencias. El pintor 
francés nos cuenta que en sus comienzos sentía gran rechazo por los cuadros 
de Boudin —quien, no obstante, acabaría siendo su maestro. Por el contrario, 
admiraba las imágenes de Gudin, mucho más imaginativas. Sin embargo, todo 
cambiaría: “mis ojos, a la larga, se abrieron, y comprendí realmente la naturaleza; 
aprendí al mismo tiempo a amarla” (Monet, 2010: 17). Porque el impresionismo, 
con una gran sensibilidad fenomenológica, comprende que las cosas son tal como 
se dan, su “positivismo” es fenomenológico, es decir, fiel al principio de todos los 
principios del que hablara Husserl (2013): “que todo lo que se nos ofrece en la 
intuición originariamente (…) hay que aceptarlo simplemente como lo que se 
da” (129). La pintura impresionista buscará, por tanto, hacerse cargo del ascen-
so de lo real a su propia visibilidad, hacerse cargo de la donación (Gegebenheit) 
visual del mundo.

5. Anamorfosis

Para alumbrar esta interpretación de la pintura impresionista, los recursos de 
la fenomenología contemporánea resultan de sumo valor. Frente a una actitud 
intencional que pretendiera constituir, desde una instancia transcendental, el 
sentido del fenómeno, la fenomenología contemporánea se sitúa tras la pista de 
aquel fenómeno que “presiona la mirada más de lo que la mirada se precipita 
hacia él” (Marion, 2008: 270). Se trata de que la cosa misma, en su relevan-
cia pathica, nos salga al encuentro. Pero esta presión que ejerce el fenómeno 
sobre nuestra mirada –una presión que nos despoja de todo poder constituyente 
haciéndonos receptores o adonados de la donación del fenómeno– se parece 
mucho a aquello que dijera Merleau-Ponty: “el impresionismo quería dar a través 
de la pintura la manera exacta como los objetos chocan con nuestra mirada y 
atacan nuestros sentidos” (1948: 36).



La (im)presión sobre la mirada. el ascenso a la visibilidad en la pintura impresionista...	 139

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 127 - 147. UNED, Madrid

Si un fenómeno se hace visible –y aquí hacerse visible equivale a mostrarse 
en general– es porque asciende, desde su propia iniciativa, a la visibilidad. Tal 
ascenso a la visibilidad –en tanto ascenso a la mostración: audibilidad, espaciali-
dad, tactilidad, etc.– es denominado por Marion “anamorfosis”. De este modo, 
la anamorfosis designará la necesidad del Yo de alienarse sobre un “eje inmanen-
te” de/a la donación para poder recibir aquello que se muestra (Marion, 2008: 
214). Se trata, pues, de un ascenso (ana-) a la visibilidad, al aspecto, a la forma 
(-morphé).9 El término es fenomenológicamente muy adecuado para expresar 
ese surgimiento –o ascenso– de una imagen ahí donde justo un instante antes 
nada se veía:

(…) el fenómeno ya no aparece en el momento en el que abro los ojos 
dirigidos hacia él, como un objeto convocado a la mirada que lo produce; al 
contrario, el fenómeno surge cuando mi mirada ha satisfecho las exigencias 
de la perspectiva, del aparecer propio de lo que se muestra a partir de sí. La 
ana-morfosis indica aquí que el fenómeno toma forma a partir de sí mismo 
(Marion, 2008: 216).

A modo de ejemplo quisiéramos recordar la película de Víctor Erice, El sol del 
membrillo, en la cual asistimos a la labor artística-creadora (poiética) del pintor 
Antonio López.10 En un momento de la película, el pintor es visitado por una 
pareja japonesa que admira su obra, y a la cual le confiesa que se ha visto obligado 
a renunciar a su intento de pintar el sol del membrillo. Pues, ciertamente, “la 
luz dura muy poco”, es demasiado efímera. Ante tal renuncia, sin embargo, se le 
plantea al pintor la siguiente pregunta: ¿por qué no capturar fotográficamente la 
escena y, así, pintar con dicha imagen como modelo? La respuesta es tan tajante 
como clarividente: imposible. Pues eso supondría renunciar a lo que, en último 
término, está auténticamente en juego en la experiencia del pintar: la proximidad 
para con la cosa misma que, desde sí, se da a ver.

9   El ejemplo del propio Marion es el cuadro Los embajadores, de Hans Holbein. Para poder 
ver la calavera representada en la parte inferior, el sujeto debe situarse en un punto concreto. 
Es la obra, y no el sujeto, la que decide desde dónde puede ser vista, es decir, la que impone 
las condiciones de su propia visibilidad.
10   Agradecemos este ejemplo a César Moreno Márquez, de la Universidad de Sevilla. Para 
un comentario más amplio, véase su texto “Fe perceptiva y armonía de lo sensible”. 



140	 Ignacio Vieira

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 127 - 147. UNED, Madrid

Imagen 5. López, A. (1992). Membrillero

De este modo, la experiencia artística del pintor se nos revela pensable en 
los términos de donación. Es decir, la experiencia estética de Antonio López con 
sus membrillos, pero también la de Monet con los almiares o los nenúfares, se 
deja describir como donación. Pero entonces se trata de que el artista es aquel 
que recibe algo: el don de la visibilidad de lo real. ¿Se trata simplemente de la 
visibilidad? O, mejor dicho, ¿se trata meramente de una percepción visual que 
sitúa frente (gegen) a nosotros al objeto (Gegenstand) visto? En absoluto: el pintor 
busca la experiencia de la proximidad para con la presencia de la cosa misma, una 
proximidad que no se agota en la re-presentación objetiva de la cosa, para lo cual 
tanto vale la fotografía, sino que apela a una dimensión afectiva. 

Ahora bien, resulta problemático el término “presencia” (Anwesenheit), tan 
recurrente en la tradición metafísica para designar la sustancialidad subyacente u 
objetividad de lo puesto-ante-la-mirada. Así pues, hemos de matizar. La presencia 
que interesa al pintor es aquella que no se agota en una presencia terminada, sino 



La (im)presión sobre la mirada. el ascenso a la visibilidad en la pintura impresionista...	 141

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 127 - 147. UNED, Madrid

aquella que se va presentando, que va ad-viniendo a su presencia.11 Hablamos, 
pues, más que de la presencia (Anwesenheit), del venir a la presencia (Anwesen). 
Es decir, aquello que se va dando o va siendo dado. Por utilizar la terminología 
de Jean-Luc Marion, muy ilustrativa, el artista asiste a la experiencia del ascenso 
a la visibilidad de lo real (anamorfosis). Es tal arribo de lo real, la acontecialidad 
misma de lo real, lo que recibe el artista como siendo(le) dado (étant donné).

La anamorfosis como ascenso de lo real a su visibilidad se cumple en la pin-
tura impresionista a través, principalmente, del color. Pero para comprender esto 
se vuelve necesario que nos percatamos de que el color no es una mera impresión 
subjetiva, sino que supone el locus del encuentro afectivo que hacemos con el 
mundo. Para sus corrientes contemporáneas, desarrolladas principalmente en 
Francia (Capelle, 2009), la fenomenología no ha de ocuparse ya solo de la mani-
festación de los fenómenos, sino también, y sobre todo, de dejar (sein lassen) a la 
apariencia mostrarse en su aparecer, es decir, desde y por sí misma. No se trata 
tanto de un mostrar proactivo como de un dejar aparecer. Tal fenomenología 
estaría, así, especialmente preocupada por considerar el fenómeno más allá –o 
más acá– de la constitución de sentido que pudiera operar una subjetividad. 
Como señala Isabel Thomas Fogiel (2015), no se tratará ya tanto de una vuelta 
a las cosas mismas, sino de una vuelta de las cosas mismas, donde son estas las 
que mantienen la iniciativa de su mostración. 

Así pues, la preocupación principal de la fenomenología contemporánea es 
concebir el fenómeno en su mostrarse por y desde sí mismo, es decir, liberado 
de condiciones de posibilidad impuestas al propio fenómeno. Para Jean-Luc 
Marion, la donación designa esta “apertura sin condición a priori de cada fenó-
meno” (2008: 13). Se busca, por tanto, “hacer la experiencia de las cosas en un 
momento no temático ni objetivo” (Mena, 2021: 94).

En esta línea, Marion (2015) distingue entre aquello que vemos (ce que nous 
voyons) y aquello que aparece (ce qui apparaît). El fenómeno francés sostiene 
que no todo lo que vemos aparece o se muestra en un sentido fenomenológico. 
¿Cómo es esto posible? Habría que comprender que, en la línea de la fenome-
nología contemporánea, Marion considera que el aparecer del fenómeno debe 
implicar la mostración originaria de este no condicionada por condiciones de 

11   Heidegger (2010) distingue la presencialidad (Anwesenehit) del irrumpir de la presencia 
(Anwesen) como forma de pensar la diferencia ontológica. Es a esta terminología a la que nos 
remitimos.



142	 Ignacio Vieira

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 127 - 147. UNED, Madrid

posibilidad impuestas desde fuera al propio fenómeno –v.gr.: la exigencia de un 
principio de razón suficiente, de un concepto (Begriff) adecuado, de un horizonte 
eidético, etc. Por otra parte, ver, o más bien mirar (regarder), supondría un acto 
intencional que subsume –por utilizar una terminología kantiana– la intuición 
a un concepto adecuado. Este concepto –o trama de sentido en general– condi-
ciona ya la fenomenalidad del fenómeno. Así pues, mirar (regarder) no es tanto 
entregarse a la visibilidad de la cosa como pre-ver. Por ejemplo, (pre)vemos las 
cosas del color que sabemos –pensamos– que son en vez de ver las cosas del color 
con el cual ellas se dan a ver.

Es interesante la distinción Marion hace entre el ver (voir) y el mirar (regar-
der). Si atendemos al término francés, “regarder” hace pensar en un guardar, man-
tener, fijar, vigilar o retener (garder). En el mirar, el sujeto se inviste de tutor del 
objeto, ejerce la tuición (tueri) propia de la mirada (in-tuieri) transformando el 
fenómeno en objeto visible según un horizonte de inteligibilidad. Por otra parte, 
frente al mirar que fija y mantiene, el ver (voir) sería recepción o acogida de lo 
que se da a ver, lo que asciende a la visibilidad desde sí, antes de todo horizonte 
y, por lo tanto, in-mirable (irregardable) (Marion, 2008: 350). Que sea inmirable 
quiere decir que la iniciativa de su darse-a-ver pertenece a la cosa misma, y no a 
una subjetividad que dirigiese su mirada.12 

Podemos, por ejemplo, percibir tres colores dispuestos en franjas verticales 
uno detrás de otro. Esto podría fácilmente ser interpretado como una bande-
ra; especialmente si se tratasen del azul, el blanco y el rojo, habida cuenta del 
peso que tiene en nuestra historia la escarapela francesa como símbolo. También 
pudiera ser que un color determinado, como el rojo, fuese asociado a una adver-
tencia, como cuando dicho color aparece en el contexto o trama significativa del 
tráfico. En estos casos, la intuición se subordina completamente a la utilidad, al 
uso, al contexto práctico… en definitiva, a la significación. Pero consideremos 
ahora, siguiendo el ejemplo de Marion (2020), el caso de las pinturas de Rothko. 
Allí el color no se deja subsumir bajo una significación que totalizase su sentido. 
No cabe duda de que en tales pinturas el color se presta mucho menos a diluirse 
tras un concepto, pues se haya, digámoslo así, desprovisto de mundo: “ella [la 
pintura] no muestra nada más que esos colores mismos y su juego mutuo, sin 
poner en evidencia ninguna otra cosa del mundo, ni producir ningún objeto, ni 
transmitir ninguna información” (Marion, 2020: 26). En este caso se trata de 
asistir a la presencia del color en la “sorpresa de ver” (Mena, 2020: 117). Pero esta 

12   Para un análisis fenomenológico del concepto de lo “inmirable”, cf. Vieira, 2023.



La (im)presión sobre la mirada. el ascenso a la visibilidad en la pintura impresionista...	 143

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 127 - 147. UNED, Madrid

presencia no consiste en un estado de “ya presente”, consolidado, estratificado. 
La presencia (Anwesenheit) del color implica el venir a la presencia (Anwesen) del 
mismo, el movimiento de aparecer de lo apareciente. 

La pintura impresionista supone un constante ejercicio por hacer el encuen-
tro con lo real ahí donde es lo real lo que sale a nuestro encuentro, desde sí 
mismo, y especialmente a partir de esa dimensión que constituye el color. Por 
tanto, para el impresionismo

las cosas están ahí, no ya solamente, como en la perspectiva del 
Renacimiento, según su apariencia proyectiva y según la exigencia del 
panorama, sino ante nosotros, insistentes, rasgando con sus aristas la mirada, 
reivindicando cada una de ellas una presencia absoluta (…) (Merleau-Ponty, 
1960: 218-219).

Imagen 3. Monet, C. (1914-1917).                             Imagen 4. Rothko, M. (1953).
                Water Lilies                                                      No. 61. Rust and Blue



144	 Ignacio Vieira

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 127 - 147. UNED, Madrid

6. Conclusiones: el color, “ton de l’être”

El color, así como la luz –conformando una misma impresión–, constituyen 
el motivo central del impresionismo porque es precisamente a través de ellos 
como se da lo real. Es decir, el impresionismo supone un encuentro con el 
mundo a través del color: la anamorfosis de lo real, el ascenso a la visibilidad de 
las cosas, se cumple de manera privilegiada –si bien no exclusiva– en el color.13 
Pero esto significa, por tanto, que el color debe ser comprendido como claro 
(Lichtung) de manifestación del mundo, como acceso al ser del mundo o encuen-
tro con las cosas mismas: en definitiva, como cristalización o concreción de toda 
visibilidad. Se trata de ser capaces de pensar que “cada color sea una concreción 
en la trama de la visibilidad” (Romano, 2020, 304). Sería muy empobrecedor 
para nuestra experiencia caer en reduccionismos naturalistas o psicologistas que 
redujeran el color a una realidad físico-matemática o a una sensación subjetiva. 
Como comenta Claude Romano, “es siempre posible rechazar la disyunción 
inicial según la cual los colores son (…) o bien objetivos en el sentido de una 
objetividad física, o bien únicamente propiedades del aparato visual en su aco-
plamiento con el cerebro (o espíritu)” (2020: 305).

La superación de la dicotomía entre objetivismo (arte mimético) y subjeti-
vismo (arte imaginativo) acontece en el impresionismo mediante el color como 
medio expresivo. De este modo, el color es, ciertamente, una propiedad de las 
cosas, una propiedad del mundo, pero del mundo de la vida (Lebenswelt): “ni 
propiedades intrínsecas al mundo físico, ni propiedades intrínsecas a nuestro 
cerebro-espíritu, sino propiedades del sistema que este mundo y nosotros mismos 
formamos el uno con el otro, propiedades (notablemente estables) de nuestro 
Lebenswelt” (Romano, 2020: 306). El color es una “operación central que con-
tribuye a definir nuestro acceso al ser” (Merleau-Ponty, 1964: 33). En una apro-
ximación fenomenológica, el color es, como dijera Merleau-Ponty, tono mismo 
del ser (ton de l’être). Hablamos, pues, de un cromatismo ontológico (chromatisme 
ontologique) o de una epifanía sensible del color (epiphanie sensible de la couleur) 
(Romano, 2020, 309). El color es la verdad –no única ni unívoca– del mundo. 
Pero una verdad comprendida como aletheia, des-velamiento o mostración de 
las cosas en el claro de su aparición.

13   No solo en el color. Por ejemplo, también en la profundidad, tema no tratado por el 
impresionismo y sí, por ejemplo, por el postimpresionismo, especialmente por Cézanne 
(Francastel, 1983; Argan, 1977; Merleau-Ponty, 1977).



La (im)presión sobre la mirada. el ascenso a la visibilidad en la pintura impresionista...	 145

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 127 - 147. UNED, Madrid

Si es cierto, como afirma Erwin Strauss, que “el sentir es un vivir-con inme-
diato, no conceptual” (1989: 574), entonces habría que distinguir la sensación, 
con connotaciones psicologistas-subjetivistas, del sentir. Este último hace referen-
cia no ya a un efecto subjetivo, a una emoción, sino a un contacto con las cosas. Si 
la sensación –en su sentido psicológico– es el resonar de un efecto en mi psique, 
el sentir, tal como proponemos entenderlo con Strauss –aunque también, sin 
duda, en la misma línea que Merleau-Ponty–, hace referencia a una apertura del 
existente al encuentro con el mundo. Como señala una vez más Strauss, “en el 
sentir, el ‘Yo’ y el ‘mundo’ se despliegan simultáneamente para el sujeto sintiente; 
en el sentir, el sujeto sintiente se experiencia a sí mismo y al mundo, a sí mismo 
en el mundo, a sí mismo con el mundo” (1989: 417). Por todo esto creemos que 
no es acertado interpretar la pintura impresionista como una mera recepción de 
sensaciones subjetivas. La impresión impresionista es, o aspira a ser, un sentir, 
afectivo o pathico, la expresión misma de un encuentro del existente con el mun-
do a través del color como tono del ser, como claro (Lichtung) de mostración de 
la cosa misma. Esta dimensión pathica la resume a la perfección Merleau-Ponty: 
“cualidad, luz, color, profundidad, que están ahí ante nosotros, están ahí porque 
despiertan un eco en nuestro cuerpo, porque este los recibe” (1964: 19).

Así pues, la pintura impresionista –y de manera paradigmática, si bien no 
exclusiva, la pintura de Monet– se presta a una lectura fenomenológica de gran 
interés ontológico, pues comprende tal pintura como un esfuerzo por acercarnos 
al desvelamiento (aletheia) o mostración de lo real a través de una impresión que 
no es ya psicológica, sino pathica o afectiva. La impresión de la pintura impre-
sionista es, pues, (im)presión sobre la mirada de un testigo que recibe y acoge la 
mostración misma del mundo en su ascenso a la visibilidad (anamorfosis). Tam-
bién creemos que esta lectura fenomenológica permite comprender la pintura 
impresionista más allá –o más acá– de la dicotomía entre pintura mimética (natu-
ralismo, positivismo) y pintura imaginativa (subjetivismo, idealismo). Habitando 
un entre pathico, la pintura impresionista nos pone tras la pista de esa autonomía 
estético-artística explorada –y explotada– por movimientos posteriores.



146	 Ignacio Vieira

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 127 - 147. UNED, Madrid

Imagen 6. Monet, C. (1890-1891). Meules au soleil, effet du matin

Bibliografía

Argan, G. C. (1977). El arte moderno 1770-1970. Valencia: Fernando Torres.
Baudelaire, Ch. (2016a). El pintor de la vida moderna. En Ch. Baudelaire, El pintor 

de la vida moderna. Madrid: Taurus.
— (2016b). La obra y la vida de Eugène Delacroix. En Ch. Baudelaire, El pintor de la 

vida moderna. Madrid: Taurus.
Capelle, P. (2009). Fenomenología francesa actual. Buenos Aires: Jorge Baudino Ediciones.
Francastel, P. (1983). El impresionismo. Barcelona: Editorial Bruguera.
Gadamer, H.-G. (2009). La actualidad de lo bello: el arte como juego, símbolo y fiesta. 

Barcelona: Paidós.
Gutiérrez, A. (2012). El concepto estricto de la estética como disciplina filosófica y su 

crítica. Pensamientos, 68, 199-224.
Hauser, A. (2003). Historia social de la literatura y el arte. Vol. 2. Barcelona: Editorial 

Debate.
Heidegger, M. (2010). Conceptos fundamentales. Madrid: Alianza Editorial.
Husserl, E. (2013). Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenoló-

gica. Libro I. Fondo de Cultura Económica.
Kant, I. (2009). Kritik der Urteilskraft. Hamburg: Felix Meiner Verlag.
Marion, J.-L. (2008). Siendo dado. Madrid: Síntesis.
— (2015). Ce qui nos voyons et ce qui apparaît. Bry-sur-Marne: INA Éditions.



La (im)presión sobre la mirada. el ascenso a la visibilidad en la pintura impresionista...	 147

ÉNDOXA: Series Filosóficas, n.o 54, 2024, pp. 127 - 147. UNED, Madrid

— (2020). La banalidad de la saturación. En J. Roggero, El fenómeno saturado. La exceden-
cia de la donación en la fenomenología de Jean-Luc Marion. Buenos Aires: Sb Editores.

Mena, P. (2018). Pathos y phainomenon. El acontecimiento como fenómeno insigne 
y la aventura de su recepción. En F. Johnson, P. Mena, & S. Herrera, ¿Hacia las 
cosas mismas? Discusiones en torno a la problemática claridad del fenómeno. Chile: 
Ediciones Universidad de la Frontera.

— (2020). La sorpresa de ver. La apertura del espacio de manifestación en la experiencia 
pictórica. En J. L. Roggero (ed.), El fenómeno saturado. La excedencia de la donación 
en la fenomenología de Jean-Luc Marion (págs. 115-137). Buenos Aires: Sb Editorial.

— (2021). El encuentro con las cosas mismas. La mirada estética y la sorpresa como 
experiencias de acceso privilegiadas. Ideas y Valores, 93-113.

Merleau-Ponty, M. (1960) [1964]. Signos. Seix Barral.
— (1964) [1986]. El ojo y el espíritu. Barcelona: Paidós.
— (1948) [1977]. Sentido y sinsentido. Barcelona: Ediciones Península.
Monet, C. (2010). Los años de Giverny. Correspondencia. Madrid: Turner.
Moreno, C. (2011). Fe perceptiva y armonía de lo sensible. En: La Sombra de lo Invi-

sible. Merleau-Ponty 1961-2011 (Siete Lecciones). Eutelequia.
Rilke, R. M. (2017). Cartas sobre Cézanne. Madrid: Ediciones Rialp.
Romano, C. (2020). De la couleur. París: Gallimard.
Stoichita, V. I. (2005). Ver y no ver. Madrid: Ediciones Siruela.
Strauss, E. (1989). Du sens des sens. Grenoble: Jérôme Millon. 
Thoma-Fogiel, I. (2015). Le lieu de l’universel. París: Seuil.
Van Gogh, V. (2012). Cartas a Theo. Madrid: Alianza.
Vieira, I. (2023). Inmirable (irregardable). Resistencias del otro y cuestionamientos 

del yo. En Ordóñez-García (ed.), Afectividad y disidencias de la facticidad. Madrid: 
Dykinson. 

Wildenstein, D. (2001). Monet, o el triunfo del impresionismo. Madrid: Taschen.

Recibido: 28/07/2021
Aceptado: 22/09/2021

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-NoCo-
mercial-SinObraDerivada 4.0

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

