LA (IM)PRESION SOBRE LA MIRADA. EL
ASCENSO A LA VISIBILIDAD EN LA PINTURA
IMPRESIONISTA. UNA APROXIMACION
FENOMENOLOGICA

THE (IM)PRESSION ON THE GAZE. THE ASCENT
TO VISIBILITY IN IMPRESSIONIST PAINTING.
A PHENOMENOLOGICAL APPROACH

Ignacio VIEIRA
Universidad de Sevilla®

ResuMEN: El presente trabajo pretende ofrecer una aproximacién a la pintura
impresionista desde la fenomenologia francesa contempordnea. De cara a problema-
tizar el papel histérico del impresionismo, partiremos de la critica de arte de Charles
Baudelaire para dilucidar en qué medida dicho movimiento participa de la modernidad
artistica. Sin embargo, el objetivo principal que nos proponemos no es una lectura
histérica, sino fenomenolégica: pretendemos superar las interpretaciones reduccionis-
tas que presentan dicho movimiento pictdrico o bien como una pulsién naturalista
por representar miméticamente los efectos de la luz sobre la retina, o bien como una
representacién subjetivista que interpreta la impresién como “sensacién” psicolégica.
Mds acd de ambos reduccionismos, el impresionismo se nos mostrard en una lectura
fenomenolégica como el intento de hacer el encuentro con el mundo, y su uso del color
se revelard como des-velamiento (aletheia) o mostracién de lo real.

PaLABRAs cLAVE: Fenomenologia, Impresionismo, Modernidad, Baudelaire, Color,

Visibilidad.

ABsTRACT: This paper aims to offer an approach to impressionist painting from
the perspective of contemporary French phenomenology. In order to problematise the
role of Impressionism, we will use Charles Baudelaire’s art criticism as a starting point

* Facultad de filosofia, C/Camilo José Cela S/N, 41018 Sevilla, Espafia, ivieira@us.es. Esta
investigacion ha sido desarrollada en el marco de un contrato de formacién de profesorado
universitario (FPU) del Ministerio de Ciencia, Innovacién y Universidades del Gobierno de

Espana.

ENDOXA: Series Filoséficas, n.° 54, 2024, pp. 127 - 147. UNED, Madrid


mailto:ivieira@us.es

128 IGNACIO VIEIRA

to elucidate how Impressionism participates in artistic modernity. However, our main
objective is not a historical reading, but a phenomenological one: we aim to overcome
the reductionist interpretations that this pictorial movement presents either as a natura-
listic drive to mimetically represent the effects of light on the retina, or as a subjectivist
representation that interprets the impression as a psychological “sensation.” Beyond
both reductionisms, Impressionism will be shown in a phenomenological reading as
an attempt to create an encounter with the world, and its use of colour will be revealed
as the aletheia of the being of the world.

Keyworps: Phenomenology, Impressionism, Modernism, Baudelaire, Colour,
Visibility.

1. Introduccion

No cabe duda de que el impresionismo' es un movimiento artistico de una
importancia fundamental en la segunda mitad del siglo xx. No obstante, su
posicién en el desarrollo de la pintura moderna es hasta cierto punto ambigua.
Por una parte, participa de la modernidad pictérica que anunciara ya Baudelaire.
Ello es patente, por ejemplo, en cémo la pintura impresionista participa del giro
moderno de la forma a la expresividad, de la linea al color, que Baudelaire iden-
tificara como rasgo esencial de la pintura moderna. Por otra parte, sin embargo,
se puede considerar que el impresionismo, teniendo como preocupacién prin-
cipal una representacién mimética de lo real —especialmente la mimesis de los
efectos de la luz y el color sobre la retina—, supone un retroceso con respecto a
la emancipacién del arte moderno.” Asi, el postimpresionismo —Cézanne, Van
Gogh, Gauguin...— se presenta como un intento de superacién del cardcter atin
demasiado mimético del impresionismo.’

' En este trabajo no vamos a incluir el posimpresionismo. Por otra parte, también es cierto

que el impresionismo es un movimiento muy amplio, con distintas personalidades y estilos
presentes en él (Francastel, 1983). Nosotros, si bien haremos referencia a cuestiones que
incumben transversalmente a todo el movimiento, tomaremos predominantemente como
referencia la obra de Monet. Y ello por dos motivos. En primer lugar, porque lo consideramos
el autor mds representativo del movimiento. En segundo lugar —y siendo una de las causas de
lo anterior—, creemos que la obra de Monet presenta un desarrollo cuya culminacién —los
puentes japoneses y los nentifares— da cuenta de manera extraordinaria de las cuestiones que
aqui queremos tratar.

2 Agradecemos esta intuicién a Miguel Angel Rivero, de la Universidad de Sevilla.
Tampoco, posteriormente, Picasso queda prendido por el colorido arte impresionista, al
cual, ademds, considera despectivamente como arte burgués (Argan, 1977: 510).

3

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 127 - 147. UNED, Madrid



LA (IM)PRESION SOBRE LA MIRADA. EL ASCENSO A LA VISIBILIDAD EN LA PINTURA IMPRESIONISTA... 129

A pesar de este bosquejo inicial sobre la situacién histérica del movimiento
impresionista, debemos senalar que este trabajo no se propone una aproximacién
de cardcter meramente histérico a dicho arte, sino una eminentemente fenomeno-
l6gica. No obstante, la comprensién histérica serd importante para entender por
qué tiene interés para nosotros llevar a cabo toda esta reflexion. Sobre el movimien-
to impresionista hay dos visiones predominantes. Por un lado, se considera que
supone un intento de representar fielmente la realidad tal como esta es percibida
por la retina. Por otra parte, también es usual interpretar la pintura impresionista
desde una perspectiva subjetivista, de modo que el impresionismo se ocuparia de
registrar las impresiones subjetivas, algo asi como las “sensaciones” que nos causan
las cosas. En este trabajo consideramos que ambas comprensiones son reduccionis-
tas con respecto a lo que se halla implicado en tal fenémeno artistico. La primera
de ellas, al interpretarlo como arte mimético, hace pensar que lo que hay en juego
es una copia del mundo. Se trata, a nuestro parecer, de un reduccionismo de corte
naturalista que confunde la impresién afectiva (pathica?) con una impresion reti-
niana (fisioldgica). La segunda de las interpretaciones supondria un reduccionismo
psicologista que ve una sensacién subjetiva ahi donde, tal como argumentaremos,
hay implicada una experiencia del ser de las cosas. Tanto el objetivismo positivista
de la retina como el subjetivismo de las sensaciones, de las “impresiones”, son
insuficientes desde el punto de vista de una aproximacién fenomenolégica.

En primer lugar, analizaremos en qué medida puede o no considerarse que el
impresionismo es un arte moderno, y ello tomando como guia la conciencia de
modernidad artistica inaugurada por Baudelaire. Partiremos, pues, de sus escri-
tos de critica de arte. En segundo lugar, nos demoraremos en una aproximacién
fenomenoldgica a la pintura impresionista que mostrard, més acd de disquisi-
ciones histéricas, de qué modo el impresionismo aporta una dosis de lucidez
experiencial para su propio tiempo y para el nuestro. Para ello, haremos uso de
los recursos de la fenomenologia contempordnea. Propondremos, por tanto,
que la experiencia artistica implicada en el impresionismo es susceptible de ser
descrita y comprendida més alld del realismo mimético pre-moderno y mds alld
de la proyeccién de la subjetividad romdntica. La pintura impresionista —y esta
habr4 de ser, para nosotros, la mayor relevancia actual de ella— permite alumbrar
un encuentro con lo real en un “entre” afectivo (pathico). Un encuentro en el que
no es el sujeto quien tiene el protagonismo, sino que es la cosa misma la que,
saliéndonos al encuentro desde su propia iniciativa, nos entrega a la “sorpresa de
ver’ (Mena, 2020).

4 De pathos (nG90g).

ENDOXA: Series Filoséficas, n.° 54, 2024, pp. 127 - 147. UNED, Madrid



130 IGNACIO VIEIRA

2. Impresionismo y arte moderno

Excederia las pretensiones y el espacio de este trabajo entrar en detalles en lo
que concierne a la visién que tiene Baudelaire del arte moderno. Sin embargo, si
que podemos destacar algunos de sus rasgos mds importantes. Para el poeta fran-
cés, la modernidad artistica es, fundamentalmente, “lo transitorio, lo fugaz, lo
contingente” (Baudelaire, 2016a: 22). Frente a la basqueda de formas absolutas,
eternas, invariables, que caracteriza al arte cldsico, el arte moderno rastrea lo
histérico, cambiante y circunstancial. Se trata, por tanto, de un arte que busca la
belleza particular, por ejemplo, en los rasgos de las costumbres. Podriamos decir
que la modernidad artistica se caracteriza por una auto-conciencia histérica de
su propia modernidad, a partir de la cual se sabe situada en su tiempo presente
y se compromete artisticamente con él. Asi, frente al uso de temas cldsicos y
pretendidamente atemporales, como los religiosos, miticos o histéricos, el
arte moderno acude a temas de su propio tiempo: a veces incluso cotidianos o
anecddticos, a veces importantes acontecimientos del momento (véase: La balsa
de medusa, de Géricault). En esta misma linea, el escenario del arte moderno no
se sitlla ya en un pasado remoto que representara un arquetipo atemporal, como
la Grecia cldsica, ni tampoco en la Naturaleza como paisaje idilico, sino en la
ciudad o urbe como escenario principal de la vida moderna. Del mismo modo,
los personajes representados en este arte serdn los propios protagonistas de la
ciudad y la vida moderna: obreros, prostitutas, viandantes, burgueses, etc. Por
lo tanto, a ojos de Baudelaire, lo que caracteriza al arte moderno es tener como
tema la propia vida moderna.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 127 - 147. UNED, Madrid



LA (IM)PRESION SOBRE LA MIRADA. EL ASCENSO A LA VISIBILIDAD EN LA PINTURA IMPRESIONISTA... 131

Imagen 1. Degas, E. (18706). Au Café (I’Absinthe)

Sin embargo, no es solo el tema lo que distingue y define al arte moderno.
Igual de definitorio, si no mds, es su particular uso del color y el predominio de
este sobre la linea y la forma. No en vano Baudelaire identifica a Ingres como
representante del arte neocldsico, y a Delacroix como el primer gran pintor
moderno. Y es que, incluso cuando el tema es cldsico e impropio de la vida
moderna, bien pudiera ser que el uso del color haga que la obra sea propiamente
moderna. Este es el caso, por ejemplo, de la obra de Delacroix Dante y Virgilio.?

5 Sin embargo, en el arte de vanguardia del siglo xx, especialmente en artistas como Picasso,

tuvo una gran influencia autores que Baudelaire consideraria “pre-modernos”, como Ingres.
Es mds, artistas como Picasso, pero también Matisse, 0 Mondrian, pueden ser comprendidos
desde la confluencia del afin de linea, propio del arte neo-clisico (Ingtes), y del afin de color,
propio del arte romdntico y pos-impresionista. De este modo, frente a la consideracién de
una modernidad artistica caracterizada por el predominio del color (Baudelaire), podriamos
considerar que la linea como recurso pictérico tiene su propia modernidad y que Ingres es, a
su manera, tan determinante en artistas como Picasso como el propio Delacroix.

ENDOXA: Series Filoséficas, n.° 54, 2024, pp. 127 - 147. UNED, Madrid



132 IGNACIO VIEIRA

Sobre estas cuestiones formales, también cabe sefalar que para Baudelaire repre-
sentar la vida moderna no es algo que se lleve a cabo solo desde la eleccién de
un tema, sino también en la ejecucién misma de la obra. Si la vida moderna es
cambiante, acelerada, transitoria, la obra debe ser ondulante, en movimiento,
fugitiva, caracterizada por una velocidad de ejecucién que encarne la “metamor-
fosis diaria de las cosas exteriores” (Baudelaire, 2016a: 11).

Por ultimo, nos faltarfa un rasgo mds: el arte moderno es, en cuanto tal,
fruto de un acto creativo, de una invencién, de un artificio. Mientras que toda
etapa pre-moderna parte, en mayor o menor medida, de la mimesis del mundo,
el arte moderno se caracteriza fundamentalmente por no representar miméti-
camente lo real, sino por efectuar un acto creativo, por dar forma al artificio
que es la obra. Esta cuestién estd estrechamente vinculada al primer rasgo que
destacibamos de la modernidad artistica. La vida moderna es, tal como la ve
Baudelaire, un constante artificio. La revolucién industrial habia puesto en mar-
cha la tecnificacién del mundo, haciendo cada vez mis de la ciudad —escenario
de la vida moderna— un gran artefacto. Pero es muy importante también tener
en cuenta la influencia de la figura estética del genio, que para los romdnticos
tendrd tanto peso. Asi, el artista es, ante todo, un genio creador, y su obra es
un artificio.® Este es el motivo por el que Baudelaire rechaza con tanto énfasis
la naturaleza como motivo o tema estético. La vida moderna no tiene lugar en
los paisajes naturales que tanto ocupan al arte cldsico, sino que tiene lugar en la
urbe. Ademds, la naturaleza representa la pureza de lo que no precisa interven-
cién humana alguna, es decir, todo lo contrario el artificio. El arte pre-moderno
es naturalista, pues copia el mundo tal como es, pero el arte moderno no copia,
sino que crea el mundo. Asi se comprende también que para Baudelaire (2016a)
el artista moderno deba trabajar siempre en el taller o estudio. Pues, trabajando
al natural, el artista sigue copiando, mientras que en el estudio se ve obligado a
recrear lo exterior a partir de la memoria. Por lo tanto, y esto es crucial, el artista
moderno serd aquel que tenga como principales herramientas la imaginacién
y la memoria, ya que el arte moderno es imaginativo y creador, no mimético.

Ahora bien, debemos matizar qué entiende Baudelaire por “memoria”. Pues
podria parecer que de lo que se trata es de intentar recordar lo mds fielmen-
te posible aquello que el artista ha contemplado. ;Acaso no seria esto tam-
bién un arte mimético? Por lo tanto, la memoria no consiste en retener una

¢ Recordemos que Kant define el genio como un “talento (don natural) que le da la regla al

arte”. KU § 46, AK 'V 307.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 127 - 147. UNED, Madrid



LA (IM)PRESION SOBRE LA MIRADA. EL ASCENSO A LA VISIBILIDAD EN LA PINTURA IMPRESIONISTA... 133

representacion mimética del mundo, sino que trata de traducir la vida exterior
a un medio expresivo. Pero una traduccidn es ya ella misma una interpretacion,
es decir, estd imbuida o atravesada por el espiritu creador del artista. El propio
Baudelaire sefiala que la memoria no conserva una imagen fiel del mundo, sino
que exagera y destaca unos rasgos sobre otros, difumina contornos, etc. Es decir,
la memoria guarda una impresién causada sobre el espiritu del artista. Pero esta
impresién, que no mimesis, es ya una interpretacién y no un “fiel reflejo”, es
un producto del espiritu creador. Se trata de una “memoria resurrecionista,
evocadora” (Baudelaire, 2016a: 27), que incluso libera a las cosas del estrecho
corsé objetivista.

3. La modernidad impresionista

Una vez visto los rasgos que caracterizan a la pintura moderna, llega el
momento de plantearnos en qué medida el impresionismo participa o no de
esta modernidad artistica. De entrada, parece evidente que si lo hace, pues salta
a la vista que el impresionismo hereda y desarrolla el predominio del color que,
para Baudelaire, y a partir de Delacroix, caracteriza a la modernidad. Pero la
historia también nos revela que el impresionismo no alcanza esa autonomia del
arte que busca el arte moderno, pues se hace necesario un pos-impresionismo.
Ademds, llama la atencién que a algunos de los criticos de arte mds partidarios
del arte moderno les causa bastante indiferencia el movimiento impresionista.
El propio Baudelaire no menciona a Manet en sus escritos de critica de arte.
Por otra parte, y mds tarde, Rilke o Merleau-Ponty sienten verdadera fascina-
cién por el posimpresionismo —especialmente por Cézanne—, pero apenas si les
preocupa el impresionismo. También podemos destacar cémo Van Gogh, en
sus Cartas a Theo, apenas muestra un interés especialmente resefiable por los
impresionistas.

En primer lugar, podemos afirmar que, efectivamente, el impresionismo
participa de la eleccién de temas propios de la vida moderna. Por ejemplo, se
ocupa de escenas y ceremonias oficiales, temas estos reconocidos por Baudelai-
re como tipicamente modernos. Al respecto, podemos destacar el cuadro Rue
Montorgueil, de Monet. Por otra parte, y a modo de ejemplo, hay un motivo
especialmente recurrente en la pintura impresionista que no solamente tiene
la urbe como escenario, sino que, ademds, representa algo muy propiamente
moderno: un tren —emblema de la tecnificacién de la vida moderna— llegando a

ENDOXA: Series Filoséficas, n.° 54, 2024, pp. 127 - 147. UNED, Madrid



134 IGNACIO VIEIRA

su estacién. Asimismo, cabe sefalar que la vida moderna no estd presente en la
pintura impresionista inicamente en sus temas, sino también en su ejecucion.
Nos encontramos, pues, ante una pintura que en su mismo trazo es dindmica,
transitoria, fugaz, a veces casi instantdnea (Hauser, 2003).

En segundo lugar, y con respecto al uso y predomino del color, el impresio-
nismo supone un arte claramente moderno. Es de sobra sabido que los impre-
sionistas llevan a cabo una exploracién de los efectos del color y de la luz sobre
los objetos (Francastel, 1983). Sabemos que su uso del color fue una importante
influencia para los posimpresionistas, los cuales radicalizaron la autonomia del
color que ya se entrevefa en el impresionismo, hecho que terminaria siendo
decisivo para la propia autonomia del arte.” La serie de Monet sobre la catedral
de Rouen, o la de los almiares, son un gran ejemplo de ello. Del mismo modo,
los puentes japoneses suponen una explosion de color y una pérdida de la linea
tales que resultan, sin duda, emblemadticos de la expresividad y autonomia que
caracterizard al arte tanto en el posimpresionismo como en ciertos movimientos
de vanguardia, como el Die Briicke.

7 Por autonomia del arte entendemos todo ese proceso que ya iniciara Baumgarten —aunque

inconclusamente— para legitimar y, al mismo tiempo, dar autonomia a la estética y al arte en
general como experiencia (Gutiérrez, 2012). La idea estética kantiana, no subsumible bajo un
concepto adecuado y, sin embargo, capaz de brindar su propio conocimiento intuitivo, supu-
so un importante hito en este proceso. El impresionismo participa de este proceso de autono-
mia artistica, lo cual es, a nuestro parecer, especialmente notorio en los puentes japoneses de
Monet. Sin embargo, y tal como sefiala Francastel (1983), son los posimpresionistas quienes
dan un paso decisivo: con ellos la pintura por si misma se vuelve el tema mismo de la expe-
riencia artistica, la cual cada vez necesita menos seguir dependiendo de la referencia objetiva
al mundo.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 127 - 147. UNED, Madrid



LA (IM)PRESION SOBRE LA MIRADA. EL ASCENSO A LA VISIBILIDAD EN LA PINTURA IMPRESIONISTA... 135

Imagen 2. Monet, C. (1918-1924). The Japanese Bridge

Por dltimo, nos queda atender al tercer rasgo que, con Baudelaire, identificd-
bamos como esencial de la modernidad artistica: el trinsito de un arte mimético
a uno imaginativo, poiético-creativo, en el que la imaginacién y la memoria
son las facultades principales. Es justamente aqui donde se pone en cuestién
la modernidad del impresionismo. Si Baudelaire reivindicaba que la ejecucién
artistica debia tener lugar en el estudio, los impresionistas salen al exterior, a la
calle o a la naturaleza, a pintar sus cuadros. Ademds, si bien ya hemos visto que
el impresionismo presenta temas urbanos tipicamente modernos, también es
verdad que hay muchas representaciones de la naturaleza. Ejemplo de ello son
los almiares de Monet, sus paisajes de Etretat o del valle de Creuse. De hecho,
el propio pintor, en sus breves textos autobiogrificos, reconoce que el tema que
le da sentido a su arte es la naturaleza (Monet, 2010). Pero recordemos también
que una obra tan impactante en su momento como Almuerzo en la hierba, de
Manet, tiene lugar también en un paisaje natural. Sefialdbamos antes que el
rechazo de Baudelaire a la representacion de la naturaleza se debia, entre otras
cosas, a la negacién de la mimesis como préctica artistica. De este modo, el rasgo
fundamental del impresionismo que haria de ¢l un cierto momento de retroceso
con respecto al despliegue del arte moderno seria su cardcter mimético. Y es que,
ciertamente, el impresionismo suele ser interpretado como un estudio de los efec-
tos de la luz y el color sobre la retina. Esto implica considerar el impresionismo

ENDOXA: Series Filoséficas, n.° 54, 2024, pp. 127 - 147. UNED, Madrid



136 IGNACIO VIEIRA

como un esfuerzo por copiar la realidad en su luminosidad y colorido de una
manera “objetiva’.

Ahora bien, ses el impresionismo realmente un arte mimético? Lo que mueve
al pintor impresionista, ses la pretensién de copiar fielmente la realidad? Nos
proponemos a continuacién cuestionar tales afirmaciones. Ademds, pretender
captar la realidad tal como esta se “da a la retina” es, fenomenol6gicamente, un
sin sentido. Pues a la retina, en tanto aparato fisioldgico, no se le 4z nada. Ella
recibe datos, pero esta recepcién no constituye la percepcién fenomenoldgica. La
percepcién incumbe a un licido ser-consciente que es, ademds, un ser-encarnado
cuya lucidez no es retiniana, sino pathica (atectiva) y experiencial.

4. La superacion impresionista de la dicotomia mimesis-subjetivismo

Hemos de tener en cuenta que el arte moderno que describe Baudelaire en
su critica de arte es, fundamentalmente, el arte romdntico. Donde mds claro se
ve esto es en la oposicidn entre la mimesis y la imaginacién del genio creador.
Ahora bien, el arte moderno muy pronto se percataria de que el romanticismo
termina por proyectar sobre el mundo los estados animicos del sujeto. Frente
a la sumisién del artista al mundo exterior —arte mimético—, nos encontramos
ahora con la proyeccién de la subjetividad. Frente al naturalismo mds ingenuo,
el idealismo mds colonizador del mundo. Es por ello que el realismo se presenta
como movimiento artistico que, en la linea moderna, se propone superar este
déficit idealista del arte romdntico.

De este modo, consideramos que es el impresionismo el movimiento artisti-
co que realmente comienza a poner en prdctica una superacion de la dicotomia
entre naturalismo mimético e idealismo subjetivo. El impresionismo retoma la
naturaleza como tema y, ademds, se aleja del uso romdntico de la imaginacién.
También es cierto que el impresionista abandona el estudio, plantando su caba-
llete en el exterior. Pero todo ello no supone una vuelta al arte mimético, sino
una critica y superacién del aspecto mds subjetivista del arte romdntico. Ahora
bien, si no es mimético, ni tampoco imaginativo —en el sentido romdntico del
término: como proyeccion de la subjetividad—, ;qué papel juega el impresio-
nismo? Proponemos aqui que el impresionismo habitaria un enzre: ni miméti-
co ni imaginativo, sino afectivo (pathico). Pensemos con mayor profundidad la
ambigiiedad impresionista.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 127 - 147. UNED, Madrid



LA (IM)PRESION SOBRE LA MIRADA. EL ASCENSO A LA VISIBILIDAD EN LA PINTURA IMPRESIONISTA... 137

El propio Baudelaire, en sus Salones, establece una distincién entre un arte
realista y un arte imaginativo. Aqui lo “realista” no hace referencia al movimiento
del realismo como tal, sino a la tendencia mimética naturalista de representar fiel-
mente el mundo, y por ello Baudelaire prefiere denominarlo “positivista”. Por lo
tanto: el artista positivista frente al imaginativo. El primero se caracterizaria por
afirmar “«Quiero representar las cosas tal cual son, o tal cual serfan suponiendo
que yo no existiera»”. Frente €l dird el imaginativo: “«Quiero iluminar las cosas
con mi espiritu y proyectar su reflejo sobre otros espiritus»” (Baudelaire, 2016b:
71). Desde la perspectiva de Baudelaire, el impresionismo pareceria caer del lado
del arte mimético. Sin embargo, el impresionismo es también percibido como un
subjetivismo. Como Victor I. Stoichita afirma, “el impresionismo es el resultado
de (...) la subjetiva recepcién de la realidad” (2005: 31). Esta interpretacién estd
ya presente en aquella famosa critica de la “primera exposicién impresionista”
de 1874: “estos pintores son impresionistas en el sentido de que no pintan el
paisaje, sino la sensacién producida por ese paisaje” (leido en Stoichita, 2005:
31)%. Lo problemidtico aqui es que el uso de los términos nos conduce a una
interpretacién que es ya muy psicolégica. Hablar de que tal arte representa una
“sensacién” nos conduce irremediablemente a un reduccionismo psicologista del
arte impresionista que hace de este un (mero) subjetivismo.

Ninguna de estas dos interpretaciones, mimética y subjetivista, hacen justicia
al arte impresionista. Frente al subjetivismo romdntico de un genio creador e
imaginativo, el impresionismo reivindica una vuelta al mundo y de/ mundo. No
se trata de inventar lo real, sino de abrirnos a la exploracién de la visibilidad tal
como esta se da sin necesidad de proyectar la subjetividad. En cierto modo, esta-
mos de acuerdo con Hauser (2003) a la hora de comprender el impresionismo
como un desarrollo 16gico del realismo, especialmente si comprendemos este
como un paso “de lo general a lo particular, de lo tipico a lo individual, de la idea
abstracta a la idea concreta, temporal y espacialmente determinada...” (423). Por
otra parte, el impresionismo no pretende representar el mundo tal como serfa sin
el hombre, que es como Baudelaire habia definido el arte positivista-mimético.
Pues la pintura impresionista se hace cargo de la impresién que lo real, que la
visibilidad de lo real, causa sobre el sujeto vidente. No se trata del mundo sin
el hombre, sino, precisamente, del mundo tal como es visto por el hombre. Sin
embargo, esta impresién no debe ser comprendida como sensacién, como mero

8 Se trata de la critica que, bajo el titulo L'Exposition des impressionnistes, Louis Leroy publicé

el 25 de abril de 1874. Como es bien sabido, de esta critica surge el titulo del movimiento,
“impresionismo”, si bien Leroy lo acunié en un tono despectivo.

ENDOXA: Series Filoséficas, n.° 54, 2024, pp. 127 - 147. UNED, Madrid



138 IGNACIO VIEIRA

efecto psicolégico o como efecto fisiolégico sobre la retina. Como Hauser ha
sefalado, el impresionismo quiere hacerse cargo de la verdadera percepcién. Es
decir, no se trata de pintar las cosas del color que sabemos que son, sino de pin-
tarlas como las vemos: “el impresionismo acude a la verdadera percepcién, més
all4 de los colores conscientes, tedricamente vdlidos (...)” (Hauser, 2003: 426).
Asi se entiende, por ejemplo, la eliminacién del negro de la paleta impresionista.

El cardcter mimético del impresionismo y su supuesto subjetivismo son dos
caras de una misma moneda. Es muy interesante observar, en los escritos auto-
biogréficos del propio Monet, los vaivenes entre estas dos tendencias. El pintor
francés nos cuenta que en sus comienzos sentia gran rechazo por los cuadros
de Boudin —quien, no obstante, acabaria siendo su maestro. Por el contrario,
admiraba las imdgenes de Gudin, mucho mds imaginativas. Sin embargo, todo
cambiarfa: “mis ojos, a la larga, se abrieron, y comprendi realmente la naturaleza;
aprendi al mismo tiempo a amarla” (Monet, 2010: 17). Porque el impresionismo,
con una gran sensibilidad fenomenoldgica, comprende que las cosas son tal como
se dan, su “positivismo” es fenomenoldgico, es decir, fiel al principio de todos los
principios del que hablara Husserl (2013): “que todo lo que se nos ofrece en la
intuicién originariamente (...) hay que aceptarlo simplemente como lo que se

a” (129). La pintura impresionista buscard, por tanto, hacerse cargo del ascen-
so de lo real a su propia visibilidad, hacerse cargo de la donacién (Gegebenbeit)
visual del mundo.

5. Anamorfosis

Para alumbrar esta interpretacién de la pintura impresionista, los recursos de
la fenomenologia contempordnea resultan de sumo valor. Frente a una actitud
intencional que pretendiera constituir, desde una instancia transcendental, el
sentido del fenémeno, la fenomenologia contempordnea se sitda tras la pista de
aquel fendmeno que “presiona la mirada més de lo que la mirada se precipita
hacia éI” (Marion, 2008: 270). Se trata de que la cosa misma, en su relevan-
cia pathica, nos salga al encuentro. Pero esta presién que ejerce el fendmeno
sobre nuestra mirada —una presién que nos despoja de todo poder constituyente
haciéndonos receptores o adonados de la donacién del fenémeno— se parece
mucho a aquello que dijera Merleau-Ponty: “el impresionismo queria dar a través
de la pintura la manera exacta como los objetos chocan con nuestra mirada y
atacan nuestros sentidos” (1948: 36).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 127 - 147. UNED, Madrid



LA (IM)PRESION SOBRE LA MIRADA. EL ASCENSO A LA VISIBILIDAD EN LA PINTURA IMPRESIONISTA... 139

Si un fenédmeno se hace visible —y aqui hacerse visible equivale a mostrarse
en general— es porque asciende, desde su propia iniciativa, a la visibilidad. Tal
ascenso a la visibilidad —en tanto ascenso a la mostracién: audibilidad, espaciali-
dad, tactilidad, etc.— es denominado por Marion “anamorfosis”. De este modo,
la anamorfosis designard la necesidad del Yo de alienarse sobre un “eje inmanen-
te” de/a la donacién para poder recibir aquello que se muestra (Marion, 2008:
214). Se trata, pues, de un ascenso (ana-) a la visibilidad, al aspecto, a la forma
(-morphé).® El término es fenomenoldgicamente muy adecuado para expresar
ese surgimiento —o ascenso— de una imagen ahi donde justo un instante antes
nada se vefa:

(...) el fenémeno ya no aparece en el momento en el que abro los ojos
dirigidos hacia él, como un objeto convocado a la mirada que lo produce; al
contrario, el fenémeno surge cuando mi mirada ha satisfecho las exigencias
de la perspectiva, del aparecer propio de lo que se muestra a partir de si. La
ana-morfosis indica aqui que el fenémeno toma forma a partir de si mismo
(Marion, 2008: 216).

A modo de ejemplo quisiéramos recordar la pelicula de Victor Erice, E/ sol del
membrillo, en la cual asistimos a la labor artistica-creadora (poiética) del pintor
Antonio Lépez."” En un momento de la pelicula, el pintor es visitado por una
pareja japonesa que admira su obra, y a la cual le confiesa que se ha visto obligado
a renunciar a su intento de pintar el sol del membrillo. Pues, ciertamente, “la
luz dura muy poco”, es demasiado efimera. Ante tal renuncia, sin embargo, se le
plantea al pintor la siguiente pregunta: ;por qué no capturar fotograficamente la
escena y, asi, pintar con dicha imagen como modelo? La respuesta es tan tajante
como clarividente: imposible. Pues eso supondria renunciar a lo que, en tltimo
término, estd auténticamente en juego en la experiencia del pintar: la proximidad
para con la cosa misma que, desde si, se da a ver.

% El ejemplo del propio Marion es el cuadro Los embajadores, de Hans Holbein. Para poder
ver la calavera representada en la parte inferior, el sujeto debe situarse en un punto concreto.
Es la obra, y no el sujeto, la que decide desde dénde puede ser vista, es decir, la que impone
las condiciones de su propia visibilidad.

10 Agradecemos este ejemplo a César Moreno Mérquez, de la Universidad de Sevilla. Para
un comentario mds amplio, véase su texto “Fe perceptiva y armonia de lo sensible”.

ENDOXA: Series Filoséficas, n.° 54, 2024, pp. 127 - 147. UNED, Madrid



140 IGNACIO VIEIRA

Imagen 5. Lopez, A. (1992). Membrillero

De este modo, la experiencia artistica del pintor se nos revela pensable en
los términos de donacién. Es decir, la experiencia estética de Antonio Lépez con
sus membrillos, pero también la de Monet con los almiares o los nentfares, se
deja describir como donacién. Pero entonces se trata de que el artista es aquel
que recibe algo: el don de la visibilidad de lo real. ;Se trata simplemente de la
visibilidad? O, mejor dicho, jse trata meramente de una percepcién visual que
sitlia frente (gegen) a nosotros al objeto (Gegenstand) visto? En absoluto: el pintor
busca la experiencia de la proximidad para con la presencia de la cosa misma, una
proximidad que no se agota en la re-presentacién objetiva de la cosa, para lo cual
tanto vale la fotografia, sino que apela a una dimensién afectiva.

Ahora bien, resulta problemadtico el término “presencia” (Anwesenbeit), tan
recurrente en la tradicién metafisica para designar la sustancialidad subyacente u
objetividad de lo puesto-ante-la-mirada. Asi pues, hemos de matizar. La presencia
que interesa al pintor es aquella que no se agota en una presencia terminada, sino

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 127 - 147. UNED, Madrid



LA (IM)PRESION SOBRE LA MIRADA. EL ASCENSO A LA VISIBILIDAD EN LA PINTURA IMPRESIONISTA... 141

aquella que se va presentando, que va ad-viniendo a su presencia.'' Hablamos,
pues, mds que de la presencia (Anwesenbeit), del venir a la presencia (Anwesen).
Es decir, aquello que se va dando o va siendo dado. Por utilizar la terminologia
de Jean-Luc Marion, muy ilustrativa, el artista asiste a la experiencia del ascenso
a la visibilidad de lo real (anamorfosis). Es tal arribo de lo real, la acontecialidad
misma de lo real, lo que recibe el artista como siendo(le) dado (étant donné).

La anamorfosis como ascenso de lo real a su visibilidad se cumple en la pin-
tura impresionista a través, principalmente, del color. Pero para comprender esto
se vuelve necesario que nos percatamos de que el color no es una mera impresion
subjetiva, sino que supone el locus del encuentro afectivo que hacemos con el
mundo. Para sus corrientes contempordneas, desarrolladas principalmente en
Francia (Capelle, 2009), la fenomenologia no ha de ocuparse ya solo de la mani-
festacién de los fenémenos, sino también, y sobre todo, de dejar (sein lassen) a la
apariencia mostrarse en su aparecer, es decir, desde y por s{ misma. No se trata
tanto de un mostrar proactivo como de un dejar aparecer. Tal fenomenologia
estarfa, asi, especialmente preocupada por considerar el fenémeno mds alld —o
mds acd— de la constitucién de sentido que pudiera operar una subjetividad.
Como senala Isabel Thomas Fogiel (2015), no se tratard ya tanto de una vuelta
a las cosas mismas, sino de una vuelta de las cosas mismas, donde son estas las
que mantienen la iniciativa de su mostracidn.

Asi pues, la preocupacién principal de la fenomenologia contempordnea es
concebir el fenémeno en su mostrarse por y desde si mismo, es decir, liberado
de condiciones de posibilidad impuestas al propio fenémeno. Para Jean-Luc
Marion, la donacién designa esta “apertura sin condicién a priori de cada fené-
meno” (2008: 13). Se busca, por tanto, “hacer la experiencia de las cosas en un
momento no temdtico ni objetivo” (Mena, 2021: 94).

En esta linea, Marion (2015) distingue entre aquello que vemos (ce que nous
voyons) y aquello que aparece (ce qui apparait). El fenémeno francés sostiene
que no todo lo que vemos aparece o se muestra en un sentido fenomenolégico.
:Cbémo es esto posible? Habria que comprender que, en la linea de la fenome-
nologia contempordnea, Marion considera que el aparecer del fenémeno debe
implicar la mostracién originaria de este no condicionada por condiciones de

11

Heidegger (2010) distingue la presencialidad (Anwesenehit) del irrumpir de la presencia
(Anwesen) como forma de pensar la diferencia ontoldgica. Es a esta terminologfa a la que nos
remitimos.

ENDOXA: Series Filoséficas, n.° 54, 2024, pp. 127 - 147. UNED, Madrid



142 IGNACIO VIEIRA

posibilidad impuestas desde fuera al propio fenémeno —v.gr.: la exigencia de un
principio de razén suficiente, de un concepto (Begriffj adecuado, de un horizonte
eidético, etc. Por otra parte, ver, 0 més bien mirar (regarder), supondria un acto
intencional que subsume —por utilizar una terminologfa kantiana— la intuicién
a un concepto adecuado. Este concepto —o trama de sentido en general— condi-
ciona ya la fenomenalidad del fenémeno. Asi pues, mirar (regarder) no es tanto
entregarse a la visibilidad de la cosa como pre-ver. Por ejemplo, (pre)vemos las
cosas del color que sabemos —pensamos— que son en vez de ver las cosas del color
con el cual ellas se dan a ver.

Es interesante la distincién Marion hace entre el ver (voir) y el mirar (regar-
der). Si atendemos al término francés, “regarder” hace pensar en un guardar, man-
tener, fijar, vigilar o retener (garder). En el mirar, el sujeto se inviste de tutor del
objeto, ejerce la tuicién (zueri) propia de la mirada (in-tuieri) transformando el
fenémeno en objeto visible segin un horizonte de inteligibilidad. Por otra parte,
frente al mirar que fija y mantiene, el ver (voir) seria recepcién o acogida de lo
que se da a ver, lo que asciende a la visibilidad desde si, antes de todo horizonte
y; por lo tanto, in-mirable (irregardable) (Marion, 2008: 350). Que sea inmirable
quiere decir que la iniciativa de su darse-a-ver pertenece a la cosa misma, y no a
una subjetividad que dirigiese su mirada."

Podemos, por ejemplo, percibir tres colores dispuestos en franjas verticales
uno detrds de otro. Esto podria ficilmente ser interpretado como una bande-
ra; especialmente si se tratasen del azul, el blanco y el rojo, habida cuenta del
peso que tiene en nuestra historia la escarapela francesa como simbolo. También
pudiera ser que un color determinado, como el rojo, fuese asociado a una adver-
tencia, como cuando dicho color aparece en el contexto o trama significativa del
trafico. En estos casos, la intuicién se subordina completamente a la utilidad, al
uso, al contexto practico... en definitiva, a la signiﬁcacién. Pero consideremos
ahora, siguiendo el ejemplo de Marion (2020), el caso de las pinturas de Rothko.
Alli el color no se deja subsumir bajo una significacién que totalizase su sentido.
No cabe duda de que en tales pinturas el color se presta mucho menos a diluirse
tras un concepto, pues se haya, digdmoslo asi, desprovisto de mundo: “ella [la
pintura] no muestra nada mds que esos colores mismos y su juego mutuo, sin
poner en evidencia ninguna otra cosa del mundo, ni producir ningtin objeto, ni
transmitir ninguna informacién” (Marion, 2020: 26). En este caso se trata de
asistir a la presencia del color en la “sorpresa de ver” (Mena, 2020: 117). Pero esta

12 Para un andlisis fenomenoldgico del concepto de lo “inmirable”, cf. Vieira, 2023.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 127 - 147. UNED, Madrid



LA (IM)PRESION SOBRE LA MIRADA. EL ASCENSO A LA VISIBILIDAD EN LA PINTURA IMPRESIONISTA... 143

. . « » . .
presencia no consiste en un estado de “ya presente”, consolidado, estratificado.
La presencia (Anwesenheit) del color implica el venir a la presencia (Anwesen) del
mismo, el movimiento de aparecer de lo apareciente.

La pintura impresionista supone un constante ejercicio por hacer el encuen-
tro con lo real ahi donde es lo real lo que sale a nuestro encuentro, desde si
mismo, y especialmente a partir de esa dimensién que constituye el color. Por
tanto, para el impresionismo

las cosas estdn ahi, no ya solamente, como en la perspectiva del
Renacimiento, segiin su apariencia proyectiva y segtn la exigencia del
panorama, sino ante nosotros, insistentes, rasgando con sus aristas la mirada,

reivindicando cada una de ellas una presencia absoluta (...) (Merleau-Ponty,
1960: 218-219).

Imagen 3. Monet, C. (1914-1917). Imagen 4. Rothko, M. (1953).
Water Lilies No. 61. Rust and Blue

ENDOXA: Series Filoséficas, n.° 54, 2024, pp. 127 - 147. UNED, Madrid



144 IGNACIO VIEIRA

6. Conclusiones: el color, “ton de Uétre”

El color, asi como la luz —conformando una misma impresién—, constituyen
el motivo central del impresionismo porque es precisamente a través de ellos
como se da lo real. Es decir, el impresionismo supone un encuentro con el
mundo a través del color: la anamorfosis de lo real, el ascenso a la visibilidad de
las cosas, se cumple de manera privilegiada —si bien no exclusiva— en el color."
Pero esto significa, por tanto, que el color debe ser comprendido como claro
(Lichtung) de manifestacién del mundo, como acceso al ser del mundo o encuen-
tro con las cosas mismas: en definitiva, como cristalizacién o concrecién de toda
visibilidad. Se trata de ser capaces de pensar que “cada color sea una concrecion
en la trama de la visibilidad” (Romano, 2020, 304). Seria muy empobrecedor
para nuestra experiencia caer en reduccionismos naturalistas o psicologistas que
redujeran el color a una realidad fisico-matemadtica o a una sensacién subjetiva.
Como comenta Claude Romano, “es siempre posible rechazar la disyuncién
inicial segun la cual los colores son (...) o bien objetivos en el sentido de una
objetividad fisica, o bien tinicamente propiedades del aparato visual en su aco-
plamiento con el cerebro (o espiritu)” (2020: 305).

La superacién de la dicotomia entre objetivismo (arte mimético) y subjeti-
vismo (arte imaginativo) acontece en el impresionismo mediante el color como
medio expresivo. De este modo, el color es, ciertamente, una propiedad de las
cosas, una propiedad del mundo, pero del mundo de la vida (Lebenswelr): “ni
propiedades intrinsecas al mundo fisico, ni propiedades intrinsecas a nuestro
cerebro-espiritu, sino propiedades del sisterna que este mundo y nosotros mismos
formamos el uno con el otro, propiedades (notablemente estables) de nuestro
Lebenswelt” (Romano, 2020: 3006). El color es una “operacién central que con-
tribuye a definir nuestro acceso al ser” (Merleau-Ponty, 1964: 33). En una apro-
ximacién fenomenoldgica, el color es, como dijera Merleau-Ponty, tono mismo
del ser (ton de Iétre). Hablamos, pues, de un cromatismo ontoldgico (chromatisme
ontologique) o de una epifania sensible del color (epiphanie sensible de la couleur)
(Romano, 2020, 309). El color es la verdad —no tinica ni univoca— del mundo.
Pero una verdad comprendida como aletheia, des-velamiento o mostracién de
las cosas en el claro de su aparicidn.

3 No solo en el color. Por ejemplo, también en la profundidad, tema no tratado por el

impresionismo y si, por ejemplo, por el postimpresionismo, especialmente por Cézanne

(Francastel, 1983; Argan, 1977; Merleau-Ponty, 1977).

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 127 - 147. UNED, Madrid



LA (IM)PRESION SOBRE LA MIRADA. EL ASCENSO A LA VISIBILIDAD EN LA PINTURA IMPRESIONISTA... 145

Si es cierto, como afirma Erwin Strauss, que “el sentir es un vivir-con inme-
diato, no conceptual” (1989: 574), entonces habria que distinguir la sensacién,
con connotaciones psicologistas-subjetivistas, del sentir. Este tltimo hace referen-
cianoyaaun efecto subjetivo, a una emocion, sino a un contacto con las cosas. Si
la sensacién —en su sentido psicolégico— es el resonar de un efecto en mi psique,
el sentir, tal como proponemos entenderlo con Strauss —aunque también, sin
duda, en la misma linea que Merleau-Ponty—, hace referencia a una apertura del
existente al encuentro con el mundo. Como senala una vez mds Strauss, “en el
sentir, el ‘Yo' y el ‘mundo’ se despliegan simultdneamente para el sujeto sintiente;
en el sentir, el sujeto sintiente se experiencia a si mismo y al mundo, a si mismo
en el mundo, a si mismo con el mundo” (1989: 417). Por todo esto creemos que
no es acertado interpretar la pintura impresionista como una mera recepcién de
sensaciones subjetivas. La impresién impresionista es, o aspira a ser, un sentir,
afectivo o pathico, la expresién misma de un encuentro del existente con el mun-
do a través del color como tono del ser, como claro (Lichtung) de mostracién de
la cosa misma. Esta dimensién pathica la resume a la perfeccién Merleau-Ponty:
“cualidad, luz, color, profundidad, que estdn ahi ante nosotros, estdn ahi porque
despiertan un eco en nuestro cuerpo, porque este los recibe” (1964: 19).

Asi pues, la pintura impresionista —y de manera paradigmdtica, si bien no
exclusiva, la pintura de Monet— se presta a una lectura fenomenoldgica de gran
interés ontolégico, pues comprende tal pintura como un esfuerzo por acercarnos
al desvelamiento (aletheia) o mostracién de lo real a través de una impresién que
no es ya psicolégica, sino pathica o afectiva. La impresién de la pintura impre-
sionista es, pues, (im)presién sobre la mirada de un zestigo que recibe y acoge la
mostracién misma del mundo en su ascenso a la visibilidad (anamorfosis). Tam-
bién creemos que esta lectura fenomenoldgica permite comprender la pintura
impresionista mds all4 —o mds acd— de la dicotomia entre pintura mimética (natu-
ralismo, positivismo) y pintura imaginativa (subjetivismo, idealismo). Habitando
un entre pathico, la pintura impresionista nos pone tras la pista de esa autonomia
estético-artistica explorada —y explotada— por movimientos posteriores.

ENDOXA: Series Filoséficas, n.° 54, 2024, pp. 127 - 147. UNED, Madrid



146 IGNACIO VIEIRA

Imagen 6. Monet, C. (1890-1891). Meules au soleil, effer du matin
Bibliografia

ARGAN, G. C. (1977). El arte moderno 1770-1970. Valencia: Fernando Torres.

Baupkerairg, Ch. (2016a). El pintor de la vida moderna. En Ch. Baudelaire, £/ pinzor
de la vida moderna. Madrid: Taurus.

— (2016b). La obra y la vida de Eugéne Delacroix. En Ch. Baudelaire, £/ pintor de la
vida moderna. Madrid: Taurus.

CapELLE, P, (2009). Fenomenologia francesa actual. Buenos Aires: Jorge Baudino Ediciones.
FrancasteL, P. (1983). El impresionismo. Barcelona: Editorial Bruguera.

GADAMER, H.-G. (2009). La actualidad de lo bello: el arte como juego, simbolo y fiesta.

Barcelona: Paidés.

GUTIERREZ, A. (2012). El concepto estricto de la estética como disciplina filoséfica y su
critica. Pensamientos, 68, 199-224.

HAUSER, A. (2003). Historia social de la literatura y el arte. Vol. 2. Barcelona: Editorial
Debate.

HEIDEGGER, M. (2010). Conceptos fundamentales. Madrid: Alianza Editorial.

Husserw, E. (2013). Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenols-
gica. Libro I. Fondo de Cultura Econémica.

KanT, L. (2009). Kritik der Urteilskraft. Hamburg: Felix Meiner Verlag.
MARION, ].-L. (2008). Siendo dado. Madrid: Sintesis.
— (2015). Ce qui nos voyons et ce qui apparait. Bry-sur-Marne: INA Editions.

ENDOXA: Series Filosdficas, n.° 54, 2024, pp. 127 - 147. UNED, Madrid



LA (IM)PRESION SOBRE LA MIRADA. EL ASCENSO A LA VISIBILIDAD EN LA PINTURA IMPRESIONISTA... 147

— (2020). La banalidad de la saturacién. En J. Roggero, El fendmeno saturado. La exceden-
cia de la donacion en la fenomenologia de Jean-Luc Marion. Buenos Aires: Sb Editores.

MENa, P. (2018). Pathos y phainomenon. El acontecimiento como fenémeno insigne
y la aventura de su recepcién. En E Johnson, P. Mena, & S. Herrera, ;Hacia las
cosas mismas? Discusiones en torno a la problemdtica claridad del fenémeno. Chile:
Ediciones Universidad de la Frontera.

— (2020). La sorpresa de ver. La apertura del espacio de manifestacién en la experiencia
pictérica. En J. L. Roggero (ed.), El fendmeno saturado. La excedencia de la donacién
en la fenomenologia de Jean-Luc Marion (pags. 115-137). Buenos Aires: Sb Editorial.

— (2021). El encuentro con las cosas mismas. La mirada estética y la sorpresa como
experiencias de acceso privilegiadas. Ideas y Valores, 93-113.

MEeRrLEAU-PONTY, M. (1960) [1964]. Signos. Seix Barral.

— (1964) [1986]. El ojo y el espiritu. Barcelona: Paidés.

— (1948) [1977]. Sentido y sinsentido. Barcelona: Ediciones Peninsula.
Moner, C. (2010). Los anos de Giverny. Correspondencia. Madrid: Turner.

Mogreno, C. (2011). Fe perceptiva y armonia de lo sensible. En: La Sombra de lo Invi-
sible. Merleau-Ponty 1961-2011 (Siete Lecciones). Eutelequia.

Rirke, R. M. (2017). Cartas sobre Cézanne. Madrid: Ediciones Rialp.
Romano, C. (2020). De la couleur. Paris: Gallimard.

StoicHrTa, V. 1. (2005). Ver y no ver. Madrid: Ediciones Siruela.
Strauss, E. (1989). Du sens des sens. Grenoble: Jérdbme Millon.
Tuoma-FoaiEew, 1. (2015). Le lieu de ['universel. Paris: Seuil.

VaN GogH, V. (2012). Cartas a Theo. Madrid: Alianza.

VIEIRA, 1. (2023). Inmirable (irregardable). Resistencias del otro y cuestionamientos
del yo. En Ordéfez-Garcia (ed.), Afectividad y disidencias de la facticidad. Madrid:
Dykinson.

WILDENSTEIN, D. (2001). Monet, o el triunfo del impresionismo. Madrid: Taschen.

Recibido: 28/07/2021
Aceptado: 22/09/2021

Este trabajo se encuentra bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-NoCo-
mercial-SinObraDerivada 4.0

ENDOXA: Series Filoséficas, n.° 54, 2024, pp. 127 - 147. UNED, Madrid


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

